[bookmark: _Hlk211907943]إطلالة على مشارف السبع المثاني (5)
﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ 
وضاح سيف سعيد الجبزي
[bookmark: _Hlk211907843][bookmark: _Hlk175239925]اللهم إنا نستعينك، ونستهديك، ونستغفرك، ونتوب إليك، ونؤمن بك، ونتوكّل عليك، ونثني عليك الخير كلّه، نشكرك ولا نكفرك، ونخلَع ونترك من يفجُرك، اللهم إياك نعبد، ولك نصلي ونسجد، وإليك نسعى ونحفِد، نرجو رحمتك، ونخشى عذابك، إن عذابك الجدَّ بالكفار ملحق. ونشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له أحقُّ من عُبِد، وأحقُّ من حُـمِد، وأحقُّ من ذُكِر، وأولى من شُكِر، وأنصـرُ من ابتُغِي، وأرأف من ملَكَ، وأجود من سُئِل، وأوسع من أعطى، وأعفى من قَدَر، وأكرم من قُصِد، وأعدل من انتقم.
	[bookmark: _Hlk214942557]يا مَن له عنت الوجوهُ بأسرها
أنت الإلهُ الواحدُ الفردُ الذي
ما في الوجود سواك ربٌّ يُعبَدُ
يا حيُّ يا قيومُ أنت المرتجى

	
	رَهَباً وكلُّ الكائنات توحِّدُ
كلُّ القلوبِ له تُقِرُّ وتَشهدُ
كَلّا ولا مولًى هناك فيُقصَدُ
وإلى علاك عنا الجبينُ السّاجدُ



[bookmark: _Hlk214946640][bookmark: _Hlk207844298]ونشهد أن محمدًا عبده ورسوله، أرسله بالهدى والرحمة والعدالة، ودلّ على نبوّته بأفضل الدلالة، فبلّغ عن الله الرسالة، وهدى من الضلالة، واستنقذ من البطالة، وعلَّم من الجهالة، وارتقى في درجات الكمال حتى بلغ الوسيلة، وصعد في سلَّم الفضل حتى حاز كلّ فضيلة.
	[bookmark: _Hlk211909233]أغرُّ عليه لِلنّبوَّة خاتمٌ
نبيٌّ أتانا بعدَ يأسٍ وفَترةٍ
فأمسى سِراجاً مستنيراً وهادياً
وأنذرنا ناراً وبشّر جنةً

	
	مِن الله مَشهودٌ يلوح ويشهدُ
مِن الرّسْل والأوثانُ في الأرض تُعبدُ
يلُوح كما لاح الصّقِيلُ المُهنّدُ
وعلَّمنا الإسلامَ فاللهَ نحمَدُ



فصلَّى اللهُ وملائكتُه وأنبياؤه ورسلُه وعباده عليه، كما وحّد ربّه وعرَّف به وعبده ودعا إليه.
وبعد: فإن الحديث لا يزال -أيها الأحبة- في ظلال أمّ الكتاب الحكيم، وفاتحة القرآن العظيم، وهذه هي الإطلالة الخامسة على مشارفها، ووقفة اليوم -بحول الله- مع خاتمة المناجاة بين العبد وربّه الملك الحق المبين: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾[الفاتحة:5].
أيها الموحّدون، إذا أتمّ الحامِدُ حَمْد ربّه، يأخذ في التّوجّه إليه؛ بإظهار الإخلاص له، انتقالاً من الإفصاح عن حقّ الرب إلى إظهار مراعاة ما يقتضيه حقّه -تعالى- على عبده؛ من إفراده بالعبادة والاستعانة([footnoteRef:1]): ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾. [1: () التحرير والتنوير (1/175).] 

يقول ابن القيم: وسرُّ الأمر والخلق، والكتب والشرائع، والثواب والعقاب انتهى إلى هاتين الكلمتين، وعليهما مدار العبودية والتوحيد، حتى قيل: أنزل الله مائة كتابٍ وأربعة كتبٍ، جمع معانيها في التّوراة والإنجيل والقرآن، وجمع معانيَ هذه الكتب الثّلاثة في القرآن، وجمع معانيَ القرآن في المفصَّل، ومعانيَ المفصّل في الفاتحة، ومعانيَ الفاتحة في: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾([footnoteRef:2]). [2: () مدارج السالكين (1/95).] 

[bookmark: _Hlk212790032]عباد الله، إن هذه الآية هي قلبُ الفاتحة، وروح أسفارها، ورحيق أزهارها، وكنزُ أسرارِها، ومنبَعُ أنوارها، ومجمعُ آياتها، وفهرسُ فصولها، وخلاصة خلاصتها، نِصفُها للرّب -جل وعلا-، ونصفها للعبد، كما قال ﷺ: «فَإِذَا قَالَ الْعَبدُ: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ قالَ اللهُ: «هَذَا بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ»([footnoteRef:3]). وفي روايةٍ: «يَقُولُ العَبدُ: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾، يقُولُ اللهُ: فَهَذِهِ الْآيَةُ بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي نِصْفَيْن»([footnoteRef:4]). [3: () رواه مسلم (395).]  [4: () القراءة خلف الإمام للإمام البخاري (1/23)، سنن الدارقطني (1189)، السنن الكبرى للبيهقي (2366)، سنن ابن ماجه (3784)، وقال الأرناؤوط: إسناده صحيح.] 

فقوله: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ مع الثلاث الآيات قبلها للرب -تعالى-، وقوله: ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ مع الثلاث الآيات بعدها للعبد؛ لأن هذه الآيةَ هي الآيةُ الرابعةُ من الفاتحة([footnoteRef:5]). [5: () كما في عدّ المصاحف المدنية والبصرية والشامية، والآية السابعة عندهم هي: ﴿غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ﴾، وكما في مصاحف قالون وورش؛ فإنها لا تعد البسملة آية من الفاتحة. ينظر: معاني القرآن للفراء (1/92)، أحكام القرآن للجصاص (1/8)، جمال القراء للسخاوي (2/500).] 

أيها المؤمنون، ومن بديع هذه الآية: أنها محل تحوّل الأسلوب والتفاته من الغيبة إلى الخطاب، فقد كان الأسلوب من أول السورة إلى قوله تعالى: ﴿مَالِكِ يَوْمِ الدِّيْنِ﴾ أسلوب غيبة، ثم إنه انتقل من هذه الآية: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ إلى آخر السورة إلى الحضور.
وتحوُّل الكلام من الغيبة إلى المواجهة بكاف الخطاب؛ إشارة إلى أنّ العبد إذا ذكر الله تقرّب منه، فصار من أهل الحضور فناداه، ولأنه لما أثنى على الله فكأنه اقترب وحضر بين يدي الله تعالى، فلهذا قال: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾([footnoteRef:6]). [6: () ينظر: تفسير ابن جزي (1/66)، تفسير ابن كثير (1/49).] 

أيها المسلمون، وقُدّم المفعول وهو: ﴿إِيَّاكَ﴾، وكُرِّر؛ للاهتمام والحصـر، أي: لا نعبد إلّا إيّاك، ولا نتوكل إلّا عليك، وهذا هو كمال الطاعة، والدينُ كلّه يرجع إلى هذين المعنيين، وهذا كما قال بعض السلف: الفاتحة سرُّ القرآن، وسرُّها هذه الكلمة: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾؛ فالأول: تبرؤ من الشرك، والثاني: تبرؤ من الحول والقوة، والتفويض إلى الله، وهذا المعنى في غير آية من القرآن ؛ كما قال الله: ﴿فَاعْبُدْهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ﴾[هود:123]، ﴿قُلْ هُوَ الرَّحْمَنُ آمَنَّا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنَا﴾[الملك:29]، ﴿رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذْهُ وَكِيلًا﴾[المزمل:9]([footnoteRef:7]). [7: () ينظر: تفسير ابن كثير (1/48-49).] 

عباد الله، ومعنى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ أي: نخصُّك ونقصدك بالعبادة، وهي الطّاعة([footnoteRef:8]). [8: () الوجيز للواحدي (1/89).] 

والعبادة في الأصل: الخضوع والانقياد، والطاعة والذّلة، يقال: طريق معبّد، إذا كان مذلّلًا موطوءاً بالأقدام، وسُمّي العبد عبدًا؛ لذلّته، وانقياده لمولاه([footnoteRef:9]). [9: () تفسير الثعلبي (1/117).] 

وهي في الاصطلاح: اسمٌ جامعٌ لِكلِّ ما يحبه الله ويرضاه، من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة([footnoteRef:10]).  [10: () العبودية لشيخ الإسلام ابن تيمية (1/44).] 

	ثُمَّ العبادةُ هي اسمٌ جامِعُ
وفي الحديث أنها الدعاءُ
ورغبةٌ ورهبةٌ خشوعُ
والاستعاذةُ والاستعانهْ

	
	لكلِّ ما يرضى الإلهُ السّامعُ
خوفٌ توكُّلٌ كذا الرّجاءُ
وخشيةٌ إنابةٌ خُضوعُ
كذا استغاثةٌ به سبحانهْ



يقول ابن القيم -رحمه الله- ما ملخصّه: والعبادة تجمع أصلين: غاية الحبّ بغاية الذُّلّ والخضوع .. والاستعانة تجمع أصلين: الثّقة بالله، والاعتماد عليه .. والتوكّل معنى يلتئم من أصلين: من الثقة والاعتماد، وهو حقيقة ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾([footnoteRef:11]). [11: () مدارج السالكين (1/95-96).] 

	فعبادةُ الرَّحمنِ غايةُ حُبِّهِ
وعليهما فَلكُ العبادةِ دائِرٌ

	
	مع ذُلِّ عابِدِهِ هما قُطبانِ
ما دار حتّى قامتِ القُطبَانِ



وأركان العبودية ثلاثة: الحبّ، والرجاء، والخوف، جُمعت في قوله تعالى: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ﴾[الإسراء:٥٧].
عباد الله، إن هذه الآية -﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾- عليها مدار دعوة الرسل -عليهم السلام-، فما من رسول إلا ودعا إلى توحيد الله، وإخلاص العبادة له، قال الله: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اُعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ﴾[النحل:36].
وبالعبادة أرسل الله سائر أنبيائه ورسله -عليهم السلام-، كما قال الله: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ﴾[الأنبياء:25].
والعبادة -يا أيها الموحّدون-، نعتٌ لمن اصطفاهم الله من خلقه، وهم أكمل خلقه وأحبهم إليه -عليهم السلام-، قال تعالى: ﴿ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُورًا﴾[الإسراء:3]، وقال تعالى: ﴿وَاذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ﴾[ص:17]، وقال عن سليمان: ﴿نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ﴾[ص:30]، وقال تعالى: ﴿وَاذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ﴾[ص:41]، وقال تعالى: ﴿وَاذْكُرْ عِبَادَنَا إبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُوْلِي الأَيْدِي وَالأَبْصَارِ﴾[ص:45]، وقال تعالى عن المسيح -الذي ادُّعيت فيه الإلهية والنبوة-: ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدٌ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ﴾[الزخرف:59]، وبهذا نطق -عليه السلام- وهو في المهد: ﴿إِنِّي عَبْدُ اللهِ﴾[مريم:30]، وقال الله عنه وعن الملائكة: ﴿لَنْ يَسْتَنكِفَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا للهِ وَلا الْمَلائِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ﴾[النساء:172]، وقال عن الملائكة: ﴿إِنَّ الَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ لا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ﴾[الأعراف:206]، ﴿وَمَنْ عِنْدَهُ لا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلا يَسْتَحْسِرُونَ﴾[الأنبياء:19]، ﴿بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ﴾[الأنبياء:26].
وبالعبادة نعَت اللهُ صفوةَ عباده، وخيرتَه من خلقه، وفي أكمل أحواله، وأشرف مقاماته، فقال في مقام التكريم والتعظيم والتفخيم: ﴿سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلًا﴾[الإسراء:1].
وقال في مقام الاصطفاء والاجتباء: ﴿فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى﴾[النجم:10].
وقال في مقام التّشـريف والتكليف: ﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ﴾[الفرقان:1].
وقال في مقام الدعوة والبلاغ والإنذار: ﴿وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللهِ يَدْعُوهُ﴾[الجن:19].
وقال في مقام التحدي والنصرة: ﴿وَإِنْ كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا﴾[البقرة:23] .
وقال في مقام التبجيل والتفضيل: ﴿الْحَمْدُ للهِ الَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ﴾[الكهف:1].
وبالعبودية لله تشرّف رسول الله ﷺ قائلاً: «فَإِنَّمَا أَنَا عَبْدُهُ، فَقُولُوا: عَبْدُ اللهِ، وَرَسُولُهُ»([footnoteRef:12]). [12: () رواه البخاري (3445).] 

ولما نزل عليه الملك وخيّره قائلاً: «أَفَمَلِكًا نَبِيًّا يَجْعَلُكَ؟ أَوْ عَبْدًا رَسُولًا»؟ فقال جبريل -عليه السلام-: «تَوَاضَعْ لِرَبِّكَ يَا مُحَمَّدُ»، فقال ﷺ: «بَلْ عَبْدًا رَسُولًا»([footnoteRef:13]). [13: () رواه أحمد (٧١٦٠) وصححه شاكر والأرناؤوط، وابن حبان (٦٣٦٥)، وقال الهيثمي في المجمع (١٤٢٠٩): رواه أحمد والبزار وأبو يعلى، ورجال الأوّلَين رجال الصحيح. ينظر: الصحيحة (1002).] 

معاشر المؤمنين، لقد جعل الله العبادة الوظيفة الأبدية لرسوله ﷺ فقال: ﴿وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ﴾[الحجر:99]، وقال: ﴿فَاعْبُدْهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ﴾[مريم:65].
وبالعبادة أمر الله سائر عباده فقال: ﴿ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ﴾[الأنعام:102]، ﴿إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ﴾[الأنبياء:92].
وذم المستكبرين والمستنكفين عن عبادته بقوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ﴾[غافر:60].
وبالعبادة -عباد الله- وصف الله الصالحين من عباده، فقال: ﴿وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوْنًا﴾[الفرقان:63]، وقال: ﴿عَيْنًا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ﴾[الإنسان:6]، وعزل عنهم سلطان الشيطان، فقال: ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ﴾[الحجر:42]، وجعل لهم البشارة المطلقة: ﴿فَبَشِّرْ عِبَادِ * الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ﴾[الزمر:17-18]، وحباهم بالأمن المطلق: ﴿يَا عِبَادِ لا خَوْفٌ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلا أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ﴾[الزخرف:68].
وما أحسن قول القاضي عياض:
	ومما زادنــي شرفاً وتيـهًا
دخولي تحت قولك: يا عبـادي

	
	وكدتُ بأخمَصي أطأُ الثّريّا 
وأنْ صيّرتَ أحمدَ لي نبيّا



يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «من أراد السعادة الأبدية فليلزم عتبة العبودية»([footnoteRef:14]). [14: () مجموع الفتاوى (٩/٣٤).] 

عباد الله، إن وصف العبودية هو غاية كمال الإنسان، ونهاية جمال الإحسان، حتى قيل: لا مقام أشرف من العبودية، إذ بها ينصرف من جميع الخلق إلى الحق([footnoteRef:15]). [15: () مرقاة المفاتيح للقاري (2/684).] 

ومما أُثر عن علي -رضي الله عنه-: كفى بي فخراً أنْ أكون لك عبدًا، وكفى بي شرفاً أن تكون لي ربًّا، اللهم إني وجدتُك إلهاً كما أردت، فاجعلني عبداً كما أردت([footnoteRef:16]). [16: () مفاتيح الغيب للرازي (1/215).] 

	فلا تــدعني إلا بيا عبدَهُ

	
	فإنه أشرفُ أسمــائــي



إن عبادة الله -يا أيها الأحبة- هي الغاية التي خُلق الخلقُ من أجلها: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْأِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾[الذاريات:56]، «وإنما أُرسلت الرسل، وأُنزلت الكتب لذلك، فالعبادة حقّ الله على عباده، ولا قدرة للعباد عليها بدون إعانة الله لهم، فلذلك كانت هذه الكلمة بين الله وبين عبده؛ لأنَّ العبادة حقّ الله على عبده، والإعانة من الله فضل من الله على عبده»([footnoteRef:17]). [17: () ينظر: تفسير ابن رجب (1/69).] 

يقول شيخ الإسلام -رحمه الله-: تأمَّلتُ أنفع الدُّعاء، فإذا هو سؤال العون على مرضاته تعالى، ثمّ رأيته في الفاتحة، في: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾([footnoteRef:18]). [18: () مدارج السالكين (1/100). ] 

عباد الله، والاستعانة: طلبُ العون، وهو المظاهرة والنصرة([footnoteRef:19]). [19: ()  الدر المصون في علوم الكتاب المكنون للسمين الحلبي (1/61).] 

والعبادة تشير إلى بذل الجهد والمنّة، والاستعانة تخبر عن استجلاب الطول والمنّة، فبالعبادة يظهر شرف العبد، وبالاستعانة يحصل اللطف للعبد، في العبادة وجود شرفه، وبالاستعانة أمان تلفه، والعبادة ظاهرها تذلّل، وحقيقتها تعزّز وتحمُّل([footnoteRef:20]). [20: () لطائف الإشارات (1/48).] 

	وإذا تذلّلت الرِّقاب تقرُّبا

	
	منّا إليك فعزّها في ذلّها



يقول ابن القيم -رحمه الله: وكثيرًا ما كنت أسمع شيخ الإسلام ابن تيمية -قدّس الله روحه- يقول: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ تدفع الرياء، ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ تدفع الكبرياء([footnoteRef:21]). [21: () مدارج السالكين (1/78).] 

﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾: نخُصُّك بطلب العون منك، في جميع أمورنا الدينية والدنيوية، في جميع الأوقات والأحوال، ونعتمد عليك في جلب المنافع ودفع المضارّ، مع تمام الثقة بك -يا ربنا- في تحصيل ذلك([footnoteRef:22])، ﴿رَّبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾[الممتحنة:4]. [22: () اللباب في تفسير الاستعاذة والبسملة وفاتحة الكتاب، للاحم (1/261).] 

	بك استعنّا يا معينَ الضّعفا

	
	فحسبُنا يا ربّ أنت وكفى



إن هذه الكليةَ ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ تعلن ميلاد التحرّر البشري الكامل الشامل، التحرّرِ من عبودية الأوهام، والتحرر من عبودية النُّظُم، والتحررِ من عبودية الأوضاع، وإذا كان الله وحده هو الذي يعبد، والله وحده هو الذي يستعان، فقد تخلَّص الضميرُ البشري من استذلال النُّظمِ والأوضاع والأشخاص، كما تخلَّص من استذلال الأساطير والأوهام والخرافات([footnoteRef:23])، ﴿فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى لَا انْفِصَامَ لَهَا﴾[البقرة: 256]. [23: () الظلال (1/25).] 

إن العبودية لله وحده -يا عباد الله- هي حقيقة الإيمان، وهي في الوقت ذاته أشرف مقام تكريم يبلغه الإنسان، وما يرتفع الإنسان إلى أعلى مقام قُدّر له إلا حين يعتصم من العبودية لهواه، كما يعتصم من العبودية لسواه، وحين يتجرّد بكليته لمولاه، الذي تعنو له وحده الوجوه والجباه، ويستغني بالله عن كل ما عداه، وهنالك يكون حاله ومقاله، ولسانه ونجواه:
	أنا بالله عزيزٌ
أنا لله وليٌّ
أنا عبدُ الله 
فنيتْ نفسيَ عن نفسي 
أنا أقوى الخلقِ بالله 
أنا أغنى الخلقِ بالحقِّ 
أنا أدري غايتي
أنا محميٌّ بدرعٍ 
معيَ الله فلِمَ لا
معي الإيمان يهديـ
معي الإخلاص ينجي
هل ترى الإعصار يوماً

	
	عزّتي في سجداتي
لا لعزّى أو مَناةِ
لا عبدَ الهوى والشهواتِ 
فسُدتُ الكائناتِ
بذكري بصلاتي 
بأغلى الثروات
أعرفُ منهاج حياتي 
من يقينٍ وثباتِ
أتحدّى النائباتِ؟ 
ني لبحر الظلماتِ
مركبي والموجُ عاتِ
هزَّ شمَّ الراسياتِ؟



أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ﴿قُلْ يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي شَكٍّ مِنْ دِينِي فَلَا أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلَكِنْ أَعْبُدُ اللَّهَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ * وَأَنْ أَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ * وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِنَ الظَّالِمِينَ * وَإِنْ يَمْسَسْكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرِدْكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادَّ لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾[يونس:104-107].
قلت ما سمعتم وأستغفر الله لي ولكم، فاستغفروه وتوبوا إليه، إنه هو التواب الرحيم.
الخطبة الثانية
[bookmark: _Hlk169389746]الحمد لله رب العالمين، نحمده  على ما أنعم، ونستعينه فيما ألزم.
ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له العليُّ الأعظم.
ونشهد أن محمداً عبده ورسوله النبي الأكرم، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلّم.
وبعد: ففي قوله: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ تقدّم لفظ العبادة على الاستعانة، وتقديم العبادة على الاستعانة: من باب تقديم الغايات على الوسائل؛ إذ العبادة غاية العباد التي خُلقوا لها، والاستعانة وسيلة إليها؛ ولأن ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ متعلِّقٌ بألوهيّته واسمه (الله)، ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ متعلِّقٌ بربوبيّته، واسمه (الرّبّ)، فقدَّم ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ على ﴿إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾، كما قدّم اسم (الله) على (الرّب) في أول السورة، ولأن ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ قَسْمُ الرّب، فكان من الشّطر الأوّل الذي هو ثناءٌ على الرَّبِّ -تعالى-؛ لكونه أولى به، و ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ قسم العبد، فكان مع الشّطر الذي له، وهو: ﴿اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾، ولأنّ العبادةَ حقُّه الذي أوجبه عليك، والاستعانة طلبُ العون على العبادة، وهو بيان صدقته التي تصدّق بها عليك، وأداءُ حقِّه أهمُّ من التّعرُّض لصدقته، ولأن ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ له، و﴿إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ به، وما له مقدَّمٌ على ما به، لأنّ ما له متعلِّقٌ بمحبّته ورضاه، وما به متعلِّقٌ بمشيئته، وما تعلَّق بمحبّته أكملُ ممّا تعلَّق بمجرَّد مشيئته([footnoteRef:24]). فكأن العباد يقولون: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ لأنك الصانع، ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ لأن المصنوع لا غنى له عن الصّانع، ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ لتدخلنا الجنان، ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ لتنقذنا من النيران، ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ لأنا عبيد، ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ لأنك كريم مجيد، ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ لأنك المعبود بالحقيقة، ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ لأننا العباد بالوثيقة([footnoteRef:25]). [24: () ينظر: مدارج السالكين (1/97-98).]  [25: () تفسير الثعلبي (1/118).] 

	يا مَن نلُوذُ به فيما نؤمِّلُهُ
لا يجبُر النّاس عظمًا أنت كاسرُهُ

	
	ومَن نعوذُ به ممّا نُحاذِرُهُ
ولا يَهيضُون عظما أنت جابرُهُ



[bookmark: _Hlk194533597][bookmark: _Hlk194533556]إن المستعين بالله عارفٌ بربه، مقرٌّ بتفرُّده بالخلق والتدبير، والضر والنفع، والعطاء والمنع، وأنه ما شاء كان وإن لم يشأ الناسُ، وما لم يشأ لم يكن وإن شاءه الناسُ، فيوجب له هذا اعتمادًا عليه، وتفويضًا إليه، وطُمأنينة به، وثقة به، ويقينًا بكفايته له، وكمال غنى العبد في تعلقه بربه، ومن ترك الاستعانة بالله واستعان بغيره، وكَلَه الله إلى من استعان به فصار مخذولاً. كما قيل:
	إِذا لم يكُن عَونٌ مِن الله للفَتى
إذا كان غيرُ الله لِلمرءِ عُدَّةً

	
	فأكثرُ ما يَجني عليه اجتِهادُهُ
أتَتْهُ الرَّزايا مِن وجُوه الفوائدِ



[bookmark: _Hlk194533736]«كتب الحسن إلى عمر بن عبد العزيز: لا تستعن بغير الله، فيكِلَكَ الله إليه.
ومن كلام بعض المتقدمين: يا ربِّ، عجبت لمن يعرفك كيف يرجو غيرك؟ عجبت لمن يعرفك كيف يستعين بغيرك؟
وقال بعضهم: فاستغن بالله واستعنه فإنّه خير مستعان»([footnoteRef:26]). [26: () نور الاقتباس لابن رجب (136).] 

عباد الله، إن الاستعانة بالله دأب الصالحين، ووصية النبيين والمرسلين: ﴿قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُوا بِاللَّهِ وَاصْبِرُوا إِنَّ الأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ﴾[الأعراف:128]، وقال يعقوب -عليه السلام-: ﴿فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ﴾[يوسف:18]، وقال الله لنبيه ﷺ: ﴿قَالَ رَبِّ احْكُمْ ‎بِالْحَقِّ وَرَبُّنَا الرَّحْمَنُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ﴾[الأنبياء:112].
[bookmark: _Hlk194533831]وكان من دعائه ﷺ: «رَبِّ أَعِنِّي وَلَا تُعِنْ عَلَيَّ، وَانْصُرْنِي وَلَا تَنْصُرْ عَلَيَّ»([footnoteRef:27]). [27: () رواه أحمد (1997) وصححه الأرناؤوط، وأبو داود (1510)، والترمذي (3551) وقال: حسن صحيح، صحيح الجامع (٣٤٨٥).] 

[bookmark: _Hlk194533882]وقيل: كان من دعاء موسى -عليه السلام-: «اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ، وَإِلَيْكَ الْمُشْتَكَى، وَأَنْتَ الْمُسْتَعَانُ، وَبِكَ الْمُسْتَغَاثُ، وَعَلَيْكَ التُّكْلَانُ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ»([footnoteRef:28]). [28: () أخرجه البيهقي بنحوه في الدعوات الكبير (٢٦٤)، ينظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام (1/112).] 

وصحّ عنه ﷺ أنه قال: «احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ وَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ وَلَا تَعْجِزْ»([footnoteRef:29]). [29: () رواه مسلم (2664).] 

وقال ﷺ لمعاذ: «لاَ تَدَعَنَّ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلاَةٍ أن تَقُول: اللَّهُمَّ أَعِنِّى عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْنِ عِبَادَتِكَ»([footnoteRef:30]). [30: () رواه أحمد (22119)، وقال الأرناؤوط: إسناده صحيح، وأبو داوود (1522)، والنسائي في الكبرى (٩٨٥٧)، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (١٥٩٦).] 

وقال ﷺ في وصيته لابن عباس: «إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ الله، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ»([footnoteRef:31]). [31: () رواه أحمد (٢٦٦٩) وصححه أحمد شاكر، والترمذي (2516) وقال: حسن صحيح، وصححه الألباني في صحيح المشكاة (٥٣٠٢).] 

[bookmark: _Hlk194534158]يقول ابن رجب -رحمه الله-: وأما الاستعانة بالله دون غيره من الخلق؛ فلأن العبد عاجزٌ عن الاستقلال بجلب مصالحه، ودفع مضارِّه، ولا معين له على مصالح دينه ودنياه إلا الله ، فمن أعانه الله فهو المُعان، ومن خذله فهو المخذول، وهذا تحقيق معنى قول: «لا حول ولا قوّة إلا بالله»، فإنّ المعنى: لا تحوُّلَ للعبد من حال إلى حال، ولا قوّة له على ذلك إلا بالله، وهذه كلمة عظيمة، وهي كنز من كنوز الجنة، فالعبد محتاج إلى الاستعانة بالله في فعل المأمورات، وترك المحظورات، والصبر على المقدورات كلِّها في الدنيا وعند الموت، وبعده من أهوال البرزخ ويوم القيامة، ولا يقدر على الإعانة على ذلك إلا الله ، فمَن حقَّق الاستعانة عليه في ذلك كلِّه أعانه، ومن ترك الاستعانة بالله، واستعان بغيره، وكَلَهُ الله إلى من استعان به فصار مخذولا([footnoteRef:32]). [32: () جامع العلوم والحكم (1/450).] 

يقول الإمام فخرُ الدين الرازي -رحمه الله تعالى-: والذي جرّبتُه من أول عمري إلى آخره: أن الإنسان كلما عوّل في أمر من الأمور على غير الله؛ صار ذلك سبباً إلى البلاء والمحنة، والشدّة والرزية، وإذا عوّل العبدُ على الله، ولم يرجع إلى أحد من الخلق؛ حصل ذلك المطلوبُ على أحسن الوجوه، فهذه التجربة قد استمرّت لي من أول عمري إلى هذا الوقت، الذي بلغت فيه إلى السابع والخمسين، فعند هذا استقرّ قلبي على أنه لا مصلحة للإنسان في التعويل على شيء، سوى فضل الله -تعالى- وإحسانه([footnoteRef:33]). [33: () تفسير الرازي (18/462).] 

	وَمَن أحسَن الظَّنّ بِالله لم
إذا مازَج الرُّوحَ إيـمانُها

	
	تَرُعْهُ الحوادثُ مهما جرىٰ
تسامتْ ولم يبقَ إلّا ثرى



فيا أيَّتُها الأغصان العابثة بين ربيعٍ وخريف، تبيحين نداك لكل ريح؛ هذه الشمس تكاد تأتي على امتصاص كل أنداء الحياة، فإذا نضارة العود الطافح أوراقًا وأزهارًا تستحيل حطباً، يتحطَّم وهَنًا على أعتاب الآخرة، فأين أنت من: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾([footnoteRef:34])؟ [34: () قناديل الصلاة (26).] 

	[bookmark: _Hlk212849349]بمن يستغيث العبدُ إلا بربّهِ
ومَن مالكُ الدّنيا ومالكُ أهلها
ومن يدفعُ الغَمَّاءَ وقتَ نزولها

	
	ومَن للفتى عند الشدائد والكَرْبِ؟
ومَن كاشفُ البلوى على البُعد والقُربِ؟
وهل ذاك إلا من فعالك يا رَبِّي؟!



فاللهم ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾، فاجعلنا من عبادك الصادقين، وحزبك المفلحين.
1

10

