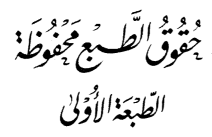
# المعرفي التراسين المعرفي المعر

التَّيَ ذَكَرَهَا العَلَامَة الشَّنُقِيَجِيّ مُحَدًا الأمِين بِنِ مُحَدًا المُخِنَار الْجَكِينِي في تَقِنَسِيرِهِ إضْواءِ البَيَانِ

جَنع مَحَهُمُودُبْنِ مُحَدِّبِنِ مُصِّطِفَى لِنِيَاوِيّ

الْجُهِنُوُ الْأُولِ

مِكِنْبُرُالِرْكَتِّالِيْنِ مِكْنِبُرُالِرْكَتِّالِيْنِ



٢٢٤١هـ/٥٠٠٢م

رقم الإيداع: ٢٠٠٥/٩٣١٥



سمنود – جمهورية مصر العربية شارع الثورة بجوار سنترال الدولية هاتف وفاكس: ٤٠٢٩٦٧٣٦٨ محمول: ١٢٣٤٦١٨٩٦٠

# بِسْمِ اللهِ التَّمْنِ الرَّحِيمِ إِللهِ

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا اله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدا عبده ورسوله.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ۗ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَمِعِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاّءٌ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَاءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا ۞﴾.

﴿ يَـٰا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ﴾.

#### أما بعد...

فهذه تواليف وجموع بهية، للعقيدة السلفية، جمعتها من تفسير «أضواء البيان» للعلامة الشنقيطي رحمه الله، وقد ضممت إلى كلامه كلام تلميذه الشيخ عطية محمد سالم رحمه الله في تتمته للتفسير؛ وذلك لما علمت من ملازمته للشيخ، وعلمه بمسلكه ومنهجه في التفسير، وأنه قد حاول في تتمته لهذا التفسير أن يسير على نفس منوال الشيخ مستفيدًا بما لديه من إملاءات دراسية للشيخ رحمه الله والتي كان قد أملاها بالرياض على كثير من السور المتبقية. ولم أتدخل في نص كلامهما -رحمهما الله-.

لقد منَّ الله – تعالى – عليَّ بقراءة هذا التفسير، وقد استخرجت منه دررًا كثيرة، ورتبتها على صورة كشاف تحليلي لعدة علوم مثل: العقيدة، والفقه، وأصول الفقه، والأساليب العربية، وقواعد فقهية، وعلوم قرآن، وغير ذلك.

وعندما نظرت فيما اجتمع عندي من فهرس تفصيلي لمادة العقيدة، وجدت أنها قد احتوت على درر كثيرة، ومادة علمية غزيرة، وأن الشيخ رحمه الله قد عرض غالب مسائل العقيدة في تفسيره، وأنه قد انتصر فيها رحمه الله لمنهج السلف أيَّما انتصار، وأنه قد ذبَّ عن مفاهيم أهل السنة والجماعة؛ فراودتني فكرة استلال هذه المادة؛ لتكون كتابًا مستقلًا يحوي غالب أبواب العقيدة بعبارة سهلة، وحجة قوية؛ وخاصة وأن العلامة الشنقيطي رحمه الله لم يكتب في العقيدة كتابًا مستقلًا، فاستشرت بعض أساتذتي في تجميع هذه المادة، فشجعوني على ذلك؛ فاستخرت الله – عز أساتذتي في تجميع هذه المادة، فشجعوني على ذلك؛ فاستخرت الله – عز أساتذتي في تجميع هذه المادة، فشجعوني على ذلك؛ فاستخرت الله – عن أساتذتي في تجميع هذه المادة، فشجعوني على ذلك؛ فاستخرت الله عن أساتذتي في تجميع مادة العقيدة، وترتيبها أسلف، صاحب العقيدة السلفية، والحجة القوية.

وقمت بوضع عناوين للأبواب والفصول، وتخريج الأحاديث، وتحقيقها، وكذا التعليق عند الحاجة.

والله - عز وجل - أسأل أن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، وأن يجعله في ميزان حسناتي، وميزان حسنات كل من شارك فيه بنصح ومشورة، أو مراجعة، وأخص بالذكر منهم أساتذتي: الشيخ: إبراهيم بن زكريا، والشيخ: محمد بن عبد الحكيم القاضي، والشيخ: أشرف بن جلال حفظهم الله. والله المستعان، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

أبو المنذر: محمود بن محمد بن مصطفي المنياوي غفر الله له، ولوالديه، ولجميع المسلمين. آمين.

# ترجمة العلامة الشنقيطي رحمه الله(١)

#### اسمه ونسبه:

هو الإمام العلامة المفسر محمد الأمين (٢) بن محمد المختار بن عبد القادر بن محمد بن أحمد نوح بن محمد بن سيدي أحمد بن المختار الشنقيطي، وهو من قبيلة حمير العربية.

ولقبه: آبا، بمد الهمزة وتشديد الباء من الإباء.

#### ولادته ونشأته:

ولد رحمه الله عام ١٣٢٥هـ ونشأ يتيما فقد توفي والده وهو صغير وترك له ثروة من الحيوان والمال.

#### طلبه للعلم، وذكر شيوخه:

حفظ القران وهو دون العاشرة من عمره، ودرس خلال حفظه للقران بعض المختصرات في فقه الإمام مالك كرجز الشيخ ابن عاشر، ودرس خلالها الأدب والنحو، والسيرة على زوجة خاله، قال الشيخ رحمه الله: أخذت عنها مبادئ النحو ودروس واسعة في أنساب العرب وأيامهم ونظم الغزوات لأحمد البدوي الشنقيطي وغيرها.

<sup>(</sup>۱) وانظر ترجمته رحمه الله في: «ترجمة الشيخ محمد الأمين الشنقيطي» د . عبدالرحمن السديس، والمحاضرة التي القاها الشيخ عطية محمد سالم رحمه الله في موسم ثقافات الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، والتي كان قد سمعها من الشيخ مباشرة، وقد أثبتها رحمه الله في صدر تفسير «أضواء البيان» .

<sup>(</sup>٢) وهو اسم مركب من اسمين .

ثم درس بقية العلوم على جمع من العلماء منهم الشيخ محمد بن صالح المشهور والشيخ محمد الأفرم، والشيخ أحمد عمر، والشيخ محمد زيدان، والشيخ محمد النعمه، والشيخ أحمد بن مود، وغيرهم، فقد أخذ عنهم: النحو والصرف، والأصول، والبلاغة، والتفسير، والحديث، أما المنطق وآداب البحث والمناظرة فيقول أنه حصله بالمطالعة.

قال الشيخ رحمه الله: لما حفظت القرآن وأخذت الرسم العثماني وتفوقت فيه على الأقران عنيت بي والدتي وأخوالي أشد عناية وعزموا على توجيهي للدراسة في بقية الفنون فجهزتني والدتي بجملين أحدهما عليه مركبي وكتبي والآخر عليه نفقتي وزادي وصحبني خادم ومعه بقرات وقد هيئت لي مركبي كأحسن ما يكون المركب، وملابس كأحسن ما تكون فرحا بي وترغيبا لي في طلب العلم.

# تورعه عن الفتوى:

وكان الشيخ رحمه الله يتورع عن الفتوى إلا في شيء فيه نص من كتاب أو سنة، قال ابنه الشيخ عبدالله: جاءه وفد من الكويت في أواخر حياته فسألوه في مسائل فقال أجيبكم بكتاب الله، ثم جلس مستوفزا وقال: الله أعلم، ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ لا أعلم فيها عن الله، ولا عن رسوله على شيئا، وكلام الناس لا أضعه في ذمتي فلما الحوا عليه قال: فلان قال كذا وفلان قال كذا، وأنا لا أقول شيئا.

قال الشيخ عطية وسألته عن تركه للفتوى فقال: يجب التحفظ فيما ليس فيه نص قاطع من كتاب الله أو سنة رسوله ﷺ، ويتمثل بقول الشاعر: إذا ما قتلت الشيء علما فقل به ولا تقل الشيء الذي أنت جاهله فمن كان يهوى أن يرى متصدرا ويكره لا أدري أصيبت مقاتله

#### أعماله في بلاده:

من بين أعماله التي تولاها في بلاده التدريس والفتيا ولكنه اشتهر بالقضاء وبالفراسة فيه ورغم وجود الحاكم الفرنسي إلا أن المواطنين كانوا عظيمي الثقة فيه فيأتونه للقضاء بينهم من أماكن بعيده. وكان يقضي في كل شيء إلا الدماء والحدود وكان لها قاض خاص.

#### خروجه من بلاده:

خرج من بلاده لأداء فريضة الحج برا بنية العودة فقد كان في بلاده يسمع عن الوهابية وكان من فضل الله ومنته علينا وعليه أن قدم الحج ونزل بدون علمه بجوار خيمة الأمير خالد السديري دون أن يعرف أحدهما الآخر وكان الأمير خالد يبحث مع جلسائه بيتا في الأدب وهو ذواقة أديب إلى أن سألوا الشيخ فوجدوا بحرا لا ساحل له، فكانت تلك الجلسة بداية منطلق لفكرة جديدة فأوصاه الأمير إن قدم المدينة أن يلتقي بالشيخ عبدالله بن زاحم وعبدالعزيز بن صالح، وفي المدينة التقى بهما وتباحث معهما ما سمع عن الوهابية وكان صريحا فيما عرض عليهما مما سمع عن البلاد فدارت بينهم جلسات، وكان أكثرهما مباحثة معه فضيلة الشيخ عبدالعزيز بن صالح، حتى اقتنع الشيخ بأن منهج المجدد الإمام محمد بن عبدالوهاب منهج ذو سلف وأنه منهج سليم العقيدة يعتمد الكتاب والسنة وعليه سلف الأمة ثم رغب في البقاء في المسجد النبوي لتدريس التفسير، ودرس عليه الشيخ عبدالعزيز بن صالح الصرف.

اختير للتدريس في المعهد العلمي بالرياض عند افتتاحه فكان يدرس في الرياض ويقضي إجازته في التدريس بالمسجد النبوي، ثم كان له دور في تأسيس الجامعة الإسلامية في المدينة، ثم عين كأحد أعضاء هيئة كبار

العلماء عند بداية تشكيلها وكان عضوا في المجلس التأسيسي لرابطة العالم الإسلامي.

#### تلاميذه:

لا يحصيهم إلا الله جل وعلا حيث طال تدريسه في المعهد العلمي، ومن ثم في كلية الشريعة، ثم في المسجد النبوي، ولكن نذكر أكابر من درس عنده فمنهم:

- ١- سماحة الإمام عبدالعزيز بن باز رحمه الله: درس على الشيخ، شرح سلم الأخضري في المنطق، وكان يحضر حلقة الشيخ في الحرم النبوي.
- ٢- الشيخ حماد الأنصاري رحمه الله: سأله في مسائل في التفسير
   والمنطق، ولازم دروسه في التفسير في الحرم النبوي.
  - ٣- الشيخ صالح اللحيدان: درس عليه في كلية الشريعة.
- ٤- الشيخ حمود العقلا الشعيبي رحمه الله: درس عليه في الكلية وفي البيت، كما سيأتي.
  - ٥- الشيخ عبدالله الغديان: درس عليه في كلية الشريعة.
- ٦- الشيخ العلامة محمد الصالح العثيمين رحمه الله: درس عليه في
   كلية الشريعة.
  - ٧- الشيخ عبدالمحسن العباد: درس عليه في كلية الشريعة.
- ٨- الشيخ بكر بن عبدالله أبو زيد: لازمه عشر سنين، وأخذ عنه المنطق
   والأنساب والتفسير.
- ٩- الشيخ صالح بن فوزان الفوزان: حدثني بذلك وفقه الله لكل خير
   درس عليه في كلية الشريعة.
- ١٠- الشيخ العلامة عبدالعزيز القارئ: لازمه حوالي ثمان سنين،

ودرس عليه في الجامعة الإسلامية.

١١- الدكتور عبدالله قادري: درس عليه في كلية الشريعة.

١٢- ابنه الأستاذ الدكتور عبدالله.

١٣ - ابنه الأستاذ الدكتور المختار.

14 - عدد كبير من الشناقطة منهم الشيخ أحمد بن أحمد الشنقيطي والدكتور محمد الخضر بن الناجي بن ضيف الله.

وغيرهم كثير.

#### مؤلفاته:

١- نسب بني عدنان نظم يقول في مطلعه:

سميت بخالص الجمان في ذكر أنساب بني عدنان كان الفه في شبابه ثم دفنه لأنه يقول: إنما الفته للتفوق به على الأقران فدفنته لأن تلك كانت نيتي، ولو استقبلت من أمري ما استدبرت لصححت النية ولم أدفنه (٣).

٢- رجز في البيوع على مذهب الإمام مالك ومطلعها:

الحمد لله الذي قد ندبا لأن تميز البيع عن لبس الربا ومن بالمؤلفين كتبا تترك أطواد الجهالة هبا تكشف عن عين الجواد الحجبا إذا حجاب دون علم ضربا ٣- الفيته في المنطق ومطلعها:

<sup>(</sup>٣) طبقات النسابين بكر أبو زيد مؤسسة الرسالة ٢٩٨ برقم: ٦٥٦ . قال الشيخ بكر: كان الشيخ يقول لي: إن هذا العلم لم يتلقه عني في جزيرة العرب الا أنت .

حمدا لمن أظهر للعقول وكشف الرين عن الأذهان

٤- نظم في الفرائض، مطلعها:

تركة الميت بعد الخامس وحصرها في الخمسة استقراء

من خمسة محصورة عن سادس وانبذ لحصر العقل بالعراء

حقائق المنقول والمعقول

بواضح الدليل والبرهان

٥- منع جواز المجاز في المنزل للتعبد والإعجاز.

٦- دفع إيهام الاضطراب عن آي الكتاب.

٧- مذكرة في الأصول على روضة الناظر.

٨- آداب البحث والمناظرة.

٩ تفسير «أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن» وهو الذي قد جمعت
 منه مادة هذا الكتاب -.

١٠- الرحلة إلى أفريقيا بعناية الدكتور: خالد السبت.

\* ما فرغ من الأشرطة وجمع من غيرها<sup>(٤)</sup>:

١- العذب النمير من مجالس الشنقيطي في التفسير تحقيق الدكتور خالد الست (٥).

٢- آيات الصفات: وقد أوضح فيها تحقيق إثبات صفات الله.

٣- حكمة التشريع: عالج فيها العديد من حكمة التشريع في كثير من أحكامه.

<sup>(</sup>٤) ويجمع الشيخ بكر أبو زيد مجموعة من آثار الشيخ منها فتوي في السعي في الدور الثاني، والصلاة في الطائرة، ومنظومة في الفقه .

<sup>(</sup>٥) جمعه الدكتور خالد وفقه الله من أشرطة سجلت للشيخ في المسجد النبوي، وسيخرج قريبا بإذن الله تعالى .

- ٤- المثل العليا: بين فيها المثالية في العقيدة والتشريع والأخلاق.
- ٥- المصالح المرسلة: بين فيها ضابط استعمالها بين الإفراط والتفريط.
- 7- حول شبهة الرقيق: رفع اللبس عن ادعاء استرقاق الإسلام للأحرار..
- ٧- على ﴿ ٱلْيُوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ القاها بحضرة الملك محمد الخامس عند زيارته للمدينة.

#### أقوال العلماء فيه:

قال عنه فضيلة الشيخ محمد بن إبراهيم ال الشيخ: ملئ علما من رأسه إلى أخمص قدميه.

وقال عنه أيضًا: آية في العلم والقرآن واللغة وأشعار العرب.

وقال عنه فضيلة الشيخ عبداللطيف بن إبراهيم ال الشيخ: جزى الله عنا الشيخ محمد الأمين خيرا على بيانه هذا فالجاهل عرف العقيدة والعالم عرف الطريقة والأسلوب من خيرة العلماء علما وورعا وزهدا.

وقال عنه الشيخ العلامة حمود العقلا: وكان علم الشيخ الشنقيطي غزير جدا خاصة في الأصول والمنطق والتفسير والتأريخ واللغة والأدب وكان منقطع النظير في هذه ويجمع لها غيرها.

وقال عنه فضيلة الشيخ محمد ناصر الدين الألباني: يذكرني بشدة حفظه واستحضاره للنصوص بشيخ الإسلام ابن تيمية.

وقال عنه الشيخ بكر أبو بكر: لو كان في هذا الزمان أحد يستحق أن يسمى شيخ الإسلام لكان الشيخ محمد الأمين.

#### وفاته رحمه الله:

توفي في ضحي يوم الخميس ١٣٩٣/١٢/١٧هـ، وكانت وفاته بمكة

المكرمة مرجعه من الحج ودفن بمقبرة المعلاة وصلى عليه سماحة رئيس الجامعة الإسلامية فضيلة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز في الحرم المكي مع من حضر من المسلمين بعد صلاة الظهر من ذلك اليوم.

قال الشيخ أحمد بن أحمد الشنقيطي وهو غاسل الشيخ: «من الغريب أن أحد أقاربه حاجا معه في سيارته فرأى ليلة جَمَعْ أن الرسول رهي توفي وأنه جاءه فوجده مسجى عليه ثوب، فرفع الثوب، فوجد أن الميت نبي ولكنه ليس محمدًا وهي فقبله في جبينه فلما حكى الرؤيا على الشيخ، سأله: وما يدريك أنه ليس بمحمد؟ قال: لم تتوفر فيه الصفات الثابتة بالسنة التي يعرفها، فتكدر وجه الشيخ. فقال الرجل: أظنه أضغاث أحلام. فقال الشيخ: لا، بل هي رؤيا، ولكن يقضي الله خيرا، وما بقي بعدها إلا قليلًا وتوفي».

#### مراثيه:

قيل في الشيخ مراث كثيرة منها ما رثاه به الشيخ محمد بن مدين الشنقيطي وفيها قال:

الله أكبر مات العلم والورع يبكي الكتاب كتاب الله غيبته مفسر الذكر الحكيم وما أخلاقه الشهد ممزوجا بماء صفا فهو الإمام الذي من غيره تبع له إلى أن قال:

حدث بما شئت من حلم ومن كرم

يا ليت ما قد مضى من ذاك يرتجع كذا المدارس والآداب والجمع من الحديث إلى المختار يرتفع وما يغير طبعا زانه طبع وهل يستوي المتبوع والتبع

وانشر مآثره فالباب متسع

# بِسْمُ اللَّهِ ٱلرَّهُمَٰ الرَّجَيَدِ الرَّجَيَدِ الرَّجَيَدِ اللهِ الرَّجَانِ والكفر

#### مقدمة

### وجود مسلمين قبل البعثة المحمدية (٦):

وقال في تفسير قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَـنَّبِعُونَ الْقَوْلَ فَيَـنَّبِعُونَ الْحَسن الْقول لا اله إلا الله، وبعض من الْحَسن الْقول لا اله إلا الله، وبعض من

<sup>(</sup>٦) هذه العناوين وضعتها من عندي، لسهولة التقسيم، وقد وضعت كلام العلامة الشنقيطي رحمه الله بين معكوفتين []، لأميز بعضه من بعض، وأما العزو للشيخ عطية محمد سالم فأبينه بذكر اسمه قبله، وعلامته أن يكون العزو إلى المجلد الثامن أو التاسع من كتاب «أضواء البيان»، ولم أتدخل في نص كلامهما مطلقًا، الا ما يكون من حذف بعض الجمل الخارجة عن موضوع المسألة التي أنقلها، وأبين ذلك بوضع نقاط مكان الكلام المحذوف.

<sup>(</sup>۷) ۲/ ۱۲۷ - ۱۲۸، الأنعام/ ۱٤.

يقول بهذا يقول: إن الآية نزلت فيمن كان يؤمن بالله قبل بعث الرسول على الله على الله على الله على الله على العدوي، وأبي ذر الغفاري، وسلمان الفارسي](٨).

#### أهل الكتاب والشرك وهل الكفر ملة واحدة؟

قال صاحب التتمة رحمه الله: [أهل الكتاب هم اليهود والنصارى، والمشركون هم عبدة الأوثان، والكفر يجمع القسمين. وأهل الكتاب مختص باليهود والنصارى، ولكن الخلاف هل الشرك يجمعهما أيضًا أم لا؟

فبين الفريقين عموم وخصوص، عموم في الكفر وخصوص في أهل الكتاب لليهود والنصارى، وخصوص في المشركين لعبدة الأوثان. ولكن جاءت آيات تدل على أن مسمى الشرك يشمل أهل الكتاب أيضًا كما في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُنُ يَرُّ ٱبْنُ ٱللّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَى ٱلْمَسِيحُ قُوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَى ٱلْمَسِيحُ الْبُنُ ٱللّهِ ذَالِكَ قَوْلُهُم بِأَفُوهِ فِي مُنْ اللّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَى ٱلْمَسِيحُ أَبْنُ ٱللّهِ ذَالِكَ قَوْلُهُم بِأَفُوهِ فِي أَبْنُ اللّهِ وَقَالَتِ ٱلنِّينَ كَفَرُوا مِن قَبَلُ قَلَ اللّهِ مُنْ اللّهُ أَنْ اللّهُ وَالْمَسِيحُ أَنْ اللّهُ وَالْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَسِيحِ أَبْنَ مَرْيَكُم وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيعَبُدُوا إِلَاهًا وَمِنْ اللّهُ وَحِمْ مَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمَسِيحِ أَبْنَ مَرْيَكُم وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيعَبُدُوا إِلَاهًا وَرَحِدُا اللّهُ وَحِمْ مَقَالَة كُلّ وَالنَصَارِى إِشْراكًا .

وجاء عن عبد الله بن عمر منع نكاح الكتابية وقال: وهل أكبر إشراكًا من قولها: ﴿ أَتَحْنَذَ اللَّهُ وَلَدًا ﴾ (٩)، فهو وإن كان مخالفًا للجمهور في منع الزواج من الكتابيات، إلا أنه اعتبرهن مشركات.

<sup>(</sup>۸) ۷/۰۰، الزمر/ ۱۸.

<sup>(</sup>٩) أحرجه بنحوه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣/ ٤٥٧) بإسنادين أحدهما صحيح، والآخر

ولهذا الخلاف والاحتمال وقع النزاع في مسمى الشرك، هل يشمل أهل الكتاب أم لا؟ مع أننا وجدنا فرقًا في الشرع في معاملة أهل الكتاب ومعاملة المشركين، فأحل ذبائح أهل الكتاب ولم يحلها من المشركين، وأحل نكاح الكتابيات ولم يحله من المشركات، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا نَذَكِحُوا الْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ﴾.

وقوله: ﴿ وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ ٱلْكُوَافِرِ ﴾.

وقال: ﴿ لَا هُنَّ حِلُّ لَمَّمْ وَلَا هُمْ يَعِلُونَ لَمُنَّ ﴾، بَيْنُ مَا في حق الكتابيات قال: ﴿ وَٱلْخُصَنَتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِئْبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَ ﴾، فكان بينهما مغايرة في الحكم.

وقد جمع والدنا الشيخ محمد الأمين – رحمة الله تعالى علينا وعليه – بَيْن تلك النصوص في دفع إيهام الاضطراب، ذكرها جمعًا مفصلا مفاده أن الشرك الأكبر المخرج من الملة أنواع، وأهل الكتاب متصفون ببعض دون بعض، إلى آخر ما أورده رحمة الله تعالى علينا وعليه.

ولعل في نفس آية ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُنَيْرُ ٱبْنُ ٱللَّهِ ﴾ فيها أشارة إلى ما ذكره رحمة الله تعالى علينا وعليه من وجهين: الأول: قوله تعالى: ﴿ يُضَاهِونَهُمْ فَي مقالتهم، وهذا القدر اتصف به المشركون من أنواع الشرك.

الثاني: تذييل الآية بصيغة المضارع عما يشركون بين ما وصف عبدة الأوثان في سورة البينة بالاسم: ﴿وَٱلْمُشْرِكِينَ﴾.

ومعلوم أن صيغة الفعل تدل على التجدد والحدوث وصيغة الاسم تدل على الدوام والثبوت، فمشركو مكة وغيرهم دائمون على الإشراك وعبادة الأصنام، وأهل الكتاب يقع منهم حينا وحينا. وقد أخذ بعض العلماء أن الكفر ملة واحدة فورث الجميع من بعض،ومنع الآخرون على أساس

المغايرة، والعلم عند الله تعالى](١٠٠).

# فصل تعريف الإيمان والإسلام:

[مسمى الإيمان الشرعي الصحيح، والإسلام الشرعي الصحيح هو استسلام القلب بالاعتقاد واللسان بالإقرار، والجوارح بالعمل... وكل انقياد واستسلام وإذعان يسمى إسلامًا لغة. ومنه قول زيد بن عمرو بن نفيل العدوي مسلم الجاهلية:

وأسلمت وجهي لمن أسلمت له الأرض تحمل صخرًا ثقالا دحاها فلما أستوت شدها جميعًا وأرسى عليها الجبالا وأسلمت وجهي لمن أسلمت له المزن تحمل عذبا زلالا إذا هي سِيْقَتْ(١١) إلى بلدة أطاعت فصبت عليها سجالا وأسلمت وجهي لمن أسلمت له الريح تصرف حالًا فحالا فالماد الادرالاد لادرالاد هي مادرالاد الله المريح تصرف حالًا فحالا

فالمراد بالإسلام في هذه الأبيات: الاستسلام والانقياد](١٢).

[قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ مَا كُنْتَ تَدَّرِى مَا الْكِنْبُ وَلَا الْإِيمَانُ ﴾ . يبين الله جل وعلا فيه مِنَّتَهُ على هذا النبي الكريم، بأنه علمه هذا القرآن العظيم ولم يكن يعلمه قبل ذلك، وعلمه تفاصيل دين الإسلام ولم يكن يعلمها قبل ذلك.

فقوله: ﴿ مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِئْلُ ﴾: أي ما كنت تعلم ما هو هذا الكتاب الذي هو القرآن العظيم، حتى علمتكه، وما كنت تدري ما الإيمان

<sup>(</sup>۱۰) ۹/ ۳۹۸: ۲۰۰، البينة / ۱: ٤.

<sup>(</sup>١١) بالأصل: سقيت، والصواب ما أثبتناه .

<sup>(</sup>۱۲) ٧/ ٦٣٦ ١٣٧، الحجرات / ١٤.

الذي هو تفاصيل هذا الدين الإسلامي، حتى علمتكه. ومعلوم أن الحق الذي لا شك فيه الذي هو مذهب أهل السنة والجماعة أن الإيمان شامل للقول والعمل مع الاعتقاد.

وذلك ثابت في أحاديث صحيحة كثيرة، منها: حديث وفد عبد القيس المشهور (۱۳)، ومنها حديث: «من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا» (۱۲) الحديث، فسمى فيه قيام رمضان إيمانًا، وحديث «الإيمان بضع وسبعون شعبة» (۱۵)، وفي بعض رواياته «بضع وستون شعبة أعلاها شهادة إلا اله إلا الله، وأدناها أماطة الأذى عن الطريق» (۱۲). والأحاديث بمثل ذلك كثيرة ويكفي في ذلك ما أورده البيهقي في شعب الإيمان فهو صلوات الله وسلامه عليه ما كان يعرف تفاصيل الصلوات المكتوبة وأوقاتها ولا صوم رمضان، وما يجوز فيه وما لا يجوز ولم يكن يعرف تفاصيل الزكاة ولا ما تجب فيه ولا قدر النصاب وقدر الواجب فيه ولا تفاصيل الحج ونحو ذلك، وهذا هو المراد بقوله تعالى: ﴿وَلَا الْإِيمَانُ ﴾] (۱۷).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١٣) رواه البخاري (٢٩/١) (٥٣)، ومسلم (٢٠/٤) (١٧) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما وفيه قوله على الله عنهما الإيمان بالله وحده». قالوا الله ورسوله أعلم قال «شهادة أن لا اله الا الله وأن محمدا رسول الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصيام رمضان وأن تعطوا من المغنم الخمس» واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>١٤) رواه البخاري (١/ ٢٢) (٣٧)، ومسلم (١/ ٣٧٥) (٧٥٩) من حديث أبي هريرة تَرْفِئْكُ به .

<sup>(</sup>١٥) رواه مسلم (١/٦٣) (٥٧–(٣٥) من حديث أبي هريرة رَبُطُّتُكُ به .

<sup>(</sup>١٦) رواه البخاري (١/ ١٢) (٩)، ومسلم (١/ ٦٣) (٥٨–(٣٥) من حديث أبي هريرة ﷺ به .

<sup>(</sup>١٧) ٧/ ٢٠١، الشوري / ٥٦ وانظر (٩/ ٥٠١، ١٤٠٥، العصر / ٣).

#### فائدة

#### بيان أن الإيمان والإسلام اللغويين قد

#### يجامعا الشرك:

[قوله تعالى: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكَ ثُرُهُم بِاللّهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ ﴾. وفي هذه الآية الكريمة إشكال: وهو أن المقرر في علم البلاغة أن الحال قيد لعاملها وصف لصاحبها وعليه؛ فإن عامل هذه الجملة الحالية الذي هو يؤمن مقيد بها، فيصير المعنى تقييد إيمانهم بكونهم مشركين، وهو مشكل لما بين الإيمان والشرك من المنافاة.

قال مقيده - عفا الله عنه -: لم أر من شَفَى الغليل في هذا الإشكال، والذي يظهر لي - والله تعالى أعلم - أن هذا الإيمان المقيد بحال الشرك إنما هو إيمان لغوي لا شرعي؛ لأن من يعبد مع الله غيره لا يصدق عليه اسم الإيمان البتة شرعًا؛ أما الإيمان اللغوي فهو يشمل كل تصديق، فتصديق الكافر بأن الله هو الخالق الرازق يصدق عليه اسم الإيمان لغة مع كفره بالله، ولا يصدق عليه اسم الإيمان شرعًا. وإذا حققت ذلك علمت أن الإيمان اللغوي يجامع الشرك فلا أشكال في تقييده به، وكذلك الإسلام الموجود دون الإيمان في قوله تعالى: ﴿ قُلُ لَمْ تُوْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَا السرعي لا يوجد ممن لم يدخل الإيمان في قلبه، والعلم عند الله تعالى.

وقال بعض العلماء: «نزلت آية ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ اللَّهِ فِي قول الكفار في تلبيتهم: لبيك لا شريك لك إلا شريكًا هو لك تملكه وما ملك» وهو راجع إلى ما ذكرنا](١٨).

<sup>(</sup>۱۸) ۳/ ۲۵ – ۲۲، یوسف / ۱۲ .

# قاعدة: الإيمان والإسلام إذا اجتمعا أفترقا، وإذا أفترقا اجتمعا:

[قوله في هذه الآية الكريمة ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِثَايَتِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقد دل بعض الآيات على اتحادهما كقوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ فَي الْمُسْلِمِينَ ﴿ فَي الْمُسْلِمِينَ ﴾ ولا منافاة في ذلك، فإن الإيمان يطلق تارة على جميع ما يطلق عليه الإسلام من الاعتقاد والعمل. كما ثبت في الصحيح، في حديث وفد عبد القيس، والأحاديث بمثل ذلك كثيرة جدًا، ومن أصرحها في ذلك قوله على «الإيمان بضع وسبعون». وفي بعض الروايات الثابتة في الصحيح «وستون شعبة أعلاها شهادة إلا الله وأدناها أماطة الأذى عن الطريق». فقد سمى على «إماطة الأذى عن الطريق». فقد سمى على «إماطة الأذى عن الطريق». فقد سمى الإيمان، وقد أطال البيهقي رحمه الله في شعب الإيمان، في ذكر الأعمال التي جاء الكتاب والسنة تسميتها أيمانًا.

فالإيمان الشرعي التام والإسلام الشرعي التام معناهما واحد. وقد يطلق الإيمان إطلاقًا أخر على خصوص ركنه الأكبر الذي هو الإيمان بالقلب، كما في حديث جبريل الثابت في الصحيح.

والقلب مضغة في الجسد إذا صلحت صلح الجسد كله، فغيره تابع له؛ وعلى هذا تحصل المغايرة في الجملة بين الإيمان والإسلام؛ فالإيمان، على هذا الإطلاق، اعتقاد والإسلام شامل للعمل، واعلم أن مغايرته تعالى بين الإيمان والإسلام في قوله تعالى: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُلُ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسَلَمْنَا وَلَمّا يَدْخُلِ ٱلإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُم ﴾ قال بعض العلماء: المراد بالإيمان هنا، معناه الشرعي، والمراد بالإسلام معناه اللغوي. لأن إذعان الجوارح وانقيادها دون إيمان القلب إسلام لغة لا شرعًا.

وقال بعض العلماء: المراد بكل منهما معناه الشرعي، ولكن نفي

الإيمان في قوله: ولما يدخل الإيمان، يراد به عند من قال هذا، نفي كمال الإيمان لا نفي أصله، ولكن ظاهر الآية لا يساعد على هذا؛ لأن قوله: ﴿وَلَمَّا يَدَّخُلِ ﴾ فعل في سياق النفي وهو صيغة عموم، على التحقيق، وإن لم يؤكد بمصدر، ووجهه واضح جدًا، كما قدمناه مرارًا. وهو أن الفعل الصناعي ينحل، عن مصدر وزمن عند النحويين، وعن مصدر وزمن ونسبة عند البلاغيين، كما حرروه في مبحث الاستعارة التبعية، وهو أصوب. فالمصدر كامن في مفهوم الفعل الصناعي إجماعًا، وهو نكرة لم تتعرف بشيء فيؤول إلى معنى النكرة في سياق النفي. وقد أشار صاحب مراقي السعود إلى أن الفعل في سياق النفي أو الشرط من صيغ العموم بقوله:

ونحو لا شربت أو إن (١٩) شربا واتفقوا أن مصدر قد جلبا ووجه إهمال لا في هذه الآية في قوله تعالى: ﴿لَا خُونُ ﴾ أن لا الثانية التي هي ﴿وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ بعدها معرفة وهي الضمير، وهي لا تعمل في المعارف، بل في النكرات، فلما وجب إهمال الثانية، أهملت الأولى لينسجم الحرفان بعضهما مع بعض في إهمالهما معًا] (٢٠).

#### فائدة

## تحقيق القول في الأعراب:

[قوله تعالى: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا ۚ قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُوَاْ أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدُخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾. ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن هؤلاء الأعراب وهم أهل البادية من العرب قالوا آمنا، وأن الله جل وعلا أمر نبيه

<sup>(</sup>١٩) بالأصل: «وإن»، والصواب حذف الواو .

<sup>(</sup>۲۰) ۷/ ۲۷۸ ۲۸۰ الزخرف / ۲۹.

أن يقول لهم: ﴿ لَمْ تُؤَمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا ﴾ ، وهذا يدل على نفي الإيمان عنهم وثبوت الإسلام لهم. وذلك يستلزم أن الإيمان أخص من الإسلام لأن نفي الأخص لا يستلزم نفي الأعم. وقد قدمنا مرارًا أن مسمى الإيمان الشرعي الصحيح هو استسلام القلب بالاعتقاد الشرعي الصحيح هو استسلام القلب بالاعتقاد واللسان بالإقرار ، والجوارح بالعمل ، فمؤداهما واحد كما يدل له قوله تعالى : ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَمَا وَجَدّنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ الْمُشْلِمِينَ ﴾ .

وإذا كان ذلك كذلك فإنه يحتاج إلى بيان وجه الفرق بين الإيمان والإسلام في هذه الآية الكريمة، لأن الله نفي عنهم الإيمان دون الإسلام، ولذلك وجهان معروفان عند العلماء أظهرهما عندي أن الإيمان المنفي عنهم في هذه الآية هو مسماه الشرعي الصحيح، والإسلام المثبت لهم فيها هو الإسلام اللغوي الذي هو الاستسلام والانقياد بالجوارح دون القلب. وإنما ساغ إطلاق الحقيقة اللغوية هنا على الإسلام مع أن الحقيقة الشرعية مقدمة على اللغوية على الصحيح، لأن الشرع الكريم جاء باعتبار الظاهر. وأن تُوكَلَ السرائر إلى الله. فانقياد الجوارح في الظاهر بالعمل واللسان بالإقرار يُكْتفى به شرعًا، وإن كان القلب منطويًا على الكفر. ولهذا ساغ إرادة الحقيقة اللغوية في قوله: ﴿ وَلَكِكِن قُولُوٓا أَسُلَمْنَا ﴾ ، لأن انقياد اللسان والجوارح في الظاهر إسلام لغوي مكتفى به شرعًا عن التنقيب عن القلوب. وكل انقياد واستسلام وإذعان يسمى إسلامًا لغة . . . وإذا حمل الإسلام في قوله: ﴿ وَلَكِن قُولُوا ۚ أَسْلَمْنَا ﴾ أنقدنا واستسلمنا بالألسنة والجوارح. فلا أشكال في الآية. وعلى هذا القول فالأعراب المذكورون منافقون، لأنهم مسلمون في الظاهر، وهم كفار في الباطن.

الوجه الثاني: أن المراد بنفي الإيمان في قوله: ﴿ لَّوَ نُوْمِنُوا ﴾ نفي كمال

الإيمان، لا نفيه من أصله. وعليه فلا أشكال أيضًا، لأنهم مسلمون مع أن إيمانهم غير تام، وهذا لا أشكال فيه عند أهل السنة والجماعة القائلين بأن الإيمان يزيد وينقص. وإنما أستظهرنا الوجه الأول، وهو أن المراد بالإسلام معناه اللغوي دون الشرعي، وأن الأعراب المذكورين كفار في الباطن وإن أسلموا في الظاهر، لأن قوله جل وعلا: ﴿ وَلَمَّا يَدَّخُلُ اللهِ يَعْلُ فِي لَلُو يَكُمُّ فَي يدل على ذلك دلالة كما ترى، لأن قوله: ﴿ يَدْخُلُ فعل في سياق النفي وهو من صيغ العموم كما أوضحناه مرارًا، وإليه الإشارة بقول صاحب مراقى السعود:

نحو لا شربت أو إن شربا ا أن مصدر قد جلبا فقوله: ﴿ وَلَمَّا يَدَّخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴿ : في معنى لا دخول للإيمان في قلوبكم. والذين قالوا بالثاني قالوا: إن المراد بنفي دخوله نفي كماله، والأول أظهر كما ترى (٢١).

# فصل الإيمان يزيد وينقص:

[قوله تعالى: ﴿ نَحُنُ نَقُشُ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْيَةُ عَامَنُوا بِرَبِهِمْ وَزِدْنَهُمْ هَدَى اللّهِ هَدُه الآية الكريمة لنبيه ﷺ أنه يقص عليه نبأ أصحاب الكهف بالحق. ثم أخبره مؤكدًا له أنهم فتية آمنوا بربهم، وأن الله جل وعلا زادهم هدى. ويفهم من هذه الآية الكريمة أن من آمن بربه وأطاعه زاده ربه هدى. لأن الطاعة سبب للمزيد من الهدى والإيمان.

وهذا المفهوم من هذه الآية الكريمة جاء مبينًا في مواضع أخر. كقوله

<sup>(</sup>٢١) ٧/ ٦٣٦ ٦٣٩، الحجرات / ١٤.

تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اَهْمَدُواْ زَادَهُرَ هُدَى وَءَائِنَهُمْ تَقُونَهُمْ ﴿ وَوَلَهُ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلِنَا ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اللّهِ يَعْمَلُ لَكُمْ فُرْقَانًا ﴾ ، وقوله: ﴿ وَاللّهُ اللّهِ يَعْمَلُ لَكُمْ فُرْقَانًا ﴾ ، وقوله: ﴿ وَاللّهُ اللّهِ يَعْمَلُ لَكُمْ فُرْقَانًا ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ هُوَ اللّهِ يَعْمَلُ اللّهَ يَعْمَلُ اللّهَ يَعْمَلُ اللّهُ وَاللّهُ وَءَامِنُواْ إِيمَنِنَا مَعَ إِيمَنِهُمْ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ يَكُمْ نُورًا اللّهُ وَاللّهُ وَءَامِنُواْ إِيمَنَا مَعَ إِيمَنِهُمُ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ يَكُمْ نُورًا اللّهُ وَاللّهُ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ عَنْ إِيمَانًا مِنْ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ذَلكُ مِن الآيات. وهذه الآيات المذكورة نصوص تَمْشُونَ بِهِ عَنْ أَن الإيمان يزيد – مفهوم منها أنه ينقص أيضًا ، كما أستدل بها البخاري رحمه الله على ذلك ، وهي تدل عليه دلالة صريحة لا شك فيها ، فلا وجه معها للاختلاف في زيادة الإيمان ونقصه كما ترى . والعلم عند الله نعالى] (٢٢٠).

[قوله تعالى: ﴿وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنَهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا﴾. في هذه الآية الكريمة التصريح بزيادة الإيمان، وقد صرح تعالى بذلك في مواضع أخر كقوله: ﴿وَإِذَا مَا أُنزِلَتَ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَن يَقُولُ أَيَّكُمْ زَادَتُهُ هَانِهِ إِيمَنا فَالَمُ لَيَعُولُ أَيَّكُمْ زَادَتُهُ هَانِهِ إِيمَنا فَامَا اللّهِينَ عَامَنُوا فَرَادَتُهُمْ إِيمَنا وَهُمْ يَسْتَبَشِرُونَ ﴿ اللّهِ فَي اللّهِ وَقُولُه : ﴿ هُو اللّهِ يَ أَنْزَلَ اللّهُ وَفُي اللّهُ وَفُي اللّهِ وَفُي قلوب المُو أَلِينَ المُتَكَولُ الله وفي قلبه مثقال حبة من إيمان (٢٢) ونحو ذلك] (٢٤) .

<sup>(</sup>۲۲) ۲۱/۶ ۳۲، الكهف / ۱۳.

<sup>(</sup>٢٣) أخرجه البخاري (١/ ٢٤) (٤٤)، ومسلم (١/ ١٨٠) (١٩٣) من حديث أنس رَجِيْكُ بنحوه .

<sup>(</sup>۲٤) ۲/۳۱۰، الأنفال / ۲.

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [المؤمن كلما جاءه أمر عن الله وصدقه، ولو لم يعلم حقيقته اكتفاء بأنه من الله، ازداد بهذا التصديق إيمانًا وهي مسألة ازدياد الإيمان بالطاعة والتصديق] (٢٥).

#### فائدة

#### الابتلاء يكون على قدر الإيمان:

[وقد بيَّنت السنة الثابتة أن هذا الابتلاء المذكور في هذه الآية يبتلى به المؤمنون على قدر ما عندهم من الإيمان؛ كقوله ﷺ: «أشدّ الناس بلاء الأنبياء، ثم الصالحون، ثم الأمثل فالأمثل»(٢٦)](٢٠٠).

# فصل الكفر يزداد بالعاصي:

قال صاحب التتمة رحمه الله: [وكنت سمعت منه رحمة الله تعالى علينا وعليه قوله: (كما أن الإيمان يزيد بالطاعة، والمؤمن يثاب على إيمانه وعلى طاعته، فكذلك الكفر يزداد بالمعاصي، ويجازى الكافر على كفره وعلى عصيانه، كما في قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللّهِ رَدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يُفْسِدُونَ ﴿ اللَّهِ مَا كَانُوا يُفْسِدُونَ ﴿ اللَّهِ مَا الكفر وعذاب على الكفر وعذاب على الإفساد، ومما يدل لزيادة الكفر، قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ بَعَدَ إِيمَنِهِمْ ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْرًا لَن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ ﴿ وقد تقدم للشيخ كَفَرُواْ بَعَدَ إِيمَنِهِمْ ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْرًا لَن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ ﴿ وقد تقدم للشيخ

<sup>(</sup>٢٥) ٨/٦٢٣، المدثر / ٣١، وانظر أيضًا في هذا الفصل: (٧/ ٢٠٤، الفتح / ٤)، (٦/ ٧٥٠، الأحزاب / ٢٢)، (٩/ ٥٠١، العصر /٣).

<sup>(</sup>٢٦) أخرجه الترمذي (٤/ ٦٠١) (٢٣٩٨) من حديث سعد بن أبي وقاص ﷺ به وقال: حسن صحيح، ووافقه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>۲۷) ٦/ ٤٦٢، العنكبوت / ١-٢.

رحمه الله مبحث زيادة العذاب عند آية النحل (٢٨) يشير لقوله رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ ﴾ فإن هذه الزيادة من العذاب الأجل إضلالهم غيرهم، والعذاب المزيد (٢٩) فوقه: هو عذابهم على كفرهم في أنفسهم. بدليل قوله في المضلين الذين أضلوا غيرهم: ﴿ لِيَحْمِلُوا وَوَلهُ مَ كَامِلَةُ يَوْمَ اللّقيدَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ اللّذِينَ عَضِلُونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ فَوَق وَوله: ﴿ وَلَيْحِمِلُنَ اللّهُ اللّهُ عَلَم اللّهُ مَعَ أَنْقَالِمُ مَ عَلَم الله وقوله ﴿ وَقُولَ اللّه والله المناق الإبل، والله المناق الإبل، والعذاب المزيد: عقارب أنيابها كالنخل الطوال، وحيات مثل أعناق الإبل، وأفاعي كأنها البخاتي تضربهم (٣٠٠). أعاذنا الله وإخواننا المسلمين منها الوالعلم عند الله تعالى] (٣١).

# فصل الكبيرة، وحكم فاعلها:

#### ضابط الكبيرة:

[قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَجْلَبُونَ كَبَكِيرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ ﴿ . . والفواحش جمع فاحشة . والتحقيق - إن شاء الله - أن الفواحش من جملة الكبائر . والأظهر أنها من أشنعها ، لأن الفاحشة في اللغة : وهي الخصلة المتناهية

<sup>(</sup>۸۲) ۸/ ۶۶۱، الحاقة / ۳۳ ۲۳.

<sup>(</sup>٢٩) بالأصل: المزيدة، والصواب ما أثبتناه .

<sup>(</sup>٣٠) أخرجه مختصرًا بذكر أوله فقط أبو يعلى (٥/ ٦٥) (٢٦٥٩)، والطبراني (٢٢٦/٩) (٩١٠٣)، و٣٠ والحاكم (٢/ ٣٨٧) (٣٣٥٧)، وصححه الشيخ الألباني رحمه الله في صحيح الترغيب والترهيب .

<sup>(</sup>٣١) ٣/ ٣٠٥، النحل / ٨٨.

في القبح، وكل متشدد في شيء مبالغ فيه فهو فاحش فيه. ومنه قول طرفة بن العبد في معلقته:

أرى الموت يعتام الكرام ويصطفي عقيلة مال الفاحش المتشدد فقوله: الفاحش أي المبالغ في البخل المتناهي فيه...

قوله ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَكِيرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّهُمُ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾.

وأظهر الأقوال في قوله: إلا اللمم، أن المراد باللمم صغائر الذنوب، ومن أوضح الآيات القرآنية في ذلك قوله تعالى: ﴿ إِن تَجْتَنِبُوا حَجَبَآبِر مَا لَمُهُونَ عَنْهُ ﴾. فدلت على أن اجتناب الكبائر سبب لغفران الصغائر، وخير ما يفسر به القرآن القرآن. ويدل لهذا حديث ابن عباس الثابت في الصحيح قال: ما رأيت شيئًا أشبه باللمم مما قال أبو هريرة عن النبي على قال إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا أدرك ذلك لا محالة فزنا العين النظر وزنا اللسان النطق والنفس تمني وتشتهي والفرج يُصَدِّقُ ذلك أو يكذبه (٢٢٠). وعلى هذا القول فالاستثناء في قوله إلا اللمم منقطع، لأن اللمم الذي هو الصغائر على هذا القول لا يدخل في الكبائر والفواحش. . . وقالت جماعة من أهل العلم: الاستثناء متصل قالوا وعليه، فمعنى إلا اللمم: إلا أن يلم مناحشة مرة ثم يجتنبها ولا يعود لها بعد ذلك، واستدلوا لذلك بقول الراجز:

إن تغفر اللهم تغفر جما وأي عبد لك ما الما وروى هذا البيت ابن جرير والترمذي وغيرهما مرفوعًا (٣٣). وفي صحته

<sup>(</sup>٣٢) أخرجه البخاري (٥/ ٢٣٠٤) (٥٨٨٩)، ومسلم (٢/ ٢٠٤٦) (٢٦٥٧) .

<sup>(</sup>٣٣) أخرجه الترمذي (٩٦/٥) (٣٢٨٤) وقال: حسن صحيح غريب لا نعرفه الا من حديث زكريا المن المحتى عن عمرو بن

مرفوعًا نظر. وقال بعض العلماء: المراد باللمم ما سلف منهم من الكفر والمعاصى، قبل الدخول في الإسلام ولا يخفى بعده.

وأظهر الأقوال هو ما قدمنا لدلالة آية النساء المذكورة عليه، وحديث ابن عباس المتفق عليه.

... واعلم أن أهل العلم اختلفوا في حد الكبيرة، فقال بعضهم: هي كل ذنب استوجب حدًا من حدود الله. وقال بعضهم: هي كل ذنب جاء الوعيد عليه بنار أو لعنة أو غضب أو عذاب. واختار بعض المتأخرين حد الكبيرة بأنها هي كل ذنب دل على عدم اكتراث صاحبه بالدين... والأظهر عندي في ضابط الكبيرة أنها كل ذنب اقترن بما يدل على أنه أعظم من مطلق المعصية سواء كان ذلك الوعيد عليه بنار أو غضب أو لعنة أو عذاب، أو كان وجوب الحد فيه، أو غير ذلك مما يدل على تغليظ التحريم وتوكيده. مع أن بعض أهل العلم قال: إن كل ذنب كبيرة. وقوله تعالى: ﴿ إِن جَبِّنَهُ وَاللَّهُ مَا لَنْهُونَ عَنْهُ ﴾. وقوله: ﴿ إِلَّا اللَّمْ ﴾ يدل على عدم المساواة، وأن بعض المعاصي كبائر. وبعضها صغائر، والمعروف عند أهل العلم: أنه لا صغيرة مع الإصرار ولا كبيرة مع الاستغفار (٢٤٠)، والعلم عند الله تعالى] (٣٠٠).

#### تعريف اللعنة:

[واللعنة في اللغة: الطرد والإبعاد، والرجل الذي طرده قومه وأبعدوه

<sup>=</sup> دينار عن عطاء: عن ابن عباس مرفوعا به، وصححه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>٣٤) روي مرفوعا من حديث ابن عباس وأنس وأبي هريرة وعائشة ﷺ وجميع أسانيدها واهية ساقطة . وانظر تفصيلها في: السلسة الضعيفة(رقم ٤٨١٠)، ولكنه صح من قول ابن عباس عند البيهقي وابن أبي حاتم وابن جرير وغيرهم . ولكن الإصرار يحتاج لضابط .

<sup>(</sup>۳۵) ۷/ ۱۹۰ ۲۰۰ الشوري / ۳۷ .

لجناياته تقول له العرب رجل لعين، ومنه قول الشاعر:

ذعرت به القطا ونفيت عنه مقام الذئب كالرجل اللعين وفي اصطلاح الشرع: اللعنة: الطرد والإبعاد عن رحمة الله] (٣٦).

# عدد الكبائر وبعض أمثلتها:

[واعلم أن كبائر الإثم ليست محدودة في عدد معين، وقد جاء تعيين بعضها كالسبع الموبقات أي المهكات لعظمها، وقد ثبت في الصحيح من حديث أبي هريرة «أنها الإشراك بالله وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، والسحر وأكل الربا وأكل مال اليتيم والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات» (٢٣) وقد جاءت روايات كثيرة عن النبي وفي تعيين بعض الكبائر كعقوق الوالدين، واستحلال حرمة بيت الله الحرام، والرجوع إلى البادية بعد الهجرة، وشرب الخمر، واليمين الغموس، والسرقة، ومنع فضل الكلأ، وشهادة الزور، وفي بعض الروايات الثابتة في الصحيح عن ابن مسعود «أن أكبر الكبائر وفي بعض الروايات الثابتة في الصحيح عن ابن مسعود «أن أكبر الكبائر زناه بحليلة جاره» (٢٩). وفي بعضها أيضًا «أن من الكبائر تسبب الرجل في سب والديه» وفي بعضها أيضًا «أن سباب المسلم فسوق وقتاله سب والديه» (٢٩)، وفي بعضها أيضًا «أن سباب المسلم فسوق وقتاله كفر» (٢٠) وذلك يدل على أنهما من الكبائر. وفي بعض الروايات «أن من

<sup>(</sup>٣٦) ١/ ٢٩٠، النساء / ٤٧.

<sup>(</sup>٣٧) أخرجه البخاري (٣/١٠١) (٢٦١٥)، ومسلم (١/ ٩٢) (٨٩) من حديث أبي هريرة تَرَافِئَكُ به.

<sup>(</sup>٣٨) أخرجه البخاري (٤/ ١٦٢٦) (٤٢٠٧)، ومسلم (١/ ٩٠) (٨٦) بنحوه .

<sup>(</sup>٣٩) أخرجه البخاري (٥/ ٢٢٢٨) (٥٦٢٨) من حديث عبد الله بن عمرو ريخ به .

<sup>(</sup>٤٠) أخرجه البخاري (١/ ٢٧) (٤٨)، ومسلم (١/ ٨١) (٦٤) من حديث ابن مسعود يَوْلَثُنُ به .

الكبائر الوقوع في عرض المسلم، والسبتين بالسبة»(٤١). وفي بعض الروايات «أن منها جمع الصلاتين من غير عذر»(٤٢).

وفي بعضها «أن منها اليأس من روح الله، والأمن من مكر الله» (٤٣) ويدل عليهما قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَا يَأْيَنُسُ مِن رَوْحِ اللّهِ إِلَّا اَلْقَوْمُ اَلْكَيْفِرُونَ﴾. وقوله ﴿فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ اللّهِ إِلَّا اَلْقَوْمُ اَلْخَسِرُونَ﴾.

وفي بعضها «أن منها سوء الظن بالله» (٤٤) ويدل له قوله تعالى ﴿ وَيُعَذِّبَ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُدَّ وَاللَّهُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾. وفي بعضها «أن منها الإضرار في الوصية» (٥٤). وفي بعضها أن منها

- (٤١) أخرجه أبو داود (٢/ ٦٨٥) (٤٨٧٧)، وابن أبي الدنيا في الصمت (٢/ ٣٠٦) (٧٢٧) من طريق زهير بن محمد عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبيه عن أبي هريرة به، ورواه ابن مردويه من طريق عبد الله بن العلاء بن زبر عن أبيه عن أبي هريرة به كما ذكر ابن كثير في تفسيره، والحديث صححه لغيره الشيخ الألباني رحمه الله في صحيح الترغيب والترهيب تحت حديث (٢٨٣٢).
- (٤٢) رواه الترمذي (١/ ٣٥٦) (١٨٨) من طريق حنش عن عكرمة عن ابن عباس: عن النبي على قال: (من جمع الصلاتين من غير عذر فقد أتى بابا من أبواب الكبائر) قال أبو عيسى: وحنش هذا هو أبو على الرحبي وهو حسين بن قيس وهو ضعيف عند أهل الحديث ضعفه أحمد وغيره. والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله فقال: ضعيف جدًا.
- (٤٣) لم أقف عليه مرفوعًا وإنما رواه الطبراني، وعبد الرزاق، والبيهقي في الشعب موقوفا على ابن مسعود، ورواه الطبراني، والبيهقي في الشعب موقوفا على ابن عباس .
- (٤٤) قال العجلوني في كشف الخفاء (١/ ٢٠٠): (رواه الديلمي وابن مردويه عن ابن عمر بسند ضعيف)، والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله في ضعيف الجامع .
- (٤٥) رواه البيهقي (٦/ ٢٧١) عن ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعا به، وضعفه الزيلعي في نصب الراية (٤/ ٤٧٤)، والشيخ الألباني رحمه الله في ضعيف الترغيب والترهيب، وقال: منكر، ورجح البيهقي فيه الوقف .

«الغلول» (٢٠٠٠)، ويدل له قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَغْلُلُ يَأْتِ بِمَا عَلَ يَوْمَ الْغَلُلُ يَأْتِ بِمَا عَلَ يَوْمَ الْغَلُلُ . وقدمنا معنى الغلول في سورة الأنفال، وذكرنا حكم الغال. وفي بعضها «أن من أهل الكبائر الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمنًا قليلًا» (٢٠٠٠). ويدل له قوله تعالى: ﴿ أُولَيَهِكَ لَا خَلَقَ لَهُم فِي ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ وَلَا يُرَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ يُكُمُّهُمُ ٱللهُ وَلَا يَنظُرُ إلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ وَلَا يُرَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيبُهُمْ ولم نذكر أسانيد هذه الروايات ونصوص متونها خوف الإطالة، وأسانيد بعضها لا تخلو من نظر لكنها لا يكاد يخلو شيء منها عن بعض الشواهد الصحيحة، من كتاب الله أو سنة رسوله ﷺ . . .

وعن ابن عباس: أن الكبائر أقرب إلى السبعين منها إلى السبع. وعنه أيضًا أنها أقرب إلى سبعمائة منها إلى سبع.

قال مقيده - عفا الله عنه وغفر له -: التحقيق أنها لا تنحصر في سبع، وأن ما دل عليه من الأحاديث على أنها سبع لا يقتضي انحصارها في ذلك العدد، لأنه إنما دل على نفي غير السبع بالمفهوم، وهو مفهوم لقب، والحق عدم اعتباره. ولو قلنا أنه مفهوم عدد لكان غير معتبر أيضًا، لأن زيادة الكبائر على السبع مدلول عليها بالمنطوق. وقد جاء منها في الصحيح عدد أكثر من سبع، والمنطوق مقدم على المفهوم، مع أن مفهوم العدد ليس من أقوى المفاهيم] (١٤٨).

\* \* \*

<sup>(</sup>٤٦) رواه الطبراني (٢٥٢/١٢) (١٣٠٢٣) عن ابن عباس رضي الله عنهما موقوفا عليه، وحسن الهيثمي في المجمع (٧/ ٢٤٩) إسناده .

<sup>(</sup>٤٧) انظر التعليق السابق، ولكنه جعل اليمين الغموس الفاجرة هي التي من الكبائر مستدلا بالآية المذكورة .

<sup>(</sup>٤٨) ٧/ ١٩٧ ١٩٩، الشوري / ٣٧.

#### فرع: حكم تارك الصلاة:

[المسألة الأولى: أجمع العلماء على أن تارك الصلاة، الجاحد لوجوبها كافر، وأنه يقتل كفرًا ما لم يتب. والظاهر أن ترك ما لا تصح الصلاة دونه كالوضوء وغسل الجنابة كتركها. وجحد وجوبه كجحد وجوبها.

المسألة الثانية: اختلف العلماء في تارك صلاة عمدًا تهاونًا وتكاسلًا مع اعترافه بوجوبها، هل هو كافر أو مسلم. وهل يقتل كفرًا أو حدًا أو لا يقتل. فذهب بعض أهل العلم إلى أنه كافر مرتد يستتاب، فإن تاب فذلك. وإن لم يتب قتل كفرًا. وممن قال بهذا: الإمام أحمد رحمه الله في أصح الروايتين. وهو مروي عن علي بن أبي طالب رَوِيُكُنُهُ . وبه قال ابن المبارك، وإسحاق بن راهويه، ومنصور الفقيه من الشافعية. ويروى أيضًا عن أبي الطيب بن سلمة من الشافعية. وهو رواية ضعيفة عن مالك.

واحتج أهل هذا القول بأدلة، منها قوله تعالى: ﴿فَإِنْ تَابُواْ وَأَفَامُواْ الصَّكَوْةَ وَءَاتُواْ الرَّكُوةَ فَإِخُوانُكُمْ ويفهم من مفهوم الآية: أنهم إن لم يقيموا الصلاة لم يكونوا من إخوان المؤمنين، ومن انتفت عنهم إخوة المؤمنين فهم من الكافرين؛ لأن الله يقول: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوةً ﴾. ومنها حديث جابر الثابت في صحيح مسلم عنه عن النّبي عَلَيْ من طريقين. لفظ المتن في الأولى منهما: سمعت النّبي عَلَيْ يقول: ﴿إن بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة ». ولفظ المتن في الأخرى: سمعت رسول الله وهو واضح في أن تارك الصلاة كافر، لأن عطف الشرك على الكفر فيه تأكيد قوي لكونه كافرًا. ومنها حديث أم سلمة، وحديث عوف بن مالك تأكيد قوي لكونه كافرًا. ومنها حديث أم سلمة، وحديث عوف بن مالك

<sup>(</sup>٤٩) صحيح مسلم (١/ ٨٨) (٨٢) .

الآتيين الدالين على قتال الأمراء إذا لم يصلوا، وهما في صحيح مسلم مع حديث عبادة بن الصامت المتفق عليه قال: بايعنا رسول الله على السمع والطاعة في منشطنا ومكرهنا وعسرنا ويسرنا وأثرة علينا، وألا ننازع الأمر أهله. قال: «**إلا أن تروا كفرًا بواحًا عندكم فيه من الله برهان**» (<sup>٥٠)</sup>. فدل مجموع الأحاديث المذكورة أن ترك الصلاة كفر بواح عليه من الله برهان. وقد قدمنا هذه الأحاديث المذكورة في سورة «**البقرة**». وهذا من أقوى أدلة أهل هذا القول. ومنها حديث بريدة بن الحصيب الأسلمي تَعْظُّفُكُ قال: سمعت رسول الله على يقول: «العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة، فمن تركها فقد كفر»(٥١) أخرجه الإمام أحمد، وأصحاب السنن، وابن حبان والحاكم. وقال الشوكاني في «نيل الأوطار» في هذا الحديث: صححه النسائي، والعراقي. وقال النووي في شرح «المهذب»: رواه الترمذي والنسائي، قال الترمذي: حديث حسن صحيح. وقال الحاكم في المستدرك بعد أن ساق هذا الحديث بإسناده: هذا حديث صحيح الإسناد، لا تعرف له علة بوجه من الوجوه. فقد احتجا جميعًا بعبد الله بن بريدة عن أبيه. واحتج مسلم بالحسين بن واقد، ولم يخرجاه بهذا اللفظ. ولهذا الحديث شاهد صحيح على شرطهما جميعًا. أخبرنا أحمد بن سهل الفقيه ببخاری، حدثنا قیس بن أنیف، حدثنا قتیبة بن سعید، حدثنا بشر بن المفضل، عن الجريري عن عبد الله بن شقيق، عن أبي هريرة قال: كان أصحاب رسول الله ﷺ لا يرون شيئًا من الأعمال تركه كفر غير

<sup>(</sup>٥٠) أخرجه البخاري (٦/ ٢٥٨٨) (٦٦٤٧)، ومسلم (٣/ ١٤٦٩) (١٧٠٩) .

<sup>(</sup>١٥) أخرجه الترمذي (١٣/٥) (١٣٢١)، وقال: حسن صحيح غريب، والنسائي (١/ ٣٢١) (١٥) أخرجه الترمذي (١٣/٥) (١٣٤٦)، وقال: حسن صحيح غريب، وابين حبان (١٠٥٤)، وابين ماجه (١/ ٣٤٦) (١٠٧٩) (١٠٥)، وأحمد (١/ ٤٥٤)، والحاكم (١/ ٤٨) (١١) وصححه ووافقه الذهبي، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله، وقوى إسناده الأرناؤوط في هامش المسند.

# الصلاة (٢٥). وأقره الذهبي على تصحيحه لحديث بريدة المذكور. وقال في

- (٥٢) أخرجه الترمذي (٥/ ١٤) (٢٦٢٢)، والحاكم (٤٨/١) (١٢)، بدون ذكر أبي هريرة رَجِّتُكَ ، قال شيخنا أبو الهيثم إبراهيم بن زكريا حفظه الله معلقًا على هذا الأثر: [هذا الأثر اختلف فيه عنه متنًا وثبوتًا ودلالة .
  - مداره كله على الجريري (سعيد بن إياس) عن عبد الله بن شقيق .
  - رواه عنه ثلاثة: بشر بن المفضل، عبد الأعلى بن عبد الأعلى، وإسماعيل بن عُلَّية .
    - \* لفظ بشر هو الأشهر، وهو موضع النزاع .
- \* ولفظ عبد الأعلى: "ما كانوا يقولون لعمل تركه كفر غير الصلاة؛ فقد كانوا يقولون: تركها كفر».
  - \* ولفظ إسماعيل بن علية: «ما علمنا شيئًا من الأعمال قيل تركه كفر الا الصلاة».
- اختلط الجريري في أيام الطاعون وروى عنه إسماعيل بن علية ، وعبد الأعلى قبل اختلاطه
   اتفاقًا .
- \* واختلف في رواية بشر عنه فأثبتها ابن رجب، وابن حجر قبل الإختلاط، ولم يذكره الأبناسي في «الكوكب» فيمن سمع منه قبل الاختلاط، والبخاري، ومسلم لم يرويا لبشر عن الجريري الا مقرونًا بغيره.
- \* أوثق الناس في الجريري وأرواهم عنه: ابن علية؛ قال أبو داود: (أرواهم عن الجريري: ابن علية)، وقال الإمام أحمد: (اليه المنتهى في التثبت بالبصرة)، ومع ذلك يرويه بلفظ: (ما علمنا . . . ، قيل: تركه كفر . . . ) .
- \* لهذا اختلف أهل العلم في ثبوت: (. . . أصحاب النبي على الله . . . ) فصححها النووي، وابن العراقي، والسخاوي، وشيخنا الألباني رحمه الله صججه في «صحيح الترغيب» (٥٦٤)، وضعّفه في «الإيمان لابن أبي شيبة (١٣٧) .
- \* على فرض ثبوته؛ فلم يحكه إجماعًا، أو اتفاقًا، بل ولم ينف علمه بالخلاف؛ بل غايته من أدرك منهم، وهو لم يدرك جلَّ الصحابة رضوان الله عنهم .
- \* من أجل المعاصرين ممن يرى ثبوته الشيخ ابن باز رحمه الله تارة يحكيه إجماعًا، وتارة يحمله على قول جمهور الصحابة .
- \* غاية ما يفيده الأثر بألفاظه: اشتهار القول بكفر تارك الصلاة بين السَّلف. أما الإجماع،

أثر ابن شقيق عن أبي هريرة المذكور: لم يتكلم عليه وإسناده صالح.

قال مقيده – عفا الله عنه –: والظاهر أن قول الحافظ الذهبي رحمه الله «لم يتكلم عليه» سهو منه، لأنه تكلم عليه في كلامه على حديث بريدة المذكور آنفًا، حيث قال: ولهذا الحديث شاهد صحيح على شرطهما جميعًا. يعني أثر ابن شقيق المذكور كما ترى. وقال النووي في شرح المهذب: وعن عبد الله بن شقيق العقيلي التابعي المتفق على جلالته: كان أصحاب محمد على لا يرون شيئًا من الأعمال تركه كفر غير الصلاة. رواه الترمذي في كتاب الإيمان بإسناد صحيح اه منه، وقد ذكر النووي رحمه الله في كلامه هذا الاتفاق على جلالة ابن شقيق المذكور مع أن فيه نصبًا. وقال المجد في المنتقى: وعن عبد الله بن شقيق العقيلي كان أصحاب رسول الله عليه إلى آخره. ثم قال: رواه الترمذي اه، ولا يخفى عليك أن رواية الحاكم فيها أبو هريرة ورواية الترمذي ليس فيها أبو هريرة. وحديث

<sup>=</sup> وإجماع الصحابة؛ فغير مسلم، بل يُقال لمن ذهب إلى هذا: نحن نرضى منك أن تحكيه عن صحابيين أو ثلاثة فقط بسند صحيح، ولفظ صريح.

<sup>\*</sup> موافقة الخوارج في تكفير تارك الصلاة كموافقة المرجئة في عدم تكفيره، فلا يصح رمي من اجتهد المجتهد فترجَّح عنده تكفيره بأنه خارجي أو فيه خارجية ونحوه من الألفاظ، ولا رمي من اجتهد فترجح عنده عدم تكفيره بأنه مرجئ، أو فيه إرجاء، حتَّى يوافق أصل الخوارج في التكفير، أو أصل المرجئة في عدم التكفير.

<sup>\*</sup> الخلاف فيه قوي، ومُعتبر، قال ابن رجب رحمه الله: (وأكثر أهل الحديث على أن ترك الصلاة كفر، دون غيرها من الأركان). ونَقَل عده كُفِرَه عن الجمهور ابنُ عبد البر، والحافظ، وغيرهم، قال ابن قدامة في «المغني» (٣/ ٣٥٥): (... وهذا قول أكثر الفقهاء... وهو أصوب القولين) بل وحكاه عن جمهور الحنابلة .

<sup>\*</sup> أما متأخري الحنابلة فاختاروا الرواية الأشهر عن الإمام أحمد في تكفيره .

<sup>\*</sup> والخلاصة أن الخلاف مُعتبر بين أهل السنة، لكُلِّ فيه اجتهاده، والحق واحد لا يتعدُّد، ولكنه قد يخفي لقوة الأدلة، واحتمالاتها؛ فيعذر المخالف، والله أعلم].

بريدة بن الحصيب، وأثر ابن شقيق المذكور أن فيهما الدلالة الواضحة على أن ترك الصلاة عمدًا تهاونًا كفر ولو أقر تاركها بوجوبها. وبذلك يعتضد حديث جابر المذكور عند مسلم.

ومن الأدلة الدالة على أن ترك الصلاة كفر – ما رواه الإمام أحمد والطبراني في الكبير والأوسط من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص عن النّبي على انه ذكر الصلاة يومًا فقال: «من حافظ عليها كانت له نورًا وبرهانًا ونجاة يوم القيامة. ومن لم يحافظ عليها لم يكن له نور ولا برهان ولا نجاة، وكان يوم القيامة مع قارون وفرعون وهامان وأبي بن خلف (٥٠٠) اه. وهذا الحديث أوضح دلالة على كفر تارك الصلاة، لأن انتفاء النور والبرهان والنجاة، والكينونة مع فرعون وهامان وقارون وأبي بن خلف يوم القيامة أوضح دليل على الكفر كما ترى. وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» في هذا الحديث: رواه أحمد والطبراني في الكبير والأوسط، ورجال أحمد في هذا الحديث؛ رواه أحمد والطبراني في الكبير والأوسط، ورجال أحمد في هو صالح للاحتجاج، وذكر طرفًا منها الهيثمي في مجمع الزوائد. وفيما ذكرناه كفاية.

وذهبت جماعة من أهل العلم إلى أن تارك الصلاة عمدًا تهاونًا وتكاسلًا أذا كان معترفًا بوجوبها غير كافر، وأنه يقتل حدًا كالزاني المحصن لا كفرًا.

وهذا هو مذهب مالك وأصحابه، وهو مذهب الشافعي وجمهور أصحابه، وعزاه النووي في شرح المهذب للأكثرين من السلف والخلف، وقال في شرح مسلم: ذهب مالك والشافعي رحمهما الله تعالى والجماهير من السلف والخلف إلى أنه لا يكفر بل يفسق ويستتاب. فإن تاب وإلا قتلناه

<sup>(</sup>٥٣) أخرجه أحمد (١٦٩/٢)، والدارمي (٢/ ٣٩٠) (٢٧٢١)، وحسن إسناده الأرناؤوط في هامش المسند .

حدًا كالزاني المحصن ولكنه يقتل بالسيف ا هـ.

واعلم أن هذا القول يحتاج إلى الدليل من جهتين وهما عدم كفره، وأنه يقتل. وهذه أدلتهم على الأمرين معًا.

# أما أدلتهم على أنه يقتل:

(فمنها) قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا الزَّكُوٰةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ ﴾ فإن الله تعالى في هذه الآية اشترط في تخلية سبيلهم إقامتهم الصلاة. ويفهم من مفهوم الشرط أنهم إن لم يقيموها لم يخل سبيلهم وهو كذلك.

(ومنها) ما رواه الشيخان عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما أن أقاتل الناس حتى يشهدوا إلا اله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة. فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها» (٤٥) اه. فهذا الحديث الصحيح يدل على أنهم لا تعصم دماؤهم ولا أموالهم إلا بإقامة الصلاة كما ترى.

(ومنها) ما أخرجه الشيخان عن أبي سعيد الخدري توليقية قال: بعث علي وهو باليمن إلى النّبي عليه بذهيبة فقسمها بين أربعة؛ فقال رجل: يا رسول الله، اتق الله. فقال: «ويلك أو لست أحق أهل الأرض أن يتقي الله»؟! ثم ولى الرجل، فقال خالد بن الوليد: يا رسول الله، إلا أضرب عنقه؟ فقال: «لا، لعله أن يكون يصلي» فقال خالد: وكم من مصل يقول بلسانه ما ليس في قلبه؟ فقال رسول الله عليه أن أنقب عن قلوب الناس، ولا أشق بطونهم» مختصر من حديث متفق عليه (٥٥). فقوله قلوب الناس، ولا أشق بطونهم» مختصر من حديث متفق عليه (٥٥).

<sup>(</sup>٥٤) أخرجه البخاري (١/١١) (٢٥)، ومسلم (١/٥٣) (٢٢) .

<sup>(</sup>٥٥) أخرجه البخاري (٤/ ١٥٨١) (٤٠٩٤)، ومسلم (٢/ ٧٤١) (١٠٦٤) .

غَيْثِهُ في هذا الحديث الصحيح «لا» يعني لا تقتله. وتعليله ذلك بقوله «لعله أن يكون يصلي» فيه الدلالة الواضحة على النهي عن قتل المصلين. ويفهم منه أنه إن لم يصل يقتل، وهو كذلك.

(ومنها) ما رواه مسلم في صحيحه عن أم سلمة رضي الله عنها عن النَّبي عَلَيْهُ أنه قال: «إنه يستعمل عليكم أمراء فتعرفون وتنكرون. فمن كره فقد برىء، ومن أنكر فقد سلم، ولكن من رضي وتابع» قالوا: يا رسول الله، إلا نقاتلهم؟ قال: «لا ما صلوا»(٥٦) هذا لفظ مسلم في صحيحه. و «ما» في قوله «ما صلوا» مصدرية ظرفية. أي لا تقاتلوهم مدة كونهم يصلون. ويفهم منه أنهم إن لم يصلوا قوتلوا، وهو كذلك، مع أنه على قال في حديث عبادة بن الصامت المتفق عليه: «إلا أن تروا كفرًا بواحًا عندكم من الله فيه برهان» (٥٧). فحديث أم سلمة هذا ونحوه حديث عوف بن مالك الآتي يدل على قتل من لم يصل، وبضميمة حديث عبادة بن الصامت إلى ذلك يظهر الدليل على الكفر بترك الصلاة؛ لأنه قال في حديث عبادة بن الصامت: «إلا أن تروا كفرًا بواحًا..» الحديث. وأشار في حديث أم سلمة وعوف بن مالك: إلى أنهم إن تركوا الصلاة قوتلوا. فدل ذلك على أن تركها من الكفر البواح. وهذا من أقوى أدلة أهل القول الأول. وحديث عوف بن مالك المذكور هو ما رواه مسلم في صحيحه عنه عن رسول الله ﷺ بلفظ قال: «خيار أئمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم ويصلون عليكم وتصلون عليهم. وشرار أثمتكم الذين تبغضونم ويبغضونكم وتلعنونهم ويلعنونكم» قيل: يا رسول الله، أفلا ننابذهم بالسيف؟ قال: «لا، ما أقاموا فيكم الصلاة..» الحديث (٥٨). وفيه الدلالة الواضحة على قتالهم إذا لم يقيموا

<sup>(</sup>٥٦) أخرجه مسلم (٢/ ١٤٨٠) (١٨٥٤) .

<sup>(</sup>٥٧) أخرجه البخاري (٦/ ٢٥٨٨) (٦٦٤٧)، ومسلم (٣/ ١٤٦٩) (١٧٠٩) .

<sup>(</sup>٥٨) أخرجه مسلم (٣/ ١٤٨١) (١٨٥٥) .

الصلاة كما تري.

ومن أدلة أهل هذا القول على قتل تارك الصلاة: ما رواه الأئمة الثلاثة: مالك في موطئه، والشافعي، وأحمد في مسنديهما، عن عبيد الله بن عدي ابن الخيار: أن رجلًا من الأنصار حدثه أنه أتى رسول الله على وهو في مجلس يساره يستأذنه في قتل رجل من المنافقين؛ فجهر رسول الله على فقال: «أليس يشهد إلا الله إلا الله»؟ قال الأنصاري: بلى يا رسول الله، ولا شهادة له! قال: «أليس يشهد أن محمدًا رسول الله»؟ قال: بلى ولا شهادة له! قال: «أليس يصلي»؟ قال: بلى ولا صلاة له. قال: «أولئك الذين نهاني الله عن قتلهم» أه. وفي رواية: «عنهم».

هذا هو خلاصة أدلة أهل هذا القول على قتل تارك الصلاة.

واعلم أن جمهور من قال بقتله يقولون إنه يقتل بالسيف. وقال بعضهم: يضرب بالخشب حتى يموت. وقال ابن سريج: ينخس بحديدة أو يضرب بخشبة، ويقال له: صل وإلا قتلناك. ولا يزال يكرر عليه حتى يصلي أو يموت.

واختلفوا في استتابته؛ فقال بعضهم: يستتاب ثلاثة أيام. فإن تاب وإلا قتل. وقال بعضهم: لا يستتاب؛ لأنه يقتل حدا والحدود لا تسقط بالتوبة. وقال بعضهم: إن لم يبق من الضروري إلا قدر ركعة ولم يصل قتل. وبعضهم يقول: لا يقتل حتى يخرج وقتها. والجمهور على أنه يقتل بترك صلاة واحدة، وهو ظاهر الأدلة. وقيل: لا يقتل حتى يترك أكثر من واحدة. وعن الإمام أحمد روايتان: إحداهما أنه لا يقتل حتى يضيق وقت الصلاة الثانية المتروكة مع الأولى، والأخرى لا يقتل حتى يضيق وقت

<sup>(</sup>٥٩) أخرجه مالك (١/ ١٧١) (١٧١)، وأحمد (٥/ ٤٣٢)، والشافعي في «مسنده» (١/ ٣٢٠) ( ١٩٥) أخرجه مالك (١/ ١٧١)، وابن حبان (٣١/ ٣٠٩) (٩٧١)، والحديث صحح إسناده الأرناؤوط.

الرابعة.

قال مقيده – عفا الله عنه وغفر له –: أظهر الأقوال عندي أنه يقتل بالسيف، وأنه يستتاب؛ للإجماع على قبول توبته إذا تاب. والأظهر أنه يستتاب في الحال، ولا يمهل ثلاثة أيام وهو يمتنع من الصلاة لظواهر النصوص المذكورة، وأنه لا يقتل حتى لا يبقى من الوقت الضروري ما يسع ركعة بسجدتيها. والعلم عند الله تعالى.

وأما أدلة أهل هذا القول على عدم كفره؛ فمنها قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللّهَ لَا يَعْفِرُ أَن يُتُمْرِكَ بِهِم وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ ﴾. ومنها حديث عبادة بن الصامت على الله الذي رواه مالك في الموطأ عن يحيى بن سعيد، عن محمد بن يحيى بن حبان، عن ابن محيريز: أن رجلًا من بني كنانة يدعى المخدجي سمع رجلًا بالشام يكنى أبا محمد يقول: إن الوتر واجب. فقال المخدجي: فرحت إلى عبادة بن الصامت فاعترضت له وهو رائح إلى المسجد فأخبرته بالذي قال أبو محمد، فقال عبادة: كذب أبو محمدًا المسعت رسول الله على يقول: «خمس صلوات كتبهن الله عز وجل على العباد فمن جاء بهن لم يضيع منهن شيئًا أستخفافًا بحقهن كان له عند الله عده أن يدخله الجنة. ومن لم يأت بهن فليس له عند الله عهد إن شاء عذبه وإن شاء أدخله الجنة» اه منه بلفظه. وفي سنن أبي داود: حدثنا القعنبي عن مالك، عن يحيى بن سعيد، عن محمد بن حبان، إلى آخر الإسناد والمتن كلفظ الموطا الذي ذكرنا. وفي سنن النسائي: أخبرنا قتيبة عن مالك عن يحيى بن سعيد، عن محمد بن حبان، إلى آخر الإسناد والمتن يحيى بن سعيد، عن محمد بن حبان، إلى آخر الإسناد والمتن يحيى بن سعيد، عن محمد بن حبان، إلى آخر الإسناد والمتن يحيى بن سعيد، عن محمد بن حبان، إلى آخر الإسناد والمتن يحيى بن سعيد، عن محمد بن حبان، إلى آخر الإسناد والمتن يحيى بن سعيد، عن محمد بن حبان، إلى آخر الإسناد والمتن يحيى بن سعيد، عن محمد بن حبان، إلى آخر الإسناد والمتن

<sup>(</sup>٦٠) أخرجه أبو داود (١/ ١٦٩) (٢٢٥)، والنسائي (١/ ٣٢٠) (٢٦١)، وابن ماجه (١/ ٤٤٩) (٦٠٠) (١٤٠١)، وأحمد (٥/ ٣١٥)، ومالك (١/ ٣٢٠) (٢٦٨)، والدارمي (١/ ٤٤٦) (١٥٧٧)، وصححه الشيخ الألباني رحمه الله، والأرناؤوط.

كاللفظ المذكور. وفي سنن ابن ماجه: حدثنا محمد بن بشار، ثنا أبن أبي عدي عن شعبة ، عن عبد ربه بن سعيد ، عن محمد بن يحيى بن حبان ، عن ابن محيريز عن المخدجي، عن عبادة بن الصامت قال: سمعت رسول الله عَلِيْهُ يقول: «خمس صلوات افترضهن الله على عباده..» إلى آخر الحديث المذكور بمعناه قريبًا من لفظه. ومعلوم أن رجال هذه الأسانيد ثقات معروفون إلا المخدجي المذكور وقد ذكره ابن حبان في الثقات، وبتوثيقه تعلم صحة الحديث المذكور، وله شواهد يعتضد بها أيضًا. قال أبو داود في سننه: حدثنا محمد بن حرب الواسطى، ثنا يزيد يعنى ابن هارون، ثنا محمد بن مطرف، عن زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار، عن عبد الله الصنابحي قال: زعم أبو محمد: أن الوتر واجب؛ فقال عبادة بن الصامت كذب أبو محمد، أشهد أنى سمعت رسول الله عَلَيْة يقول: «خمس صلوات افترضهن الله .. الى آخر الحديث بمعناه . وعبد الله الصنابحي المذكور قيل إنه صحابي مدني. وقيل: هو عبد الرحمن بن عسيلة المرادي أبو عبد الله الصنابحي، وهو ثقة من كبار التابعين، قدم المدينة بعد وفاة النَّبي ﷺ بخمسة أيام، مات في خلافة عبد الملك. وعلى كلا التقديرين فرواية الصنابحي المذكور إما رواية صحابي أو تابعي ثقة، وبها تعتضد رواية المخدجي المذكور. ورجال سند أبي داود هذا غير عبد الله الصنابحي ثقات، معروفون لا مطعن فيهم. وبذلك تعلم صحة حديث عبادة بن الصامت المذكور.

وقال الزرقاني «في شرح الموطأ»: وفيه يعني حديث عبادة المذكور أن تارك الصلاة لا يكفر ولا يتحتم عذابه؛ بل هو تحت المشيئة بنص الحديث، وقد أخرجه أحمد، وأبو داود، والنسائي، وابن ماجه، من طريق مالك، وصححه ابن حبان، والحاكم، وابن عبد البر. وجاء من وجه

آخر عن عبادة بنحوه في أبي داود، والنسائي، والبيهقي، وله شاهد عند محمد بن نصر من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص (٦١). اه منه.

وقال العلامة الشوكاني رحمه الله في «نيل الأوطار»: ولهذا الحديث شاهد من حديث أبي قتادة عند ابن ماجه (٦٢)، ومن حديث كعب بن عجرة عند أحمد (٦٣)، ورواه أبو داود عن الصنابحي اه محل الغرض منه.

وقال النووي "في شرح المهذب" بعد أن ساق حديث عبادة بن الصامت المذكور: هذا حديث صحيح، رواه أبو داود وغيره بأسانيد صحيحة. وقال ابن عبد البر: هو حديث صحيح ثابت، لم يختلف عن مالك فيه. فإن قيل: كيف صححه ابن عبد البر مع أنه قال: إن المخدجي المذكور في سنده مجهول؟ فالجواب عن هذا من جهتين: الأولى - أن صحته من قبيل الشواهد التي ذكرنا، فإنها تصيره صحيحًا. والثانية - هي ما قدمنا من توثيق ابن حبان للمخدجي المذكور. وحديث عبادة المذكور فيه الدلالة الواضحة على أن ترك الصلاة ليس بكفر، لأن كونه تحت المشيئة المذكور فيه دليل على عدم الكفر لقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرِّكَ بِهِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَامُ .

ومن أدلة أهل هذا القول على أن تارك الصلاة المقر بوجوبها غير كافر ما

<sup>(</sup>٦١) يشير إلى حديث: «من حافظ عليها كانت له نورًا وبرهانًا ونجاة يوم القيامة . ومن لم يحافظ عليها لم يكن له نور ولا برهان ولا نجاة ، وكان يوم القيامة مع قارون وفرعون وهامان وأبي بن خلف» ، وقد سبق تخريجه ، ورواه ابن نصر في «تعظيم قدر الصلاة» (١/١٣٣) (٥٨) .

<sup>(</sup>٦٢) أخرجه ابن ماجه (١/ ٤٥٠) (١٤٠٣)، وحسنه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>٦٣) أخرجه أحمد (٤/ ٢٤٤) ولفظه: «فإن ربكم عز وجل يقول: من صلى الصلاة لوقتها وحافظ عليها ولم يضيعها استخفافا بحقها؛ فله علي عهد أن أدخله الجنة، ومن لم يصل لوقتها ولم يحافظ عليها وضيعها استخفافا بحقها؛ فلا عهد له أن شئت عذبته وان شئت غفرت له»، وقال الأرناؤوط: مرفوعه صحيح لغيره، وهذا إسناد ضعيف لانقطاعه.

رواه الإمام أحمد وأصحاب السنن عن أبي هريرة قال: سمعت رسول الله يقول: «إن أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة الصلاة المكتوبة، فإن أتمها وإلا قيل انظروا هل له من تطوع، فإن كان له تطوع أكملت الفريضة من تطوعه. ثم يفعل بسائر الأعمال المفروضة مثل ذلك» (٢٤) اه.

وقال الشوكاني رحمه الله في "نيل الأوطار": الحديث أخرجه أبو داود من ثلاث طرق: طريقين متصلين بأبي هريرة. والطريق الثالث متصل بتميم الداري. وكلها لا مطعن فيها، ولم يتكلم عليه هو ولا المنذري بما يوجب ضعفه. وأخرجه النسائي من طريق إسنادها جيد ورجالها رجال الصحيح كما قال العراقي وصححها أبن القطان. وأخرج الحديث الحاكم في "المستدرك" وقال: هذا صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وفي الباب عن تميم الداري (٢٥٠) عند أبي داود وابن ماجه بنحو حديث أبي هريرة، قال العراقي: وإسناده صحيح، وأخرجه الحاكم في "المستدرك" وقال: إسناده صحيح على شرط مسلم اه محل الغرض منه.

ووجه الاستدلال بالحديث المذكور على عدم كفر تارك الصلاة أن نقصان الصلوات المكتوبة وإتمامها من النوافل يتناول بعمومه ترك بعضها عمدًا، كما يقتضيه ظاهر عموم اللفظ كما ترى.

وقال المجد «في المنتقى» بعد أن ساق الأدلة التي ذكرنا على عدم كفر تارك الصلاة المقر بوجوبها عمدًا ما نصه: ويعضد هذا المذهب عمومات

<sup>(</sup>٦٤) أخرجه النسائي (١/ ٢٣٣) (٤٦٦)، وابن ماجه (١/ ٤٥٨) (١٤٢٥)، وأحمد (٢/ ٢٩٠)، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>٦٥) أخرجه أبو داود (١/ ٢٩١) (٢٩٦)، وابن ماجه (١/ ٤٥٨) (١٤٢٦)، وأحمد (١٠٣/٤)، والدارمي (١/ ٣٦١) (١٣٥٥)، والحاكم (١/ ٣٩٤) (٩٦٦)، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

منها ما روي عن عبادة بن الصامت رَخِطْتُكُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «من شهد إلا اله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدًا عبده ورسوله، وأن عيسى عبد الله وكلمته القاها إلى مريم وروح منه، والجنة والنارحق أدخله الله الجنة على ما كان من العمل» متفق عليه (٢٦).

وعن أنس بن مالك أن النّبي ﷺ قال ومعاذ رديفه على الرحل: «يا معاذ»، قال: لبيك يا رسول الله وسعديك ثلاثًا، ثم قال: «ما من عبد يشهد إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله إلا حرمه الله على النار» قال: يا رسول الله، أفلا أخبر بها الناس فيستبشروا؟ قال: «إذا يتكلوا» فأخبر بها معاذ عند موته تأثمًا، أي خوفًا من الإثم بترك الخبر به. متفق عليه (٢٧).

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «لكل نبي دعوة مستجابة فتعجل كل نبي دعوته، وإني اختبأت دعوتي شفاعة لأمتي فهي نائلة إن شاء الله من مات من أمتي لا يشرك بالله شيئًا» رواه مسلم (٦٨).

وعنه أيضًا: أن النَّبي ﷺ، قال: «أسعد الناس بشفاعتي من قال لا اله إلا الله خالصًا من قلبه» رواه البخاري (٦٩) اه محل الغرض منه.

وقالت جماعة من أهل العلم، منهم الإمام أبو حنيفة رحمه الله وأصحابه، وجماعة من أهل الكوفة، وسفيان الثوري، والمزني صاحب الشافعي: إن تارك الصلاة عمدًا تكاسلًا وتهايًا مع إقراره بوجوبها لا يقتل ولا يكفر؛ بل يعزر ويحبس حتى يصلي واحتجوا على عدم كفره بالأدلة التي ذكرنا أنفًا لأهل القول الثاني. واحتجوا لعدم قتله بأدلة، منها حديث

<sup>(</sup>٦٦) أخرجه البخاري (٣/ ١٢٦٧) (٣٢٥٤٢)، ومسلم (١/ ٥٧) .

<sup>(</sup>٦٧) أخرجه البخاري (١/ ٥٩) (١٢٨)، ومسلم (١/ ٦١) (٣٢) .

<sup>(</sup>٦٨) أخرجه مسلم (١/ ١٨٩) (١٩٩) .

<sup>(</sup>٦٩) أخرجه البخاري (١/ ٤٩) (٩٩) .

ابن مسعود المتفق عليه الذي قدمناه في سورة «المائدة» وغيرها: «لا يحل دم امرئ مسلم يشهد إلا اله إلا الله وأن محمدًا رسول الله على إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة» (١٠٠ قالوا: هذا حديث متفق عليه، صرح فيه النَّبي عَلَيْ أنه لا يحل دم مسلم إلا بإحدى ثلاث، ولم يذكر منها ترك الصلاة؛ فدل ذلك على أنه غير موجب للقتل. قالوا: والأدلة التي ذكرتم على قتله إنما دلت عليه بمفاهيمها أعني مفاهيم المخالفة كما تقدم إيضاحه. وحديث ابن مسعود دل على ما ذكرنا بمنطوقه والمنطوق مقدم على المفهوم. مع أن المقرر في أصول الإمام أبي حنيفة رحمه الله: أنه لا يعتبر المفهوم المعروف بدليل الخطاب الذي هو مفهوم المخالفة – وعليه فإنه لا يعتبر المفهوم مخالفتها، وحديث ابن مسعود دل على مفهوم قلم؛ لأنها أنما دلت عليه بمفهوم مخالفتها، وحديث ابن مسعود دل على ذلك بمنطوقه. ومنها قياسهم ترك الصلاة على ترك الصوم والحج مثلًا؛

أما الذين قالوا بأنه كافر، وأنه يقتل فقد أجابوا عن حديث ابن مسعود: بأنه عام يخصص بالأحاديث الدالة على قتل تارك الصلاة. وعن قياسه على تارك الحج والصوم: بأنه فاسد الاعتبار لمخالفته للأحاديث المذكورة الدالة على قتله. وعن الأحاديث الدالة على عدم الكفر: بأن منها ما هو عام يخصص بالأحاديث الدالة على كفره. ومنها ما هو ليس كذلك كحديث عبادة بن الصامت الدال على أنه تحت المشيئة. فالأحاديث الدالة على كفره مقدمة عليه، لأنها أصح منه، لأن بعضها في صحيح مسلم وفيه التصريح بكفره وشركه. ومنها حديث عبادة بن الصامت المتفق عليه، مع حديث أم سلمة وعوف بن مالك في صحيح مسلم كما تقدم إيضاحه.

<sup>(</sup>٧٠) أخرجه البخاري (٦/ ٢٥٢١) (٦٤٨٤)، ومسلم (٣/ ١٣٠٢) (١٦٧٦) .

ورد القائلون بأنه غير كافر أدلة مخالفيهم - بأن المراد بالكفر في الأحاديث المذكورة كفر دون كفر. وليس المراد الكفر المخرج عن ملة الإسلام. واحتجوا لهذا بأحاديث كثيرة يصرح فيها النّبي على بالكفر، وليس مراده الخروج عن ملة الإسلام. قال المجد في «المنتقى»: وقد حملوا أحاديث التكفير على كفر النعمة، أو على معنى قد قارب الكفر. وقد جاءت أحاديث في غير الصلاة أريد بها ذلك؛ فروى ابن مسعود قال: قال رسول الله على: «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر» متفق عليه (۱۷). وعن أبي ذر أنه سمع رسول الله على يقول: «ليس من رجل ادعى لغير أبيه وهو يعلمه إلا كفر، ومن ادعى ما ليس له فليس منا وليتبوأ مقعده من النار» متفق عليه (۷۲).

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ «اثنتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب، والنياحة على الميت» رواه أحمد ومسلم (٧٣).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كان عمر يحلف «وأبي» فنهاه النَّبي وعن ابن عمر حلف بشيء دون الله فقد أشرك» رواه أحمد (٧٤).

وعن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: «مدمن الخمر إن مات لقي الله كعابد وثن» (٥٧٠) انتهى منه بلفظه. وأمثاله في السنة كثيرة جدًا. ومن ذلك

<sup>(</sup>٧١) أخرجه البخاري (١/ ٢٧) (؟؟؟؟)، ومسلم (١/ ٨١) (٦٤) .

<sup>(</sup>٧٢) أخرجه البخاري (٣/ ١٢٩٢) (٣٣١٧)، ومسلم (١/ ٧٩) (٦١) .

<sup>(</sup>٧٣) أخرجه مسلم (١/ ٨٢) (؟؟؟؟)، وأحمد (٢/ ٤٩٦) .

<sup>(</sup>٧٤) أخرجه أحمد (١/ ٤٧)، (٢/ ٣٤) من طريق سعد بن عبيدة عن ابن عمر به، وقال البيهقي: هذا مما لم يسمعه سعد بن عبيدة من ابن عمر .

<sup>(</sup>٧٥) أخرجه أحمد (١/ ٢٧٢)، وعبد الرزاق (٩/ ٢٣٩) (١٧٠٧٠)، وابن حبان (١٦٧/١٢) (٧٥) أخرجه أحمد (١٢٥/١٦)، وعبد الرزاق (١٣٤٧)، وأبو نعيم في «الحلية» (٩/ ٢٥٣)، وفي إسناده ضعف، وله شاهد عن أبي هريرة ولي عند ابن ماجه (٢/ ١١٢٠) (٣٣٧٥)، والحديث

القبيل تسمية الرياء شركًا. ومنه الحديث الصحيح في البخاري وغيره أن النبي على قال: «رأيت النار فلم أر منظرًا كاليوم أفظع، ورأيت أكثر أهلها النساء» قالوا: بم يا رسول الله؟ قال: «بكفرهن» قيل: يكفرن بالله؟ قال: «يكفرن العشير، ويكفرن الإحسان. لو أحسنت إلى إحداهن الدهر كله ثم رأت منك شيئًا قالت ما رأيت منك خيرًا قط» هذا لفظ البخاري (٢٦) في بعض المواضع التي أخرج فيها الحديث المذكور. وقد أطلق فيه النبي على اسم الكفر عليهن؛ فلما أستفسروه عن ذلك تبين أن مراده غير الكفر المخرج عن ملة الإسلام.

هذا هو حاصل كلام العلماء وأدلتهم في مسألة ترك الصلاة عمدًا مع الاعتراف بوجوبها.

وأظهر الأقوال أدلة عندي: قول من قال إنه كافر. وأجرى الأقوال على مقتضى الصناعة الأصولية وعلوم الحديث قول الجمهور: إنه كفر غير مخرج عن الملة لوجوب الجمع بين الأدلة إذا أمكن. وإذا حمل الكفر والشرك المذكوران في الأحاديث على الكفر الذي لا يخرج عن الملة حصل بذلك الجمع بين الأدلة، والجمع واجب إذا أمكن؛ لأن إعمال الدليلين أولى (إن إلغاء أحدهما كما هو معلوم في الأصول وعلم الحديث. وقال النووي في «شرح المهذب» بعد أن ساق أدلة من قالوا أنه غير كافر ما نصه: ولم يزل المسلمون يورثون تارك الصلاة ويورثون عنه ولو كان كافرًا لم يغفر له ولم يرث ولم يورث.

وأما الجواب عما أحتج به من كفره من حديث جابر وبريدة، ورواية ابن شقيق فهو أن كل ذلك محمول على أنه شارك الكافر في بعض أحكامه وهو

i.

<sup>=</sup> صححه الشيخ الألباني رحمه الله لغيره .

<sup>(</sup>٧٦) أخرجه البخاري (١/ ٣٥٧) (١٠٠٤) .

القتل. وهذا التأويل متعين للجمع بين نصوص الشرع وقواعده التي ذكرناها - انتهى محل الغرض منه](٧٧).

# فصل في بيان أن اجتناب الكبائر يكفر الله به الصغائر:

[وقد صرح تعالى بأن المنهيات منها كبائر. ويفهم من ذلك أن منها صغائر. وبين أن اجتناب الكبائر يكفر الله به الصغائر؛ وذلك في قوله: ﴿ إِن تَجُتَّنِبُوا كَبَايِر مَا نُنْهُونَ عَنْهُ نُكَفِّرٌ عَنكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ ﴿ ويروى عن الفضيل بن عياض في هذه الآية أنه قال: ضجوا من الصغائر قبل الكبائر] ( ( ) ) .

# فصل في بيان أن كبائر الذنوب والمعاصي لا تنافي الإيمان:

[في هذه الآية الكريمة - أي قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُوا الْفَضْلِ مِنكُورُ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أُولِي اللَّهِ وَلَيْعَفُوا وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أُولِي اللَّهُ وَالْمَسَكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَيْعَفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِر اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَهَ مَا لَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل

<sup>(</sup>۷۷) ٤/ ٣٣٥ ٨٤٨، مريم / ٥٩ . ٦٠

<sup>(</sup>۷۸) ٤٤ / ١٢٨ الكيف / ٤٩ .

الله، لم يحبطها قذفه لعائشة رضى الله عنها.

قال القرطبي في هذه الآية: دليل على أن القذف وإن كان كبيرًا لا يحبط الأعمال، لأن الله تعالى وصف مسطحًا بعد قوله بالهجرة والإيمان، وكذلك سائر الكبائر، ولا يحبط الأعمال غير الشرك بالله، قال تعالى: ﴿ لَهِنَّ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾ اه. وما ذكر من أن في الآية وصف مسطح بالإيمان لم يظهر من الآية، وإن كان معلومًا] (٧٩).

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [ردّ أهل السنة بهذه الآية - أي قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَنَ الْحَقّ يُخْرِجُونَ الرّسُولَ وَإِيّاكُمْ أَن تُوْمِئُوا بِاللّهِ رَبِّكُمْ إِن كُمْ إِن كُمْ أَن تُوْمِئُوا بِاللّهِ رَبِّكُمْ إِن كُمْ مِن الْحَقّ يَخْرِجُونَ الرّسُولَ وَإِيّاكُمْ أَن تُوْمِئُوا بِاللّهِ رَبِّكُمْ إِن كُمْ فَلَدُ خَرَجْتُمْ جَهَدًا فِي سَبِيلِي وَٱلنِّعْاَةُ مَرْضَاتِ ثَيْرُونَ إِلَيْهِم بِالْمَودَةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا اللّهُ عَلَمُ مِن يَفْعَلَهُ مِنكُمْ فَقَد ضَلَّ سَوَاءَ السّبِيلِ ﴿ فَ وَمُن يَفْعَلَهُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السّبِيلِ ﴿ وَمُن يَفْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السّبِيلِ ﴾ فلم يخرجهم الإيمان مع قوله: ﴿ وَمَن يَفْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السّبِيلِ ﴾ فلم يخرجهم بضلالهم عن عموم إيمانهم، ويشهد لهذا أن الضلال هنا عن سواء السبيل لا مطلق السبيل] ( ١٠٠ ).

# فصل الكلام على الوعد والوعيد:

[قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ ٱللَّهُ وَعْدَهُ ﴾. ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن الكفار يطلبون من النَّبي ﷺ تعجيل العذاب الذي يعدهم به طغيانًا وعنادًا.

<sup>(</sup>۷۹) ٦/ ١٦٢ ، النور / ۲۲ .

<sup>(</sup>۸۰) ۸/ ۱۳۵، الممتحنة / ۱.

وما ذكر في هذه الآية، من أن ما وعد به الكفار من العذاب واقع لا محالة، وأنه لا يخلف وعده بذلك، جاء مبينًا في غير هذا الموضع كقوله تعالى في سورة "ق" ﴿ قَالَ لَا تَعَنْصِمُوا لَدَى وَقَد قَدَّمَتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيدِ ﴿ مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَى ﴾ والصحيح أن المراد بقوله: ﴿ مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَى ﴾ أن ما أوعد الكفار به من العذاب، لا يبدل لديه، بل هو واقع لا محالة، وقوله تعالى: ﴿ كُلُّ كَذَّبَ الرُّسُلُ فَيَ وَعِيدِ ﴾ أي وجب وثبت فلا يمكن عدم وقوعه بحال، وقوله تعالى: ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا كَذَبَ الرُّسُلُ فَحَق عِقَابِ ﴿ كَا سُورة الأنعام، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ النَّالُ مَثُونَكُم خَلِدِينَ فِيها إِلَّا مَا الأنعام، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ النَّالُ مَثُونَكُم خَلِدِينَ فِيها إِلَّا مَا الأنعام، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ النَّالُ مَثُونَكُم خَلِدِينَ فِيها إِلَا مَا

شَاءَ ٱللَّهُ ﴾. وأوضحنا أنما أوعد به الكفار لا يخلف بحال، كما دلت عليه الآيات المذكورة. أما ما أوعد به عصاة المسلمين، فهو الذي يجوز إلا ينفذه وأن يعفو كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾. وبالتحقيق الذي ذكرنا: تعلم أن الوعد يطلق في الخير والشر كما بينا، وإنما شاع على السنة كثير من أهل التفسير، من أن الوعد لا يستعمل إلا في الوعد بخير وأنه هو الذي لا يخلفه الله، وأما أن كان المتوعد به شرًّا، فإنه وعيد وإيعاد. قالوا: إن العرب تعد الرجوع عن الوعد لؤمًّا، وعن الإيعاد كرمًّا، وذكروا عن الأصمعي أنه قال: كنت عند أبي عمرو بن العلاء، فجاءه عمرو بن عبيد فقال: يا أبا عمرو، هل يخلف الله الميعاد؟ فقال: لا، فذكر آية وعيد، فقال له: أمن العجم أنت؟ إن العرب تعد الرجوع عن الوعد لؤمًا وعن الإيعاد كرمًا، أما سمعت قول الشاعر: ولا أنثنى عن سطوة المتهدد ولا يرهب ابن العم والجار سطوتي لمخلف إيعادي ومنجز موعدي فسإتسى وإن أوعسدتسه أو وعسدتسه فيه نظر من وجهين.

الأول: هو ما بيناه آنفًا من إطلاق الوعد في القرآن على التوعد بالنار، والعذاب كقوله تعالى: ﴿ النَّارُ وَعَدَهَا اللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَغْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ وَعْدَهُ ﴾ لأن ظاهر الآية الذي لا يجوز العدول عنه، ولن يخلف الله وعده في حلول العذاب الذي يستعجلونك به بهم، لأنه مقترن بقوله: ﴿ وَيَسْتَغْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ ﴾ فتعلقه به هو الظاهر.

الثاني: هو ما بينا أن ما أوعد الله به الكفار لا يصح أن يخلفه بحال، لأن ادعاء جواز إخلافه، لأنه إيعاد وأن العرب تعد الرجوع عن الإيعاد كرمًا يبطله أمران:

الأول: أنه يلزمه جواز ألِّا يدخل النار كافر أصلًا، لأن إيعادهم بإدخالهم

النار مما زعموا أن الرجوع عنه كرم، وهذا لا شك في بطلانه.

الثاني: ما ذكرنا من الآيات الدالة: على أن الله لا يخلف ما أوعد به الكفار من العذاب كقوله: ﴿ قَالَ لَا تَخْصِمُواْ لَدَى وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِاللَّهِ عَلَى الكفار من العذاب كقوله: ﴿ قَالَ لَا تَخْصِمُواْ لَدَى وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيدِ فَيهم: ﴿ فَقَ وَعِيدِ ﴾ وقوله فيهم: ﴿ فَحَقَ عِقَابِ ﴾ ومعنى حق: وجب وثبت، فلا وجه لانتفائه بحال، كما أوضحناه هنا وفي غير هذا الموضع] (٨١).

# فصل في بيان بعض الأفعال الكفرية:

وهذه جملة من الأفعال المكفرة التي ذكرها العلامة الشنقيطي رحمه الله وناقشها في تفسيره:

#### ادعاء شفعاء عند الله للكفار أو بغير إذنه:

[ادعاء شفعاء عند الله للكفار أو بغير إذنه، من أنواع الكفر به جلّ وعلا، كما صرح بذلك في قوله: ﴿ وَيَقُولُونَ هَلَوُلاَءِ شُفَعَلَوُنَا عِندَ ٱللَّهِ قُلَ ٱتُنَيِّتُونَ كَمَا صرح بذلك في قوله: ﴿ وَيَقُولُونَ هَلَوُلاَءِ شُفَعَلَوُنَا عِندَ ٱللَّهِ قُلَ ٱتُنَيِّتُونَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ شُبْحَننَهُ وَتَعَلَى عَمَّا لَلَهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ سُبْحَننَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [(٨٢).

# من لم يحج:

[قوله تعالى: ﴿ وَمَن كُفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ ، بعد قوله: ﴿ وَلِلَّهِ

<sup>(</sup>٨١) ٥/٥١٥ ٧١٨، الحج / ٤٧، وانظر أيضًا: (٦/ ٤٧٥، الروم / ٦)، (٧/ ٦٤٦ ١٦٧، ق / ١٤) .

<sup>(</sup>٨٢) ١/ ٦٥، البقرة / ٤٨.

عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾، يدلّ على أن من لم يحج كافر، والله غني عنه.

وفي المراد بقوله: ﴿وَمَن كَفَرَ﴾، أوجه للعلماء.

الأول: أن المراد بقوله: ﴿ وَمَن كَفَرَ ﴾ أي: ومن جحد فريضة الحج فقد كفر والله غني عنه. وبه قال: ابن عباس ومجاهد وغير واحد قاله ابن كثير، ويدل لهذا الوجه ما روي عن عكرمة ومجاهد من أنهما قالا لما نزلت: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْر الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾، قالت اليهود: فنحن مسلمون. فقال النبي ﷺ: ﴿ إن الله فرض على المسلمين حج البيت من استطاع اليه سبيلًا، فقالوا: لم يكتب علينا، وأبوا أن يحجوا »، قال الله تعالى: ﴿ وَمَن كُفّر فَإِنّ اللّه غَنِّ عَنِ الْعَلَمِينَ ﴾ (٨٣).

الوجه الثاني: أن المراد بقوله: ﴿ وَمَن كَفَر ﴾ ، أي: ومن لم يحج على سبيل التغليظ البالغ في الزجر عن ترك الحج مع الاستطاعة كقوله للمقداد الثابت في «الصحيحين» حين سأله عن قتل من أسلم من الكفار بعد أن قطع يده في الحرب: «لا تقتله، فإن قتلته فإنه بمنزلتك قبل أن تقتله، وإنك بمنزلته قبل أن يقول الكلمة التي قال (٨٤).

الوجه الثالث: حمل الآية على ظاهرها وأن من لم يحج مع الاستطاعة فقد كفر. وقد روي عن النبي عليه أنه قال: «من ملك زادًا وراحلة ولم يحج

<sup>(</sup>٨٣) أخرجه البيهقي (٤/ ٣٢٤)، وغيره من طرق عن ابن أبي نجيح عنهما به، وقال الشيخ مقبل رحمه الله في مقدمة كتابه «الصحيح المسند من أسباب النزول» (ص/ ١٤): [وأما قول التابعي نزلت في كذا فهو مرسل، فإن تعددت طرقه قبل، وإلا فلا على الراجح عند المحدثين]، ومدار الطريقين هنا على ابن أبي نجيح، وقد ذكره النسائي فيمن كان يدلس، وقد عنه، وقال ابن حبان أنه روى عن مجاهد من غير سماع، وعليه فلا يصح هذا الأثر عنهما . (٨٤) أخرجه البخاري (٤/ ١٤٧٤) (٣٧٩٤)، ومسلم (١/ ٩٥) (٩٥) .

بيت الله فلا يضره، مات يهوديًا، أو نصر انيًا؛ وذلك بأن الله قال: (وَللَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ البَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ النَّهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ الله غَنِيٌّ عَن العَالَمِينَ) هذا الحديث الترمذي، وابن جرير، وابن أبي العَالَمِينَ) المُعالَمِينَ حاتم، وابن مردوایه، كما نقله عنهم ابن كثير وهو حديث ضعيف ضعفه غير واحد بأن في إسناده هلال بن عبد الله مولى ربيعة بن عمرو بن مسلم الباهلي، وهلال هذا قال الترمذي: مجهول، وقال البخاري: منكر الحديث، وفي إسناده أيضًا الحارث الذي رواه عن على رَوَاللَّهُ قال الترمذي: إنه يضعف في الحديث. وقال ابن عدي: هذا الحديث ليس بمحفوظ. انتهى بالمعنى من ابن كثير. وقال ابن حجر: في «الكافي الشاف، في تخريج أحاديث الكشاف»: في هذا الحديث أخرجه الترمذي من رواية هلال بن عبد الله الباهلي، حدّثنا أبو إسحاق، عن الحارث، عن على رفعه: «من ملك زادًا وراحلة تبلغه إلى بيت الله ولم يحجّ، فلا عليه أن يموت يهوديًا أو نصرانيًا». وقال: غريب وفي إسناده مقال، وهلال بن عبد الله مجهول، والحارث يضعف، وأخرجه البزار من هذا الوجه، وقال: لا نعلمه عن على إلا من هذا الوجه، وأخرجه ابن عدي، والعقيلي في ترجمة هلال، ونقلًا عن البخاري أنه منكر الحديث. وقال البيهقي في «الشعب»: تفرد به هلال وله شاهد من حديث أبي أمامة، أخرجه الدارمي (٨٦) بلفظ: «من لم يمنعه عن الحج حاجة ظاهرة، أو سلطان جائر، أو مرض حابس، فمات فليمت إن شاء يهوديًا، أو إن شاء نصر انيًا»، أخرجه من رواية شريك، عن ليث بن أبي سليم، عن عبد الرحمن بن سابط عنه، ومن هذا الوجه

<sup>(</sup>٨٥) أخرجه الترمذي (٣/ ١٧٦) (٨١٢)، وقال: وفي إسناده مقال و هلال بن عبد الله مجهول و الحارث يضعف في الحديث . والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>٨٦) أخرجه الدارمي (٢/ ٤٥) (١٧٨٥)، وأعله حسين أسد بليث بن أبي سليم .

أخرجه البيهقي في «الشعب»، وأخرجه ابن أبي شيبة، عن أبي الأحوص، عن ليث، عن عبد الرحمن مرسلًا لم يذكر أبا أمامة وأورده ابن الجوزي في «الموضوعات» من طريق ابن عدي، وابن عدي وأورده في «الكامل» في ترجمة أبي المهزوم يزيد بن سفيان عن أبي هريرة مرفوعًا نحوه، ونقل عن القلاس أنه كذب أبا المهزوم، وهذا من غلط ابن الجوزي في تصرفه؛ لأن الطريق إلى أبي أمامة ليس فيها من اتهم بالكذب. وقد صح عن عمر بن الخطاب ريواني أنه قال: من أطاق الحج فلم يحج فسواء مات يهوديًا أو نصرانيًا (٨٧٠)، والعلم عند الله تعالى] (٨٨٠).

## من اتبع تشريع الشيطان مؤثرًا له على ما جاءت به الرسل:

[قوله تعالى: ﴿وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَانَا مَرِيدًا ﴾ المراد في هذه الآية بدعائهم الشيطان المريد عبادتهم له، ونظيره قوله تعالى: ﴿ اَلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَكُمْ لَكُمْ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانِ ﴾، وقوله عن خليله إبراهيم مقررًا له: ﴿ يَنَابُتِ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانِ ﴾، وقوله عن الملائكة: ﴿ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ فَتَلُ الْجَنّ ﴾، وقوله: ﴿ وَكَذَالِكَ زَيّنَ لِكَثِيرِ مِن الملائكة عبادتهم للشيطان، أَوْلَكِهِمْ مُرَكَا وَهُمْ ﴾، ولم يبين في هذه الآيات ما وجه عبادتهم للشيطان،

<sup>(</sup>٨٧) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٩/ ٢٥٢)، وقال ابن حجر في التلخيص (٢/ ٢٢٢): وله طريق صحيحة الا أنها موقوفة رواها سعيد بن منصور والبيهقي عن عمر بن الخطاب قال لقد هممت أن أبعث رجالا إلى هذه الأمصار فينظروا كل من له جدة ولم يحج فيضربوا عليه الجزية ما هم بمسلمين ما هم بمسلمين لفظ سعيد ولفظ البيهقي أن عمر قال: «ليمت يهوديا أو نصرانيا – يقولها ثلاث مرات – رجل مات ولم يحج ووجد لذلك سعة وخليت سبيله» قلت: وإذا انضم هذا الموقوف إلى مرسل بن سابط علم أن لهذا الحديث أصلا . . . وتبين بذلك خطأ من ادعى أنه موضوع والله أعلم .

<sup>(</sup>۸۸) ۲٤۷/۱ ۲٤۷، آل عمران/۹۷.

ولكنّه بيّن في آيات أُخر أن معنى عبادتهم للشيطان إطاعتهم له واتباعهم لتشريعه وإيثاره على ما جاءت به الرسل من عند الله تعالى، كقوله:

﴿ وَإِنَّ الشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآبِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمْ وَإِنْ أَطَعَتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَيُكُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ لَشَرِكُونَ ﴾ ، وقوله: ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ النبيّ عَلَيْهِ: كيف اتخذوهم أربابًا؟ قال له النبيّ عَلَيْهِ: كيف اتخذوهم أربابًا؟ قال له النبيّ عَلَيْهِ: ﴿ إِنهم أحلوا لهم ما حرّم الله ، وحرّموا عليهم ما أحلّ الله فاتبعوهم ﴾ (٨٩) ، وذلك هو معنى اتخاذهم إياهم أربابًا. ويفهم من هذه الآيات بوضوح لا لبس فيه أن من اتبع تشريع الشيطان مؤثرًا له على ما جاءت به الرسل ، فهو كافر بالله ، عابد للشيطان ، متّخذ الشيطان ربًّا ، وإن سمّى اتباعه للشيطان بما شاء من الأسماء ؛ لأن الحقائق لا تتغير بإطلاق الألفاظ عليها ، كما هو معلوم] (٩٠) .

<sup>(</sup>٨٩) رواه الترمذي (٥/ ٢٧٨) (٣٠٩٥)، وقال: هذا حديث غريب لا نعرفه الا من حديث عبد السيخ السلام بن حرب وغطيف بن أعين ليس بمعروف في الحديث . والحديث حسنه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>۹۰) ۱/۱۲۲ م۳۲، النساء /۱۱۷ .

<sup>(</sup>٩١) رواه أبو داود (٧/ ١١١) (٢٨١٩) بنحوه موصولًا من حديث ابن عباس، وصححه الشيخ =

وحذف الفاء من قوله ﴿إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴾ يدل على قسم محذوف على حد قوله في الخلاصة:

واحذف لدى اجتماع شرط وقسم جَواب ما أخرت فهو ملتزم إذ لو كانت الجملة جوابًا للشرط لاقترنت بالفاء على حد قوله في الخلاصة أيضًا:

واقرن بفا حتمًا جوابًا لو جعل شرطًا لأن أو غيرها لم ينجعل فهو قسم من الله جلَّ وعلا أقسم به على أن من اتبع الشيطان في تحليل الميتة أنه مشرك، وهذا الشرك مخرج عن الملة بإجماع المسلمين، وسيوبخ الله مرتكبه يوم القيامة بقوله: ﴿ أَلَوْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنَبَنِي ٓ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشّيطانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُولُ مُبِينُ ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الل

## قطع أذن البحيرة والسائبة تقربًا بذلك للأصنام:

[وقوله: ﴿ وَلَا مُرَنَّهُمُ فَلَيُبَتِّكُنَّ ءَاذَاكَ ٱلْأَنْعَكِمِ ﴾، يدلّ على أن تقيطع آذان الأنعام لا يجوز وهو كذلك، أما قطع أذن البحيرة والسائبة تقربًا بذلك للأصنام فهو كفر بالله إجماعًا] (٩٣).

# الامتناع من الحكم بما أنزل الله؛ لقصد معارضته ورده، والامتناع من التزامه:

[من كان امتناعه من الحكم بما أنزل الله؛ لقصد معارضته ورده،

<sup>=</sup> الألباني رحمه الله، وقد روي من طرق أخرى عن عكرمة، سعيد بن جبير مرسلًا .

<sup>(</sup>۹۲) ۳/ ٤٠٠ ، بني إسرائيل / ۹ .

<sup>(</sup>٩٣) ١/ ٣٦٩، النساء / ١١٩.

والامتناع من التزامه، فهو كافر ظالم فاسق كلها بمعناها المخرج من الملة، ومن كان امتناعه من الحكم لهوى، وهو يعتقد قبح فعله، فكفره وظلمه وفسقه غير المخرج من الملة، إلا أذا كان ما أمتنع من الحكم به شرطًا في صحة إيمانه، كالامتناع من اعتقاد ما لا بد من اعتقاده، هذا هو الظاهر في الآيات المذكورة، والعلم عند الله تعالى] (٩٤).

# تولي الكفار عمدًا اختيارًا، رغبة فيهم:

[قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتُوَلَّمُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ ﴾ ذكر في هذه الآية الكريمة، أن من تولى اليهود، والنصاري، مِن المسلمين، فإنه يكون منهم بتوليه إياهم. وبين في موضع آخر أن توليهم موجب لسخط الله، والخلود في عذابه، وأن متوليهم لو كان مؤمنًا ما تولاهم، وهو قوله تعالى: ﴿ تَكُرَىٰ كَثِيرًا مِّنْهُمْ يَتُوَلُّونَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ لَبِنْسَ مَا قَدَّمَتْ لَهُمْ أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ١ وَلَوْ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلنَّبِيِّ وَمَآ أُنزِكَ إِلَيْهِ مَا ٱتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَّآةً وَلَكِنَّ كَثِيرًا مِّنْهُمْ فَكَسِقُوكَ ﴿ فَهِي فِي مُوضِع آخر عَنْ تُولِيهِم مَبِينًا سَبِ التَّنْفير مَنْهُ، وهو قوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُتَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَبِسُوا مِنَ ٱلْآخِرَةِ كُمَّا يَبِسَ ٱلْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَكِ ٱلْقُبُورِ ﴾، وبين في موضع آخر: أن محل ذلك، فيما أذا لم تكن الموالاة بسبب خوف، وتقية، وإن كانت بسبب ذلك فصاحبها معذور، وهو قوله تعالى: ﴿ لَا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ أُولِيكَآءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَكَتَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَلَّهُ ﴾ فهذه الآية الكريمة فيها بيان لكل الآيات القاضية بمنع موالاة الكفار مطلقًا وإيضاح، لأن محل ذلك في حالة الاختيار، وأما عند الخوف

<sup>(</sup>٩٤) ٢/ ٩٧، المائدة / ٤٧، وانظر: (٢/ ٩٣، المائدة / ٤٤) .

والتقية، فيرخص في موالاتهم، بقدر المداراة التي يكتفي بها شرهم، ويشترط في ذلك سلامة الباطن من تلك الموالاة.

ومن يأتي الأمور على اضطرار فليس كمثل آتيها أختيارا ويفهم من ظواهر هذه الآيات أن من تولى الكفار عمدًا أختيارًا، رغبة فيهم أنه كافر مثلهم] (٩٥).

# بعض الطرق التي يراد بها التوصل إلى شيء من علم الغيب غير الوحي:

[لما جاء القرآن العظيم بأن الغيب لا يعلمه إلا الله كان جميع الطرق التي يراد بها التوصل إلى شيء من علم الغيب غير الوحي من الضلال المبين، وبعض منها يكون كفرًا.

ولذا ثبت عن النّبي عَلَيْ أنه قال: «من أتى عرّافًا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين يومًا» (٩٦) و لا خلاف بين العلماء في منع العيافة والكهانة والعرافة، والطرق والزجر، والنجوم وكل ذلك يدخل في الكهانة، لأنها تشمل جميع أنواع ادعاء الإطلاع على علم الغيب.

قد سئل على عن الكهّان فقال: «ليسوا بشيء» (٩٧٠)، وقال القرطبي في تفسير هذه الآية ما نصه: فمن قال إنه ينزل الغيث غدًا، وجزم به فهو كافر أخبر عنه بأمارة ادعاها أم لا، وكذلك من قال إنه يعلم ما في الرحم فإنه كافر، فإن لم يجزم، وقال: إن النوء ينزل به الماء عادة، وإنه سبب الماء

<sup>(</sup>٩٥) ٢/ ٩٨ - ٩٩، المائدة / ٥١.

<sup>(</sup>٩٦) أخرجه مسلم (٤/ ١٧٥١) (٢٢٣٠) من حديث صفية عن بعض أزواج النبي ﷺ بنحوه .

<sup>(</sup>٩٧) أخرجه البخاري (٥/ ٢٢٩٤) (٥٨٥٩)، ومسلم (٤/ ١٧٥٠) (٢٢٢٨) من حديث عائشة رضي الله عنها .

عادة، وإنه سبب الماء على ما قدره وسبق في علمه لم يكفر إلا أنه يستحب له إلا يتكلم به، فإن فيه تشبيهًا بكلمة أهل الكفر وجهلا بلطيف حكمته، لأنه ينزل متى شاء مرة بنوء كذا، ومرة دون النوء، قال الله تعالى: «أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر بالكواكب» (٩٨) على ما يأتي بيانه في الواقعة إن شاء الله تعالى.

قال ابن العربي: وكذلك قول الطبيب إذا كان الثدي الأيمن مسود الحلمة، فهو ذكر، وإن كان في الثدي الأيسر فهو أنثى، وإن كانت المرأة تجد الجنب الأيمن أثقل فالولد أنثى، وادعى ذلك عادة لا واجبًا في الخلقة لم يكفر، ولم يفسق.

وأما من ادعى الكسب في مستقبل العمر فهو كافر، أو أخبر عن الكوائن المجملة، أو المفصلة في أن تكون قبل أن تكون فلا ريبة في كفره أيضًا.

فأما من أخبر عن كسوف الشمس والقمر، فقد قال علماؤنا: يؤدب ولا يسجن، أما عدم كفره فلأن جماعة قالوا: إنه أمر يدرك بالحساب وتقدير المنازل حسبما أخبر الله عنه من قوله: ﴿وَٱلْقَمَرَ قَدَّرُنَكُ مَنَازِلَ﴾.

وأما أدبهم، فلأنهم يدخلون الشك على العامة، إذ لا يدرون الفرق بين هذا وغيره فيشوشون عقائدهم، ويتركون قواعدهم في اليقين، فأدبوا حتى يستروا ذلك إذا عرفوه ولا يعلنوا به.

قلت: ومن هذا الباب ما جاء في صحيح مسلم عن بعض أزواج النّبي أن النّبي على قال: «من أتى عرافًا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة» (٩٩)، والعراف: هو الحازي والمنجم الذي يدعي علم الغيب، وهي العرافة وصاحبها عراف، وهو الذي يستدل على الأمور بأسباب ومقدمات

<sup>(</sup>٩٨) أخرجه البخاري (١/ ٢٩٠) (٨١٠)، ومسلم (٨٣/١) (٧١) من حديث زيد بن خالد الجهني. (٩٩) سبق تخريجه آنفًا، وانظر تعليق (٩٦).

يدَّعي معرفتها، وقد يعتضد بعض أهل هذا الفن في ذلك بالزجر والطرق والنجوم، وأسباب معتادة في ذلك، وهذا الفن هو العيافة بالياء، وكلها يطلق عليها أسم الكهانة، قاله القاضي عياض.

والكهانة: ادعاء علم الغيب.

قال أبو عمر بن عبد البر في «الكافي»: من المكاسب المجتمع على تحريمها الربا، ومهور البغايا، والسحت، والرشا، وأخذ الأجرة على النياحة، والغناء، وعلى الكهانة، وادعاء الغيب، وأخبار السماء، وعلى الزمر واللعب والباطل كله. اه من القرطبي بلفظه، وقد رأيت تعريفه للعراف والكاهن.

وقال البغوي: العراف الذي يدعي معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها على المسروق، ومكان الضالة

ونحو ذلك، وقال أبو العباس بن تيمية: العراف: اسم للكاهن والمنجم والرمال، ونحوهم ممن يتكلم في معرفة الأمور بهذه الطرق، والمراد بالطرق: قيل الخط الذي يدعي به الإطلاع على الغيب، وقيل إنه الضرب بالحصى الذي يفعله النساء، والزجر هو العيافة، وهي التشاؤم والتيامن بالطير، وادعاء معرفة الأمور من كيفية طيرانها ومواقعها وأسمائها وألوانها وجهاتها التي تطير اليها.

ومنه قول علقمة بن عبدة التميمي:

ومن تعرض للغربان يزجرها على سلامته لا بد مشئوم وكان أشد العرب عيافة بنو لهب حتى قال فيهم الشاعر:

خبير بنو لهب فلا تك ملغيا مقالة لهبي إذا الطير مرت وإليه الإشارة بقول ناظم عمود النسب:

في مدلج بن بكر القيافة كما للهب كانت العيافة ولقد صدق من قال:

لعمرك ما تدري الضوارب بالحصى ولا زاجرات الطير ما الله صانع ووجه تكفير بعض أهل العلم لمن يدعي الإطلاع على الغيب أنه ادعى لنفسه ما أستأثر الله تعالى به دون خلقه، وكذب القرآن الوارد بذلك كقوله ﴿ قُل لا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلّا اللّهُ ﴾، وقوله هنا ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إِلّا هُو ﴾ ونحو ذلك.

وعن الشيخ أبي عمران من علماء المالكية أن حلوان الكاهن لا يحل له، ولا يرد لمن أعطاه له، بل يكون للمسلمين في نظائر نظمها، بعض علماء المالكية بقوله:

وأي مال حرموا أن ينتفع موهوبه به ورده منع حلوان كاهن وأجرة الغنا ونائح ورشوة مهر الزنا هكذا قيل. والله تعالى أعلم](١٠٠).

# من زعم أن الخمر حلال:

[ومن زعم أن الخمر حلال لهذه الآية أي قوله تعالى: ﴿قُل لَاّ أَجِدُ فِي مَا أُوحِىَ إِلَىّٰ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُۥ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْـتَةً ﴾ الآية - فهو كافر بلا نزاع بين العلماء](١٠١).

## من اعتقد سقوط التكاليف إذا بلغ العبد (اليقين) المعرفة:

[اعلم أن ما يفسر به هذه الآية الكريمة أي قوله تعالى: ﴿ وَأَعْبُدُ رَبُّكَ

<sup>(</sup>۱۰۰) ۲/۲۷۱ ۱۷۸، الأنعام / ۵۹.

<sup>(</sup>۱۰۱) ۲/ ۲۲۱، الأنعام / ۱٤٥.

حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْيَقِينُ ﴿ ﴿ بعض الزنادقة الكفرة المدعين للتصوف - من أن معنى اليقين المعرفة بالله جل وعلا، وأن الآية تدل على أن العبد إذا وصل من المعرفة بالله إلى تلك الدرجة المعبر عنها باليقين - أنه تسقط عنه العبادات والتكاليف؛ لأن ذلك اليقين هو غاية الأمر بالعبادة.

إن تفسير الآية بهذا كفر بالله وزندقة، وخروج عن ملة الإسلام بإجماع المسلمين. وهذا النوع لا يسمى في الاصطلاح تأويلًا، بل يسمى لعبًا. ومعلوم أن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم هم وأصحابه هم أعلم الناس بالله، وأعرفهم بحقوقه وصفاته وما يستحق من التعظيم، وكانوا مع ذلك أكثر الناس عبادة لله جل وعلا، وأشدهم خوفًا منه وطمعًا في رحمته. وقد قال جل وعلا: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَانُوا ﴾ والعلم عند الله تعالى](١٠٢).

## الشك في البعث:

[وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابِ بعد قوله: ﴿ وَمَا أَظُنُ ٱلسَّاعَةَ قَآبِمَةً ﴾ يدل على أن الشك في البعث كفر بالله تعالى. وقد صرح بذلك في أول سورة «الرعد» في قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُهُمْ أَءِذَا كُنَّا تُرَبًا أَءِنَا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بَرَيِّمْ ﴾ [١٠٣].

# من ادعى أنه غني في الوصول إلى ما يرضي ربه عن الرسل فلا شك في زندقته:

[لا يخفى على من له المام بمعرفة دين الإسلام أنه لا طريق تعرف بها

<sup>(</sup>١٠٢) ٣/ ١٨٧ ، الحجر / ٩٩ .

<sup>(</sup>۱۰۳) ۱۱٤/٤ ، الكهف / ۳۷ .

أوامر الله ونواهيه، وما يتقرب اليه به من فعل وترك إلا عن طريق الوحي. فمن ادعى أنه غني في الوصول إلى ما يرضي ربه عن الرسل، وما جاؤوا به ولو في مسألة واحدة فلا شك في زندقته](١٠٤).

## ترك الصلاة أو ما لا تصح إلا به جحودًا:

[أجمع العلماء على أن تارك الصلاة، الجاحد لوجوبها كافر، وأنه يقتل كفرًا ما لم يتب. والظاهر أن ترك ما لا تصح الصلاة دونه كالوضوء وغسل الجنابة كتركها. وجحد وجوبها كجحد وجوبها](١٠٥).

## زعم أن السماء فضاء لا جرم مبنى:

[هذه الآيات المذكورة وأمثالها في القرآن كقوله: ﴿ وَيُمْسِكُ ٱلسَّكَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّكُوتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولاً وَلَهِن نَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ وقوله: ﴿ إِنْ لَلْتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ وقوله: ﴿ إِن لِللَّهَ أَخْسِفَ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِن ٱلسَّكَآءِ ﴾ وقوله: ﴿ وَبَنَيْتُنَا فَوْقَكُمْ سَبّعًا شِدَادًا فَ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِن ٱلسَّكَآءِ ﴾ وقوله: ﴿ وَبَنَيْتُنَا فَوْقَكُمْ سَبّعًا شِدَادًا فَ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كَسَفًا مِن السَّكَآءِ ﴾ وقوله: ﴿ وَبَنَيْتُنَا فَوْقَكُمْ سَبّعًا شِدَادًا فَي مُنْ اللَّهُ مَا مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَقُولُكُ أَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا مَعْفُوطُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ

ونحو ذلك من الآيات، يدل دلالة واضحة، على أن ما يزعمه ملاحدة الكفرة، ومن قلدهم من مطموسي البصائر ممن يدعون الإسلام أن السماء فضاء لا جرم مبنى، أنه كفر وإلحاد وزندقة، وتكذيب لنصوص القرآن العظيم، والعلم عند الله تعالى](١٠٦).

<sup>(</sup>١٠٤) ٤/ ١٧٤، الكهف / ٦٥ .

<sup>(</sup>۱۰۵) ۶/ ۳۳۵، مریم / ۹۹ ، ۳۰ .

<sup>(</sup>١٠٦) ٥/ ٧٤٤، الحج / ٦٥ .

# قذف النبي ﷺ، أو أمه:

[ذكر غير واحد من أهل العلم أن من قذف أُمّ النبيّ عَلَيْهُ أو قذفه هو عَلَيْهُ أن ذلك ردّة، وخروج من دين الإسلام، وهو ظاهر لا يخفى، وأن حكمه القتل](١٠٧٠).

#### التكذيب بالساعة:

[قوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبَ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا﴾ يدل على أن التكذيب بالساعة كفر مستوجب لنار جهنم](١٠٨).

#### إسناد التأثير للطبيعة:

[ولا شك أن من جملة من أبى منهم إلا كفورًا الذين يزعمون أن المطر لم ينزله منزل هو فاعل مختار، وإنما نزل بطبيعته، فالمنزل له عندهم: هو الطبيعة، وأن طبيعة الماء التبخر، إذا تكاثرت عليه درجات الحرارة من الشمس أو الاحتكاك بالريح، وأن ذلك البخار يرتفع بطبيعته، ثم يجتمع، ثم يتقاطر، وأن تقاطره ذلك أمر طبيعي لا فاعل له، وأنه هو المطر. فينكرون نعمة الله في إنزاله المطر وينكرون دلالة إنزاله على قدرة منزله، ووجوب الإيمان به واستحقاقه للعبادة وحده، فمثل هؤلاء داخلون في قوله في أَن أَكْثُرُ ٱلنّاسِ إِلّا كُفُورًا بعد قوله: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَهُ بِيّنَهُم لِيذَكُرُوا ﴾. وقد صرح في قوله: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَهُ أنه تعالى، هو مصرف الماء، ومنزله ويث شاء كيف شاء. ومن قبيل هذا المعنى: ما ثبت في صحيح مسلم من

<sup>(</sup>۱۰۷) ۲/ ۱۲۵، النور / ٤ ٥ .

<sup>(</sup>۱۰۸) ۲/ ۲۸۵ ۲۸۲، الفرقان / ۱۱.

حديث زيد بن خالد الجهني وَعِلَى قال: صلى بنا رسول الله والصبح بالحديبية في أثر السماء كانت من الليل، فلما أنصرف أقبل على الناس فقال: «هل تدرون ماذا قال ربكم؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «قال أصبح من عبادي مؤمن بي، وكافر بي: فأما من قال مطرنا بفضل الله ورحمته، فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب، وأما من قال: مطرنا بنوء كذا، فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب» هذا لفظ مسلم رحمه الله في صحيحه (۱۰۹)، ولا شك أن من قال: مطرنا ببخار كذا مسندًا ذلك للطبيعة، أنه كافر بالله مؤمن بالطبيعة والبخار. والعرب كانوا يزعمون أن بعض المطر أصله من البحر، إلا أنهم يسندون فعل ذلك للفاعل المختار جل وعلا، ومن أشعارهم في ذلك قول طرفة بن العبد:

لا تلمني إنها من نسوة رقد الصيف مقاليت نزر كبنات البحر يمأدن إذا أنبت الصيف عساليج خضر فقوله: بنات البحر يعني: المزن التي أصل مائها من البحر.

وقول أبي ذؤيب الهذلي:

سقى أم عمرو كل آخر ليلة حناتم غرماؤهن نجيج شربن بماء البحر ثم ترفعت متى لجج خضر لهن نئيج ولا شك أن خالق السموات والأرض جل وعلا، هو منزل المطر على القدر الذي يشاء كيف يشاء سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا](١١٠).

وقال أيضًا: [قد أوضح تعالى أن اختلاف الوان الآدميين واختلاف الوان

<sup>(</sup>١٠٩) سبق تخريجه آنفًا .

<sup>(</sup>١١٠) ٥/٧٨٧ ٧٨٧، المؤمنون / ١٨، وانظر: (٦/ ٣٣٥، ٣٣٦، الفرقان / ٦٠).

الجبال، والثمار، والدواب، والأنعام، كل ذلك من آياته الدالَّة على كمال قدرته، واستحقاقه للعبادة وحده، قال تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَ أَنَّ اللّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجْنَا بِهِء ثَمَرَتِ ثُخْنِلِفًا أَلُونَهُمَّ وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدُا بِيضٌ وَحُمْرٌ لُسُمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَبُنَا بِهِء ثَمَرَتِ ثُخْنِلِفًا أَلُونَهُمَّ وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدُا بِيضٌ وَحُمْرٌ مُخْتَلِفُ مُخْتَلِفُ أَلُونَهُم أَلُونَهُم وَعَرَابِيبُ سُودُ ﴿ فَي وَمِنَ النّاسِ وَالدّوآتِ وَالْأَنْعَلَمِ مُخْتَلِفُ أَلُونَهُم كَذَالِكَ فَي وَاخْتَلَافَ الألوان المذكورة من غرائب صنعه تعالى وعجائبه، ومن البراهين القاطعة على أنه هو المؤثر جلَّ وعلا، وأن إسناد التأثير للطبيعة من أعظم الكفر والضلال] (١١١١).

#### الظن بالله ما لا يليق:

[وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّارِ ﴾ يدل على أن من ظن بالله ما لا يليق به جل وعلا، فله النار، وقد بين تعالى في موضع آخر أن من ظن بالله ما لا يليق به أرداه وجعله من الخاسرين، وجعل النار مثواه. وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَ ظَنَنتُم أَنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَلَكِنَ ظَنتُم بِرَيْكُم آرَدَنكُم فَأَصَبَحْتُم مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ فَعَالَ يَصْبِرُواْ فَالنَّارُ مَثْوَى لَمُنْ اللَّه الآية] (١١٢).

## الخوف من الأصنام:

[معلوم أن الخوف من تلك الأصنام من أشنع أنواع الكفر والإشراك بالله] (١١٣٠).

#### قول: المولود له معبود، أو المولود معبود:

[لو قلت: المولود له معبود، أو المولود معبود. قلت الباطل الذي هو

<sup>(</sup>١١١) ٦/ ٤٨٦، الروم / ٢٢ .

<sup>.</sup> ۲۷ /۷ (۱۱۲) مر/ ۲۷ ص

<sup>(</sup>١١٣) ٧/ ٥٧، الزمر / ٣٦.

الكفر البواح](١١٤).

# طاعة من كره ما نزل الله في معاونته له على كراهته ومؤازرته له على ذلك الباطل:

[والآية الكريمة ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ قَالُواْ لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَا نَزَكَ اللّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلْأَمْرِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ اللَّهِ وَمؤازرته له على أن كل من أطاع من كره ما نزل الله في معاونته له على كراهته ومؤازرته له على ذلك الباطل، أنه كافر بالله بدليل قوله تعالى فيمن كان كذلك ﴿ فَكَيْفَ إِذَا لَا اللَّهُ بَدَلِيلٌ قُولُهُ تَعَالَى فيمن كان كذلك ﴿ فَكَيْفَ إِذَا لَوَلَهُ تَعْلَمُ اللَّهُ بَدُلِيلٌ وَهُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ مَ اللَّهُ وَكَرِهُونَ وَجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ اللَّهُ وَكَرِهُواْ رِضْوَنَهُ وَأَدْبَارَهُمْ اللَّهُ مَا لَكُ مَا اللَّهُ وَكَرِهُواْ رِضْوَنَهُ وَاللَّهُ مَا أَعْمَالُهُمْ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَكَرِهُواْ رِضْوَنَهُ وَالْحَبَطُ أَعْمَالُهُمْ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَكَرِهُواْ رَضْوَنَهُ وَالْحَبَطُ أَعْمَالُهُمْ اللَّهُ عَلَاكُ مَا اللَّهُ وَكَرِهُواْ رَضْوَنَهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَاهُمْ اللَّهُ اللَّهُ وَكَرِهُواْ رَضْوَنَهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَاهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ ا

# عدم احترام النبي على المشعر بالغض منه أو تنقيصه والاستخفاف به أو الاستهزاء به:

#### مسألة: هل الكفار مخاطبون بفروع الشريعة:

[قوله تعالى: ﴿ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ۞ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْةَ وَهُم

<sup>(</sup>۱۱٤) ۷/ ۲۹۸، الزخرف / ۸۱ .

<sup>(</sup>۱۱۵) ۷/۷۸۷، محمد /۲۸ .

<sup>(</sup>١١٦) ٧/ ٦١٧، الحجرات / ٢.

بِالْآخِرَةِ هُمْ كَنفِرُونَ ﴿ ﴾. قد استدل بعض علماء الأصول بهذه الآية الكريمة، على أن الكفار مخاطبون بفروع الشريعة؛ لأنه تعالى صرح في هذه الآية الكريمة، بأنهم مشركون، وأنهم كافرون بالآخرة، وقد توعدهم بالويل على شركهم وكفرهم بالآخرة، وعدم إيتائهم الزكاة، سواء قلنا أن الزكاة في الآية هي زكاة المال المعروفة، أو زكاة الأبدان بفعل الطاعات واجتناب المعاصي، ورجح بعضهم القول الأخير لأن سورة فصلت هذه، من القرآن النازل بمكة قبل الهجرة، وزكاة المال المعروفة إنما فرضت بعد الهجرة سنة اثنتين.

وعلى كل حال، فالآية تدل على خطاب الكفار بفروع الإسلام، أعني امتثال أوامره واجتناب نواهيه، وما دلت عليه هذه الآية الكريمة، من كونهم مخاطبين بذلك وأنهم يعذبون على الكفر، ويعذبون على المعاصي، جاء موضحًا في آيات أخر كقوله تعالى عنهم مقررًا له: ﴿ مَا سَلَكَ كُرُ فِي سَفَرَ ﴿ قَالُواْ لَرْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِينَ ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطّعِمُ الْمِسْكِينَ ﴾ وَسَعَرُ فَي مَالُواْ لَرْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِينَ ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطّعِمُ الْمِسْكِينَ ﴾ فصرح تعالى عنهم، مقررًا له أن من الأسباب التي سلكتهم في سقر، أي أدخلتهم النار، عدم الصلاة، وعدم إطعام المسكين، وعد ذلك مع الكفر بسبب التكذيب بيوم الدين، ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿ خُذُوهُ فَعُلُوهُ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسَلُكُوهُ ﴿ فَي مِلْ طَعَامِ المسكينِ فَي طَعَامِ بين سبب ذلك فقال: ﴿ إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللّهِ الْعَظِيمِ ﴿ وَلَا يَعُشُ عَلَى طَعَامِ المسكينِ فَي طَعَامِ المسكينِ فَي طَعَامِ عَلَى اللّهُ اللّهِ مَنْ عَسَلِينٍ ﴾ المسكينِ عَلَى طَعَامِ المسكينِ عَلَى اللّهُ اللّهُ مَنْ عَلَيْ طَعَامٍ المسكينِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱۱۷) ۷/ ۱۱۶ ۱۱۰، فصلت / ۲، ۷، وانظر: (٤/ ۱۲۹، الكهف / ٤٩)، (٥/ ۷۷، الحج / الحج / ۲۷)، (٨/ ٤٤، ٤٤، الحاقة/ ٣٣: ٣٤)، (٨/ ٢٧٦، المدثر/ ٤٧:٤٧)، (٨/

# فصل الإيمان شرط في قبول العمل:

[قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَيَكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشُكُورًا ﴿ اللَّهِ الكريمة: أن كَوْرَ مَلْ وَعَلا فِي هذه الآية الكريمة: أن ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا ﴾ أي عمل لها عملها الذي تنال به، وهو امتثال أمر الله، واجتناب نهيه بإخلاص على الوجه المشروع ﴿ وَهُو مُؤْمِرَ ثُنِي مُوحد لله جل وعلا، غير مشرك به ولا كافر به، فإن الله يشكر سعيه، بأن يثيبه الثواب الجزيل عن عمله القليل.

وفي الآية الدليل على أن الأعمال الصالحة لا تنفع إلا مع الإيمان بالله، لأن الكفر سيئة لا تنفع معها حسنة، لأنه شرط في ذلك قوله ﴿وَهُوَ مُؤْمِنُ مُؤْمِنُ كَثِرة: كقوله ﴿وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلاَ مُؤْمِنُ فَأُولَتِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴿ إِنَّ أَنتَى وَهُو مُؤْمِنُ فَأُولَتِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلاَ يَعْمَلُونَ يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴿ إِنَّ أَنتَى وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا يَعْمَلُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ مُؤْمِنُ فَلَا يَجْزَيَنَ إِلّا مِثْلَمًا وَمَنْ عَمِلَ صَلِيحًا مِن ذَكَرٍ أَو أُنتَى وَهُو مُؤْمِنُ فَأُولَتِهِكَ يَدُخُلُونَ الْجَنَّة يُرْزَقُونَ فِيها مِن ذَكَرٍ أَو أُنتَى وَهُو مُؤْمِنُ فَأُولَتِهِكَ يَدُخُلُونَ الْجَنَّة يُرْزَقُونَ فِيها مِن ذَكَرٍ حَسَابٍ ﴿ فَي الله بإخلاص لا ينفعه ذلك، لفقد شرط القبول الذي غير المؤمنين إذا أطاع الله بإخلاص لا ينفعه ذلك، لفقد شرط القبول الذي غير المؤمنين بالله جل وعلا.

وقد أوضح جل وعلا هذا المفهوم في آيات أخر، كقوله في أعمال غير المؤمنين: ﴿وَقَلِدُمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَـٰهُ هَبَــَآءُ مَّنثُورًا ﷺ،

<sup>=</sup> ٦٩٢، المرسلات / ٤٩).

وقوله: ﴿مَّثُلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِيهِمْ أَعْمَلُهُمْ كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتْ بِهِ ٱلرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ ﴾، وقوله: ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْمَلُهُمْ كَسَرَابِ بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْنَانُ مَا مَّ حَقَّ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئًا ﴾، إلى غير ذلك من الطَّمْنَانُ مَا مَ حَقَّ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئًا ﴾، إلى غير ذلك من الآيات] (١١٨٠).

#### مسائل متعلقة بهذا الفصل:

# الردة تبطل العمل ما لم يتب منها:

[قوله تعالى: ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُمُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ الْخَيْرِانَ ﴾ ظاهر هذه الآية الكريمة أن المُرتد يحبط جميع عمله بردته من غير شرط زائد، ولكنه أشار في موضع آخر إلى أن ذلك فيما أذا مات على الكفر، وهو قوله: ﴿وَمَن يَرْتَكِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَيَمُتُ وَهُو كَافِرٌ ﴾ ومقتضى الأصول حمل هذا المطلق على هذا المقيد، فيقيد إحباط العمل بالموت على الكفر، وهو قول الشافعي ومن وافقه، خلافًا لمالك القائل بإحباط الردة العمل مطلقًا، والعلم عند الله تعالى](١١٩).

## توبة المشرك:

[قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللّهِ فَكَأَنَّمَا خَرّ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهُوِى بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَحِيقٍ ﴾. بين تعالى في هذه الآية الكريمة: أن من

<sup>(</sup>۱۱۸) ۳/ ۶۶۸ و ۶۶۸، بني إسرائيل/ ۱۹، وانظر (۱/ ۱۰ – ۱۱، المقدمة)، (۲/ ۹۳، المائدة / ۵۶)، (۳/ ۹۷، بني إسرائيل/ ۱۱، (۳/ ۳۲۱، النحل / ۹۷)، (۶/ ۹۷، الكهف / ۱۱، ۵)، (۶/ ۲۲۲، ۳۲۳، النور / ۳۹)، (۷/ ۲۸۶، الزخرف/ ۷۲)، (۷/ ۲۱۶، محمد / ۳۰۱)

<sup>(</sup>١١٩) ٢ /٧، المائدة / ٥، وانظر (١/٢١، الكهف /١٠٥) .

أشرك بالله غيره أي ومات ولم يتب من ذلك فقد وقع في هلاك، لا خلاص منه بوجه ولا نجاة معه بحال، لأنه شبهه بالذي خر: أي سقط من السماء إلى الأرض، فتمزقت أوصاله، وصارت الطير تتخطفها وتهوي بها الريح فتلقيها في مكان سحيق: أي محل بعيد لشدة هبوبها بأوصاله المتمزقة، ومن كانت هذه صفته فإنه لا يرجى له خلاص ولا يطمع له في نجاة، فهو هالك لا محالة، لأن من خر من السماء إلى الأرض لا يصل الأرض عادة إلا متمزق الأوصال، فإذا خطفت الطير أوصاله وتفرق في حواصلها، أو القته الريح في مكان بعيد فهذا هلاك محقق لا محيد عنه.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من هلاك من أشرك بالله وأنه لا يرجى له خلاص، جاء موضحًا في مواضع أخر كقوله: ﴿ إِنَّهُ مَن يُشَرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ النَّارُ ﴿ وَكَقُولُه : ﴿ قَالُوا إِنَّ اللّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾ . وقوله : ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَ في الموضعين على الْكَفِرِينَ ﴾ . وقوله : ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَ في الموضعين من سورة النساء ، والخطف : الأخذ بسرعة . والسحيق : البعيد . ومنه قوله تعالى : ﴿ فَسُحْقًا لِلْأَصْحَبِ السّعِيرِ ﴾ أي بعدًا لهم .

وقد دلت آيات أخر على أن محل هذا الهلاك الذي لا خلاص منه بحال الواقع بمن يشرك بالله، إنما هو في حق من مات على ذلك الإشراك، ولم يتب منه قبل حضور الموت. أما من تاب من شركه قبل حضور الموت، فإن الله يغفر له، لأن الإسلام يجب ما قبله.

والآيات الدالة على ذلك متعددة كقوله: ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ كَ عَلَوْاً إِن يَنتَهُوا يُغْفَرُ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ ﴿ وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ اللّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَتِ ﴾ وقوله في الذين ﴿ قَالُوا إِنَّ اللّهَ ثَالِثُ ثَلَيْتُهُ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلّا إِلَهُ وَحِدُّ وقوله في الذين ﴿ قَالُوا إِنَّ اللّهَ ثَالِثُ ثَلَيْتُهُ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهُ وَحِدُّ اللّهُ وَحِدُّ اللّهِ عَلَا اللّهِ إِلّهِ إِلّهِ إِلّهُ وَحِدُّ اللّهِ اللّهِ إِلّهُ إِلَهُ وَحِدُّ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وَإِن لَّمْ يَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ اللَّهِ وَلِسَنَغْفُرُونَهُ وَٱللَّهُ عَنفُورٌ رَّحِيبُمُ اللَّهِ وَلَسَنغْفُرُونَهُ وَٱللَّهُ عَنفُورٌ رَّحِيبُمُ اللَّهِ وَقُوله: ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾. إلى غير ذلك من الآيات.

وأما آن كانت توبته من شركه عند حضور الموت، فإنها لا تنفعه، وقد دلت على ذلك آيات من كتاب الله كقوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ حَتَى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبَتُ اللّهِ كَالَّهُ فقد دلت الآية على التسوية بين الْكُن وَلا ٱلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمُ حَكُفَّارُ ﴾ فقد دلت الآية على التسوية بين الموت على الكفر والتوبة منه، عند حضور الموت وكقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا اللّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنّا بِهِ مُشْرِكِينَ اللّهُ فَلَمَّ الْفَرَقُ مَا أَوْا بَأْسَنَا فَالُوا عَامَنَا بِاللّهِ وَحَدَمُ وكقوله في فرعون: ﴿ حَتَى إِذَا آذَرَكَهُ الْفَرَقُ فَالَ عَامَنَتُ أَنّهُ لَا إِلٰهَ إِلّا ٱلّذِي عَامَنَتْ بِهِ بَنُوا إِسْرَهِ مِلَ وَأَنّا مِنَ ٱلمُسْلِمِينَ اللهُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ عَلَى عَالَى عَمَيْتَ فَبَلُ وَكُنتَ مِن ٱلمُفْسِدِينَ اللهِ عَلَى الْمُسْلِمِينَ عَلَى الْمُسْلِمِينَ وَقَدْ عَصَيْتَ فَبَلُ وَكُنتَ مِن ٱلمُفْسِدِينَ اللهُ الْمُسْلِمِينَ عَنْ المُفْسِدِينَ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُو

## إيمان الكفار لا ينفعهم بعد معاينة العذاب:

[قوله تعالى: ﴿فَأَنَّ لَمُمْ إِذَا جَآءَتُهُمْ ذِكْرَبُهُمْ . التحقيق إن شاء الله تعالى، في معنى هذه الآية الكريمة، أن الكفار يوم القيامة، إذا جاءتهم الساعة، يتذكرون ويؤمنون بالله ورسله، وأن الإيمان في ذلك الوقت لا ينفعهم لفوات وقته، فقوله ﴿ذِكْرَبُهُمْ ﴾ مبتدأ خبره ﴿فَأَنَّ لَهُمْ ﴾ أي كيف تنفعهم ذكراهم وإيمانهم بالله، وقد فات الوقت الذي يقبل فيه الإيمان، والضمير المرفوع في ﴿جَآءَتُهُمُ ﴾ عائد إلى الساعة التي هي القيامة.

وهذا المعنى، الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة، من أن الكفار يوم

<sup>(</sup>۱۲۰) ٥/ ١٦٠: ٢٩٢، الحج / ٣١ .

القيامة يؤمنون، ولا ينفعهم إيمانهم جاء موضحًا في آيات كثيرة كقوله تعالى ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَّا بِهِ وَأَنَّى لَمُمُ النَّا اَوْشُ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴿ قَ لَهُ وَقُولُهُ تَعَالَى ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَّا بِهِ وَأَنَّى لَمُمُ النَّا اَوْشُ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴿ قَ لَهُ تَعَالَى : ﴿ وَجِأْتَ مَ يَوْمَ لِلْمِ بِجَهَنَّمُ لَا يُعَالَى : ﴿ وَجِأْتَ مَ يَوْمَ لِلْمِ اللَّهِ مَا لَا يَعْمَلُوا مَا يَعْمَلُوا اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

والذكرى اسم مصدر بمعنى الاتعاظ الحامل على الإيمان](١٢١).

[قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْقِي تَأْوِيلُهُ يَقُولُ ٱلَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبَلُ قَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ فَهَل لَّنَا مِن شُفَعَآءَ فَيَشْفَعُواْ لَنَا أَوْ نُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِى كُنَا فَعْمَلُ ﴾ بين تعالى في هذه الآية الكريمة: أن الكفار، إذا عاينوا الحقيقة يوم القيامة يقرون بأن الرسل جاءت بالحق. . . وبين في مواضع أخر أن اعترافهم هذا بقولهم: ﴿ قَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ ﴾ لا ينفعهم كقوله اعترافهم هذا بقولهم: ﴿ قَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِ ﴾ ، وقوله: ﴿ قَالُواْ بَلَى السَّعِيرِ ﴿ السَّعِيرِ ﴿ السَّعِيرِ ﴿ السَّعِيرِ ﴿ اللَّهُ مَنَ الآياتِ الْكَالِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ ، ونحو ذلك من الآيات الم الله المُعَلِينَ ﴾ ، ونحو ذلك من الآيات الم الله الم المناه المناه

وقد أحال صاحب التتمة على هذا الكلام للشيخ رحمه الله ثم قال: [والظاهر أن الأصل في ذلك كله أن اعترافهم وإيمانهم بعد فوات الأوان بالمعاينة كما جاء في حق فرعون في قوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا اَدَرَكَهُ الْفَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا الَّذِي ءَامَنتُ بِهِ بَنُوا إِسَرَهِ يلَ وَأَنا مِنَ المُسْلِمِينَ ، فقيل له: ﴿ وَآلُكُن وَقَدْ عَصَيْتَ قَبَلُ وَكُنتَ مِنَ المُفْسِدِينَ المُفْسِدِينَ .

وجاء أصرح ما يكون في قوله: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا

<sup>(</sup>۱۲۱) ۲۲۲/۷ (۱۲۱) محمد/ ۱۸ .

<sup>(</sup>۱۲۲) ۲۷۰/ ۲۷۰: ۲۷۲، الأعراف / ۵۳، وانظر (٦/ ٦٢٨، سبأ / ۵۲)، (۴۰۱٪ ۳۰۳، مريم (۱۲۲) ۲۸۸).

إِيمَنْهُا لَرْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْرًا ﴾.

فلما جاء بعض آيات الله وظهر الحق، لم يكن للإيمان محل بعد المعاينة ﴿لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنهُا ﴾ أي من قبل المعاينة كحالة فرعون المذكورة، لأن حقيقة الإيمان التصديق بالمغيبات، فإذا عاينها لم تكن حينذاك غيبًا، فيفوت وقت الإيمان، والعلم عند الله، وعليه حديث التوبة: فلم (١٢٣) يغرغر (١٢٤).

#### لا نستغفر للمشركين:

[قوله: ﴿ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّ ﴾ وعد من إبراهيم لأبيه باستغفاره له، وقد وفي بذلك الوعد، كما قال تعالى عنه: ﴿ وَاغْفِرْ لِأَبِنَّ إِنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلضَّالِينَ وَمَ يَقُومُ الله الله عنه: ﴿ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَلِدَى وَلِلْمُوْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الله بين له أنه عدو لله تبرأ منه، ولم يستغفر له بعد الحين ألمه الله بين له أنه عدو لله تبرأ منه، ولم يستغفر له بعد ذلك، كما قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا لَبُكِنَ لَهُ وَ أَنَّهُ عَدُو لُله تَبرأ مِنهُ إِنَّ مِنهُ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لِأَيْهِ لَهُ وَكُونَ الله بين له أنه عدو لله تبرأ منه، ولم يستغفر له بعد ذلك، كما قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا لَبُكِنَ لَهُ وَ أَنَّهُ عَدُولٌ لِللَّهِ تَبَرّاً مِنهُ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا لَا تَعَالَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا كَانَ ٱللهُ مَنْ أَوْلَهُ هَا اللهُ سَأَسْتَغْفِرُ عَلَيْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ

ولما أقتدى المؤمنون بإبراهيم فاستغفروا لموتاهم المشركين، واستغفر النَّبي ﷺ لعمه أبي طالب - أنزل الله فيهم ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِي وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِى قُرْبَكَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَمُمُّمُ أَنَّهُمُ أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِى قُرْبَكَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَمُمُّمُ أَنَّهُمُ

<sup>(</sup>١٢٣) كذا بالأصل، والصواب: "ما لم يغرغر» .

<sup>(</sup>١٢٤) أخرجه الترمذي (٥/ ٥٤٧) (٣٥٣٧)، وقال: حسن غريب، وأحمد (٢/ ١٣٢)، وحسنه الشيخ الألباني رحمه الله، والأرناؤوط.

<sup>(</sup>١٢٥) ٨/ ٣٩٨ ٩٩٨، الملك / ١١.

أَضْحَابُ ٱلجَيْدِ فِي سورة «الممتحنة» أن الاستغفار للمشركين مستثنى من الأسوة بإبراهيم، والأسوة: الاقتداء، وذلك في قوله تعالى: ﴿قَدْ كَانَتْ الأسوة بإبراهيم، والأسوة: الاقتداء، وذلك في قوله تعالى: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِمْ إِنَّا بُرَء وَأُ مِنكُمْ وَمِمَّا لَكُمْ أُسُوقً حَسَنَةٌ فِي الْبَرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغَفِرَنَ مَعْهُ وَاللهِ فَوله ﴿ إِلَّا قَوْلُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغَفِرَنَ لَكُ ، أي فلا أسوة لكم في إبراهيم في ذلك. ولما ندم المسلمون على استغفارهم للمشركين حين قال الله فيهم: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّيِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغَفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ بيّن الله تعالى أنهم معذورون في ذلك؛ لأنه لم يبين لهم منع ذلك قبل فعله، وذلك في قوله: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِلُّ وَمَا بَعْدَ إِذْ هَدَنهُمْ حَتَى يُبَيِّنَ لَهُم مَا يَتَقُونَ اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

## أعمال الكافر الصالحة قد يجازى بها في الدنيا:

[القرآن والسنة الصحيحة، قد دلا على أن الكافر إن عمل عملًا صالحًا مطابقًا للشرع، مخلصًا فيه لله، كالكافر الذي يبر والديه، ويصل الرحم ويقري الضيف، وينفس عن المكروب، ويعين المظلوم يبتغي بذلك وجه الله يثاب بعمله في دار الدنيا خاصة بالرزق والعافية، ونحو ذلك ولا نصيب له في الآخرة، فمن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: همَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوةَ ٱلدُّنِيَا وَزِينَهُما نُوفِ إِلَيْهِم أَعْمَلُهُمْ فِيها وَهُمْ فِيها لاَ يُبْخَسُونَ هَا يُرِيدُ ٱلدِّنِي لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلّا ٱلتَارُّ وَحَبِطَ مَا صَنعُوا فِيها وَبَطِلُ مَّا وَلَا يَعْمَلُونَ هَا وَمُعْ فِيها وَبَطِلُ مَّا الله عَمْلُونَ هَا اللهُ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلّا ٱلتَارُ وَحَبِطَ مَا صَنعُوا فِيها وَبَطِلُ مَّا صَانُوا يَعْمَلُونَ هَا الديوي وقوله تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنِيا الديوي مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴿ وقد قيد تعالى هذا الثواب الدنيوي المذكور في الآيات بمشيئته وإرادته، في قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ

<sup>(</sup>۱۲۲) ۲۱۰/۶) ۳۱۰ ۳۱۰، مریم / ۶۷ .

ٱلْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَن نُرْبِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلَلْهَا مَذْمُومًا مَّذْمُومًا مَّذْمُومًا مَّذْمُومًا مَّذْمُومًا مَّذْمُومًا مَّذْمُومًا

وقد ثبت في صحيح مسلم من حديث أنس أن النبي ﷺ قال: «إن الله لا يظلم مؤمنًا حسنة يعطي بها في الدنيا ويجزي بها في الآخرة، وأما الكافر فيطعم بحسناته ما عمل بها لله في الدنيا حتى إذا أفضى إلى الآخرة لم تكن له حسنة يجزي بها» (١٢٧) هذا لفظ مسلم في صحيحه.

وفي لفظ له عن رسول الله على الكافر إذا عمل حسنة أطعم بها طعمة في الدنيا، وأما المؤمن فإن الله يدخر له حسناته في الآخرة ويعقبه رزقًا في الدنيا على طاعته (۱۲۸)ه. فهذا الحديث الثابت عن النبي على طاعته التصريح، بأن الكافر يجازى بحسناته في الدنيا فقط، وأن المؤمن يجازى بحسناته في الدنيا والآخرة معًا، وبمقتضى ذلك يتعين تعيينًا لا محيص عنه، أن الذي أذهب طيباته في الدنيا واستمتع بها هو الكافر، لأنه لا يجزي بحسناته إلا في الدنيا خاصة](۱۲۹).

## هل ينتفع الكافر إذا أسلم بعمله الصالح الذي عمله حال كفره:

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قد بحث العلماء موضوع عمل الكافر الذي عمله حالة كفره ثم أسلم، هل ينتفع به بعد إسلامه أم لا؟

والراجع: أنه ينتفع به، كما ذكر القرطبي أن حكيم بن حزام بعد ما

<sup>(</sup>١٢٧) أخرجه مسلم (٤/ ٢١٦٢) (٥٦ – ٢٨٠٨) .

<sup>(</sup>١٢٨) الموضع السابق رقم (٥٧ - ٢٨٠٨) .

<sup>(</sup>۱۲۹) / ۳۹۳ ه ۳۹۳، الأحقاف / ۲۰، وانظر (۳/ ٤٤٩ ، ۶۵۰ بني إسرائيل / ۱۹)، (۶/ ۳۹۳، مريم / ۷۲)، (۲/ ۲۶۲، ۲۶۳، النور / ۳۹).

أسلم قال: يا رسول الله إنا كنا نتحنث بأعمال في الجاهلية فهل لنا منها شيء؟ فقال عليه السلام: «أسلمت على ما أسلفت من الخير»(١٣٠).

وحديث عائشة قالت: يا رسول الله إن ابن جدعان كان في الجاهلية يصل الرحم ويطعم الطعام ويفك العاني ويعتق الرقاب، ويحمل على إبله لله، فهل ينفعه ذلك شيئًا؟ قال: «لا، إنه لم يقل يوما: رب اغفر لي خطيئتي يوم الدين» (١٣١).

ومفهومه أنه لو قالها، أي لو أسلم فقالها كان ينفعه، والله تعالى أعلم](١٣٢).

## هل يقضي الكافر والمرتد ما تركاه من العبادات حال كفرهما؟

[اعلم أولًا أن الكافر تارة يكون كافرًا أصليًا لم يسبق عليه إسلام، وتارة يكون كافرًا بالردة عن دين الإسلام بعد أن كان مسلمًا.

أما الكافر الأصلي فلا يلزمه قضاء ما تركه من العبادات في حال كفره وهذا لا خلاف فيه بين علماء المسلمين؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿قُل لِللَّذِينَ كَا فَدُ سَلَفَ ﴾ وقد أسلم في عصر النبي عَلَيْ خلق كثير فلم يأمر أحدًا منهم بقضاء شيء فائت في كفره.

وأما المرتد ففيه خلاف بين العلماء معروف. قال بعض أهل العلم: لا يلزمه قضاء ما تركه في زمن ردته، ولا في زمن إسلامه قبل ردته؛ لأن الردة تحبط جميع عمله وتجعله كالكافر الأصلى عياذًا بالله تعالى؛ وإن كان قد

<sup>(</sup>١٣٠) أخرجه البخاري (٢/ ٥٢١) (١٢٦٩)، ومسلم (١/١١٣) (١٢٣) .

<sup>(</sup>١٣١) أخرجه مسلم (١/ ١٩٦) (٢١٤) .

<sup>(</sup>۱۳۲) ۹/ ۲۳۲ ۳۳۲، البلد/ ۱۷ .

حج حجة الإسلام أبطلتها ردته على هذا القول؛ فعليه إعادتها أذا رجع إلى الإسلام. وتمسك من قال بهذا بظاهر قوله تعالى: ﴿ لَهِنُ أَشَرَكُتَ لَيَحْبَطُنَ عَمَلُكَ ﴾، وقوله ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُمُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ .

وقال بعض أهل العلم: يلزمه قضاء ما تركه من العبادات في زمن ردته وزمن إسلامه قبل ردته، ولا تجب عليه إعادة حجة الإسلام؛ لأن الردة لم تبطلها. واحتج من قال بهذا بقوله تعالى: ﴿وَمَن يَرْتَكِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَدُمُتُ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَكِهِكَ حَبِطَت أَعْمَلُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةً ﴾. فجعل فيكُتُ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَكِهِكَ حَبِطَت أَعْمَلُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَٱلْآخِرةَ ﴾. فجعل الموت على الكفر شرطًا في حبوط العمل. وبالأول قال مالك ومن وافقه. وبالثاني قال الشافعي ومن وافقه. وهما روايتان عن الإمام أحمد. وقد ذكرنا في غير هذا الموضع: أن قول الشافعي ومن وافقه في هذه المسألة أجري على الأصول؛ لوجوب حمل المطلق على المقيد، ولا سيما أذا أتحد الحكم والسبب كما هنا](١٣٣).



<sup>(</sup>۱۳۳) ۲۰ ۳۵۷ ۳۵۷، مریم / ۵۹ ، ۲۰

## باب توحيد الربوبية

### مقدمة في بيان أقسام التوحيد:

[دل استقراء القرآن العظيم على أن توحيد الله ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

## الأول: توحيده في ربوبيته:

وهذا النوع من التوحيد جبلت عليه فطر العقلاء، قال تعالى: ﴿ وَلَيْنَ كُذَّبُوا بِلِقَآهِ اللّهِ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللّهُ ﴾، وقال: ﴿ وَقَدْ خَسِرَ الّذِينَ كُذَّبُوا بِلِقَآهِ اللّهَ حَتَى إِذَا جَآءَتُهُمُ السّاعَةُ بَغْتَةً قَالُوا يَحَسّرَنَنَا عَلَىٰ مَا فَرَطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْمِلُونَ وَوَلَاهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ أَلَا سَآة مَا يَزِرُونَ ﴿ فَي وَإِنكار فرعون لهذا النوع من التوحيد في قوله: ﴿ وَقَالَ فِرْعَونُ وَمَا رَبُ الْعَلَمِينَ ﴾ تجاهل من عارف التوحيد في قوله: ﴿ وَقَالَ فِرْعَونُ وَمَا رَبُ الْعَلَمِينَ ﴾ تجاهل من عارف أنه عبد مربوب؛ بدليل قوله تعالى: ﴿ وَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَمُ وَلاّ إِلّا رَبُ السّمَونِ وَالْأَرْضِ بَصَآبِرَ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَقْنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلُمًا السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ بَصَآبِرَ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَقْنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلُمًا وَاللّهُ مَنْ التوحيد لا ينفع إلا بإخلاص العبادة لله ، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَ مُنُمُ مِاللّهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ فَهُ اللّهُ وَلَا يَاتِ الدالة على ذلك كثيرة جدًا.

## الثاني: توحيده جلُّ وعلا في عبادته:

وضابط هذا النوع من التوحيد هو تحقيق معنى «لا اله إلا الله» وهي متركبة من نفي وإثبات، فمعنى النفي منها: خلع جميع أنواع المعبودات غير الله كائنة ما كانت في جميع أنواع العبادات كائنة ما كانت. ومعنى الإثبات منها: إفراد الله جلَّ وعلا وحده بجميع أنواع العبادات بإخلاص، على الوجه الذي شرعه على السنة رسله عليهم الصلاة والسلام. وأكثر

آيات القرآن في هذا النوع من التوحيد، وهو الذي فيه المعارك بين الرسل وأممهم ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَا وَاحِدًا ۚ إِنَّ هَذَا لَتَى أُء مُجَابٌ ۞ ﴾.

فقد أمر في هذه الآية الكريمة أن يقول: إنما أوحي اليه محصور في هذا النوع من التوحيد؛ لشمول كلمة «لا اله إلا الله» لجميع ما جاء في الكُتب؛ لأنها تقتضي طاعة الله بعبادته وحده. فيشمل ذلك جميع العقائد والأوامر والنواهي، وما يتبع ذلك من ثواب وعقاب، والآيات في هذا النوع من التوحيد كثيرة.

النوع الثالث: توحيده جلُّ وعلا في أسمائه وصفاته:

وهذا النوع من التوحيد ينبني على أصلين:

الأول: تنزيه الله جلَّ وعلا عن مشابهة المخلوقين في صفاتهم؛ كما قال تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنْ مُنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَالِهِ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْكِ اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلْ

والثاني: الإيمان بما وصف الله به نفسه، أو وصفه به رسول الله ﷺ على الوجه اللائق بكماله وجلاله.

كما قال بعد قوله: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَنَى أَمُّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ مَعَ الْبَصِيرُ ﴿ مَعَ الطَمع عن إدراك كيفية الاتصاف، قال تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا

خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ، عِلْمًا ١٣٤٠).

#### بيان تلازم أنواع التوحيد،

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿هُوَ اللّهُ الَّذِى لا إِلَهُ إِلّا هُوَ اللّهُ الَّذِى لاَ إِلَهُ هُو الرَّمْنُ الرَّحِيمُ ﴿ هُو اللّهُ الّذِى لاَ إِلَهُ هُو اللّهُ النّهُ اللّهِ عَمّا اللّهَ السّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبّارُ الْمُتَكِيزُ الْمُتَكِيزُ الْمُتَكِيزُ الْمُتَكِيزُ اللّهَ الْمُتَكِيزُ اللّهَ الْمُتَكِيزُ اللّهُ الْمُتَكِيزُ اللّهُ الْمُسْمَاءُ اللّهُ الْمُتَكِيزُ اللّهُ الْمُتَكِيزُ اللّهُ الْمُتَكِيزُ الْمُتَكِيزُ اللّهُ الْمُتَكِيزُ اللّهُ اللّهُ الْمُتَكِيدُ اللّهُ اللّهُ الْمُتَكِيدُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه الله الحسنى وصفاته العليا، فكانت بذلك مشتملة على ثلاث قضايا أهم قضايا الأديان كلها مع العليا، فكانت بذلك مشتملة على ثلاث قضايا أهم قضايا الأديان كلها مع جميع الأمم ورسلهم، لأن دعوة الرسل كلها في توحيد الله تعالى في ذاته وأسمائه وصفاته وتنزيهه، والرد على مفتريات الأمم على الله تعالى .

فاليهود قالوا: عزير ابن الله.

والنصاري قالوا المسيح ابن الله.

والمشركون قالوا: ﴿ أَتَّخَذَ ٱلرَّمْنَ وَلَدًا ﴾ ، ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَكَتَبِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّمْنِ إِنَكَا ﴾ ، وقالوا: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِمَةَ إِلَهَا وَرَجِدًا ۚ إِنَّ هَذَا لَشَيْءُ عُجَابُ ﴾ وقالوا: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِمَةَ إِلَهَا وَرَجِدًا ۚ إِنَّ هَذَا لَشَيْءُ عُجَابُ ﴾ .

فكلهم ادعى الشريك مع الله، وقالوا: ثالث ثلاثة وغير ذلك.

وكذلك في قضية التنزيه، فاليهود قالوا: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحُنُ أَغْنِيَآهُ ﴾، وقالوا: ﴿ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً عُلَّتَ أَيْدِيهِمْ ﴾.

<sup>(</sup>۱۳٤) ۳۷۳/۳ (۱۳۴) بنی إسرائیل / ۹ .

والمشركون قالوا: ﴿ وَمَا ٱلرَّمْنَنُ أَنَسَجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نَفُورًا ﴾ ونسبوا لله ما لا يرضاه أحدهم لنفسه، ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَتَ كُمَّ ٱللَّذِينَ هُمْ عِبَنْدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَا اللهِ مَا لا يرضاه أحدهم بالأُنثى ظلَّ وجهه مسودًا وهو كظيم.

وهذا كما تراه أعظم افتراء على الله تعالى، وقد سجله عليهم القرآن في قوله تعالى ﴿ وَبُنذِرَ الَّذِينَ قَالُواْ التَّخَدَ اللّهُ وَلَدًا ۞ مَّا لَهُم بِهِ، مِنْ عِلْمِ وَلَا لِآبَابِهِمْ كَبُرَتُ كَلِمَةً تَغْرُجُ مِنْ أَفْوَهِهِمْ إِن يَقُولُونَ إِلّا كَذِبًا ۞ ﴿ وَلَا لِآبَهُم مِنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ ۞ وَلَدَ اللّهُ وَإِنَّهُمْ وَكَما قال تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّهُم مِنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ ۞ وَلَدَ اللّهُ وَإِنَّهُمْ لَكُذِبُونَ ۞ ﴾، وقال مبينًا جرم مقالتهم، ﴿ وَقَالُواْ اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا ۞ لَكَذِبُونَ هِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلأَرْضُ وَتَخِرُ لَكَذَ هُواللّهُ مَدًّا ۞ أَن دَعُواْ لِلرَّحْمَنِ وَلَدًا ۞ وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْمَنِ أَن يَنْجِذَ وَلَدًا ۞ الْمُعَانُ مَنْهُ وَتَنشَقُ الْوَحْمَنِ أَن يَتَجِذَ وَلَدًا ۞ وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْمَنِ أَن يَنْجِذَ وَلَدًا ۞ .

فكانت تلك الآيات الثلاث علاجًا في الجملة لتلك القضايا الثلاث، توحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات، وتنزيه الله سبحانه وتعالى مع إقامة الأدلة عليها.

وقد اجتمعت معًا لأنه لا يتم أحدها إلا بالآخِرين، ليتم الكمال لله تعالى . . . . ] (١٣٥) .

#### جمع الكفار بين توحيد الربوبية، وشرك العبادة:

[قوله تعالى: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكُمُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ۞ . قال ابن عباس، والحسن، ومجاهد، وعامر الشعبي، وأكثر المفسرين: إن معنى هذه الآية أن أكثر الناس، وهم الكفار ما كانوا يؤمنون بالله بتوحيدهم

<sup>(</sup>١٣٥) ٨/٨٠١: ١١٠، الحشر/ ٢٤:٢٢ .

له في ربوبيته إلا وهم مشركون به غيره في عبادته.

فالمراد بإيمانهم اعترافهم بأنه ربهم الذي هو خالقهم ومدبر شؤونهم، والمراد بشركهم عبادتهم غيره معه، والآيات الدالة على هذا المعنى كثيرة جدًا، كقوله: ﴿ قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱللَّهِ ۚ حَتَّىٰۤ إِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةُ قَالُواْ يَحَسَّرَنَنَا عَلَىٰ مَا فَرَّطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَىٰ ظُهُورِهِمَّ أَلَا سَآءَ مَا يَزِرُونَ ۞﴾، وكقوله: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴿ وَوله: ﴿ وَلَهِ سَأَلُنَّهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ۞﴾، وقوله: ﴿ وَلَهِن سَأَلَتُهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّ يُؤْفِكُونَ ۞﴾، وقوله: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّن نَّزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَاءَ مَآءُ فَأَحْيَا بِهِ ٱلأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ۚ بَلْ أَكُنُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ۞﴾، وقوله: ﴿قُل لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَاۤ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ هَا سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلُ أَفَلًا تَذَكَّرُونَ ﴿ هُا قُلُ مَن رَّبُّ ٱلسَّكَوَتِ ٱلسَّبْعِ وَرَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ۞ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَكَ لَنَّقُوبَ ﴿ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ - مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يَجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ١ ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلُ فَأَنَّ تُسْحَرُونَ ١ ﴿ إِلَى غير ذلك من الآيات.

ومع هذا فإنهم قالوا: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَا وَاللَّهَا وَاحِدُّأْ إِنَّ هَلَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾.

وهذه الآيات القرآنية تدل على أن توحيد الربوبية لا ينقذ من الكفر إلا أذا كان معه توحيد العبادة، أي عبادة الله وحده لا شريك له، ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكُنُهُم بِاللّهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ اللّهِ مَن مُشْرِكُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله المال قيد لعاملها وصف لصاحبها وعليه؛ فإن عامل هذه الجملة الحالية الذي هو يؤمن مقيد

بها، فيصير المعنى تقييد إيمانهم بكونهم مشركين، وهو مشكل لما بين الإيمان والشرك من المنافاة.

قال مقيده عفا الله عنه: لم أر من شفى الغليل في هذا الإشكال، والذي يظهر لي - والله تعالى أعلم - أن هذا الإيمان المقيد بحال الشرك إنما هو إيمان لغوي لا شرعي. لأن من يعبد مع الله غيره لا يصدق عليه اسم الإيمان البتة شرعًا. أما الإيمان اللغوي فهو يشمل كل تصديق، فتصديق الكافر بأن الله هو الخالق الرازق يصدق عليه اسم الإيمان لغة مع كفره بالله، ولا يصدق عليه اسم الإيمان شرعًا؛ وإذا حققت ذلك علمت أن الإيمان اللغوي يجامع الشرك فلا أشكال في تقييده به، وكذلك الإسلام الموجود دون الإيمان في قوله تعالى: ﴿ قُلُ لَمْ تُوَمِّنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسّلَمْنا وَلَمَّا وَلَمَّا المعرجود دون الإيمان في قوله تعالى: ﴿ قُلُ لَمْ تُورِّمنُواْ وَلَكِن تُولُواْ أَسّلَمْنا وَلَمَّا وَلَمَّا الله على الموجود دون الإيمان في قله، والعلم عند الله تعالى، وقال بعض يوجد ممن لم يدخل الإيمان في قلبه، والعلم عند الله تعالى، وقال بعض العلماء: "نزلت آية ﴿ وَمَا يُؤُمِنُ أَكُنَّ أَهُم بِاللّهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ هَا في في قول الكفار في تلبيتهم: لبيك لا شريك لك إلا شريكاً هو لك تملكه وما ملك وهو راجع إلى ما ذكرنا] (١٣٦١).

#### مسألة:

[أما تجاهل فرعون لعنه الله لربوبيته جل وعلا، في قوله: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ فإنه تجاهل عارف لأنه عبد مربوب، كما دل عليه قوله تعالى: ﴿قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَمْؤُلاّتِهِ إِلَّا رَبُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَابِرَ ﴾: وقوله: ﴿وَجَمَدُوا بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتْهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوّاً ﴾](١٣٧).

<sup>(</sup>۱۳۲) ۳/ ۲۵ ۲۱، پوسف / ۱۰۲ .

<sup>(</sup>۱۳۷) ۲/ ٤٣٠، يونس / ٣١ .

# الاستدلال على الكفار باعترافهم بربوبيته -جلَّ وعلا- على وجوب توحيده في عبادته:

[يكثر في القرآن العظيم الاستدلال على الكفار باعترافهم بربوبيته جلَّ وعلا على وجوب توحيده في عبادته، ولذلك يخاطبهم في توحيد الربوبية باستفهام التقرير. فإذا أقروا بربوبيته احتج بها عليهم على أنه هو المستحق لأن يعبد وحده. ووبَّخهم منكرًا عليهم شركهم به غيره، مع اعترافهم بأنه هو الرب وحده، لأن من اعترف بأنه هو الرب وحده لزمه الاعتراف بأنه هو المستحق لأن يعبد وحده.

ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَ ﴾ إلى قوله ﴿فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ﴾ فلَّما أقروا بربوبيته وبخهم منكرًا عليهم شركهم به غيره بقوله: ﴿ فَقُلُّ أَفَلًا لَنَّقُونَ ﴾، ومنها قوله تعالى: ﴿ قُلُ لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِ ] إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾ فلمَّا أعترفوا وبخهم منكرًا عليهم شركهم بقوله: ﴿قُلْ أَفَلًا تَذَكَّرُونَ﴾، ثم قال: ﴿قُلْ مَن رَّبُّ ٱلسَّمَكَوَتِ ٱلسَّبْعِ وَرَبُّ ٱلْعَكْرِشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ لَهُ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾ فلما أقرُّوا وبخهم منكرًا عليهم شركهم بقوله: ﴿ قُلُّ أَفَكَ لَنَقُونَ ﴾، ثم قال: ﴿ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يَجِيرُ وَلَا يُجُكَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعَامُونَ ۞ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾ فلما أقروا وبخهم منكرًا عليهم شركهم بقوله: ﴿قُلُّ فَأَنَّى تُسْحَرُونَ﴾، ومنها قوله تعالى: ﴿قُلُّ مَن رَّبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ ﴾ فلما صح الاعتراف وبخهم منكرًا عليهم شركهم بقوله: ﴿قُلْ أَفَاتَّخَذْتُم مِّن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَّآءَ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ نَفْعًا وَلَا ضَرًّا ﴾، ومنها قوله تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ فلما صح إقرارهم وبخهم منكرًا عليهم بقوله: ﴿فَأَنَّ يُؤْفِكُونَ﴾، ومنها قوله تعالى: ﴿وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴿ فلما

صح اعترافهم وبخهم منكرًا عليهم شركهم بقوله: ﴿ فَأَنَّ يُؤْفِّكُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَهِن سِأَلْتَهُم مَّن نَّزَّلَ مِن السَّمَاءِ مَآءَ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ فلما صح إقرارهم وبخهم منكرًا عليهم شِركهم بِقوله: ﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ۚ بَلَ أَكُنُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَهِنَ سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنِ ٱللَّهُ فلما صح اعترافهم وبخهم منكرًا عليهم بقوله: ﴿قُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ بَلَ ٱكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾، وقوله تعالى: ﴿ ءَاللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ أَمَّنَ خَلَقَ ٱلسَّكَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِن ٱلسَّمَاء مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَات بَهْجَةِ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَا ﴾ ولا شك أن الجواب الذي لا جواب لهم البتة غيره: هو أن القادر على خلق السَّموات والأرض وما ذكر معها، خير من جماد لا يقدر على شيء. فلما تعين اعترافهم وبخهم منكرًا عليهم بقوله: ﴿ أُولُكُ مُّعَ ٱللَّهِ ۚ بَلْ هُمْ قَوْمٌ ۚ يَعَدِلُونَ ﴾، ثم قال تعالى: ﴿أَمَّن جَعَلَ ٱلْأَرْضِ قَرَارًا وَجَعَكُ خِلَكُهَا آَنُهُمُرًا وَجَعَلَ لَهُمَا رَوَسِي وَجَعَلَ بَيْنِ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا ﴾ ولا شك أن الجواب الذي لا جواب غيره كما قبله. فلما تعين اعترافهم وبخهم منكرًا عليهم بقوله: ﴿ أَءِ لَكُ مَّعَ ٱللَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾، ثم قال جلَّ وعلا: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشُّوٓءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ ٱلْأَرْضِۗ ﴾ ولا شك أن الجواب كما قبله. فلما تعين إقرارهم بذلك وبخهم منكرًا عليهم بقوله: ﴿ أَءِكُ مُنَّعَ ٱللَّهِ ۚ قَلِيلًا مَّا نَذَكُّرُونَ ﴾، ثم قال تعالى: ﴿ أَمَّن يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ بُشَرًّا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ اللهِ ولا شك أن الجواب كما قبله. فلما تعين إقرارهم بذلك وبخهم منكرًا عليهم بقوله: ﴿ أُولَكُ مُّعَ ٱللَّهِ تَعَكَى ٱللَّهُ عَكَّا يُشْرِكُونَ ﴾، ثم قال جلَّ وعلا: ﴿أَمَّن يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ وَمَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ولا شك أن الجواب كما قبله، فلما تعين الاعتراف وبخهم منكرًا عليهم بقوله: ﴿ أَوِلَكُ مَّعَ اللَّهِ قُلُ هَاتُوا بُرُهَا نَكُمُ إِن كُنتُمْ صَلاِقِينَ ﴾ ، وقوله : ﴿ اللّهُ الّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُعِينُكُمْ هَلْ مِن شُرَكَا بِكُم مَّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَرَكَا بِكُم مِّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءً ﴾ ولا شك أن الجواب الذي لا جواب لهم غيره هو : لا أي ليس من شركائنا من يقدر على أن يفعل شيئًا من ذلك المذكور من الخلق والرزق والإماتة والإحياء . فلما تعين اعترافهم وبخهم منكرًا عليهم بقوله : ﴿ سُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ .

والآيات بنحو هذا كثيرة جدًا. ولأجل ذلك ذكرنا في غير هذا الموضع: أن كل الأسئلة المتعلِّقة بتوحيد الربوبية استفهامات تقرير، يراد منها أنهم إذا أقروا رتب لهم التوبيخ والإنكار على ذلك الإقرار. لأن المقر بالربوبية يلزمه الإقرار بالألوهية ضرورة؛ نحو قوله تعالى: ﴿أَفِي اللّهِ شَكُ ﴾، وقوله: ﴿قُلُ أَغَيَر اللّهِ أَبْغِي رَبّا ﴾ وإن زعم بعض العلماء أن هذا أستفهام إنكار، لأن استقراء القرآن دل على أن الاستفهام المتعلّق بالربوبية استفهام تقرير وليس استفهام إنكار، لأنهم لا ينكرون الربوبية، كما رأيت كثرة الآيات الدالة عليه](١٣٨).

# فصل بيان الأدلة على وجود الرب تبارك وتعالى:

#### أدلة كونية:

[قوله تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ءَايَكَتِهِ ﴾. ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أنه جل وعلا هو الذي يُري خلقه آياته، أي الكونية القدرية ليجعلها علامات لهم على ربوبيته، واستحقاقه العبادة وحده ومن تلك ليجعلها علامات لهم على واستحقاقه العبادة وحده ومن تلك (١٣٨) ٣٧٤ - ٣٧٤، بني إسرائيل / ٩، وانظر (١/٠١٠، ١٢١، سبأ / ٢٤).

الآيات الليل والنهار والشمس والقمر كما قال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَكِتِهِ ٱلَّيْـلُ وَالنَّهَـارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ﴾.

ومنها السماوات والأرضون، وما فيهما والنجوم، والرياح والسحاب، والبحار والأنهار، والعيون والجبال والأشجار وآثار قوم هلكوا، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ إلى قوله وَلَاَيْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾. وقال تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَاَيْتِ لِأُولِي اللَّالِبِ فَي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَاَيْتِ لِأُولِي اللَّلْبَبِ فَي مَ وقال تعالى: ﴿إِنَّ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَايَتِ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وفي خَلْقِكُمْ ومَا يُبُثُ مِن دَانَةٍ عَلَيْتُ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ السَّمَاءِ مِن رِزْقِ فَأَخْيا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ اللهُ مَن السَّمَاءِ مِن رِزْقِ فَأَخْيا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ اللهُ عَلَى اللهُ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَايَتِ لِقَوْمِ يَتَقُونَ فَي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَايَتِ لِلْهُ وَمَا خَلَقَ اللهُ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَايَتِ لِقَوْمِ يَتَقُونَ فَي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَايَتِ لِقَوْمِ يَتَقُونَ فَي السَّمَونِ وَالْأَرْضِ لَايَتِ لِقَوْمِ يَتَقُونَ فَي السَّمَونِ وَالْأَرْضِ لَايَتِهِ لِلْهَ مُنَ السَّمَادِ وَمَا خَلَقَ الللهُ فِي السَّمَونِ وَالْأَرْضِ لَايَتِهِ لِلْقَوْمِ يَتَقُونَ فَي السَّمَانِ وَالْمَاقِ لَاللَّهُ فِي السَّمَانِ وَالْمَالِي الْمَالِقِ لَاللَّهُ فِي السَّمَانِ وَالْمَاقِ اللللَّهُ فِي السَّمَانِ وَالْمُونِ وَالْمَاسِلُونَ وَالْمَاقِ الْمَاقِ لَالْهُ فَي السَّمَانِ وَالْمَاسِلُونَ الْمَاسِلُونَ الْمَالَقِ الْمَاسِلُونَ اللْمَاسِلُونَ الْمَاسِلُونَ السَّمَانِ وَالْمَاسِلُونَ اللْمَاسِلُونَ الْمَاسِلُونَ اللْمَاسُونَ اللْمِي الْمَاسُونَ الللْمَاسِلُونَ اللْمَاسُونَ اللْمَاسُونَ اللْمَاسُونَ اللْمَاسُونَ الْمَاسُونَ الْمَاسُولُ الْمِيْسُولُ الْمَاسُونَ الْمَاسُولُ اللْمِيْسُولُ اللْمَاسُولُ الْمَاسُولُ اللْمَاسُو

وما ذكره جل وعلا في آية المؤمن هذه، من أنه هو الذي يُرِي خلقه آياته، بينه وزاده إيضاحًا في غير هذا الموضع، فبين أنه يريهم آياته في الآفاق وفي أنفسهم، وأن مراده بذلك البيان أن يتبين لهم أن ما جاء به محمد عَلَيْ حق، كما قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَكِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي آنفُسِمِمْ مَحَد عَلَيْ حق، كما قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَكِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي آنفُسِمِمْ مَحَد عَلَيْ نَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ ﴾، والآفاق جمع أفق وهو الناحية، والله جل وعلا قد بين من غرائب صنعه، وعجائبه، في نواحي سماواته وأرضه، ما يتبين به لكل عاقل أنه هو الرب المعبود وحده،

كما أشرنا اليه، من الشمس والقمر والنجوم والأشجار والجبال، والدواب والبحار، إلى غير ذلك.

وبيَّن أيضًا أن من آياته التي يريهم ولا يمكنهم أن ينكروا شيئًا منها تسخيره لهم الأنعام ليركبوها ويأكلوا من لحومها، وينتفعوا بألبانها،

وزبدها وسمنها، وأقطها ويلبسوا من جلودها، وأصوافها وأوبارها وأشعارها، كما قال تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَكُمَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُونَ فَي وَلَكُمُ فِيهِكَا مَنَفِعُ وَلِتَبَلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ وَعِلْنَهَا وَعَلَى اللَّهِ تُنكِرُونَ فَي وَلِيَكُمْ ءَاينتِهِ عَلَى اللَّهِ تُنكِرُونَ فَي وَلِيكُمْ ءَاينتِهِ عَلَى اللَّهِ تُنكِرُونَ فَي عَلَيْهِ اللَّهِ تُنكِرُونَ فَي وَلَيْدِيكُمْ عَاينتِهِ عَلَى اللَّهِ تُنكِرُونَ فَي اللَّهِ تُنكِرُونَ فَي اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ ال

وبين في بعض المواضع، أن من آياته التي يريها بعض خلقه، معجزات رسله، لأن المعجزات آيات، أي دلالات، وعلامات على صدق الرسل، كما قال تعالى في فرعون ﴿ وَلَقَدُ أَرَيْنَهُ ءَايَئِنَا كُلَّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَىٰ ﴿ وَبِين لَمَا قال تعالى في فرعون ﴿ وَلَقَدُ أَرَيْنَهُ ءَايَئِنَا كُلَّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَىٰ ﴿ وَبِين في موضع آخر، أن من آياته التي يريها خلقه، عقوبته المكذبين رسله، كما قال تعالى في قصة إهلاكه قوم لوط ﴿ وَلَقَد تَرَكَنَا مِنْهَا عَالَةٌ بَيِنَاهُ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ وَلَقَدُ مَرَكَنَا مِنْهَا عَالَةٌ بَيِنَاهُ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾.

وقال في عقوبته فرعون وقومه بالطوفان والجراد والقمل الخ: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلظُّوفَانَ وَٱلْجَرَادَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلضَّفَادِعَ وَٱلدَّمَ ءَايَتٍ مُّفَصَّلَتٍ﴾](١٣٩).

[قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ عَمَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزُلَ وَمَن السَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَجًا مِّن نَبَاتٍ شَتَى ﴿ كُلُواْ وَالرَّعُواْ أَنْعَكُمْ إِنَّ فِي مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَجًا مِّن نَبَاتٍ شَتَى ﴿ كُلُواْ وَالرَّعُواْ أَنْعَكُمُ إِنَّ فِي هَاتِينِ الْإِيتِينِ أَربِعِ آيات فَلْكَ لَايَتِينِ اللَّيتِينِ أَربِعِ آيات من آياته الكبرى الدالة على أنه المعبود وحده. ومع كونها من آيات على من آياته الكبرى الدالة على أنه المعبود وحده. ومع كونها من آيات على كمال قدرته واستحقاقه العبادة وحده دون غيره فهي من النعم العظمى على بني آدم:

الأولى: فرشه الأرض على هذا النمط العجيب.

الثانية: جعله فيها سُبلًا يمر معها بنو آدم ويتوصلون بها من قطر إلى قطر .

<sup>(</sup>۱۳۹) ۷۷٪ ۷۷، غافر / ۱۳ .

الثالثة: إنزاله الماء من السماء على هذا النمط العجيب.

الرابعة: إخراجه أنواع النبات من الأرض.

أما الأولى التي هي جعله الأرض مهدًا فقد ذكر الامتنان بها مع الاستدلال بها على أنه المعبود وحده في مواضع كثيرة من كتابه. كقوله تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْنَهُم مَّن خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ﴿ وَلَهِ اللَّهُ مَ الْأَرْضَ مَهَدًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ نَجْعَلِ اللَّهُ الْأَرْضَ مَهَدًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ مَعْمَل اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّه

وأما الثانية التي هي جعله فيها سبلًا فقد جاء الامتنان والاستدلال بها في آيات كثيرة، كقوله في «الزخرف»: ﴿ وَلَينِ سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْإِرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ﴿ اللَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهَدًا وَجَعَلَ لَكُمُ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُم تَهْتَدُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فَجَاجًا سُبُلًا لَعَلَكُم تَهْتَدُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِجَاجًا سُبُلًا لَعَلَكُم تَهْتَدُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِجَاجًا سُبُلًا لَعَلَهُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ .

وأما الثالثة والرابعة وهما انزال الماء من السماء وإخراج النبات به من الأرض فقد تكرر ذكرهما في القرآن على سبيل الامتنان والاستدلال معًا. كقوله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّذِي آنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً لَكُم مِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَكِرابٌ وَمِنْهُ شَكِرابٌ وَمِنْهُ شَكِرابٌ وَمِنْهُ شَكِرابٌ وَمِنْهُ مُحَكِرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ ﴿ النَّذِي لَكُم بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْوُنَ وَالنَّخِيلَ وَالْأَعْنَابُ ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجْنَا ﴾ التفات من الغيبة إلى التكلم بصيغة التعظيم. ونظيره في القرآن قوله تعالى في «الأنعام»: ﴿ وَهُو ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نُخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُّتَرَاكِبًا ﴾، وقوله في «فاطر»: ﴿ أَلَمْ

تَرُ أَنَّ ٱللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجْنَا بِهِء ثَمَرَتِ ثُخْنِلِفًا ٱلْوَانَهُا ﴾، وقوله في «النمل»: ﴿ أَمَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَنْبَتْنَا بِهِء حَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ ﴾. وهذا الالتفات من الغيبة إلى التكلم بضيغة التعظيم في هذه الآيات كلها في إنبات النبات يدل على تعظيم شأن إنبات النبات لأنه لو لم ينزل الماء ولم ينبت شيئًا لهلك الناس جوعًا وعطشًا. فهو يدل على عظمته جل وعلا، وشدة احتياج الخلق اليه ولزوم طاعتهم له جل وعلا] (١٤٠).

[قوله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴿ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴿ فَ اللهِ مَا الزمخشري في معنى هذه الآية الكريمة: ﴿ مَا عَلَيْهَا ﴾ يعني ما على الأرض مما يصلح أن يكون زينة لها ولأهلها من زخارف الدنيا وما يستحسن منها.

وقال بعض العلماء: كل ما على الأرض زينة لها من غير تخصيص. وعلى هذا القول فوجه كون الحيات وغيرها مما يؤذي زينة للأرض؛ لأنه يدل على وجود خالقه، واتصافه بصفات الكمال

والجلال، ووجود ما يحصل به هذا العلم في شيء زينة له](١٤١). دليل عقلي:

قال صاحب التتمة رحمه الله: [ومراده - أي القاضي عياض - بالعقليات في العقائد أي إثبات وجود الله وأنه واحد لا شريك له، وهو المعروف عندهم بقانون الإلزام، الذي يقال فيه إما الموجود إما جائز الوجود أو واجبه، فجائز الوجود جائز العدم قبل وجوده واستوى الوجود والبقاء في العدم قبل أن يوجد، فترجح وجوده على بقائه في العدم، وهذا

<sup>(</sup>۱٤٠) ٤/ ٥٥: ٥٥، طه / ٥٣

<sup>(</sup>١٤١) ٤/٧١ ١٨، الكهف / ٧.

الترجيح لابد له من مرجح وهو الله تعالى، وواجب الوجود لم يحتج إلى موجد، ولم يجز في صفة عدم وإلا لاحتاج موجده إلى موجد، ومرجح وجوده على موجود، وهكذا فاقتضى الإلزام العقلي وجوب وجود موجد واجب الوجود، وهذا من حيث الوجود فقط](١٤٢٠).

# 

[قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصِدُر وَمَن يُخْرِجُ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَقُلْ أَفَلًا لَنَقُونَ ﴾ صرح الله تعالى في هذه الآية الكريمة بأن الكفار يقرون بأنه جل وعلا، هو ربهم الرزاق المدبر للأمور المتصرف في ملكه بما يشاء، وهو صريح في اعترافهم بربوبيته، ومع هذا أشركوا به جل وعلا.

والآيات الدالة على أن المشركين مقرون بربوبيته جل وعلا. ولم ينفعهم ذلك لإشراكهم معه غيره في حقوقه جل وعلا كثيرة، كقوله: ﴿ وَلَيْنِ سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ مَالَّاتُهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَلَا لِمَنِ اللَّمَ وَمَن وَلَه : ﴿ وَلَيْنِ اللَّهِ فَلَ اللَّهِ اللهِ عَلَى قُولُه: ﴿ وَلَا اللهِ عَلَى قُولُه : ﴿ وَلَا اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَ

ولذا قال تعالى: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكَٰثَرُهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ۞﴾، والآيات المذكورة صريحة في أن الاعتراف بربوبيته جل وعلا لا يكفي في

<sup>.</sup> ١٠ ٩ / الجمعة / ١٤٢ /١٤٢ الجمعة / ١٠ ٩

الدخول في دين الإسلام إلا بتحقيق معنى لا اله إلا الله نفيًا وإثباتًا (١٤٣)] (١٤٤).

الحقوق الخاصة بالله - عز وجل - والتي هي من خصائص ربوبيته:

[اعلم أنه يجب على كل إنسان أن يميز بين حقوق الله تعالى التي هي من خصائص ربوبيته، التي لا يجوز صرفها لغيره، وبين حقوق خلقه كحق النبي عَلَيْقُ، ليضع كل شيء في موضعه، على ضوء ما جاء به النبي عَلَيْقُ في هذا القرآن العظيم والسنة الصحيحة.

وإذا عرفت ذلك فاعلم: أن من الحقوق الخاصة بالله التي هي من خصائص ربوبيته التجاء عبده إليه إذا دهمته الكروب التي لا يقدر على كشفها إلا الله، فالتجاء المضطر الذي أحاطت به الكروب ودهمته الدواهي لا يجوز إلا لله وحده؛ لأنه من خصائص الربوبية، فصرف ذلك الحق لله وإخلاصه له هو عين طاعة الله ومرضاته، وطاعة رسوله على ومرضاته وهو عين التوقير والتعظيم للنبي على لأن أعظم أنواع توقيره وتعظيمه هو اتباعه والاقتداء به في إخلاص التوحيد والعبادة له وحده جل وعلا.

وقد بين جل وعلا في آيات كثيرة من كتابه، أن التجاء المضطر من عباده اليه وحده، في أوقات الشدة والكرب من خصائص ربوبيته تعالى.

من أصرح ذلك الآيات التي في سورة النمل أعني قوله تعالى: ﴿ قُلِ

<sup>(</sup>١٤٣) علق شيخنا أبو الهيثم إبراهيم بن زكريا حفظه الله هنا بقوله: [قال ابن رجب الحنبلي: ومن المعلوم بالضرورة أن النبي على كان يقبل من كل من جاءه يريد الدخول في الإسلام الشهادتين فقط، ويعصم دمه بذلك، ويجعله مسلمًا . أه ولكن استدامة الحكم له بالإسلام وعصمة دمه والإنتفاع بهذا القول في الآخرة كل ذلك موقوف على تحقيق معنى لا اله الا الله نفيًا، وإثباتًا] . وانظر فضل الغنى الحميد (ص/ ١٤٠) .

<sup>(</sup>١٤٤) ٢/ ٤٢٩ ٤٣٠، يونس / ٣١، وانظر (٣/ ٦٥، يوسف / ١٠٦) .

اَلْحَمَّدُ لِلَّهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ اللَّذِينَ اَصْطَفَى ﴿ إِلَى قُولُهِ: ﴿ قُلْ هَا تُوا اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَبَادِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ عِبَادِهِ اللَّذِينَ اَصْطَفَى ۚ ءَاللَّهُ الكريمات العظيمات: ﴿ قُلِ الْحَمَّدُ لِلَّهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ اللَّذِينَ اَصْطَفَى ۚ ءَاللَّهُ خَلَى عَبَادِهِ اللَّذِينَ اَصْطَفَى ۚ ءَاللَّهُ خَلَى اللهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ اللَّذِينَ اَصْطَفَى ۚ ءَاللَّهُ خَلَى اللهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ اللَّذِينَ اَصْطَفَى ۚ ءَاللَّهُ خَلَيْ اللهُ اللهُ

ثم بين خصائص ربوبيته الدالة على أنه المعبود وحده فقال: ﴿أَمَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَآبِقَ خَلَقَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَمَةٍ مَّا صَاكَ لَكُوْ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَا أَوْلَكُ مَّعَ ٱللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ﴿ اللَّهُ بَلُ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ﴿ اللَّهُ بَلُ هُمْ قَوْمٌ لَيَعْدِلُونَ ﴾ .

فهذه المذكورات التي هي خلق السماوات والأرض، وإنزال الماء من السماء وإنبات الحدائق ذات البهجة، التي لا يقدر على إنبات شجرها إلا الله، من خصائص ربوبية الله، ولذا قال تعالى بعدها ﴿ أُولَكُ مُ عَ اللّهِ عَلَى السماء وإنبات الحدائق يقدر على خلق السماوات والأرض وإنزال الماء من السماء وإنبات الحدائق به، والجواب لا؛ لأنه لا اله إلا الله وحده.

ثم قال تعالى: ﴿ أَمَّن جَعَلَ ٱلأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَالُهَاۤ أَنَّهُارًا وَجَعَلَ لَمَا رُوسِي وَجَعَلَ اللَّهُ مَّعَ ٱللَّهُ بَلْ أَكْثُرُهُمْ لَا رَوسِي وَجَعَلَ بَيْنَ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا الْهَالُهُ مَّعَ ٱللَّهُ بَلْ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ مَا لَلَهُ مَا اللَّهُ اللهُ ا

فهذه المذكورات أيضًا، التي هي جعل الأرض قرارًا، وجعل الأنهار خلالها، وجعل الجبال الرواسي فيها، وجعل الحاجز بين البحرين من خصائص ربوبيته جل وعلا، ولذا قال بعد ذكرها أإله مع الله؟ والجواب لا.

فالاعتراف لله جل وعلا بأن خلق السماوات والأرض وإنزال الماء وإنبات النبات ونحو ذلك مما ذكر في الآيات من خصائص ربوبيته جل وعلا هو الحق، وهو من طاعة الله ورسوله، ومن تعظيم الله وتعظيم

رسوله بالاقتداء به ﷺ في تعظيم الله.

ثم قال تعالى وهو محل الشاهد ﴿أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ الشُّوَءَ وَيَجْشِفُ الشُّوَءَ وَيَجْمِلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَءَكُ مُّ مَا اللَّهُ قَالِيلًا مَّا لَذَكَرُونَ ۞﴾.

فهذه المذكورات التي هي إجابة المضطر إذا دعا، وكشف السوء وجعل الناس خلفاء في الأرض من خصائص ربوبيته جل وعلا، ولذا قال بعدها أإله مع الله قليلًا ما تذكرون.

فتأمل قوله تعالى: ﴿ أُولَكُ مُّعَ ٱللَّهِ ﴾ مع قوله: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرُّ إِذَا وَكُشُفُ وَيَكُشِفُ ٱلشُّوءَ ﴾ تعلم أن إجابة المضطرين إذا التجؤوا ودعوا وكشف السوء عن المكروبين، لا فرق في كونه من خصائص الربوبية، بينه وبين خلق السماوات والأرض، وإنزال الماء وإنبات النبات، ونصب الجبال وإجراء الأنهار، لأنه جل وعلا ذكر الجميع بنسق واحد في سياق واحد، وأَتِبع جميعه بقوله: ﴿ أُولَكُ مُ عَ ٱللَّهِ ﴾ .

فمن صرف شيئًا من ذلك لغير الله توجه اليه الإنكار السماوي الذي هو في ضمن قوله: ﴿ أُولَكُ مُّعَ ٱللَّهِ ﴾ فلا فرق البتة بين تلك المذكورات في كونها كلها من خصائص الربوبية.

ثم قال تعالى: ﴿ أَمَن يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ ٱلرِّيكَ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ .

فهذه المذكورات التي هي هدي الناس في ظلمات البر والبحر، وإرسال الرياح بشرًا، أي مبشرات، بين يدي رحمته التي هي المطر، من خصائص ربوبيته جل وعلا.

ولذا قال تعالى: ﴿ أُولُكُ مُعَ اللَّهِ ﴾، ثم نزه جل وعلا نفسه عن أن يكون معه اله يستحق شيئًا مما

ذكر فقال جل وعلا: ﴿ تَعَلَىٰ ٱللَّهُ عَكَمًا يُشْرِكُونَ ﴾.

ثم قال تعالى: ﴿ أَمَّنَ يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرْزُقُكُمُ مِّنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِّ أَءَكُهُ مَّعَ اللَّهَ قُلَ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُدُ صَلِدِقِينَ ۞ ﴿ .

فهذه المذكورات التي هي بدء خلق الناس وإعادته يوم البعث، ورزقه للناس من السماء بإنزال المطر، ومن الأرض بإنبات النبات، من خصائص ربوبيته جل وعلا ولذا قال بعدها ﴿أُءِلَكُ مَّعَ اللَّهِ ﴿. ثم عجَّز جل وعلا كل من يدعي شيئًا من ذلك كله لغير الله، فقال آمرًا نبيه عَيْق بأن يخاطبهم بصيغة التعجيز: ﴿قُلْ هَاتُوا بُرُهَانَكُم إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴾.

وقد اتضح من هذه الآيات القرآنية، أن إجابة المضطرين الداعين، وكشف السوء عن المكروبين، من خصائص الربوبية كخلق السماوات والأرض وإنزال الماء، وإنبات النبات، والحجز بين البحرين إلى آخر ما ذكر.

وكون إجابة المضطرين وكشف السوء عن المكروبين من خصائص الربوبية، كما أوضحه تعالى في هذه الآيات من سورة النمل جاء موضحًا في آيات أخر، كقوله تعالى مخاطبًا نبيه ﷺ: ﴿وَإِن يَمْسَسُكَ اللّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَا هُوَ وَإِن يُرِدُكَ بِغَيْرٍ فَلا رَآدً لِفَضْلِمِّ مي يُصَلّمُ بِهِ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الْعَفُورُ الرّجِيمُ ﴿ اللّهِ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الْعَفُورُ الرّجِيمُ ﴿ اللّهِ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الْعَفُورُ الرّجِيمُ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وقوله تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُوَ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كُاشِفَ لَهُۥ وقوله تعالى: ﴿ مَا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا أَوْمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ ﴾ .

فعلينا معاشر المسلمين أن نتأمل هذه الآيات القرآنية ونعتقد ما تضمنته ونعمل به لنكون بذلك مطيعين لله تعالى ولرسوله ﷺ معظمين لله ولرسوله، لأن أعظم أنواع تعظيم رسول الله ﷺ، هو اتباعه والاقتداء به، في إخلاص العبادة لله جل وعلا وحده.

فإخلاص العبادة له جل وعلا وحده، هو الذي كان يفعله ﷺ ويأمر به وقد قال تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَلَا يَعْبُدُوا اللّهَ مُخْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ ﴿ وَلَا يَعْبُدُ اللّهَ أَعْبُدُ اللّهَ أَعْبُدُ اللّهَ أَعْبُدُ اللّهَ أَعْبُدُ اللّهَ أَعْبُدُ وَنِهِ ﴿ فَا مُغْلِصًا لَهُ وَنِهِ ﴿ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَبِنِي ﴿ فَا عَبُدُوا مَا شِئْتُم مِن دُونِهِ ﴿ ﴾ .

واعلم أن الكفار في زمن النبي علم كانوا يعلمون علمًا يقينًا أن ما ذكر من إجابة المضطر وكشف السوء عن المكروب، من خصائص الربوبية وكانوا إذا دهمتهم الكروب، كإحاطة الأمواج بهم في البحر، في وقت العواصف يخلصون الدعاء لله وحده، لعلمهم أن كشف ذلك من خصائصه فإذا أنجاهم من الكرب رجعوا إلى الإشراك.

وقد بين الله جل وعلا هذا في آيات من كتابه كقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى يُسَيِّرُكُو فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَىٰ إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَآءَتُهَا رِيحُ عَاصِفُ وَجَآءَهُمُ الْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَظُنُّوا أَنَهُمُ أُحِيط بِهِمْ وَعَوْ اللّهَ عُنْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَهِنْ أَبَعَيْتُنَا مِنْ هَلَذِهِ لَنكُونَ مِنَ الشَّلِكِرِينَ اللهَ فَكُولُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ .

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِّن ظُلُمُتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لَمِنْ أَنجَننا مِنْ هَذِهِ عَلَىٰكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ۞ قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِّيكُم مِّنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبٍ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ۞ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّن فَوْقِكُمْ ﴾ الآية.

وقوله تعالى: ﴿قُلُ أَرَءَيْتَكُمْ إِنْ أَتَىٰكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ أَتَنَكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَـٰيَرَ ٱللَّهِ وَقُولَ إِلَهُ إِلَيْهِ إِنْ أَتَىٰكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ أَتَنَكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَـٰيَرَ ٱللَّهِ وَلَا عَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن كُنتُم صَلِيقِينَ ۞ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن اللَّهُ مَا تَشْرِكُونَ ۞ ﴾.

يُعِيدَكُمُ فِيهِ تَارَةً أُخْرَىٰ فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِّنَ ٱلرِّبِجِ فَيُغْرِقَكُم بِمَا كَفَرْثُمْ ثُمَّ لَا تَجِدُواْ لَكُرُ عَلَيْنَا بِهِ، تَبِيعًا ۞﴾.

وقوله تعالى: ﴿فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ دَعُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا يَخَنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمُ يُشْرِكُونَ ۞﴾.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا بَعَنهُم إِنَّهُ مُقْنَصِدُ ﴾.

وقد قدمنا هناك أن بعض المتسمين باسم الإسلام أسوأ حالًا من هؤلاء الكفار المذكورين لأنهم في وقت الشدائد يلجؤون لغير الله طالبين منه ما يطلب المؤمنون من الله، وبما ذكر تعلم أن ما انتشر في أقطار الدنيا من الالتجاء في أوقات الكروب والشدائد إلى غير الله جل وعلا كما يفعلون ذلك قرب قبر النبي على وعند قبور من يعتقدون فيهم الصلاح زاعمين أن ذلك من دين الله ومحبة الرسول على وتعظيمه ومحبة الصالحين كله من

<sup>(</sup>١٤٥) أخرجه النسائي بنحوه مطولًا (٧/ ١٠٥) (٤٠٦٧) من حديث سعد بن أبي وقاص ريك ، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

أعظم الباطل، وهو انتهاك لحرمات الله وحرمات رسوله؛ لأن صرف الحقوق الخاصة بالخالق التي هي من خصائص ربوبيته إلى النبي على أو غيره ممن يعتقد فيهم الصلاح مستوجب سخط الله وسخط النبي على وسخط كل متبع له بالحق.

واعلم أن كل عاقل إذا رأى رجلًا متدينًا في زعمه مدعيًا حب النبي على وتعظيمه وهو يعظم النبي على ويمدحه بأنه هو الذي خلق السماوات والأرض وأنزل الماء من السماء وأنبت به الحدائق ذات البهجة، وأنه على هو الذي جعل الأرض قرارًا وجعل خلالها أنهارًا وجعل لها رواسي وجعل بين البحرين حاجزًا إلى آخر ما تضمنته الآيات المتقدمة، فإن ذلك العاقل لا يشك في أن ذلك المادح المعظم في زعمه من أعداء الله ورسوله المتعدين لحدود الله.

وقد علمت من الآيات المحكمات أنه لا فرق بين ذلك وبين إجابة المضطرين وكشف السوء عن المكروبين.

فعلينا معاشر المسلمين أن ننتبه من نومة الجهل وأن نعظم ربنا بامتثال

أمره واجتناب نهيه، وإخلاص العبادة له. . .

واعلم أيضًا رحمك الله: أنه لا فرق بين ما ذكرنا من إجابة المضطر وكشف السوء عن المكروب، وبين تحصيل المطالب التي لا يقدر عليها إلا الله، كالحصول على الأولاد والأموال وسائر أنواع الخير.

فإن التجاء العبد إلى ربه في ذلك أيضًا من خصائص ربوبيته جل وعلا كما قال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرُزُفُكُم مِّنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ قَالَبَنَغُواْ عِندَ اللّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ ﴿ . وقال تعالى: ﴿ يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ الذَّكُورَ ﴾ . وقال تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ يَشَآءُ إِنَثَا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآءُ الذَّكُورَ ﴾ . وقال تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ الطَّيِبَاتِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَسَعَلُواْ اللّهَ الزَوْجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُم مِّنَ الطَّيِبَاتِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَسَعَلُواْ اللّهَ مِن فَضَالِهُ \* قَال عَيْر ذلك من الآيات .

وفي الحديث «إذا سألت فاسأل الله»(١٤٦).

وقد أثنى الله جل وعلا على نبيه ﷺ وأصحابه بالتجائهم اليه وقت الكرب يوم بدر في قوله: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَٱسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾.

فنبينا ﷺ كان هو وأصحابه إذا أصابهم أمر أو كرب التجؤوا إلى الله وأخلصوا له الدعاء. فعلينا أن نتبع ولا نبتدع العلماء.

## فصل من مظاهر شرك الربوبية في هذه الأمة:

[ما انتشر في أقطار الدنيا من الالتجاء في أوقات الكروب والشدائد إلى

<sup>(</sup>١٤٦) ١٤٦ أخرجه الترمذي (٢٦٧/٤) (٢٥١٦)، وقال: حسن صحيح، وأحمد (٣٠٣/١) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله، والأرناؤوط.

<sup>(</sup>١٤٧) ٧/ ٦١٨: ٢٢٦، الحجرات / ٢.

غير الله جل وعلا كما يفعلون ذلك قرب قبر النبي على وعند قبور من يعتقدون فيهم الصلاح زاعمين أن ذلك من دين الله ومحبة الرسول وتعظيمه ومحبة الصالحين كله من أعظم الباطل، وهو انتهاك لحرمات الله وحرمات رسوله؛ لأن صرف الحقوق الخاصة بالخالق التي هي من خصائص ربوبيته إلى النبي على أو غيره ممن يعتقد فيهم الصلاح مستوجب سخط الله وسخط النبي على وسخط كل متبع له بالحق](١٤٨٨).



<sup>(</sup>١٤٨) ٧/ ٦٢٣ ، ١٢٣، الحجرات / ٢ .

# باب توحيد الأسماء والصفات

#### مقال جامع:

[قوله تعالى: ﴿ مُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرَّشِ يُغْشِى النَّبَارَ ﴾ هذه الآية الكريمة وأمثالها من آيات الصفات كقوله ﴿ يَدُ اللّهِ فَوْقَ آيَدِيمِمُ ﴾ ونحو ذلك أشكلت على كثير من الناس إشكالًا ضل بسببه خلق لا يحصى كثرة ، فصار قوم إلى التعطيل وقوم إلى التشبيه - سبحانه وتعالى علوًا كبيرًا عن ذلك كله - والله جل وعلا أوضح هذا غاية الإيضاح ، ولم يترك فيه أي لبس ولا إشكال ، وحاصل تحرير ذلك أنه جل وعلا بين أن الحق في آيات الصفات متركب من أمرين:

أحدهما: تنزيه الله جل وعلا عن مشابهة الحوادث في صفاتهم سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا.

فمن نفى عن الله وصفًا أثبته لنفسه في كتابه العزيز، أو أثبته له رسوله على زاعمًا أن ذلك الوصف يلزمه ما لا يليق بالله جل وعلا، فقد جعل نفسه أعلم من الله ورسوله بما يليق بالله جل وعلا، ﴿ سُبَّحَنَّكَ هَنَا اللهُ عَظِيمٌ ﴾.

ومن اعتقد أن وصف الله يشابه صفات الخلق، فهو مشبه ملحد ضال.

ومن أثبت لله ما أثبته لنفسه أو أثبته له رسوله ﷺ مع تنزيهه جل وعلا عن مشابهة الخلق، فهو مؤمن جامع بين الإيمان بصفات الكمال والجلال، والتنزيه عن مشابهة الخلق، سالم من ورطة التشبيه والتعطيل، والآية التي أوضح الله بها هذا هي قوله تعالى: ﴿جَعَلَ لَكُمُ مِّنَ أَنفُسِكُم أَزْوَجًا وَمِنَ الْأَنْعَلِمِ أَزْوَجًا يَدُرُوكُم فِيةً لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَّوَى أَوَّهُو السَّمِيعُ البَصِيرُ فَنفى عن نفسه جل وعلا مماثلة الحوادث بقوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى اللَّهِ اللهِ مَنْ النَّهِ الْمَعَيْمُ الْبَصِيرُ فَنفى عن نفسه جل وعلا مماثلة الحوادث بقوله: ﴿وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ فَنفى عن نفسه صفات الكمال والجلال بقوله: ﴿وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ فَصرح في هذه الآية الكريمة بنفي المماثلة مع الاتصاف بصفات الكمال والجلال.

والظاهر أن السر في تعبيره بقوله: ﴿وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ دون أن يقول مثلًا: وهو العلي العظيم أو نحو ذلك من الصفات الجامعة، أن السمع والبصر يتصف بهما جميع الحيوانات، فبين أن الله متصف بهما، ولكن وصفه بهما على أساس نفي المماثلة بين وصفه تعالى، وبين صفات خلقه؛ ولذا جاء بقوله: ﴿وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ بعد قوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَيْهِ وَلَهُ اللَّهِ الكريمة إيضاح للحق في آيات الصفات لا لبس معه ولا شبهة البتة، وسنوضح إن شاء الله هذه المسألة إيضاحًا تامًا بحسب طاقتنا، وبالله جل وعلا التوفيق.

# اعلم أولًا: أن المتكلمين قسموا صفاته جل وعلا إلى ستة أقسام:

صفة نفسية، وصفة سلبية، وصفة معنى، وصفة معنوية، وصفة فعلية، وصفة جامعة، والصفة الإضافية تتداخل مع الفعلية، لأن كل صفة فعلية من مادة متعدية إلى المفعول كالخلق والإحياء والإماتة، فهي صفة

إضافية، وليست كل صفة إضافية فعلية فبينهما عموم وخصوص من وجه، يجتمعان في نحو الخلق والإحياء والإماتة، وتتفرد الفعلية في نحو الاستواء، وتتفرد الإضافية في نحو كونه تعالى كان موجودًا قبل كل شيء، وأنه فوق كل شيء، لأن القبلية والفوقية من الصفات الإضافية، وليستا من صفات الأفعال، ولا يخفى على عالم بالقوانين الكلامية والمنطقية أن إطلاق النفسية على شيء من صفاته جل وعلا أنه لا يجوز، وأن فيه من الجراءة على الله جل وعلا ما الله عالم به، وإن كان قصدهم بالنفسية في حق الله الوجود فقط وهو صحيح، لأن الإطلاق الموهم للمحذور في حقه تعالى لا يجوز، وإن كان المقصود به صحيحًا؛ لأن الصفة النفسية في الاصطلاح لا تكون إلا جنسًا أو فصلًا، فالجنس كالحيوان بالنسبة إلى الإنسان، والفصل كالنطق بالنسبة إلى الإنسان، ولا يخفى أن الجنس في الاصطلاح قدر مشترك بين أفراد مختلفة الحقائق كالحيوان بالنسبة إلى الإنسان والفرس والحمار، وأن الفصل صفة نفسية لبعض أفراد الجنس ينفصل بها عن غيره من الأفراد المشاركة له في الجنس كالنطق بالنسبة إلى الإنسان، فإنه صفته النفسية التي تفصله عن الفرس مثلًا: المشارك له في الجوهرية والجسمية والنمائية والحساسية، ووصف الله جل وعلا بشيء يراد به اصطلاحًا ما بينا لك، من أعظم الجراءة على الله تعالى كما ترى. لأنه جل وعلا واحد في ذاته وصفاته وأفعاله، فليس بينه وبين غيره اشتراك في شيء من ذاته، ولا من صفاته، حتى يطلق عليه ما يطلق على الجنس والفصل - سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا - لأن الجنس قدر مشترك بين حقائق مختلفة.

والفصل: هو الذي يفصل بعض تلك الحقائق المشتركة في الجنس عن بعض. سبحان رب السماوات والأرض وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا.

وسنبين لك أن جميع الصفات على تقسيمهم لها جاء في القرآن وصف الخالق والمخلوق بها، وهم في بعض ذلك يقرون بأن الخالق موصوف بها، وأنها جاء في القرآن أيضًا وصف المخلوق بها، ولكن وصف الخالق مناف لوصف المخلوق، كمنافاة ذات الخالق لذات المخلوق، ويلزمهم ضرورة فيما أنكروا مثل ما أقروا به لأن الكل من باب واحد، لأن جميع صفات الله جل وعلا من باب واحد، لأن المتصف بها لا يشبهه شيء من الحوادث.

فمن ذلك: الصفات السبع المعروفة عندهم بصفات المعاني وهي: القدرة، والإدارة، والعلم، والحياة، والسمع، والبصر، والكلام.

فقد قال تعالى في وصف نفسه بالقدرة: ﴿وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدَرُكُ ﴾.

وقال في وصف الحادث بها: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا مِن قَبَلِ ٱن تَقَدِرُوا عَلَيْهِم ﴾ فأثبت لنفسه قدرة حقيقية لائقة بجلاله وكماله، وأثبت لبعض الحوادث قدرة مناسبة لحالهم من الضعف والافتقار والحدوث الفناء، وبين قدرته، وقدرة مخلوقه من المنافاة ما بين ذاته وذات مخلوقه.

وقال في وصف نفسه بالإرادة: ﴿فَعَّالُ لِمَا يُرِيدُ﴾، ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَمْرُهُۥ أَلَيُسْرَ وَلَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ۞﴾، ﴿يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ﴾، ونحو ذلك من الآيات.

وقال في وصف المخلوق بها: ﴿ تُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنْيَا﴾ الآية ﴿ إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَارًا﴾، ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ ٱللَّهِ ﴾، ونحو ذلك من الآيات.

فله جل وعلا إرادة حقيقية لائقة بكماله وجلاله، وللمخلوق إرادة أيضًا مناسبة لحاله، وبين إرادة الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق.

وقال في وصف نفسه بالعلم: ﴿ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ، ﴿ لَكِنِ اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكُ أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكُ أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ اللَّهِ عَلَيْهِم بِعِلْمِ وَمَا كُنَّا عَلَيْهِم بِعِلْمِ وَمَا كُنَّا عَلَيْهِم بِعِلْمِ وَمَا كُنّا عَلَيْهِم بَعِلْمِ وَمَا كُنّا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِم بَعِلْمِ وَمَا كُنّا مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِم بَعِلْمِ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهُم اللّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهِ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهِ عَلَيْهِم اللَّهِ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عِلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهِ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمْ اللّ

وقال في وصف الحادث به: ﴿ قَالُواْ لَا تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ﴾، وقال: ﴿ وَإِنَّهُ لِذُو عِلْمٍ لِمَا عَلَمْنَكُ ﴾ ونحو ذلك من الآيات.

فله جل وعلا علم حقيقي لائق بكماله وجلاله، وللمخلوق علم مناسب لحاله، وبين علم الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق.

وقال في وصف نفسه بالحياة: ﴿ اللَّهُ لَا ٓ إِلَا هُوَ ٱلْحَى ۗ ٱلْقَيُّومُ ﴾ - ﴿ هُوَ ٱلْحَى لَا إِلَا هُوَ ٱلْحَى لَا اللَّهِ اللَّهِ . ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ ﴾ ، ونحو ذلك من الآيات.

وقال في وصف المخلوق بها: ﴿وَسَلَامٌ عَلَيْهِ يَوْمٌ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﷺ، ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ﴾، ﴿يُغْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ﴾.

فله جل وعلا حياة حقيقية تليق بجلاله وكماله، وللمخلوق أيضًا حياة مناسبة لحاله؛ وبين حياة الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق.

وقال في وصف نفسه بالسمع والبصر: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى أَنُّ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾، ﴿وَأَنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ ونحو ذلك من الآيات.

وقال في وصف الحادث بهما: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾، ﴿أَسْمِعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَّا﴾ ونحو ذلك من الآيات.

فله جل وعلا سمع وبصر حقيقيان يليقان بكماله وجلاله، وللمخلوق

سمع وبصر مناسبان لحاله. وبين سمع الخالق وبصره، وسمع المخلوق وبصره من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق.

وقال في وصف نفسه بالكلام ﴿وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكَلِيمًا﴾، ﴿إِنِّ اَسْطَفَيْـتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَاكَتِي وَبِكَلَمِي﴾، ﴿فَأَجِرُهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ﴾ ونحو ذلك من الآيات.

وقال في وصف المخلوق به: ﴿فَلَمَّا كَلَمَهُ قَالَ إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينُ ﴾، ﴿ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينُ ﴾، ﴿ٱلْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٓ ٱفْوَهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا آَيْدِيهِمْ ﴾ ﴿قَالُواْ كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيتًا ﴾، ونحو ذلك من الآيات.

فله جل وعلا كلام حقيقي يليق بكماله وجلاله؛ وللمخلوق كلام أيضًا مناسب لحاله. وبين كلام الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق.

وهذه الصفات السبع المذكورة يثبتها كثير ممن يقول بنفي غيرها من صفات المعانى.

والمعتزلة ينفونها ويثبتون أحكامها فيقولون: هو تعالى حي قادر، مريد عليم، سميع بصير، متكلم بذاته لا بقدرة قائمة بذاته هكذا فرارًا منهم من تعدد القديم.

ومذهبهم الباطل لا يخفى بطلانه وتناقضه على أدنى عاقل. لأن من المعلوم أن الوصف الذي منه الاشتقاق إذا عدم فالاشتقاق منه مستحيل، فإذا عدم السواد عن جرم مثلًا استحال أن تقول هو أسود، إذ لا يمكن أن يكون أسود ولم يقم به سواد، وكذلك إذا لم يقم العلم والقدرة بذات استحال أن تقول: هي عالمة قادرة لاستحالة اتصافها بذلك، ولم يقم بها علم ولا قدرة، قال في «مراقي السعود»:

وعند فقد الوصف لا يشتق وأعوز المعتزلي الحق

وأما الصفات المعنوية عندهم: فهي الأوصاف المشتقة من صفات المعاني السبع المذكورة، وهي كونه تعالى: قادرًا، مريدًا، عالمًا، حيًا، سميعًا، بصيرًا، متكلمًا.

والتحقيق أنها عبارة عن كيفية الاتصاف بالمعاني، وعد المتكلمين لها صفات زائدة على صفات المعاني مبني على ما يسمونه الحال المعنوية. زاعمين أنها أمر ثبوتي ليس بموجود، ولا معدوم؛ والتحقيق الذي لا شك فيه أن هذا الذي يسمونه الحال المعنوية لا أصل له، وإنما هو مطلق تخييلات يتخيلونها: لأن العقل الصحيح حاكم حكمًا لا يتطرقه شك بأنه لا واسطة بين النقيضين البتة. فالعقلاء كافة مطبقون على أن النقيضين لا يجتمعان، ولا يرتفعان، ولا واسطة بينهما البتة، فكل ما هو غير موجود، فإنه معدوم قطعًا، وكل ما هو غير معدوم، فإنه موجود قطعًا، وهذا مما لا شك فيه كما ترى.

وقد بينا في اتصاف الخالق والمخلوق بالمعاني المذكورة منافاة صفة الخالق للمخلوق، وبه تعلم مثله في الاتصاف بالمعنوية المذكورة لو فرضنا أنها صفات زائدة على صفات المعاني. مع أن التحقيق أنها عبارة عن كيفية الاتصاف بها.

وأما الصفات السلبية عندهم: فهي خمس، وهي عندهم: القدم، والبقاء، والوحدانية، والمخالفة للخلق، والغنى المطلق، المعروف عندهم بالقيام بالنفس.

وضابط الصفة السلبية عندهم: هي التي لا تدل بدلالة المطابقة على معنى وجودي أصلًا، وإنما تدل على سلب ما لا يليق بالله عن الله.

أما الصفة التي تدل على معنى وجودي: فهي المعروفة عندهم بصفة المعنى، فالقدم مثلًا عندهم لا معنى له بالمطابقة، إلا سلب العدم السابق،

فإن قيل: القدرة مثلًا تدل على سلب العجز، والعلم يدل على سلب الجهل، والحياة تدل على سلب الموت، فلم لا يسمون هذه المعاني سلبية أيضًا؟

فالجواب: أن القدرة مثلا تدل بالمطابقة على معنى وجودي قائم بالذات، وهو الصفة التي يتأتى بها إيجاد الممكنات وإعدامها على وفق الإرادة، وإنما سلبت العجز بواسطة مقدمة عقلية، وهي أن العقل يحكم بأن قيام المعنى الوجودي بالذات يلزمه نفي ضده عنها لاستحالة اجتماع الضدين عقلًا، وهكذا في باقي المعاني.

وقال في وصف الحادث بالبقاء: ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَتَهُ مُهُ الْبَاقِينَ ﴿ ﴾ ، وقال: ﴿ مَا عِندَكُمُ يَنفَذُ وَمَا عِندَ اللهِ بَاقِ ﴾ ، وكذلك وصف الحادث بالأولية والآخرية المذكورتين في الآية. قال: ﴿ أَلَمْ نُهَلِكِ الْأَوَّلِينَ ﴿ أَنَهُ مُهُمُ اللَّهِ عَنفَهُ اللَّهُ وَحِدٌ ﴾ ، ووصف نفسه بأنه واحد، قال: ﴿ وَإِلَنهُ كُمْ إِلَكُ وَحِدٌ ﴾ ، وقال في وصف نفسه وقال في وصف نفسه بالغني: ﴿ وَاللَّهُ هُو الْغَنِيُ الْحَمِيدُ ﴾ ، ﴿ وَقالَ مُوسَىٰ إِن تَكَفُرُوا أَننُمْ وَمَن فِي اللَّهُ عَمِيدًا فَإِن اللَّهُ لَغَنِي حَمِيدُ ﴾ ، وقال في وصف الحادث المُؤرِّضِ جَمِيعًا فَإِن اللَّهُ لَغَنِي حَمِيدُ ﴾ ، وقال في وصف الحادث المحادث المَا الله المؤرِّسُ وقال في وصف الحادث المُؤرِّضِ جَمِيعًا فَإِن اللَّهُ لَغَنِي اللَّهُ لَعَنِي اللَّهُ الل

بالغني: ﴿ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِفُ ﴾ ، ﴿ إِن يَكُونُواْ فَقَرَاءَ يُغْنِهِمُ ٱللهُ ﴾ ، فهو جل وعلا موصوف بتلك الصفات حقيقة على الوجه اللائق بكماله وجلاله ، والحادث موصوف بها أيضًا على الوجه المناسب لحدوثه وفنائه ، وعجزه وافتقاره ، وبين صفات الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين الخالق والمخلوق ، كما بيناه في صفات المعاني .

وأما الصفة النفسية عندهم: فهي واحدة، وهي الوجود، وقد علمت ما في إطلاقها على الله، ومنهم من جعل الوجود عين الذات فلم يعده صفة، كأبي الحسن الأشعري، وعلى كل حال، فلا يخفى أن الخالق موجود، والمخلوق موجود، ووجود الخالق ينافي وجود المخلوق، كما بينا.

ومنهم من زعم أن القدم والبقاء صفتان نفسيتان، زاعما أنهما طرفا الوجود الذي هو صفة نفسية في زعمهم.

وأما الصفات الفعلية، فإن وصف الخالق والمخلوق بها كثير في القرآن، ومعلوم أن فعل الخالق مناف لفعل المخلوق كمنافاة ذاته لذاته، فمن ذلك وصفه جل وعلا نفسه بأنه يرزق خلقه، قال: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ هُو الرَّزَاقُ ﴾، ﴿ وَمَا أَنفَقَتُم مِن شَيْءٍ فَهُو يُخُلِفُ أُو وَهُو خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾، وقال في وصف وقال: ﴿ وَمَا مِن دَابَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلّا عَلَى ٱللّهِ رِزْقُها ﴾. وقال في وصف الحادث بذلك: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلقِسْمَةَ أُولُوا ٱلقُرْبِي وَالْيَنكي وَٱلْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ فَالْمَسَكِينُ فَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ فَالْمَسَكِينُ فَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَاللّهُ مَ مِمّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُما ﴾، وقال في وصف فقال: ﴿ أَوَلَمْ بَرَوْا أَنا خَلَقَنَا لَهُم مِمّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُما ﴾ ، وقال في وصف فقال: ﴿ أَوَلَمْ بَرَوْا أَنا خَلَقَنَا لَهُم مِمّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُما ﴾ ، وقال في وصف الحادث به: ﴿ جَزَاءٌ بِمَا كَانُوا بَعْمَلُونَ ﴾ ووصف نفسه بتعليم خلقه فقال: الحادث به: ﴿ جَزَاءٌ بِمَا كَانُوا بَعْمَلُونَ ﴾ ووصف نفسه بتعليم خلقه فقال: ﴿ الْتَحْزِلُ فَى عَلّمَ ٱلْقُرْدِ الْنَ خَلَقَ كَالَيْنَ الْمُعَلّمُ الْمُعَلّمُ مَا عَمْقَلَ عَلَى اللّهُ وَمَا الْمُعَلّمُ وَلَوْلُولُ اللّهُ وَيَالَ فَي عَلّمَ الْمُعَلِيمَ عَلَمَهُ ٱلْمَيْنَ ﴾ وقال في عَلَمَهُ الْمَيَانَ ﴾ وقال في عَلَمَهُ الْمِنْهُ وصف الخادث به: ﴿ حَرَاءٌ اللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقال في وصف الحادث به: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّكِنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ

يَتْ لُواْ عَلَيْهِمْ ءَايْنِاهِ ـ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْحِكْمَةَ ﴾.

وجمع المثالين في قوله تعالى: ﴿ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَّمَكُمُ اللَّهُ ﴾ ، ووصف نفسه بأنه ينبىء ، ووصف المخلوق بذلك ، وجمع المثالين في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَّ النَّيِّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاحِهِ حَدِيثًا فَلَمَّا نَبَأَتْ بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضٍ فَلَيْ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضٍ فَلَيْ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ وَالَّهُ عَنْ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ الْعَلِيمُ اللَّهِ عَلَيْهِ مَن اللَّهُ ا

وقال في وصف الحادث بذلك: ﴿ وَمَاتَيْتُمْ إِحْدَىٰهُنَ قِنطَارًا ﴾ ، ﴿ وَمَاتَيْتُمْ إِحْدَىٰهُنَ قِنطَارًا ﴾ ، ﴿ وَمَاتُوا اللِّسَاءَ صَدُقَائِهِنَ نِحُلَةً ﴾ . وأمثال هذا كثيرة جدًا في القرآن العظيم .

ومعلوم أن ما وصف به الله من هذه الأفعال فهو ثابت له حقيقة على الوجه اللائق بكماله وجلاله، وما وصف به المخلوق منها فهو ثابت له أيضًا، على الوجه المناسب لحاله، وبين وصف الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق.

وأما الصفات الجامعة، كالعظم والكبر والعلو، والملك والتكبر والجبروت، ونحو ذلك، فإنها أيضًا يكثر جدًا وصف الخالق والمخلوق بها في القرآن الكريم.

ومعلوم أن ما وصف به الخالق منها مناف لما وصف به المخلوق، كمنافاة ذات الخالق لذات المخلوق.

قال في وصف نفسه جلا وعلا بالعلو والعظم والكبر: ﴿وَلَا يَتُودُهُ عِنْهُ مُ اللَّهُ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴾، ﴿عَالِمُ

ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ۞﴾.

وقال في وصف الحادث بالعظم: ﴿فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ»، ﴿ إِنَّكُمْ لَنَقُولُونَ فَوَلًا عَظِيمًا ﴾، ﴿وَلَمَا عَرْشُ عَظِيمٌ ﴾، ﴿عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقال في وصف الحادث بالكبر: ﴿لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجَّرٌ كَبِيرٌ ﴾، وقال: ﴿إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتْنَةٌ وَاللَّهُ وَأَجَّرُ كَبِيرٌ ﴾، وقال: ﴿إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتْنَةٌ فِي اللَّرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ ﴾، وقال: ﴿وَإِن كَانَتُ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى اللَّذِينَ هَدَى اللَّهُ ﴾، وقال: ﴿وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْذِينَ

وقال في وصف الحادث بالعلو: ﴿ وَرَفَعْنَكُ مَكَانًا عَلِيًّا ۞ ﴾، ﴿ وَجَعَلْنَا لَكُ مُكَانًا عَلِيًّا ۞ ﴾، ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمُ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيَتًا ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقال في وصف نفسه بالملك: ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي اَلْسَمَوَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ اللَّهُ اَلْأَرْضِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ إِلَّا هُوَ اَلْمَلِكُ اللَّهُ اللَّهُ وسُ ﴾ ، وقال: ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُّقَنَدِرٍ ﴿ فَي ﴾ .

وقال في وصف الحادث به: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنِّ أَرَىٰ سَبْعَ بَقَرَتِ سِمَانِ ﴾ ، ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنِّ أَرَىٰ سَبْعَ بَقَرَتِ سِمَانِ ﴾ ، ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَعَنُ آحَقُ إِلَّمُلُكِ مِنْهُ ﴾ ، ﴿ تُوثِي عَلَيْنَا وَنَعَنُ آحَقُ إِلَمُلُكِ مِنْهُ ﴾ ، ﴿ تُوثِي الْمُلْكُ مَن تَشَاءً ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقال في وصف نفسه بالعزة: ﴿ فَإِن زَلَلْتُ مَ مِّنُ بَعَدِ مَا جَآءَتُكُمُ الْبَكِيِّنَتُ فَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴿ فَيَ ﴾ ، ﴿ يُسَيِّحُ لِلَهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْلَكِ الْقُدُّوسِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ۞ ﴾ ، ﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَزَانِنُ رَحْمَةِ رَبِكَ الْعَزِيزِ الْوَهَابِ ۞ ﴾ .

وقال في وصف الحادث العزة ﴿قَالَتِ آمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ ﴾، ﴿فَقَالَ أَكُفِلْنِيهَا وَعَزَّنِ فِي ٱلْخِطَابِ﴾.

وقال في وصف نفسه جل وعلا بأنه جبار متكبر ﴿هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِی لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَامُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيَّمِنُ ٱلْمُهَيِّدِنُ ٱلْحَبَّارُ ٱلْمُتَكِبِّرُ ﴾.

وقال في وصف الحادث بهما: ﴿ كَنَالِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكِّيرٍ جَبَّارٍ ﴾ ، ﴿ وَلِذَا بَطَشْتُم مُثَكِّيرٍ جَبَّارِ ﴾ ، ﴿ وَلِذَا بَطَشْتُم مَثْوَى لِلْمُتَّكَبِّرِينَ ﴾ ، ﴿ وَلِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُم جَبَّارِينَ ﴾ ، ﴿ وَلِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَالِينَ ﴾ ، ﴿ وَلِذَا بَطَشْتُم بَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

وقال في وصف نفسه بالقوة: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ۞﴾ ﴿ وَلَيَـنَصُرَنَّ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُۥ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِئُّ عَزِيزٌ ﴾.

وقال في وصف الحادث بها: ﴿ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَةً أَوَلَمْ يَرَوَا أَنَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ مَن خَلَقَهُمْ ﴾ ﴿ إِنَّ خَيْرَ مَنِ السَّعْجَرْتَ اللَّهَ اللَّهَ مَن خَلَقَهُمْ ﴾ ﴿ إِنَّ خَيْرَ مَنِ السَّعْجَرْتَ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ا

وأمثال هذا من الصفات الجامعة كثيرة في القرآن، ومعلوم أنه جل وعلا متصف بهذه الصفات المذكورة حقيقة على الوجه اللائق بكماله وجلاله، وإنما وصف به المخلوق منها مخالف لما وصف به الخالق، كمخالفة ذات الخالق جل وعلا لذوات الحوادث، ولا إشكال في شيء من ذلك، وكذلك الصفات التي اختلف فيها المتكلمون؛ هل هي من صفات المعاني أو من صفات الأفعال، وإن كان الحق الذي لا يخفى على من أنار الله بصيرته؛ أنها صفات معان أثبتها الله، جل وعلا، لنفسه، كالرأفة والرحمة.

قال في وصفه جل وعلا بهما: ﴿إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوفَ تَحِيمُ ﴿ وَقَالَ فَي وَصَفَ نَبِينًا عَلَيْهِ بِهِما: ﴿لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِّ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُمْ حَرِيقُ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ تَحِيمُ ﴿ اللَّهُ وَقَالَ فَي وَصَفَ نَفْسُهُ بَالْحَلْمِ: ﴿ لَيُدْخِلَنَّهُم مُّذَكَلًا يَرْضَوْنَكُمْ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَعَكَلِيمُ وصَفَ نَفْسُهُ بَالْحَلْم: ﴿ لَيُدْخِلَنَّهُم مُّذَكَلًا يَرْضَوْنَكُمْ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَعَكَلِيمُ

حَلِيكُمُ ۞﴾، وقال في وصف الحادث به: ﴿فَبَشَرْنَكُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ۞﴾، ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَأَوَّهُ حَلِيمٌ﴾.

وقال في وصف نفسه بالمغفرة: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثُمُ﴾، ﴿لَمُمُ مَّغْفِرَهُ ۗ وَأَجُرُ عَظِيمٌ﴾ ونحو ذلك من الآيات.

وقال في وصف الحادث بها: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ اللَّهُ وَعَلَمُ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأَمُورِ اللَّهِ ﴾. ﴿ قُولُ اللَّهِ ﴾. ﴿ قُولُ اللَّهِ ﴾. ﴿ قُولُ اللَّهِ ﴾ وَقُولُ اللَّهِ ﴾ وَمُعْفِرَةٌ خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا آذَنَ ﴾ ونحو ذلك من الآيات.

ووصف نفسه جل وعلا بالرضى ووصف الحادث به أيضًا فقال: ﴿ رَضِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ ووصف الحادث اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ ووصف الحادث بها، فقال: ﴿ وَشَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ۗ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْكُوْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْكُوْمِنِينَ كُنتُمْ تُجِبُّونَ اللَّهُ فَوْنَ لَوْمَةَ لَآبِدٍ ﴾ ، ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُجِبُونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُجْمِبُكُمُ اللَّهُ ﴾ .

ووصف نفسه بأنه يغضب إن انتهكت حرماته فقال ﴿قُلْ هَلَ أُنَيِّتُكُم بِشَرِ مِن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهُ مَن لَعَنَهُ ٱللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ﴾، ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ﴾، مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُم جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ﴾.

وقال في وصف الحادث بالغضب ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ عَضْبَنَ السِّفَا﴾ وأمثال هذا كثير جدًا.

والمقصود عندنا ذكر أمثلة كثيرة من ذلك، مع إيضاح أن كل ما اتصف به جل وعلا من تلك الصفات بالغ من غايات الكمال والعلو والشرف ما يقطع علائق جميع أوهام المشابهة بين صفاته جل وعلا، وبين صفات خلقه، سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا.

فإذا حققت كل ذلك علمت أنه جل وعلا وصف نفسه بالاستواء على العرش، ووصف غيره بالاستواء على بعض المخلوقات، فتمدح جل وعلا

في سبع آيات من كتابه باستوائه على عرشه، ولم يذكر صفة الاستواء إلا مقرونة بغيرها من صفات الكمال والجلال؛ القاضية بعظمته وجلاله جل وعلا، وأنه الرب وحده، المستحق لأن يعبد وحده.

الموضع الأول: بحسب ترتيب المصحف الكريم. قوله هنا في سورة الأعراف ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ الشَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ الشَّمَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُعْشِى ٱليَّهُ النَّهُ رَيْطُلُهُمُ حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَةٍ بِأَمْرِقِيَّ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْنُ تَبَارِكَ اللَّهُ رَبُ الْعَالَمِينَ اللَّهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْنُ تَبَارِكَ اللَّهُ رَبُ الْعَالَمِينَ اللَّهُ .

الموضع الثاني: قوله تعالى في سورة يونس: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْمَعْرُشِّ يُدَيِّرُ الْأَمْرُ مَا مِن شَفِيعِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ عَذَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ أَفَلًا تَذَكَّرُونَ ۚ إَلَيْهِ مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ عَذَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ أَفَلًا تَذَكَّرُونَ ۚ آلَ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا وَعْدَ اللَّهِ حَقًا إِنَّهُ يَبْدَوُا الْخَلَقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾.

الموضع الثالث: قوله تعالى في سورة الرعد: ﴿ اللّهُ الّذِى رَفَعَ السَّمَوَتِ فِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا مُمَّ السَّمَوَى عَلَى الْعَرْشُ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى يُدَيِّرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الْآيَنِ لَعَلَكُم بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ۞ وَهُو الّذِى مَدَّ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِي وَأَنْهَا وَمِن كُلِّ الثَّمَرَتِ جَعَلَ فِيها زَوْجَيْنِ اثْمَنَيْ يُغْشِى الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيها رَوْسِي وَأَنْهَا وَمِن كُلِّ الثَّمَرَتِ جَعَلَ فِيها زَوْجَيْنِ اثْمَنَيْ يُغْشِى الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيها رَوْسِي وَأَنْهَا وَمِن كُلِّ الثَّمَرَتِ جَعَلَ فِيها زَوْجَيْنِ اثْمَنَيْ يُغْشِى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَعَيْرُ صِنُوانِ يُسْقَى بِمَاءٍ وَلَجِدٍ وَنُفَضِّلُ وَجَنَتُ مِنْ اعْدَى بَعْضِ فِي الْآكُونَ ۞ وَغِيلًا فِي ذَلِكَ لَا يَكُو مِنْوَانِ يُسْقَى بِمَاءٍ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ وَجَنْتُ مِنْ اعْلَى بَعْضِ فِي الْآكُونَ ۞ وَغَيْرُ صِنُوانِ يُسْقَى بِمَاءٍ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ وَعَيْرُ صِنُوانِ يُسْقَى بِمَاءٍ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضِ فِي الْآكُونَ ۞ وَغَيْرُ صِنُوانِ يُسْقَى بِمَاءٍ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَى فِي الْآكُونَ ۞ لَاكُونَ اللّهُ فَعَلَى بَعْضِ فِي الْآكُونَ ۞ وَعَيْرُ لِللّهُ لَاكُونَ اللّهُ فَيْرُونَ اللّهُ فَعَلَى اللّهُ اللّهُ وَعَيْرُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ فَي الْلّهُ وَلَاكَ اللّهُ فَي ذَلِكَ لَاكُونَ اللّهُ فَي وَالْمَالُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ فَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ فِي اللّهُ اللّهُ فَي اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

الموضع الرابع: قوله تعالى في سورة طه: ﴿مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْفَقَ المُموضع الرابع: قوله تعالى في سورة طه: ﴿مَا أَنزُنِكُ مِتَنْ خَلَقَ ٱلأَرْضَ وَالسَّمَوَتِ ٱلْعُلَى ۞ الرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞ لَهُ مَا فِى ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا غَتْتَ ٱلثَّرَىٰ ۞ .

الموضع الخامس: قوله في سورة الفرقان ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا

يَمُوتُ وَسَبِّحْ بِحَمَّدِهِ ۚ وَكَفَىٰ بِهِ ۚ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا ۞ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسَّتُلْ بِهِ خَبِيرًا ۞﴾.

الموضع السادس: قوله تعالى في سورة السجدة ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ، مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلًا نَتَذَكَّرُونَ ۞ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلًا نَتَذَكَّرُونَ ۞ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِن السَّمَآءِ إِلَى الشَّمَآءِ إِلَى اللَّهُرَضِ ﴾.

الموضع السابع: قوله تعالى في سورة الحديد ﴿هُوَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَالْمَا يَالِمُ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِمُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغْرُمُ مِنْهَا وَمُا يَعْرُمُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنْتُمُ ﴾.

وقال جل وعلا في وصف الحادث بالاستواء على بعض المخلوقات: ﴿ لِتَسْتَوُدُ عَلَى عَلَيْهِ ﴾ ، ﴿ فَإِذَا ٱسْتَوَيْتَ ﴿ لِلسَّوَيْتَ السَّوَيْتَ السَّوَيْتَ السَّوَيْتَ السَّوَيْتَ السَّوَيْتَ السَّوَيْتَ السَّوَيْتَ عَلَى الْجُودِيِّ ﴾ ونحو ذلك من الآيات.

وقد علمت مما تقدم أنه لا إشكال في ذلك، وأن للخالق جل وعلا استواء لائقًا بكماله وجلاله، وللمخلوق أيضًا استواء مناسب لحاله، وبين استواء الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق؛ على نحو ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِنُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ كما تقدم إيضاحه.

## وينبغي للناظر في هذه المسألة التأمل في أمور:

الأمر الأول: أن جميع الصفات من باب واحد، لأن الموصوف بها واحد، ولا يجوز في حقه مشابهة

الحوادث في شيء من صفاتهم، فمن أثبت مثلًا أنه: سميع بصير، وسمعه، وبصره مخالفان لأسماع الحوادث وأبصارهم، لزمه مثل ذلك في

جميع الصفات؛ كالاستواء، واليد، ونحو ذلك من صفاته جل وعلا ولا يمكن الفرق بين ذلك بحال.

الأمر الثاني: أن الذات والصفات من باب واحد أيضًا، فكما أنه جل وعلا، له ذات مخالفة لجميع ذوات الخلق، فله تعالى صفات مخالفة لجميع صفات الخلق.

الأمر الثالث: في تحقيق المقام في الظاهر المتبادر السابق إلى الفهم من آيات الصفات؛ كالاستواء واليد مثلاً.

اعلم أولًا: أنه غلط في هذا خلق لا يحصى كثرة من المتأخرين، فزعموا أن الظاهر المتبادر السابق إلى الفهم من معنى الاستواء واليد مثلا: في الآيات القرآنية. هو مشابهة صفات الحوادث. وقالوا: يجب علينا أن نصرفه عن ظاهره إجماعًا، لأن اعتقاد ظاهرة كفر. لأن من شبه الخالق بالمخلوق فهو كافر، ولا يخفى على أدنى عاقل أن حقيقة معنى هذا القول. أن الله وصف نفسه في كتابه بما ظاهره المتبادر منه السابق إلى الفهم الكفر بالله والقول فيه بما لا يليق به جل وعلا.

والنّبي عَلَيْ الذي قيل له ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الدِّكَرَ لِتُبَيّنَ لِلنّاسِ مَا نُزّلَ إِلَيْهِم ﴾ لم يبين حرفًا واحدًا من ذلك مع إجماع من يعتد به من العلماء، على أنه عَلَيْ: لا يجوز في حقه تأخير البيان عن وقت الحاجة إليه، وأحرى في العقائد ولا سيما ما ظاهره المتبادر منه الكفر والضلال المبين. حتى جاء هؤلاء الجهلة من المتأخرين، فزعموا أن الله أطلق على نفسه الوصف بما ظاهره المتبادر منه لا يليق، والنّبي عَلَيْ كتم أن ذلك الظاهر المتبادر كفر وضلال يجب صرف اللفظ عنه، وكل هذا من تلقاء أنفسهم من غير اعتماد على كتاب أو سنة، ﴿ سُبّحَنكَ هَلَا أَبُهَانَ عَظِيمٌ ﴾!.

ولا يخفى أن هذا القول من أكبر الضلال ومن أعظم الافتراء على الله

جل وعلا، ورسوله عَلَيْق، والحق الذي لا يشك فيه أدنى عاقل أن كل وصف وصف الله به نفسه، أو وصفه به رسوله عَلَيْق، فظاهره المتبادر منه السابق إلى فهم من في قلبه شيء من الإيمان، هو التنزيه التام عن مشابهة شيء من صفات الحوادث.

فبمجرد إضافة الصفة إليه، جل وعلا، يتبادر إلى الفهم أنه لا مناسبة بين تلك الصفة الموصوف بها الخالق، وبين شيء من صفات المخلوقين، وهل ينكر عاقل، أن السابق إلى الفهم المتبادر لكل عاقل: هو منافاة الخالق للمخلوق في ذاته، وجميع صفاته، لا والله لا ينكر ذلك إلا مكابر.

والجاهل المفتري الذي يزعم أن ظاهر آيات الصفات، لا يليق بالله؛ لأنه كفر وتشبيه، إنما جر إليه ذلك تنجيس قلبه، بقدر التشبيه بين الخالق والمخلوق، فأداه شؤم التشبيه إلى نفى صفات الله جل وعلا، وعدم الإيمان بها. مع أنه جل وعلا، هو الذي وصف بها نفسه فكان هذا الجاهل مشبهًا أولا، ومعطلا ثانيًا، فارتكب ما لا يليق بالله ابتداء وانتهاء، ولو كان قلبه عارفًا بالله كما ينبغي، معظمًا لله كما ينبغي، طاهرًا من أقذار التشبيه. لكان المتبادر عنده السابق إلى فهمه: أن وصف الله جل وعلا، بالغ من الكمال، والجلال ما يقطع أوهام علائق المشابهة بينه وبين صفات المخلوقين، فيكون قلبه مستعدًا للإيمان بصفات الكمال والجلال الثابتة لله في القرآن والسنة الصحيحة، مع التنزيه التام عن مشابهة صفات الخلق على نحو قوله: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ ، شَيْ أَنَّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ فلو قال منقطع: بينوا لنا كيفية الاتصاف بصفة الاستواء واليد، ونحو ذلك لنعقلها. قلنا: أعرفت كيفية الذات المقدسة المتصفة بتلك الصفات؟ فلا بد أن يقول: لا. فتقول: معرفة كيفية الاتصاف بالصفات متوقفة على معرفة كيفية الذات، فسبحان من لا يستطيع غيره أن يحصى الثناء عليه هو، كما أثنى على نفسه: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمَا اللهُ اللهُ على نفسه : ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَحِيطُونَ بِهِ عِلْمَا اللهُ الل

# فتحصل من جميع هذا البحث أن الصفات من باب واحد، وأن الحق فيها متركب من أمرين:

الأول: تنزيه الله جل وعلا عن مشابهة الخلق.

والثاني: الإيمان بكل ما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله ﷺ إثباتًا، أو نفيًا. وهذا هو معنى قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِشَى أَوَهُوَ ٱلسَّمِيعُ الْبَصِيعُ وَالسلف الصالح، رضي الله عنهم ما كانوا يشكون في شيء من ذلك، ولا كان يشكل عليهم. ألا ترى إلى قول الفرزدق وهو شاعر فقط، وأما من جهة العلم، فهو عامي:

وكيف أخاف الناس والله قابض على الناس والسبعين في راحة اليد ومراده بالسبعين: سبع سماوات، وسبع أرضين. فمن علم مثل هذا من كون السماوات والأرضين في يده جل وعلا أصغر من حبة خردل، فإنه عالم بعظمة الله وجلاله لا يسبق إلى ذهنه مشابهة صفاته لصفات الخلق، ومن كان كذلك زال عنه كثير من الإشكالات التي أشكلت على كثير من المتأخرين.

وهذا الذي ذكرنا من تنزيه الله جل وعلا عما لا يليق به، والإيمان بما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله ﷺ. هو معنى قول الإمام مالك رحمه الله: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والسؤال عنه بدعة. ويروى نحو قول مالك هذا عن شيخه ربيعة بن أبي عبد الرحمن، وأم سلمة

رضي الله عنها – والعلم عند الله تعالى –](١٤٩).

# فصل متفرقات وقواعد في الإيمان بأسماء الله عز وجل وصفاته

#### أسماء الله الحسني متضمنة لصفاته العليا:

[قوله تعالى: ﴿ تَنْزِيلُ ٱلْكِنَٰبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ ﴾. قد دل استقراء القرآن العظيم، على أن الله جل وعلا، إذا ذكر تنزيله لكتابه، أتبع ذلك ببعض أسمائه الحسنى، المتضمنة صفاته العليا] (١٥٠).

#### أسماء الله تعالى أعلام وأوصاف:

[قوله تعالى: ﴿ الرَّحَيَ لَهِ ﴾: هما وصفان لله تعالى، واسمان من أسمائه الحسنى، مشتقان من الرحمة على وجه المبالغة، والرحمن أشد مبالغة من الرحيم؛ لأن الرحمن هو ذو الرحمة الشاملة لجميع الخلائق في الدنيا، وللمؤمنين في الآخرة، والرحيم ذو الرحمة للمؤمنين يوم القيامة، وعلى هذا أكثر العلماء](١٥١).

#### صيغ الجمع للتعظيم لا لتعدد الذات:

<sup>(</sup>۱٤٩) ٢/ ٢٧٢: ٢٨٨، الأعراف / ٥٤. وانظر أيضًا: محاضرة منهج و دراسات لآيات الأسماء و الصفات: التي ألقاها فضيلة الشيخ محمد الأمين بالجامعة الإسلامية ١٣ رمضان سنة ١٣٨٨هـ ففيها تأكيد للمعانى الواردة في هذا المقال، وأيضًا بعض الفوائد والزيادات.

<sup>(</sup>١٥٠) ١/٧٤، الزمر / ١ .

<sup>(</sup>١٥١) ١/ ٣٤ ٣٣، الفاتحة / ٢.

[وصيغة الجمع في آتينا وأورثنا للتعظيم](١٥٢).

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [والضمير المتصل في: ﴿إِنَّا﴾، ونا في ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَهُ مستعمل للجمع والتعظيم، ومثلها نحن، وقد اجتمعا في قوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ ﴾، والمراد بهما هنا التعظيم قطعًا لاستحالة التعدد أو إرادة معنى الجمع. فقد صرح في موضع آخر باللفظ الصريح في قوله تعالى: ﴿اللّهُ نَزَّلُ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنْبًا مُّتَشَيِهًا مَّثَانِيَ ﴾ والمراد به القرآن قطعًا فدل على أن المراد بتلك الضمائر تعظيم الله تعالى. . . فسواء جئ بصيغة الجمع أو الإفراد، ففيها كلها تعظيم لله سبحانه وتعالى سواء بنصها، وأصل الوضع، أو بالقرينة في السياق] (١٥٥٠).

### الله تعالى أحد في ذاته وصفاته:

قال صاحب التتمة رحمه الله: [وقد دلت الآية الكريمة ﴿ قُلْ هُوَ اللّهَ الْكَرِيمة ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ اللّهِ الْكَ اللّه سبحانه وتعالى أحد في ذاته وصفاته لا شبيه ولا شريك، ولا نظير ولا ند له، سبحانه وتعالى، وقد فسره ضمنا قوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لّهُ كُنُواً أَحَدُ اللّهِ ﴾ [(١٥٤).

#### لأسماء الله تعالى أحكامًا تغاير أسماء الآخرين:

قال صاحب التتمة رحمه الله: [لأسماء الله أحكامًا لا لأسماء الآخرين، ولأسمائه سبحانه حق التسبيح والتنزيه والدعاء بها] (١٥٥).

<sup>(</sup>١٥٢) ٧٤/٧ غافر / ٥٣ .

<sup>(</sup>١٥٣) ٩/ ٣٧٩ ١٨٣، القدر / ١ .

<sup>(</sup>١٥٤) ٩/٣١٦ ٢١٩: الإخلاص / ١ .

<sup>(</sup>١٥٥) ١٧٤/٩ الأعلى / ١ .

## بعض المعاني:

#### بيان معنى تنزيه أسماء الله تعالى -:

قال صاحب التتمة رحمه الله: [أما تنزيه أسماء الله فهو على عدة معاني. منها: تنزيهها عن إطلاقها على الأصنام كاللات والعزى واسم الآلهة. ومنها: تنزيهها عن اللهو بها واللعب، كالتلفظ بها في حالة تنافي الخشوع والإجلال كمن يعبث بها ويلهو، ونظيره من يلهو ويسهو عن صلاته، ﴿فَوَيَـلُ لِلمُصَلِّينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

ومنها: تنزيهها عن المواطن غير الطاهرة، وقد كان عَلِيْ إذا دخل الخلاء نزع خاتمه لما فيه من نقش محمد رسول الله ﷺ (١٥٦).

ومنها: صيانة الأوراق المكتوبة من الابتذال صونا لاسم الله](١٥٧).

#### بيان معنى تبارك، وأنها لا تقال لغير الله - تعالى -:

[وفي معنى قوله تعالى: ﴿ بَهَارَكَ ﴾ أقوال لأهل العلم، قال القرطبي: ﴿ بَهَارَكَ ﴾ اختلف في معناه، فقال الفراء: هو في العربية بمعنى: تقدّس وهما للعظمة، وقال الزجاج: ﴿ بَهَارَكَ ﴾: تفاعل من البركة. قال: ومعنى البركة: الكثرة من كل ذي خير، وقيل: ﴿ بَهَارَكَ ﴾: تعالى، وقيل: تعالى

<sup>(</sup>١٥٦) أخرجه أبو داود (١/ ٥٢) (١٩)، والترمذي (٢٢٩/٤) (٢٢٩)، وقال: حسن غريب، والنسائي (١٧٨) (١٧٨) (٥٢١٣)، وابن ماجه (١/ ١١٠) (٣٠٣) كلهم من حديث أنس، والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>١٥٧) ١٧٢/٩ (١٥٧) الأعلى / ١ .

عطاؤه، أي: زاد وكثر. وقيل المعنى: دام وثبت إنعامه. قال النحاس: وهذا أولاها في اللغة والاشتقاق من برك الشيء إذا ثبت ومنه برك الجمل والطير على الماء، أي: دام وثبت، انتهى محل الغرض من كلام القرطبي. وقال أبو حيان في «البحر المحيط»: قال ابن عباس: ﴿تَبَارَكَ ﴾: لم يزل، ولا يزول. وقال الخليل: تمجد. وقال الضحاك: تعظم. وحكى الأصمعي: تباركت عليكم من قول عربي صعد رابية، فقال ذلك لأصحابه، أي: تعاليت وارتفعت. ففي هذه الأقوال تكون صفة ذات. وقال ابن عباس أيضًا، والحسن، والنخعي: هو من البركة، وهو التزايد في الخير من قبله. فالمعنى زاد خيره وعطاؤه وكثر، وعلى هذا يكون صفة فعل، انتهى محل الغرض من كلام أبي حيان.

قال مقيده - عفا اللّه عنه وغفر له -: الأظهر في معنى ﴿ بَبَارَكَ ﴾ بحسب اللغة التي نزل بها القرءان أنه تفاعل من البركة، كما جزم به ابن جرير الطبري، وعليه فمعنى ﴿ بَبَارَكَ ﴾: تكاثرت البركات والخيرات من قبله، وذلك يستلزم عظمته وتقدّسه عن كل ما لا يليق بكماله وجلاله؛ لأن من تأتي من قبله البركات والخيرات ويدرّ الأرزاق على الناس هو وحده المتفرّد بالعظمة، واستحقاق إخلاص العبادة له، والذي لا تأتي من قبله بركة ولا خير، ولا رزق كالأصنام، وسائر المعبودات من دون الله لا يصحّ أن يعبد، وعبادته كفر مخلّد في نار جهنّم، وقد أشار تعالى إلى هذا في قوله: ﴿ إِنَ النّبِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ لا يَعْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابْنَعُواْ عِندَ اللّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُونُ مِن دُونِ اللّهِ مَا لا يَعْبِدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لا يَعْبِدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لا يَعْبِدُونَ مِن السّمَواتِ وَالْأَرْضِ شَيْنًا وَلا يَسْتَطِيعُونَ هَا وقوله تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لا يَعْبِدُونَ مِن السّمَواتِ وَالْأَرْضِ شَيْنًا وَلا يَسْتَطِيعُونَ هَا فَي وَقوله تعالى: ﴿ وَمَا أُرِيدُ مِنْ مِنْ رَزِقِ اللّهِ مَا لا يَعْبِهُ مُونَ السّمَواتِ وَالْأَرْضِ شَيْنًا وَلا يَسْتَطِيعُونَ هَا وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أُرِيدُ مِنْ مِن رَزِقِ وَلَا يُطْعَمُ وَلَ اللّهُ هُو الزّاقُ ذُو الْفَوَّقِ الْمَتِينُ هَا أُن يُطْعِمُونِ فَي إِنَّ اللّهَ هُو الزّاقُ ذُو الْفَوَّقِ الْمَتِينُ هَا مَا مَرْقَ الْمَدِينُ هُو الْمَاتِ وَلَا يُطْعِمُونِ فَى الْرَاقِ اللّهُ وَلَا يُطْعَمُونِ فَى اللّهَ هُو الزّاقُ ذُو الْفَوْقِ الْمَدِينُ هُو اللّهُ مُو الْمَرْقِ اللّهُ مُو الْمَدَينُ هَا اللّهُ عَمْوله وقوله الله الله الله الله المؤلفة المَاتِ اللهُ اللهُ عَلَونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ هُو الرّزَقَ اللّهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ

تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ءَايَنتِهِ، وَيُنَزِّكُ لَكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ رِزْقَاً وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ﴿ فَانْتَهُ عُوا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ وَلَوَ كَرِهَ ٱلْكَنفِرُونَ 
﴿ فَا لَمُ اللَّهِ مَن يُنِيبُ ﴾ .

#### تنبيه:

اعلم أن قوله: ﴿ تَبَارُكَ ﴾ فعل جامد لا يتصرف، فلا يأتي منه مضارع، ولا مصدر، ولا اسم فاعل، ولا غير ذلك، وهو مما يختص به اللَّه تعالى، فلا يقال لغيره تبارك خلافًا لما تقدّم عن الأصمعي] (١٥٨).

#### معنى الإلحاد في أسمائه وآياته تعالى:

[قوله تعالى: ﴿وَذَرُوا اللَّذِينَ يُلْجِدُونَ فِي آسْمَنَهِوْ سَيُجُزُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الذين يلحدون في أسمائه بتهديدين: الأول: صيغة الأمر في قوله: ﴿وَذَرُوا ﴿ فإنها للتهديد. والثاني: في قوله: ﴿ سَيُجُزُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ وهدد الذين يلحدون في آياته في سورة حم «السجدة» بأنهم لا يخفون عليه في قوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْجِدُونَ فِي عَايَتِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيه في قوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْجِدُونَ فِي عَايَتِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيه في قوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْجِدُونَ فِي عَايَتِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيه في قوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْجِدُونَ فِي عَايَتِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيه في قوله: ﴿ أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي النَّارِ ﴾ .

وأصل الإلحاد في اللغة: الميل، ومنه اللحد في القبر، ومعنى إلحادهم في أسمائه هو كاشتقاقهم اسم اللات من اسم الله، واسم العزى من اسم العزيز. واسم مناة من المنان، ونحو ذلك والعرب تقول: لحد وألحد بمعنى واحد، وعليهما القراءتان يلحدون بفتح الياء والحاء من الأول، وبضمها وكسر الحاء من الثاني] (١٥٩١).

<sup>(</sup>۱۵۸) ٦/ ٦٦٢ ٣٦٢، الفرقان/ ١.

<sup>(</sup>١٥٩) ٢/٣٠٣ - ٣٠٤، الأعراف / ١٨٠ .

#### معنى الإحصاء لأسمائه تعالى:

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قال القرطبي: سمى الله سبحانه أسماءه بالحسنى؛ لأنها حسنة في الأسماع والقلوب، فإنها تدل على توحيده وكرمه وجوده وإفضاله، ومجيء قوله تعالى: ﴿لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ بعد تعداد أربعة عشر اسمًا من أسمائه سبحانه يدل على أن له أكثر من ذلك، ولم يأت حصرها ولا عدها في آية من كتاب الله.

وقد جاء في الصحيحين عن أبي هريرة رَوَّا أَنه عَلَيْهُ قال: «إن لله تسعًا وتسعين اسمًا مائة إلا واحدًا من أحصاها دخل الجنة وهو وتر يحب الوتر» (١٦٠).

وسرد ابن كثير عدد المائة مع اختلاف في الروايات.

وذكر عند آية الأعراف أنها ليست محصورة في هذا العدد لحديث ابن مسعود في مسند أحمد أنه على قال: «ما أصاب أحدا قط هم ولا حزن فقال: اللهم إني عبدك بن عبدك بن أمتك ناصيتي بيدك ماض في حكمك عدل في قضاؤك أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحدا من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك أن تجعل القرآن الكريم ربيع قلبي ونور صدري وجلاء حزني وذهاب همي إلا أذهب الله حزنه وهمه الحديث (١٦١). اه.

<sup>(</sup>١٦٠) أخرجه البخاري (٢/ ٨٩١) (٢٥٨٥)، ومسلم (٤/ ٢٠٦٢) (٢٦٧٧) .

<sup>(</sup>۱٦١) أخرجه أحمد (١/ ٣٩١، ٤٥٢)، وابن أبي شيبة (٦/ ٤٠) (٢٩٣١٨)، وأبو يعلى (١٩٨/٩) أخرجه أحمد (٥/ ٣٩١)، وابن حبان (٣/ ٢٥٣) (٩٧٢)، والحاكم (١/ ٦٩٠) (١٨٧٧)، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم إن سلم من إرسال عبد الرحمن بن عبد الله عن أبيه فإنه مختلف في سماعه عن أبيه». - كلهم - من طريق أبي سلمة الجهني عن القاسم بن

ومحل الشاهد منه ظاهر في أن لله أسماء أنزلها في كتبه وأسماء خص بها بعض خلقه كما خص الخضر بعلم من لدنه، وأسماء استأثر بها في علم الغيب عنده، كما يدل حديث الشفاعة: «فيلهمني ربي بمحامد لم أكن أعرفها من قبل»(١٦٢)، والواقع أنه لا تعارض بين الحديثين؛ لأن الأول: يتعلق بعدد معين، وبما تترتب عليه من الجزاء، والحديث الثاني: يتعلق ببيان أقسام أسمائه تعالى، من حيث العلم بها وتعليمها وما أنزل منها.

وقد ذكر هذا الجمع في الفتح في كتاب الدعوات عند باب: لله مائة اسم غير واحد.

وقد حاول بعض العلماء استخراج المائة اسم من القرآن فزادوا ونقصوا لاعتبارات مختلفة، وقد أطال في الفتح بحث هذا الموضوع في أربع عشرة صفحة مما لا غنى عنه ولا يمكن نقله، ولا يصلح تلخيصه، وقد ذكر من

= عبد الرحمن عن أبيه عن أبن مسعود رضي به . والحديث معلول بجهالة أبي موسى الجهني، إلا أنه لم ينفرد به فقد تابعه: عبد الرحمن بن إسحاق عن القاسم عن أبيه عن ابن مسعود به، عند البزار (٥/٣٦٣) (١٩٩٤)، ورواه أيضا من نفس الطريق السابق القزويني في «التدوين في أخبار قزوين» (٢/ ٣٣٧)، والضبي في «الدعاء» (ص/ ١٦٣) (؟؟) إلا أنهم لم يذكروا: عن أبيه . وعبد الرحمن بن إسحاق ضعيف .

وللحديث شواهد عن أبي موسى وَالله عند ابن السني (٣٤٣)، عزاه الهيثمي في المجمع للطبراني، وقال: فيه من لم أعرفه. والحديث ضعفه الأرناؤوط في تحقيق المسند، وأعل هذا السند بالإنقطاع بين عبد الله بن زبيد، أبي موسى، وقد ضعف حديث أبي موسى الحافظ في أمالي الأذكار فيما نقله ابن علان إلا أنه حسن حديث ابن مسعود به، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله في الصحيحة (١٩٨)، وقد وقفت للحديث على شاهد آخر من حديث ابن عمر وراحي عند ابن عساكر في "تاريخ دمشق" (١٢٠/١٢) من طريق عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الإفريقي عن رجل عن ابن عمر نحوه، وهذا السند ضعيف لضعف الأفريقي، وجهالة الواسطة بينه وبين ابن عمر . وهذه الطرق للحديث تصلح لتقويته والله أعلم .

(١٦٢) أخرجه البخاري (٦/ ٢٦٩٥) (٦٩٧٥)، ومسلم (١/ ١٨٠) (١٩٣) من حديث أنس بنحوه .

أفردها بالتأليف. كما أن القرطبي ذكر أنه ألف فيها، وأساس البحث يدور على نقطتين:

الأولى: تعيين المائة اسم الواردة.

والثانية: معنى أحصاها، وفي رواية حفظها.

وقد حضرت مجلسًا للشيخ رحمة الله تعالى عليه في بيته مع الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز وسأله عن الصحيح في ذلك، فكان حاصل ما ذكر في ذلك المجلس أن التعيين لم يأت فيه نص صحيح، وأن الإحصاء أو الحفظ لا ينبغي حمله على مجرد الحفظ للألفاظ غيبًا ولكن يحمل على: أحصى معانيها، وحفظها من التحريف فيها والتبديل والتعطيل، وحاول التخلق بحسن صفاتها كالحلم والعفو والرأفة والرحمة والكرم ونحو ذلك، والحذر من مثل الجبار والقهار، ومراقبة مثل: الحسيب الرقيب، وكذلك التعرض لمثل التواب والغفور بالتوبة وطلب المغفرة، والهادي والرزاق بطلب الهداية والرزق ونحو ذلك.

ونقل القرطبي عن ابن العربي عند قوله تعالى: ﴿ فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾ أي اطلبوا منه بأسمائه؛ فيطلب بكل اسم ما يليق به، تقول: يا رحيم ارحمني، يا رازق ارزقني، يا هادي اهدني، يا تواب تب علي؛ هكذا رتب دعاءك تكن من المخلصين. اهـ] (١٦٣).

#### معنى النسيان المنفي والمثبت لله سبحانه وتعالى:

<sup>(</sup>١٦٣) ٨/ ١١٧: ١٢٠، الحشر / ٢٢: ٢٤ .

الله تعالى فوقع الإشكال مع قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا﴾، وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا﴾، وقوله: ﴿ لَا يَضِلُّ رَبِّي وَلَا يَنسَى﴾.

وقد أجاب الشيخ رحمة الله عليه عن ذلك في دفع إيهام الاضطراب، بأن النسيان المثبت بمعنى الترك، والمنفي عنه تعالى: هو الذي بمعنى السهو، لأنه محال على الله تعالى.

#### تنبيه:

مما نص عليه الشيخ رحمة الله تعالى عليه في مقدمة الأضواء، أن من أنواع البيان أن يوجد في الآية اختلاف للعلماء وتوجد فيها قرينة دالة على المعنى المراد، وهو موجود هنا في هذه المسألة وهو قوله تعالى: ﴿وَقِيلَ الْمُومَ نَسَنَكُم كُمّ نَسَيْكُم لَوَه وَهُ وَهُ وَهُذَا القول يكون يوم القيامة، وقد يعبر عن النسيان بصيغة المضارع وهي للحال أو الاستقبال، ولا يكون النسيان المخبر عنه في الحال إلا عن قصد وإرادة، وهذا النسيان بمعنى الترك نسيان سيكون في المستقبل إلا عن قصد وإرادة، وهذا النسيان بمعنى الترك عن قصد، أما الذي بمعنى السهو فيكون بدون قصد ولا إرادة، فلا يصح التعبير عنه بصيغة المضارع ولا الإخبار بإيقاعه عليهم في المستقبل، فصح أن كل نسيان نسب إلى الله فهو بمعنى الترك، وكان قوله تعالى: ﴿فَأَنسَنهُم أَن نَسَانُونَ وَ وَلَقُولُه ﴿إِنّا لَمُعْم وَالْعَلْم عند الله تعالى] (١٦٤).

#### أفعال المقابلة:

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ۞ وَأَكِيدُ

<sup>.</sup> ١٨ / ٩٤ ٩٣ / ٨ (١٦٤)

كَذُا الله عنه الله الفعل له تعالى قالوا إنه: من باب المقابلة كقوله: ﴿ وَمَكَرُوا وَمَكَرُ اللَّهُ ﴾ ، وقوله: ﴿ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِ ُونَ ۚ ﴾ الله يريد، يُسْتَهْزِئُ بِهِمْ ﴾ ، وهو في اللغة ، كقول القائل لما سئل عن أي الطعام يريد، وهو عار يريد كسوة:

قالوا اختر طعاما نجد لك طبخه قلت اطبخوا لي جبة وقميصا وقد اتفق السلف، أنه لا ينسب إلى الله تعالى على سبيل الإطلاق، ولا يجوز أن يشتق له منه اسم، وإنما يطلق في مقابل فعل العباد؛ لأنه في غير المقابلة لا يليق بالله تعالى، وفي معرض المقابلة فهو في غاية العلم والحكمة والقدرة.

والكيد أصله المعالجة للشيء بقوة.

وقال ابن فارس في معجم مقاييس اللغة: والعرب قد تطلق الكيد على المكر، والعرب قد يسمون المكر كيدا، قال الله تعالى: ﴿أَمْ يُرِيدُونَ كَيداً ﴾، وعليه فالكيد هنا لم يبين، فإذا كان بمعنى المكر، فقد تقدم للشيخ رحمة الله تعالى علينا وعليه بيان شيء منه عند قوله تعالى: ﴿وَمَكُرُوا وَمَكُرُوا وَمَكَرُ اللّهُ وَاللّهُ خَيْرُ ٱلْمَكِرِينَ ﴿ وَمَكُرُوا وَمَكَرُ الله إلقاء الشبه، أي شبه عيسى على غير عيسى.

وهذا الكيد هنا، إنهم يكيدون للإسلام والمسلمين يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم، وقد وقع تحقيقه في بدر، إذ خرجوا محادة لله ولرسوله،

وفي خيلائهم ومفاخرتهم وكيد الله لهم أن قلل المؤمنين في أعينهم، حتى طمعوا في القتال، وأمطر أرض المعركة، وهم في أرض سبخة، والمسلمون في أرض رماية فكان زلفا عليهم وثباتا للمؤمنين، ثم أنزل ملائكته لقتالهم. والله تعالى أعلم](١٦٥).

#### ليست من آيات الصفات:

# ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدٍ ﴾

[قوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿بَلَيْنَهَا بِأَيْدِ ﴾ ليس من آيات الصفات المعروفة بهذا الاسم، لأن قوله ﴿بِأَيْدِ ﴾ ليس جمع يد: وإنما الأيد القوة، فوزن قوله هنا بأيد فعل، ووزن الأيدي أفعل، فالهمزة في قوله: ﴿بِأَيْدِ ﴾ في مكان الفاء والياء في مكان العين، والدال في مكان اللام. ولو كان قوله تعالى: ﴿بِأَيْدٍ ﴾ جمع يد لكان وزنه أفعلًا، فتكون الهمزة زائدة والياء في مكان الفاء، والدال في مكان العين والياء المحذوفة لكونه منقوصًا هي اللام.

والأيد، والآد في لغة العرب بمعنى القوة، ورجل أيد قوي، ومنه قوله تعالى ﴿وَأَيَّدُنَهُ بِرُوجِ ٱلْقُدُسِّ ﴾ أي قويناه به، فمن ظن أنها جمع يد في هذه الآية فقد غلط فاحشًا، والمعنى: والسماء بنيناها بقوة](١٦٦٠).

# ﴿ فَأَنَّدُهُمُ ٱللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَرٌ يَعْنَسِبُوا ﴾

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿ فَأَنَنَهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَوْ يَكُ لَوْ عَلَيْ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَوْ يَحْتَسِبُوا ﴾ أتى: تأتي بعدة معان، منها: بمعنى المجيء، ومنها بمعنى

<sup>(</sup>١٦٥) ٩/ ١٦٤: ٢٦٦، الطارق / ١٥ ١٦.

<sup>(</sup>١٦٦) ٧/ ٦٦٩، الذاريات / ٤٧ .

الإنذار، ومنها بمعنى المداهمة.

وقد توهم الرازي أنها من باب الصفات، فقال: المسألة الثانية قوله: ﴿ فَأَلَنَهُمُ اللَّهُ ﴾، لا يمكن إجراؤه على ظاهره باتفاق العقلاء؛ فدل على أن باب التأويل مفتوح، وأن صرف الآيات بمقتضى الدلائل العقلية جائز.

وهذا منه على مبدئه في تأويل آيات الصفات، ويكفي لرده أنه مبني على مقتضى الدلائل العقلية، ومعلوم أن العقل لا مدخل له في باب صفات الله تعالى؛ لأنها فوق مستويات العقول ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ أُوهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيمُ ﴾، ولا يحيطون به علمًا سبحانه وتعالى.

أما معنى الآية، فإن سياق القرآن يدل على أن مثل هذا السياق ليس من باب الصفات كما في قوله تعالى: ﴿فَأَتَ اللّهُ بُنْيَكَنَهُم مِّنَ الْقَوَاعِدِ﴾، أي هدمه واقتلعه من قواعده، ونظيره: ﴿أَتَنَهَا أَمْرُنَا لَيَلًا أَوْ نَهَارًا﴾، وقوله: ﴿أَتَنَهَا أَمْرُنَا لَيَلًا أَوْ نَهَارًا﴾، وقوله: ﴿أَقَلَا لَيْلًا أَقِى الْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِها ﴾، وقوله: ﴿أَفَلا يَرُونِكَ أَنّا نَأْتِي الْأَرْضَ نَنقُصُها مِنْ أَطْرَافِها ﴾.

وفي الحديث عن أبي هريرة رَوْظِئُكُ في العَدْوَى: «أَنَّى قلتَ أُتِيتَ» (١٦٧) أي دُهِيتَ وتغيَّر عليك حِسَّك فَتَوَهَّمْتٌ ما ليس بصحيح صحيحا.

ويقال: أُتِيَ فلان بضم الهمزة وكسر التاء إذا أظل عليه العدو، ومنه قولهم: «من مأمنه يأتي الحذر»، فيكون قوله تعالى: ﴿فَأَلَنَهُمُ ٱللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَرُ يَحْتَسِبُواً ﴾ أخذهم ودهاهم وباغتهم من حيث لم يحتسبوا من قتل كعب بن الأشرف وحصارهم، وقذف الرعب في قلوبهم.

وهناك موقف آخر في سورة البقرة يؤيد ما ذكرنا هنا، وهو قوله تعالى:

<sup>(</sup>١٦٧) لم أقف عليه .

﴿ وَدَ كَثِيرٌ مِنَ أَهُ لِ ٱلْكِنْكِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا مَنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِن بَعْدِ مَا لَبَيْنَ لَهُمُ ٱلْحَقُّ فَاعْفُواْ وَاصْفَحُواْ حَتَّى يَأْتِي ٱللّهُ بِأَمْرِهِ ۚ إِنَّ ٱللّهُ عَلَى حَلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَ هُ فَقُولُه تعالى: ﴿ فَاعْفُواْ مَا اللّهُ بِأَمْرِهِ ۚ فَي سَياقَ أَهُلُ الكتاب، وهم بذاتهم وَاصْفَحُواْ حَتَّى يَأْتِي ٱللّهُ بِأَمْرِهِ ۚ فَيكُونَ فَأَتاهم الله هنا هو إتيان أمره تعالى الذين قال: ﴿ فَأَنّهُمُ ٱللّهُ ﴾ فيكون فأتاهم الله هنا هو إتيان أمره تعالى الموعود في بادئ الأمر عند الأمر بالعفو والصفح . . . ويشهد لهذا كله القراءة الثانية «فأتاهم» بالمد: بمعنى أعطاهم وأنزل بهم، ويكون الفعل متعديا والمفعول محذوف دل عليه قوله: ﴿ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْسَبُواْ ﴾ أي أنزل بهم عقوبة وذلة ومهانة جاءتهم من حيث لم يحتسبوا والعلم عند الله تعالى] (١٦٨٠).

#### ردود

# الرد على الأشاعرة وبيان رجوع بعض أئمة الكلام لذهب السلف:

[وقول الصاوي في كلامه المذكور في سورة آل عمران: إن العلماء قالوا: إن الأخذ بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر. قول باطل لا يشك في بطلانه من عنده أدنى معرفة.

ومن هم العلماء الذين قالوا إن الأخذ بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر؟

سموهم لنا، وبينوا لنا من هم؟

والحق الذي لا شك فيه أن هذا القول لا يقوله عالم، ولا متعلم؛ لأن

<sup>(</sup>١٦٨) ٨/ ٣٤: ٣٤، الحشر / ٢.

ظواهر الكتاب والسنة هي نور الله الذي أنزله على رسوله ليستضاء به في أرضه وتقام به حدوده، وتنفذ به أوامره، وينصف به بين عباده في أرضه.

والنصوص القطعية التي لا احتمال فيها قليلة جدًا لا يكاد يوجد منها إلا أمثلة قليلة جدًا كقوله تعالى: ﴿ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي ٱلْحَجّ وَسَبَّعَةٍ إِذَا رَجَعْتُم مِّ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ .

والغالب الذي هو الأكثر هو كون نصوص الكتاب والسنة ظواهر.

وقد أجمع جميع المسلمين على أن العمل بالظاهر واجب حتى يرد دليل شرعي صارف عنه، إلى المحتمل المرجوح، وعلى هذا كل من تكلم في الأصول.

فتنفير الناس وإبعادها عن كتاب الله، وسنة رسوله، بدعوى أن الأخذ بظواهرهما من أصول الكفر هو من أشنع الباطل وأعظمه كما ترى.

وأصول الكفر يجب على كل مسلم أن يحذر منها كل الحذر، ويتباعد منها كل التباعد ويتجنب أسبابها كل الاجتناب، فيلزم على هذا القول المنكر الشنيع وجوب التباعد من الأخذ بظواهر الوحي.

وهذا كما ترى، وبما ذكرنا يتبين أن من أعظم أسباب الضلال، ادعاء أن ظواهر الكتاب والسنة دالة على معان قبيحة، ليست بلائقة.

والواقع في نفس الأمر بعدها وبراءتها من ذلك.

وسبب تلك الدعوى الشنيعة على ظواهر كتاب الله، وسنة رسوله، هو عدم معرفة مدعيها.

ولأجل هذه البلية العظمى، والطامة الكبرى، زعم كثير من النظار الذين عندهم فهم، أن ظواهر آيات الصفات وأحاديثها، غير لائقة بالله؛ لأن ظواهرها المتبادرة منها هو تشبيه صفات الله بصفات خلقه، وعقد ذلك

المقري في إضاءته في قوله:

والواقع في نفس الأمر أن ظواهر آيات الصفات وأحاديثها المتبادرة منها، لكل مسلم راجع عقله، هي مخالفة صفات الله لصفات خلقه.

ولا بد أن نتساءل هنا فنقول: أليس الظاهر المتبادر مخالفة الخالق للمخلوق، في الذات والصفات والأفعال؟

والجواب الذي لا جواب غيره: بلي.

وهل تشابهت صفات الله مع صفات خلقه حتى يقال إن اللفظ الدال على صفته تعالى ظاهره المتبادر منه تشبيهه بصفة الخلق؟

والجواب الذي لا جواب غيره: لا.

فبأي وجه يتصور عاقل أن لفظًا أنزله الله في كتابه، مثلًا دالًا على صفة من صفات الله أثنى بها تعالى على نفسه، يكون ظاهره المتبادر منه، مشابهته لصفة الخلق؟ ﴿ سُبْحَنْكَ هَلَا الْبُهْتَنُ عُظِيمٌ ﴾.

فالخالق والمخلوق متخالفان كل التخالف وصفاتهما متخالفة كل

<sup>(</sup>١٦٩) ما قاله الشيخ أحمد الصاوي، في حاشيته على الجلالين، في سورة الكهف وآل عمران: ولا يجوز تقليد ما عدا المذاهب

الأربعة، ولو وافق قول الصحابة والحديث الصحيح والآية، فالخارج عن المذاهب الأربعة، ضال مضل وربما أداة ذلك للكفر، لأن الأخذ بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر، وانظر أضواء البيان: ٧/ ٤٣٧: ٤٤٣، محمد / ٢٤.

التخالف. فبأي وجه يعقل دخول صفة المخلوق في اللفظ الدال على صفة الخالق؟ أو دخول صفة الخالق في اللفظ الدال على صفة المخلوق مع كمال المنافاة بين الخالق والمخلوق؟

فكل لفظ دل على صفة الخالق ظاهره المتبادر منه أن يكون لائقًا بالخالق منزهًا عن مشابهة صفات المخلوق.

وكذلك اللفظ الدال على صفة المخلوق لا يعقل أن تدخل فيه صفة الخالق.

فالظاهر المتبادر من لفظ اليد بالنسبة للمخلوق، هو كونها جارحة هي عظم ولحم ودم، وهذا هو الذي يتبادر إلى الذهن في نحو قوله تعالى: ﴿ فَأَقَطَ عُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾.

والظاهر المتبادر من اليد بالنسبة للخالق في نحو قوله تعالى: ﴿مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَيِّ ﴾ أنها صفه كمال وجلال، لائقة بالله جل وعلا ثابتة له على الوجه اللائق بكماله وجلاله.

وقد بين جل وعلا عظم هذه الصفة وما هي عليه من الكمال والجلال، وبين أنها من صفات التأثير كالقدرة، قال تعالى في تعظيم شأنها ﴿وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَبَضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَالسَّمَوَتُ مَطُوبِيّكَ بِيَمِينِهِ مُ سُبْحَنَهُ وَتَعَكَلَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾.

وبين أنها صفة تأثير كالقدرة في قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيدَيِّ ، فتصريحه تعالى بأنه خلق نبيه آدم بهذه الصفة العظيمة التي هي صفات كماله وجلاله يدل على أنها من صفات التأثير كما ترى .

ولا يصح هنا تأويل اليد بالقدرة ألبتة، لإجماع أهل الحق والباطل، كلهم على أنه لا يجوز تثنية القدرة. ولا يخطر في ذهن المسلم المراجع عقله، دخول الجارحة التي هي عظم ولحم ودم في معنى هذا اللفظ، الدال على هذه الصفة العظيمة، من صفات خالق السماوات والأرض.

فاعلم أيها المدعي أن ظاهر لفظ اليد في الآية المذكورة وأمثالها، لا يليق بالله، لأن ظاهرها التشبيه بجارحة الإنسان، وأنها يجب صرفها، عن هذا الظاهر الخبيث، ولم تكتف بهذا حتى ادعيت الإجماع على صرفها عن ظاهرها.

إن قولك هذا كله افتراء عظيم على الله تعالى، وعلى كتابه العظيم، وإنك بسبه كنت أعظم المشبهين والمجسمين، وقد جرك شؤم هذا التشبيه، إلى ورطة التعطيل، فنفيت الوصف الذي أثبته الله في كتابه لنفسه بدعوى أنه لا يليق به، وأولته بمعنى آخر من تلقاء نفسك بلا مستند من كتاب ولا سنة ولا إجماع، ولا قول أحد من السلف.

وماذا عليك لو صدقت الله وآمنت بما مدح به نفسه على الوجه اللائق بكماله وجلاله من غير كيف ولا تشبيه ولا تعطيل؟

وبأي موجب سوغت لذهنك أن يخطر فيه صفة المخلوق عند ذكر صفة الخالق؟

هل تلتبس صفة الخالق بصفة المخلوق عن أحد؟ حتى يفهم صفة المخلوق من اللفظ الدال على صفة الخالق؟

فاخش الله يا إنسان، واحذر من التقول على الله بلا علم، وآمن بما جاء في كتاب الله مع تنزيه الله عن مشابهة خلقه.

واعلم أن الله الذي أحاط علمه بكل شيء لا يخفى عليه الفرق بين الوصف اللائق به، حتى يأتي إنسان فيتحكم في ذلك فيقول: هذا الذي وصفت به نفسك غير لائق بك، وأنا أنفيه عنك بلا

مستند منك ولا من رسولك، وآتيك بدله بالوصف اللائق بك. فاليد مثلًا التي وصفت بها نفسك لا تليق بك لدلالتها على التشبيه بالجارحة، وأنا أنفيها عنك نفيًا باتًا، وأبدلها لك بوصف لائق بك وهو النعمة أو القدرة مثلًا أو الجود. ﴿ سُبْحَننَكَ هَلَا أَبُهَتَنَ عَظِيمٌ ﴾ . ﴿ فَاتَقُوا اللّهَ يَتَأُولِي الْأَلْبَ اللّهِ مُبَيِّنَتِ لِيُخْرِجَ اللّهِ عَلَيْمُ اللّهِ مُبَيِّنَتِ لِيُخْرِجَ اللّهِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهِ مُبَيِّنَتِ لِيُخْرِجَ اللّهِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهِ مُبَيِّنَتِ لِيُخْرِجَ اللّهِ عَلَيْمُ عَلَي

ومن الغريب أن بعض الجاحدين لصفات الله المؤولين لها بمعان لم ترد عن الله ولا عن رسوله يؤمنون فيها ببعض الكتاب دون بعض.

فيقرون بأن الصفات السبع التي تشتق منها أوصاف ثابتة لله مع التنزيه، ونعني بها القدرة والإرادة والعلم والحياة والسمع والبصر والكلام، لأنها يشتق منها قادر حي عليم إلخ.

وكذلك في بعض الصفات الجامعة كالعظمة والكبرياء والملك والجلال مثلًا، لأنها يشتق منها العظيم المتكبر والجليل والملك، وهكذا يجحدون كل صفة ثبتت في كتاب الله وسنة رسوله ﷺ لم يشتق منها غيرها كصفة اليد والوجه ونحو ذلك، ولا شك أن هذا التفريق بين صفات الله التي أثبتها لنفسه أو أثبتها له رسوله ﷺ لا وجه له البتة بوجه من الوجوه.

ولم يرد عن الله ولا عن رسوله ﷺ الإذن في الإيمان ببعض صفاته وجحد بعضها، وتأويله لأنها لا يشتق منها.

وهل يتصور عاقل أن يكون عدم الاشتقاق مسوغًا لجحد ما وصف الله به نفسه؟

ولا شك عند كل مسلم راجع عقله، أن عدم الاشتقاق لا يرد به كلام الله، فيما أثنى به على نفسه، ولا كلام رسوله فيما وصف به ربه.

والسبب الموجب للإيمان إيجابًا حتمًا كليًا هو كونه من عند الله، وهذا

السبب هو الذي علم الراسخون في العلم أنه الموجب للإيمان بكل ما جاء عن الله سواء استأثر الله بعلمه كالمتشابه، أو كان مما يعلمه الراسخون في العلم كما قال الله عنهم: ﴿ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَكُلُّ مِّنَ عِندِ رَبِّناً ﴾.

فلا شك أن قوله تعالى: ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾ من عند ربنا. وقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرُ ﴾ من عند ربنا أيضًا، فيجب علينا الإيمان بالجميع، لأنه كله من عند ربنا.

أما الذي يفرق بينه، وهو عالم بأن كله من عند ربه، بأن هذا يشتق منه، وهذا لا يشتق منه فقد آمن ببعض الكتاب دون بعض.

والمقصود أن كلما جاء من عند الله، يجب الإيمان به سواء كان من المتشابه، أو من غير المتشابه، وسواء كان يشتق منه أو لا.

ومعلوم أن مالكًا رحمه الله سئل كيف استوى، فقال الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول، والإيمان به واجب.

وما يزعمه بعضهم من أن القدرة والإرادة مثلًا ونحوهما ليست كاليد، والوجه، بدعوى أن القدرة والإرادة مثلًا ظهرت آثارهما في العالم العلوي والسفلي بخلاف غيرهما كصفة اليد ونحوها فهو من أعظم الباطل.

ومما يوضح ذلك أن الذي يقوله هو وأبوه وجده من آثار صفة اليد التي خلق الله بها نبيه آدم.

ونحن نرجو أن يغفر الله تعالى للذين ماتوا على هذا الاعتقاد، لأنهم لا يقصدون تشبيه الله بخلقه، وإنما يحاولون تنزيهه عن مشابهة خلقه.

فقصدهم حسن ولكن طريقهم إلى ذلك القصد سيئة.

وإنما نشأ لهم ذلك السوء بسبب أنهم ظنوا لفظ الصفة التي مدح الله بها

نفسه يدل ظاهره على مشابهة صفة الخلق فنفوا الصفة التي ظنوا أنها لا تليق قصدًا منهم لتنزيه الله، وأولوها بمعنى آخر يقتضي التنزيه في ظنهم فهم كما قال الشافعي رحمه الله:

رام نفعًا فضر من غير قصد ومن البر ما يكون عقوقا ونحن نرجو أن يغفر الله لهم خطأهم، وأن يكونوا داخلين في قوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ فِيمَا آخُطَأْتُم بِهِ وَلَاكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمُ وَكِانَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَجِيمًا ﴾.

وخطؤهم المذكور لا شك فيه، ولو وفقهم الله لتطهير قلوبهم من التشبيه. أولًا، وجزموا بأن ظاهر صفة الخالق هو التنزيه عن مشابهة صفة المخلوق، لسلموا مما وقعوا فيه.

ولا شك أن النبي على عالم كل العلم، بأن الظاهر المتبادر، مما مدح الله به نفسه، في آيات الصفات هو التنزيه التام عن صفات الخلق، ولو كان يخطر في ذهنه أن ظاهره لا يليق، لأنه تشبيه بصفات الخلق؛ لبادر كل المبادرة إلى بيان ذلك؛ لأنه لا يجوز في حقه تأخير البيان عن وقت الحاجة إليه، ولا سيما في العقائد، ولا سيما فيما ظاهره الكفر والتشبيه.

فسكوت النبي ﷺ عن بيان هذا يدل على أن ما زعمه المؤلون لا أساس له كما ترى.

فإن قيل: إن هذا القرآن العظيم، نزل بلسان عربي مبين، والعرب لا تعرف في لغتها، كيفية لليد مثلًا، إلا كيفية المعاني المعروفة عندها كالجارحة، وغيرها من معاني اليد المعروفة في اللغة، فبينوا لنا كيفية لليد ملائمة لما ذكرتم.

### فالجواب من وجهين:

الوجه الأول: أن العرب لا تدرك كيفيات صفات الله من لغتها، لشدة منافاة صفة الله لصفة الخلق.

والعرب لا تعرف عقولهم كيفيات إلا لصفات الخلق، فلا تعرف العرب كيفية للسمع والبصر، إلا هذه المشاهدة، في حاسة الأذن والعين، أما سمع لا يقوم بأذن وبصر لا يقوم بحدقة، فهذا لا يعرفون له كيفية البتة.

فلا فرق بين السمع والبصر، وبين اليد والاستواء، فالذي تعرف كيفيته العرب من لغتها من جميع ذلك، هو المشاهد في المخلوقات.

وأما الذي اتصف الله به من ذلك، فلا تعرف له العرب كيفية، ولا حدًا لمخالفة صفاته لصفات الخلق، إلا أنهم يعرفون من لغتهم أصل المعنى، كما قال الإمام مالك رحمه الله: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة.

كما يعرفون من لغتهم، أن بين الخالق والمخلوق، والرزق والمرزوق، والمحيي والمحيا، والمميت والممات. فوارق عظية لا حد لها، تستلزم المخالفة، التامة، بين صفات الخالق والمخلوق.

الوجه الثاني: أن نقول لمن قال: بينوا لنا كيفية لليد ملائمة لما ذكرتم، من كونها صفة كمال، وجلال، منزهة عن مشابهة جارحة المخلوق.

هل عرفت كيفية الذات المقدسة المتصفة باليد، فلا بد أن يقول: لا. فإن قال ذلك.

قلنا: معرفة كيفية الصفات تتوقف على معرفة كيفية الذات.

فالذات والصفات من باب واحد.

فكما أن ذاته جل وعلا تخالف جميع الذوات، فإن صفاته تخالف جميع الصفات.

ومعلوم أن الصفات، تختلف وتتباين، باختلاف موصوفاتها.

ألا ترى مثلًا أن لفظة رأس كلمة واحدة؟

إن أضفتها إلى الإنسان فقلت رأس الإنسان، وإلى الوادي فقلت رأس الوادي، وإلى المال فقلت رأس

المال، وإلى الجبل فقلت رأس الجبل.

فإن كلمة الرأس اختلفت معانيها، وتباينت تباينًا، شديدًا بحسب اختلاف إضافتها مع أنها في مخلوقات حقيرة.

فما بالك بما أضيف من الصفات إلى الله وما أضيف منها إلى خلقه، فإنه يتباين كتباين الخالق والمخلوق، كما لا يخفى.

فاتضح بما ذكر أن الشرط في قول المقري في إضاءته:

## \* والنص إن أوهم غير اللائق \*

شرط مفقود قطعًا، لأن نصوص الوحي الواردة في صفات الله، لا تدل ظواهرها البتة، إلا على تنزيه الله، ومخالفته لخلقه في الذات والصفات والأفعال.

فكل المسلمين، الذين يراجعون عقولهم، لا يشك أحد منهم في أن الظاهر المتبادر السابق إلى ذهن المسلم، هو مخالفة الله لخلقه، كما نص عليه بقوله ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ مَ شَيْ اللهِ وقوله ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَكُلُ عَليه بقوله ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ صُفُواً أَكُلُ اللهِ وَنحو ذلك من الآيات، وبذلك تعلم أن الإجماع الذي بناه على ذلك في قوله:

#### \* فاصرفه عن ظاهره إجماعا \*

إجماع مفقود أصلًا، ولا وجود له البتة، لأنه مبني على شرط مفقود لا وجود له البتة. فالإجماع المعدوم المزعوم لم يرد في كتاب الله، ولا في سنة رسوله، ولم يقله أحد من ولم يقله أحد من المعروفين. الأئمة الأربعة، ولا من فقهاء الأمصار المعروفين.

وإنما لم يقولوا بذلك لأنهم يعلمون أن ظواهر نصوص الوحي لا تدل إلا على تنزيه الله عن مشابهة خلقه، وهذا الظاهر الذي هو تنزيه الله لا داعي لصرفها عنه كما ترى.

ولأجل هذا كله قلنا في مقدمة هذا الكتاب المبارك، إن الله تبارك وتعالى موصوف بتلك الصفات حقيقة لا مجازًا، لأنا نعتقد اعتقادًا جازمًا لا يتطرق إليه شك، أن ظواهر آيات الصفات وأحاديثها، لا تدل البتة إلا على التنزيه عن مشابهة الخلق واتصافه تعالى بالكمال والجلال.

وإثبات التنزيه والكمال والجلال لله حقيقة لا مجازًا لا ينكره مسلم.

ومما يدعو إلى التصريح بلفظ الحقيقة، ونفي المجاز، كثرة الجاهلين الزاعمين أن تلك الصفات لا حقائق لها، وأنها كلها مجازات، وجعلوا ذلك طريقًا إلى نفيها؛ لأن المجاز يجوز نفيه، والحقيقة لا يجوز نفيها.

فقالوا مثلًا: اليد مجاز يراد به القدرة والنعمة أو الجود، فنفوا صفة اليد، لأنها مجاز.

وقالوا على العرش استوى: مجاز فنفوا الاستواء، لأنه مجاز.

وقالوا: معنى استوى: استولى، وشبهوا استيلاءه باستيلاء بشر بن مروان على العراق.

ولو تدبروا كتاب الله، لمنعهم ذلك من تبديل الاستواء بالاستيلاء، وتبديل اليد بالقدرة، أو النعمة، لأن الله جل وعلا يقول في محكم كتابه في سورة البقرة ﴿ فَهَدَدُلُ اللَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ فَأَزَلْنَا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُمُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّ

الأعراف ﴿ فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَارَسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجُنَا مِنَ السَّكَمَاءِ بِمَا كَانُوا يَظْلِمُونَ ﴿ فَالقول الذي عَلَيْهِمْ رِجُنَا مِنَ السَّكَمَاءِ بِمَا كَانُوا يَظْلِمُونَ ﴿ فَالقول الذي قاله الله لهم، هو قوله حطة، وهي فعلة من الحط بمعنى الوضع خبر مبتدأ محذوف أي دعاؤنا ومسألتنا لك حطة لذنوبنا أي حط ووضع لها عنا فهي بمعنى طلب المغفرة، وفي بعض روايات الحديث في شأنهم أنهم بدلوا هذا القول بأن زادوا نونًا فقط فقالوا حنطة وهي القمح (١٧٠).

وأهل التأويل قيل لهم على العرش استوى. فزادوا «لاما» فقالوا: استولى.

وهذه اللام التي زادوها أشبه شيء بالنون التي زادها اليهود في قوله تعالى ﴿ وَقُولُواْ حِطَّةٌ ﴾ . ويقول الله جل وعلا في منع تبديل القرآن بغيره : ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِنَّ أَبُكِلَمُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيَ ۚ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى الْفَرَابُ إِنَّ أَخَافُ إِنَّ عَصَيْتُ رَبِّى عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ .

ولا شك أن من بدل استوى باستولى مثلًا لم يتبع ما أوحى إلى النبي على النبي على النبي فعليه أن يجتنب التبديل ويخاف العذاب العظيم، الذي خافه رسول الله على له على الله على الله على الله فبدل قرآنًا بغيره المذكور في قوله ﴿ إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّى عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ .

واليهود لم ينكروا أن اللفظ الذي قاله الله لهم: هو لفظ حطة ولكنهم حرفوه بالزيادة المذكورة.

وأهل هذه المقالة، لم ينكروا أن كلمة القرآن هي استوى، ولكن حرفوها وقالوا في معناها استولى وإنما أبدلوها بها، لأنها أصلح في زعمهم

<sup>(</sup>۱۷۰) أخرج البخاري (٣/ ١٢٤٨) (٢٢٢٢)، ومسلم (٤/ ٢٣١٢) (٣٠١٥)، وأحمد (٢/ ٣١٦) من حديث أبي هريرة رَفِّقَ عن النبي ﷺ: في قوله عز وجل ﴿ أَدَّخُلُوا الْبَابَ سُجِدًا ﴾ قال دخلوا زحفا وقولوا ﴿ حِطَلةٌ ﴾ قال: البدلوا فقالوا حنطة في شعرة». واللفظ لأحمد.

من لفظ كلمة القرآن؛ لأن كلمة القرآن توهم غير اللائق، وكلمة استولى في زعمهم هي المنزهة اللائقة بالله مع أنه لا يعقل تشبيه أشنع من تشبيه استيلاء الله على عرشه المزعوم، باستيلاء بشر على العراق.

وهل كان أحد يغالب الله على عرشه حتى غلبه على العرش، واستولى عليه؟

وهل يوجد شيء إلا والله مستول عليه، فالله مستول على كل شيء. وهل يجوز أن يقال إنه تعالى استوى على كل شيء غير العرش؟ فافهم. وعلى كل حال، فإن المؤول، زعم أن الاستواء يوهم غير اللائق بالله لاستلزامه مشابهة استواء الخلق، وجاء بدله بالاستيلاء، لأنه هو اللائق به في زعمه، ولم ينتبه.

لأن تشبيه استيلاء الله على عرشه باستيلاء بشر بن مروان على العراق هو أفظع أنواع التشبيه، وليس بلائق قطعًا، إلا أنه يقول: إن الاستيلاء المزعوم منزه، عن مشابهة استيلاء الخلق، مع أنه ضرب له المثل باستيلاء بشر على العراق والله يقول ﴿فَلَا تَضْرِبُوا لِللّهِ ٱلْأَمْثَالُ إِنَّ ٱللّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُم لَا تَعْلَمُونَ

ونحن نقول: أيها المؤول هذا التأويل، نحن نسألك إذا علمت أنه لا بد من تنزيه أحد اللفظين أعني لفظ ﴿ أَسْتَوَى ﴾ الذي أنزل الله به الملك على النبي على قرآنًا يتلى، كل حرف منه عشر حسنات ومن أنكر أنه من كتاب الله كفر.

ولفظة استولى التي جاء بها قوم من تلقاء أنفسهم من غير استناد إلى نص من كتاب الله ولا سنة رسوله ولا قول أحد من السلف.

فأي الكلمتين أحق بالتنزيه في رأيك. الأحق بالتنزيه كلمة القرآن، المنزلة من الله على رسوله، أم كلمتكم التي جئتم بها، من تلقاء أنفسكم،

من غير مستند أصلًا؟

ونحن لا يخفى علينا الجواب الصحيح، عن هذا السؤال إن كنت لا تعرفه.

واعلم أنما ذكرنا من أن ما وصف الله به نفسه من الصفات، فهو موصوف به حقيقة لا مجازًا، على الوجه اللائق بكماله وجلاله.

وأنه لا فرق البتة بين صفة يشتق منها وصف، كالسمع والبصر والحياة. وبين صفة لا يشتق منها كالوجه واليد.

وأن تأويل الصفات كتأويل الاستواء بالاستيلاء لا يجوز ولا يصح.

هو معتقد أبي الحسن الأشعري رحمه الله. وهو معتقد عامة السلف، وهو الذي كان عليه النبي ﷺ وأصحابه.

فمن ادعى على أبي الحسن الأشعري، أنه يؤول صفة من الصفات، كالوجه واليد والاستواء، ونحو ذلك فقد افترى عليه افتراء عظيمًا.

بل الأشعري رحمه الله مصرح في كتبه العظيمة التي صنفها بعد رجوعه عن الاعتزال، «كالموجز»، «ومقالات الإسلاميين واختلاف المصلين»، «والإبانة عن أصول الديانة» أن معتقده الذي يدين الله به هو ما كان عليه السلف الصالح من الإيمان بكل ما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله وإثبات ذلك كله من غير كيف ولا تشبيه ولا تعطيل.

وأن ذلك لا يصح تأويله ولا القول بالمجاز فيه.

وأن تأويل الاستواء بالاستيلاء هو مذهب المعتزلة ومن ضاهاهم.

وهو أعلم الناس بأقوال المعتزلة لأنه كان أعظم إمام في مذهبهم، قبل أن يهديه الله إلى الحق، وسنذكر لك هنا بعض نصوص أبي الحسن الأشعري رحمه الله لتعلم صحة ما ذكرنا عنه.

قال رحمه الله في «كتاب الإبانة عن أصول الديانة»، الذي قال غير واحد أنه آخر كتاب صنفه، ما نصه: فإن قال لنا قائل: قد أنكرتم قول المعتزلة والقدرية والجهمية والحرورية والرافضة، والمرجئة، فعرفونا قولكم الذي به تقولون وديانتكم التي بها تدينون قيل له: قولنا الذي نقول به وديانتنا التي ندين بها، التمسك بكتاب ربنا عز وجل وسنة نبينا عليه وما روي عن الصحابة والتابعين وأئمة الحديث.

ونحن بذلك معتصمون، وبما كان يقول به أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل نضر الله وجهه ورفع درجته وأجزل مثوبته قائلون، ولمن خالف قوله مجانبون.

لأنه الإمام الفاضل والرئيس الكامل الذي أبان به الحق ورفع به الضلال وأوضح به المنهاج وقمع به بدع المبتدعين، وزيغ الزائغين وشك الشاكين. فرحمة الله عليه من إمام مقدم وخليل معظم مفخم، وعلى جميع أئمة المسلمين.

وجملة قولنا: أنا نقر بالله وملائكته وكتبه ورسله وما جاء من عند الله، وما رواه الثقات عن رسول الله ﷺ لا نرد من ذلك شيئًا.

وأن الله عز وجل إله واحد لا إله إلا هو فرد صمد، لم يتخذ صاحبة ولا ولدًا وأن محمدًا عبده ورسوله، أرسله بالهدى ودين الحق، وأن الجنة حق، وأن النار حق، والساعة آتية لا ريب فيها وأن الله يبعث من في القبور.

وأن الله استوى على عرشه كما قال ﴿ اَلرَّمْنَ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ۞ ﴾ وأن له وجهًا كما قال: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجَهُ رَبِكَ ذُو اَلْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ۞ ﴾. وأن له يدين بلا كيف كما قال ﴿ خَلَقْتُ بِيكَيُّ ﴾ وكما قال ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ ، وأن له عينان بلا كيف كما قال: ﴿ تَجْرِي بِأَعْيُنِنَ ﴾ ا هـ. محل الغرض منه وأن له عينان بلا كيف كما قال: ﴿ تَجْرِي بِأَعْيُنِنَ ﴾ ا هـ. محل الغرض منه

ىلفظە .

وبه تعلم أن من يفتري على الأشعري أنه من المؤولين المدعين أن ظاهر آيات الصفات وأحاديثها لا يليق الله كاذب عليه كذبًا شنيعًا.

وقال الشيخ أبو الحسن الأشعري في كتاب الإبانة أيضًا في إثبات الاستواء لله تعالى ما نصه: إن قال قائل ما تقولون في الاستواء؟ قيل له نقول: إن الله عز وجل مستو على عرشه كما قال: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَوَىٰ ۞ ﴿ وقد قال الله عز وجل: ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ الْكَامُ الطَّيِّبُ ﴾ وقد قال: ﴿ بَلَ رَفْعَهُ اللّهُ إِلَيْهِ ﴾ قال عز وجل: ﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَآءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعَرُجُ إِلَيْهِ ﴾ وقال حكاية عن فرعون: ﴿ يَنهَمَنُ ابنِ لِي صَرَّحًا لَمَا يُونِ لِي مَرَّحًا لَمَا اللهِ مُوسَىٰ وَإِنِي السَّمَوَتِ فَأَطَلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَىٰ وَإِنِي لَا شَكْمُ صَالِي اللهِ مُوسَىٰ وَإِنِي لَا فَانُهُ وَكِيْرِ اللهِ مُوسَىٰ وَإِنِي لَا فَانَهُ مُوسَىٰ وَإِنِي لَا فَانُهُ مُوسَىٰ وَإِنِي لَا فَانَهُ مُوسَىٰ وَإِنِي لَا فَانَهُ مُوسَىٰ وَإِنِي لَانَهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ مُوسَىٰ وَإِنِي لَا فَانَهُ مُوسَىٰ وَإِنِي لَا فَانَهُ مُوسَىٰ وَإِنِي اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَاهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَاهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَا اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَا عَلَى اللهُ عَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللهُ عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ اللهُ عَلَا عَلَا عَ

فكذب فرعون نبي الله موسى عليه السلام في قوله: «إن الله عز وجل فوق السماوات». وقال عز وجل: ﴿ اَأُمِنكُم مَّن فِي السَّمَاءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ ﴾. فالسماوات فوقها العرش، فلما كان العرش فوق السماوات: قال ﴿ اَلْمِنكُم مَّن فِي السَّمَاءِ ﴾ لأنه مستو على العرش الذي فوق السماوات، وكل ما علا فهو سماء، فالعرش أعلى السماوات. هذا لفظ أبي الحسن الأشعري رحمه الله في كتاب الإبانة المذكور.

وقد أطال رحمه الله في الكلام بذكر الأدلة القرآنية، في إثبات صفة الاستواء، وصفة العلو لله جل وعلا.

ومن جملة كلامه المشار إليه ما نصه: وقد قال قائلون من المعتزلة والجهمية والحرورية: إن قول الله عز وجل ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَوَىٰ وَالْجَهَمِيةُ وَالْحَرُورِيةُ: إن قول الله عز وجل في كل مكان. وجحدوا أن يكون الله عز وجل على عرشه كما قال أهل الحق، وذهبوا في الاستواء

إلى القدرة.

ولو كان هذا كما ذكروه كان لا فرق بين العرش والأرض، فالله سبحانه قادر عليها وعلى الحشوش، وعلى كل ما في العالم.

فلو كان الله مستويًا على العرش بمعنى الاستيلاء وهو عز وجل مستول على الأشياء كلها لكان مستويًا على العرش وعلى الأرض وعلى السماء وعلى الحشوش والأفراد، لأنه قادر على الأشياء مستول عليها.

وإذا كان قادرًا على الأشياء كلها ولم يجز عند أحد من المسلمين أن يقول: إن الله عز وجل مستو على الحشوش والأخلية، لم يجز أن يكون الاستواء على العرش الاستيلاء الذي هو عام في الأشياء كلها.

ووجب أن يكون معناه استواء يختص العرش دون الأشياء كلها.

وزعمت المعتزلة والحرورية والجهمية أن الله عز وجل في كل مكان فلزمهم أنه في بطن مريم وفي الحشوش والأخلية. وهذا خلاف الدين، تعالى الله عن قولهم. اه.

هذا لفظ أبي الحسن الأشعري رحمه الله في آخر مصنفاته. وهو كتاب الإبانة عن أصول الديانة.

وتراه صرح رحمه الله بأن تأويل الاستواء بالاستيلاء هو قول المعتزلة والجهمية والحرورية لا قول أحد من أهل السنة وأقام البراهين الواضحة على بطلان ذلك.

فليعلم مؤولو الاستواء بالاستيلاء أن سلفه في ذلك المعتزلة والجهمية والحرورية، لا أبو الحسن الأشعري رحمه الله ولا أحد من السلف.

وقد أوضحنا في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱللَّهُ فِي الْكَلامِ عَلَى قوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱللَّهُ فِي ٱللَّمَاتِ وَفِي ٱلْأَرْضُ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ ﴾. أن قول الجهمية ومن تبعهم: إن

الله في كل مكان قول باطل.

لأن جميع الأمكنة الموجودة، أحقر وأقل وأصغر، من أن يسع شيء منها خالق السماوات والأرض، الذي هو أعظم وأكبر من كل شيء، وهو محيط بكل شيء، ولا يحيط به شيء. فانظر إيضاح ذلك في الأنعام.

واعلم أن ما يزعمه كثير من الجهلة، من أن ما في القرآن العظيم، من صفة الاستواء والعلو والفوقية، يستلزم الجهة، وأن ذلك محال على الله، وأنه يجب نفي الاستواء والعلو والفوقية، وتأويلها بما لا دليل عليه من المعانى كله باطل.

وسببه سوء الظن بالله وبكتابه، وعلى كل حال فمدعي لزوم الجهة لظواهر نصوص القرآن العظيم.

واستلزام ذلك للنقص الموجب للتأويل يقال له:

ما مرادك بالجهة؟

إن كنت تريد بالجهة مكانًا موجودًا، انحصر فيه الله، فهذا ليس بظاهر القرآن، ولم يقله أحد من المسلمين.

وإن كنت تريد بالجهة العدم المحض.

فالعدم عبارة عن لا شيء.

فميز أولًا، بين الشيء الموجود وبين لا شيء.

وقد قال أيضًا أبو الحسن الأشعري رحمه الله في كتاب الإبانة أيضًا ما نصه: فإن سئلنا أتقولون إن لله يدين؟ قيل نقول ذلك، وقد دل عليه قوله عز وجل: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾. وقوله عز وجل: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾.

وأطال رحمه الله، الكلام في ذكر الأدلة من الكتاب والسنة على إثبات صفة اليدين لله.

و من جملة ما قال ما نصه: ويقال لهم: لم أنكرتم أن يكون الله عز وجل عني بقوله: ﴿ يَدَى ﴾ يدين ليستا نعمتين.

فإن قالوا: لأن اليد إذا لم تكن نعمة لم تكن إلا جارحة.

قيل لهم: ولم قضيتم أن اليد إذا لم تكن نعمة لم تكن إلا جارحة؟ فإن رجوعنا إلى شاهدنا، وإلى ما نجده فيما بيننا من الخلق؟

فقالوا: اليد إذا لم تكن نعمة في الشاهد لم تكن إلا جارحة.

قيل لهم: إن عملتم على الشاهد وقضيتم به على الله عز وجل فكذلك لم نجد حيًا من الخلق، إلا جسمًا لحمًا ودمًا، فاقضوا بذلك على الله عز وجل.

وإلا فأنتم لقولكم متأولون ولاعتلالكم ناقضون.

وإن أثبتم حيًا لا كالأحياء منا.

فلم أنكرتم أن تكون اليدان اللتان أخبر الله عز وجل عنهما، يدين ليستا نعمتين ولا جارحتين ولا كالأيدي؟

وكذلك يقال لهم: لم تجدوا مدبرًا حكيمًا إلا إنسانًا، ثم أثبتم أن للدنيا مدبرًا حكيمًا، ليس كالإنسان، وخالفتم الشاهد ونقضتم اعتلالكم.

فلا تمنعوا من إثبات يدين ليستا نعمتين ولا جارحتين، من أجل أن ذلك خلاف الشاهد ا ه. محل الغرض منه بلفظه.

وبه تعلم أن الأشعري رحمه الله، يعتقد أن الصفات التي أنكرها المؤولون كصفة اليد، من جملة صفات المعاني كالحياة ونحوها، وأنه لا فرق البتة بين صفة اليد وصفة الحياة فما اتصف الله به من جميع ذلك فهو منزه عن مشابهة ما اتصف به الخلق منه.

واللازم لمن شبه في بعض الصفات ونزه في بعضها أن يشبه في جميعها

أو ينزه في جميعها، كما قاله الأشعري.

أما ادعاء ظهور التشبيه في بعضها دون بعض، فلا وجه له بحال من الأحوال، لأن الموصوف بها واحد، وهو منزه عن مشابهة صفات خلقه.

ومن جملة كلام أبي الحسن الأشعري رحمه الله المشار إليها آنفًا في إثبات الصفات ما نصه: فإن قال قائل: لم أنكرتم أن يكون قوله: ﴿مِّمَا عَمِلَتْ أَيْدِينَا ﴾ وقوله ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾ على المجاز؟.

قيل له: حكم كلام الله عز وجل أن يكون على ظاهره وحقيقته ولا يخرج الشيء عن ظاهره إلى المجاز إلا لحجة.

ألا ترون أنه إذا كان ظاهر الكلام العموم فإذا ورد بلفظ العموم، والمراد به الخصوص، فليس هو على حقيقة الظاهر؟

وليس يجوز أن يعدل بما ظاهره العموم عن العموم بغير حجة؟

كذلك قول الله عز وجل ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ﴿ على ظاهره وحقيقته من إثبات اليدين، ولا يجوز أن يعدل به عن ظاهر اليدين إلى ما ادعاه خصومنا إلا بحجة.

ولو جاز ذلك لمدع أن يدعي أن ما ظاهره العموم، فهو على الخصوص، وما ظاهره الخصوص فهو على العموم بغير حجة.

وإذا لم يجز هذا لمدعيه بغير برهان، لم يجز لكم ما ادعيتموه، أنه مجاز بغير حجة.

بل واجب أن يكون قوله ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيكَكُّ إثبات يدين لله تعالى في الحقيقة غير نعمتين إذا كانت النعمتان لا يجوز عند أهل اللسان أن يقول قائلهم: فعلت بيدي وهو يعني النعمتين. اه محل الغرض منه بلفظه.

وفيه تصريح أبي الحسن الأشعري رحمه الله، بأن صفات الله كصفة

اليد ثابتة له حقيقة لا مجازًا، وأن المدعين أنها مجازهم خصومه وهو خصمهم كما ترى.

وإنما قال رحمه الله: إنه تعالى متصف بها حقيقة لا مجازًا، لأنه لا يشك في أن ظاهر صفة الله هو مخالفة صفة الخلق، وتنزيهها عن مشابهتها كما هو شأن السلف الصالح كلهم.

فإثبات الحقيقة ونفي المجاز في صفات الله هو اعتقاد كل مسلم طاهر القلب من أقذار التشبيه، لأنه لا يسبق إلى ذهنه من اللفظ الدال على الصفة كصفة اليد والوجه إلا أنها صفة كمال منزهة عن مشابهة صفات الخلق.

فلا يخطر في ذهنه التشبيه الذي هو سبب نفي الصفة وتأويلها بمعنى لا أصل له.

# تنبیه مهم(۱۷۱):

فإن قيل دل الكتاب والسنة وإجماع السلف على أن الله وصف نفسه بصفة اليدين كقوله تعالى: ﴿مَا مَنْعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيِّ ﴾. وقوله تعالى: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ عَالَى: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَاللَّمَوَاتُ مَطُويَتَكُ بِيَمِينِهِ ۚ ﴾. وألاً رَضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ وَالسَّمَوَتُ مَطُويَتَكُ بِيَمِينِهِ ۚ ﴾.

والأحاديث الدالة على مثل ما دلت عليه الآيات المذكورة كثيرة، كما هو معلوم، وأجمع المسلمون على أنه جل وعلا، لا يجوز أن يوصف بصفة الأيدي مع أنه تعالى قال ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُما فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ شَيْ فَلَم أجمع المسلمون على تقديم آية لما خلقت بيدى على آية مما عملت أيدينا؟

<sup>(</sup>۱۷۱) حول وصف المولى - عز وجل - نفسه بصيغ الجموع .

فالجواب: أنه لا خلاف بين أهل اللسان العربي ولا بين المسلمين أن صيغ الجموع تأتي لمعنيين أحدهما إرادة التعظيم فقط، فلا يدخل في صيغة الجمع تعدد أصلا، لأن صيغة الجمع المراد بها التعظيم، إنما يراد بها واحد.

والثاني أن يراد بصيغة الجمع معنى الجمع المعروف، وإذا علمت ذلك، فاعلم أن القرآن العظيم. يكثر فيه جدًا إطلاق الله جل وعلا، على نفسه صيغة الجمع، يريد بذلك تعظيم نفسه، ولا يريد بذلك تعددًا ولا أن معه غيره، سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا، كقوله تعالى ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللّهِ لَحَيْظُونَ ﴾.

فصيغة الجمع في قوله: ﴿إِنَّا﴾ وفي قوله: ﴿غُنُنُ وفي قوله: ﴿ فَخُنُ وَفِي قوله: ﴿ زَنَّالُنَا ﴾ وقوله: ﴿ زَنَّالُنَا ﴾ وقوله: ﴿ لَكُلْفِظُونَ ﴾ لا يراد بها أن معه منزلًا للذكر، وحافظًا له غيره تعالى.

بل هو وحده المنزل له والحافظ له، وكذلك قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تَمْنُونَ اللَّهِ عَالَمَةُ أَمْ نَحْنُ الْمُنْلِقُونَ اللَّهِ ﴿ وَقُولِهِ ﴿ وَأَنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُنْلِقُونَ اللَّهُ مَنْ الْمُنْلِكُونَ اللَّهُ مَنْ الْمُنْلِكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَنشُمُ أَنشُمُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

وإذا كان يراد بها التعظيم، لا التعدد علم بذلك أنها لا تصح بها معارضة قوله: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾، لأنها دلت على صفة اليدين، والجمع في قوله: ﴿ أَيْدِينَا ﴾ لمجرد التعظيم.

وما كان كذلك لا يدل على التعدد فيطلب الدليل من غيره، فإن دل على أن المراد بالتعظيم واحد حكم بذلك، كالآيات المتقدمة.

وإن دل على معنى آخر حكم به.

فقوله مثلًا: ﴿ وَإِنَّا لَهُ لَكَ فِطُونَ ﴾ قام فيه البرهان القطعي أنه حافظ واحد، وكذلك قوله: ﴿ أَمْ نَحْنُ الْخَيْلِقُونَ ﴾ ، ﴿ أَمْ نَحْنُ الْمُنزِلُونَ ﴾ ، ﴿ أَمْ نَحْنُ اللَّهُ عَلَى أَنه خالق واحد، المُنشِعُ واحد.

وأما قوله: ﴿ مِّمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا ﴾ فقد دل البرهان القطعي، على أن الله موصوف بصفة اليدين كما صرح به في قوله: ﴿ لِمَا خَلَقُتُ بِيَدَى ﴾ كما تقدم إيضاحه قريبًا.

وقد علمت أن صيغة الجمع في قوله: ﴿ لَكَ فِظُونَ ﴾ ، وقوله: ﴿ أَمُّ نَحْنُ الْمُنشِئُونَ ﴾ وقوله: ﴿ أَمْ نَحْنُ الْمُنشِئُونَ ﴾ وقوله: ﴿ أَمْ نَحْنُ الْمُنشِئُونَ ﴾ وقوله: ﴿ خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا ﴾ لا يراد بشيء منه معنى الجمع ، وإنما يراد به التعظيم فقط .

وقد أجاب أبو الحسن الأشعري رحمه الله في كتاب الإبانة بما يقرب من هذا في المعنى.

واعلم أن لفظ اليدين، قد يستعمل في اللغة العربية استعمالًا خاصًا، بلفظ خاص لا تقصد به في ذلك النعمة ولا الجارحة ولا القدرة، وإنما يراد به معنى أمام.

واللفظ المختص بهذا المعنى هو لفظة اليدين التي أضيفت إليها لفظة بين خاصة، أعني لفظة بين يديه، فإن المراد بهذه اللفظة أمامه. وهو استعمال عربي معروف مشهور في لغة العرب لا يقصد فيه معنى الجارحة ولا النعمة ولا القدرة، ولا أي صفة كائنة ما كانت.

وإنما يراد به أمام فقط كقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَن نُؤْمِنَ وَإِنَّا اللَّهُ مَامِهُ سَابَقًا عَلَيه مِن

الكتب.

وكقوله: ﴿ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَكَةِ ﴾ أي مصدقًا لما كان أمامه متقدمًا عليه من التوراة.

وكقوله: ﴿ فَزَيَّنُوا لَهُم مَّا بَيْنَ آَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾، فالمراد بلفظ ما بين أيديهم ما أمامهم.

وكقوله تعالى : ﴿ وَهُو اللَّذِي آرْسُلَ الرِّيكَ بُشْرًا بَثِيَ يَدَى رَحْمَتِهِ ﴿ ﴾ ، أي يرسل الرياح مبشرات أمام رحمته التي هي المطر، إلى غير ذلك من الآيات.

ومما يوضح لك ذلك أنه لا يمكن تأويل اليدين في ذلك بنعمتين ولا قدرتين ولا جارحتين. ولا غير ذلك من الصفات، فهذا أسلوب خاص دال على معنى خاص. بلفظ خاص مشهور، في كلام العرب فلا صلة له باللفظ الدال على الجارحة، بالنسبة إلى الإنسان ولا باللفظ الدال على صفة الكمال والجلال الثابتة لله تعالى. فافهم.

وقال أبو الحسن الأشعري رحمه الله في كتابه: مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، الذي ذكر فيه أقوال جميع أهل الأهواء والبدع والمؤولين والنافين لصفات الله أو بعضها ما نصه:

جملة ما عليه أهل الحديث والسنة الإقرار بالله وملائكته وكتبه ورسله وما جاء من عند الله وما رواه الثقات عن رسول الله ﷺ، لا يردون من ذلك شيئًا.

وأن الله سبحانه إله واحد فرد صمد لا إله غيره لم يتخذ صاحبة ولا ولدًا، وأن محمدًا عبده ورسوله، وأن الجنة حق وأن النار حق وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور، وأن الله سبحانه على عرشه كما قال ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ ﴾ وأن له يدين بلا كيف

كما قال: ﴿ خَلَقَتُ بِيكَ أَنَّ ﴾. وكما قال: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ إلى أن قال في كلامه هذا، بعد أن سرد مذهب أهل السنة والجماعة. ما نصه: فهذه جملة ما يأمرون به ويستعملونه ويرونه، وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول وإليه نذهب، وما توفيقنا إلا بالله، وهو حسبنا ونعم الوكيل، وبه نستعين، وعليه نتوكل وإليه المصير، هذا لفظ أبي الحسن الأشعري رحمه الله في كتاب المقالات المذكور.

وبه تعلم أنه يؤمن بكل ما جاء عن الله في كتابه وما ثبت عن رسوله ﷺ لا يرد من ذلك شيئًا ولا ينفيه بل يؤمن به ويثبته لله، بلا كيف ولا تشبيه، كما هو مذهب أهل السنة.

وقال أبو الحسن الأشعري أيضًا في كتاب المقالات المذكور ما نصه: وقال أهل السنة وأصحاب الحديث: ليس بجسم (۱۷۲) ولا يشبه الأشياء وأنه على العرش كما قال عز وجل: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ۞ ﴿ وَلا نقدم بين يدي الله في القول بل نقول: استوى بلا كيف، ثم أطال الكلام رحمه الله، في إثبات الصفات كما قدمنا عنه، ثم قال ما نصه وقالت المعتزلة: إن الله استوى على عرشه بمعنى استولى. اه. محل الغرض منه بلفظه.

<sup>(</sup>۱۷۲) قال شيخنا أبو الهيثم إبراهيم بن زكريا - حفظه الله -: [إطلاق لفظ «الجسم» على الله عزوجل - أول من أطلقه هشام بن الحكم الرافضي، وأول من نفاه: الجهم بن صفوان، ونحن لا ننفي الجسم، ولا نثبته، بل نستفصل عن المراد به] فما كان موافقًا للكتاب، والسنة قُبِلَ، وما كان فيها من المعاني المخالفة للكتاب والسنة رُدَّ، وما قيل عن الجسم يقال على جميع الألفاظ المحتملة التي لم ترد في الكتاب ولا في السنة، مثل: الجوهر، والعرض، والأبعاض، والحدود، والجهات، وحلول الحوادث، وغيرها، وانظر مجموع الفتاوي (۱۲/ ۱۸۵)، (۲/ ۲۲۱)، (۳۰ ۲/ ۳۰۱)، وغيرها من المواضع، وانظر تعليق ابن سحمان على اللوامع (۱/ ۱۸۳).

فتراه صرح في كتاب المقالات المذكور، بأن تأويل الاستواء بالاستيلاء، هو قول المعتزلة لا قوله هو، ولا قول أحد من أهل السنة.

وزاد في كتاب الإبانة مع المعتزلة الجهمية والحرورية كما قدمنا.

وبكل ما ذكرنا تعلم أن الأشعري رجع عن الاعتزال إلى مذهب السلف في آيات الصفات وأحاديثها.

وقد قدمنا إيضاح الحق في آيات الصفات بالأدلة القرآنية بكثرة في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾.

واعلم أن أئمة القائلين بالتأويل، رجعوا قبل موتهم عنه، لأنه مذهب غير مأمون العاقبة، لأن مبناه على ادعاء أن ظواهر آيات الصفات وأحاديثها، لا تليق بالله لظهورها وتبادرها في مشابهة صفات الخلق.

ثم نفي تلك الصفات الواردة في الآيات والأحاديث، لأجل تلك الدعوى الكاذبة المشؤومة، ثم تأويلها بأشياء أخر، دون مستند من كتاب أو سنة، أو قول صحابى أو أحد من السلف.

وكل مذهب هذه حاله، فإنه جدير بالعاقل المفكر أن يرجع عنه إلى مذهب السلف.

وقد أشار تعالى في سورة الفرقان أن وصف الله بالاستواء صادر عن خبير بالله، وبصفاته عالم بما يليق به، وبما لا يليق وذلك في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا يَبْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ أَلَا مَنْ فَسَكُلْ بِهِ عَبِيرًا ﴿ اللَّهُ مَا فَي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ أَلَّا مَنْ فَسَكُلْ بِهِ عَبِيرًا ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا فَي اللَّهُ اللّ

فتأمل قوله: ﴿فَسَّتُلْ بِهِ خَبِيرًا ﴾، بعد قوله: ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ الرَّحَمَانُ ﴾، تعلم أن من وصف الرحمن بالاستواء على العرش خبير بالرحمن وبصفاته لا يخفى عليه اللائق من الصفات وغير اللائق.

فالذي نبأنا بأنه استوى على عرشه هو العليم الخبير الذي هو الرحمن. وقد قال تعالى: ﴿وَلَا يُنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾.

وبذلك تعلم أن من يدعي أن الاستواء يستلزم التشبيه، وأنه غير لائق غير خبير، نعم والله هو غير خبير.

وسنذكر هنا إن شاء الله أن أئمة المتكلمين المشهورين رجعوا كلهم عن تأويل الصفات.

أما كبيرهم الذي هو أفضل المتكلمين المنتسبين إلى أبي الحسن الأشعري، وهو القاضي محمد بن الطيب المعروف بأبي بكر الباقلاني، فإنه كان يؤمن بالصفات على مذهب السلف (١٧٣) ويمنع تأويلها منعًا باتًا، ويقول فيها بمثل ما قدمنا عن الأشعري. وسنذكر لك هنا بعض كلامه.

قال الباقلاني المذكور في كتاب التمهيد ما نصه: باب في أن لله وجهًا ويدين؟ قيل له ويدين، فإن قائل. فما الحجة في أن لله عز وجل وجهًا ويدين؟ قيل له قوله: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجُلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ع

<sup>(</sup>۱۷۳) قال شيخنا أبو الهيثم إبراهيم بن زكريا - حفظه الله - محررًا عقيدة الإمام الباقلاني - رحمه الله-: [الباقلاني من مُتقدِّمي الأشاعرة، وهم أقرب للسلف من متأخري من أمثال: الجويني، والرازي، والغزالي، ومتقدموا الأشاعرة يثبتون الصفات الخبرية، وعماد مذهبهم: إثبات كل صفة في القرآن، وأما الصفات التي في الحديث فمنهم من يثبتها، ومن هذا الباب قول الباقلاني في «التمهيد» (۱/۷۶): (باب في الرضا والغضب وأنهما من الإرادة: فإن قال قائل: فهل تقولون أنه تعالى عضبان راض، وأنه موصوف بذلك؟ قيل له: أجل، وغضبه على من غضب عليه، ورضاه عن من رضي عنه هما إرادته لإثابة المرضي عنه، وعقوبة المغضوب عليه لا غير ذلك) وانظر لبيان عقيدته ومجموع فتاوى شيخ الإسلام أنه رحمه الله سلك مسلك الجهم بن صفوان في القدر والوعيد، بل وسلك في الإيمان مسلك غلاة المرجئة كجهم وأتباعه].

تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾، فأثبت لنفسه وجهًا ويدين.

فإن قالوا: فما أنكرتم أن يكون المعنى في قوله ﴿ خَلَقُتُ بِيدَيُّ ﴾ أنه خلقه بقدرته أو بنعمته، لأن اليد في اللغة قد تكون بمعنى النعمة، وبمعنى القدرة، كما يقال: لي عند فلان يد بيضاء. يراد به نعمة.

وكما يقال: هذا الشيء في يد فلان وتحت يد فلان، يراد به أنه تحت قدرته وفي ملكه.

ويقال: رجل أيدٌ إذا كان قادرًا.

وكما قال تعالى: ﴿خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَاۤ أَنْعَكُمَا﴾ يريد عملنا بقدرتنا. وقال الشاعر:

إذا ما راية رفعت لمجد تلقاها عرابة باليمين فكذلك قوله: ﴿ خَلَقْتُ بِيدَيُّ عَنِي بقدرتي أو نعمتي.

يقال لهم هذا باطل لأن قوله: ﴿ بِيدَيُّ ﴾ يقتضي إثبات يدين هما صفة له.

فلو كان المراد بهما القدرة لموجب أن يكون له قدرتان.

وأنتم لا تزعمون أن للباري سبحانه قدرة واحدة، فكيف يجوز أن تثبتوا له قدرتين؟

وقد أجمع المسلمون من مثبتي الصفات والنافين لها على أنه لا يجوز أن يكون له تعالى قدرتان فبطل ما قلتم.

وكذلك لا يجوز أن يكون الله تعالى خلق آدم بنعمتين، لأن نعم الله تعالى على آدم وعلى غيره لا تحصى.

ولأن القائل لا يجوز أن يقول: رفعت الشيء بيدي أو وضعته بيدي أو توليته بيدي وهو يعني نعمته.

وكذلك لا يجوز أن يقال: لي عند فلان يدان يعني نعمتين.

وإنما يقال لي عنده يدان بيضاوان، لأن القول: يد، لا يستعمل إلا في اليد التي هي صفة الذات.

ويدل على فساد تأويلهم أيضًا أنه لو كان الأمر على ما قالوه لم يغفل عن ذلك إبليس، وعن أن يقول وأي فضل لآدم علي يقتضي أن أسجد له، وأنا أيضًا بيدك خلقتني التي هي قدرتك وبنعمتك خلقتني؟

وفي العلم بأن الله تعالى فضل آدم عليه بخلقه بيديه، دليل على فساد ما قالوه.

فإن قال قائل: فما أنكرتم أن يكون وجهه ويده جارحة؟ إذ كنتم لم تعقلوا يد صفة ووجه صفة لا جارحة.

يقال له: لا يجب ذلك كما لا يجب إذا لم نعقل حيًا عالمًا قادرًا إلا جسمًا أن نقضى نحن وأنتم على الله تعالى بذلك.

وكما لا يجب متى كان قائمًا بذاته أن يكون جوهرًا أو جسمًا، لأنا وإياكم لم نجد قائمًا بنفسه في شاهدنا إلا كذلك. اه. محل الغرض منه بلفظه.

وهو صريح في أنه يرى أن صفة الوجه وصفة اليد وصفة العلم والحياة والقدرة كلها من صفات المعاني ولا وجه للفرق بينها وجميع صفات الله مخالفة لجميع صفات خلقه.

وقال الباقلاني أيضًا في كتاب التمهيد ما نصه: فإن قالوا: فهل تقولون: إنه في كل مكان؟

قيل: معاذ الله بل هو مستو على العرش كما أخبر في كتابه، فقال: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ

وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُكُمْ ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَأَمِنكُم مَّنَ فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَخْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ ﴾ .

ولو كان في كل مكان، لكان في جوف الإنسان، وفمه وفي الحشوش والمواضع التي يرغب عن ذكرها، تعالى عن ذلك، ولوجب أن يزيد بزيادة الأماكن إذ خلق منها ما لم يكن خلقه، وينقص بنقصانها إذا بطل منها ما كان.

ولصح أن يرغب إليه إلى نحو الأرض وإلى وراء ظهورنا وعن أيماننا وشمائلنا.

وهذا ما قد أجمع المسلمون على خلافه وتخطئة قائله، إلى أن قال رحمه الله: ولا يجوز أن يكون معنى استوائه على العرش هو استيلاؤه عليه كما قال الشاعر:

قد استوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق لأن الاستيلاء هو القدرة والقهر، والله تعالى لم يزل قادرًا قاهرًا عزيزًا مقتدرًا.

وقوله: ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى اَلْعَرَشِ ﴾ يقتضي استفتاح هذا الوصف بعد أن لم يكن، فيبطل ما قالوه.

فإن قال قائل: ففصلوا لي صفات ذاته من صفات أفعاله، لأعرف ذلك. قيل له: صفات ذاته هي التي لم يزل ولا يزال موصوفًا بها.

وهي الحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر والكلام والإرادة والبقاء والوجه والعينان واليدان. اه محل الغرض منه بلفظه. وقد نقلناه من نسخة هي أجود نسخة موجودة لكتاب «التمهيد» للباقلاني المذكور.

وترى تصريحه فيها بأن صفة الوجه واليد من صفات المعانى كالحياة

والعلم والقدرة والإرادة، كما هو قول أبي الحسن الأشعري الذي قدمنا إيضاحه.

واعلم أن إمام الحرمين، أبا المعالي الجويني، كان في زمانه من أعظم أئمة القائلين بالتأويل، وقد قرر التأويل وانتصر له في كتابه «لإرشاد».

ولكنه رجع عن ذلك في رسالته «العقيدة النظامية» فإنه قال فيها: اختلف مسالك العلماء، في الظواهر التي وردت في الكتاب والسنة، وامتنع على أهل الحق فحواها وإجراؤها على موجب ما تبرزه أفهام أرباب اللسان منها.

فرأى بعضهم تأويلها، والتزام هذا المنهج في آي الكتاب وفيما صح من سنن النبي ﷺ.

وذهب أئمة السلف إلى الانكفاف عن التأويل وإجراء الظواهر على مواردها، وتفويض معانيها إلى الرب سبحانه (١٧٤).

والذي نرتضيه رأيًا وندين الله به عقدًا، اتباع سلف الأمة، فالأولى

<sup>(</sup>١٧٤) ونسبة هذا المذهب إلى السلف خطأ، فالسلف يفوضون في الكيف، لا المعنى، فظواهر نصوص الصفات معلومة لنا باعتبار المعنى، وأقوال السلف في إثبات معاني نصوص الصفات على سبيل الإجمال، أو التفصيل متواترة، وأما الكيف فهو ثابت لله سبحانه وتعالى ولكنه مجهول لنا، فالصحيح أن مذهب السلف: تفويض في الكيف لا المعنى، ولمزيد بيان انظر «درء تعارض العقل والنقل» لتقي الدين بن تيمية (١/ ١١٥) وما بعدها، وكتاب: «موقف المتكلمين من الاستدلال بنصوص الكتاب والسنة عرضًا ونقدًا» لسليمان ابن صالح بن عبد العزيز الغصن (٢/ ٨٢٧)، وكتاب: «مذهب أهل التفويض في نصوص الصفات «عرض ونقد» لأحمد بن عبد الرحمن بن عثمان القاضي، ورسالة: «تحفة الإخوان في صفات الرحمن» لمحمد بن محمد بن عبد العليم، الفصل الأول، وغيرها من المراجع.

الاتباع وترك الابتداع والدليل السمعي القاطع في ذلك، أن إجماع الأمة حجة متبعة، وهو مستند معظم الشريعة.

وقد درج صحب الرسول ريك على ترك التعرض لمعانيها ودرك ما فيها وهم صفوة الإسلام والمشتغلون بأعباء الشريعة.

وكانوا لا يألون جهدًا في ضبط قواعد الملة والتواصي بحفظها وتعليم الناس ما يحتاجون إليه منها.

فلو كان تأويل هذه الظواهر مسوغًا أو محتومًا لأوشك أن يكون اهتمامهم بها فوق اهتمامهم بفروع الشريعة.

فإذا انصرم عصرهم وعصر التابعين على الإضراب عن التأويل كان ذلك قاطعًا بأنه الوجه المتبع بحق.

فعلى ذي الدين أن يعتقد تنزه الرب تعالى عن صفات المحدثات ولا يخوض في تأويل المشكلات ويكل معناها إلى الرب.

ومما استحسن من إمام دار الهجرة مالك بن أنس أنه سئل عن قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞ ، فقال: الاستواء معلوم والكيف مجهول والسؤال عنه بدعة.

فلتجر آية الاستواء والمجيء، وقوله: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ ، ﴿ وَيَبْقَىٰ وَبَهُ وَبَهُ رَبِّكِ ﴾ ، وقوله: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ ، وقوله: ﴿ وَمَا صَحْ عَنَ الرسولُ عَلَيْهِ السلامِ كَخَبَرُ النَّزُولُ وغيره على ما ذكرنا، فهذا بيان ما يجب لله تعالى. اه. كلامه بلفظه من الرسالة النظامية المذكورة مع أن رجوع الجويني فيها إلى أن الحق هو مذهب السلف أمر معلوم.

وكذلك أبو حامد الغزالي، كان في زمانه من أعظم القائلين بالتأويل ثم رجع عن ذلك، وبين أن الحق الذي لا شك فيه هو مذهب السلف.

وقال في كتابه: «إلجام العوام عن علم الكلام»: اعلم أن الحق الصريح الذي لا مراء فيه عند أهل البصائر، هو مذهب السلف أعني الصحابة والتابعين، ثم قال: إن البرهان الكلي على أن الحق في مذهب السلف وحده ينكشف بتسليم أربعة أصول مسلمة عند كل عاقل.

ثم بين أن الأول من تلك الأصول المذكورة أن النبي ﷺ هو أعرف الخلق بصلاح أحوال العباد في دينهم ودنياهم.

الأصل الثاني: أنه بلغ كلما أوحى إليه من صلاح العباد في معادهم ومعاشهم، ولم يكتم منه شيئًا.

الأصل الثالث: أن أعرف الناس بمعاني كلام الله وأحراهم بالوقوف على أسراره هم أصحاب رسول الله ﷺ الذين لازموه وحضروا التنزيل وعرفوا التأويل.

والأصل الرابع: أن الصحابة رضي الله عنهم في طول عصرهم إلى آخر أعمارهم ما دعوا الخلق إلى التأويل، ولو كان التأويل من الدين أو علم الدين لأقبلوا عليه ليلًا ونهارًا ودعوا إليه أولادهم وأهلهم.

ثم قال الغزالي: وبهذه الأصول الأربعة المسلمة عند كل مسلم نعلم بالقطع أن الحق ما قالوه والصواب ما رأوه. اه. باختصار.

ولا شك أن استدلال الغزالي هذا لأن مذهب السلف هو الحق استدلال لا شك في صحته، ووضوح وجه الدليل فيه، وأن التأويل لو كان سائغًا أو لازمًا لبين النبي ﷺ ذلك، ولقال به أصحابه وتابعوهم كما لا يخفى.

وذكر غير واحد عن الغزالي: أنه رجع في آخر حياته إلى تلاوة كتاب الله وحفظ الأحاديث الصحيحة والاعتراف بأن الحق هو ما في كتاب الله وسنة رسوله. وذكر بعضهم أنه مات وعلى صدره صحيح البخاري رحمه الله.

واعلم أيضًا أن الفخر الرازي الذي كان في زمانه أعظم أئمة التأويل رجع عن ذلك المذهب إلى مذهب السلف معترفًا بأن طريق الحق هي إتباع القرآن في صفات الله.

وقد قال في ذلك في كتابه «أقسام اللذات»: لقد اختبرت الطرق الكلامية، والمناهج الفلسفية، فلم أجدها تروي غليلًا، ولا تشفي عليلًا، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن أقرأ في الإثبات: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوَىٰ فِي ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوَىٰ فِي ﴾، ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ ﴾، وفي النفي: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى اللّهُ سَمِيًّا ﴾، ومن جرب مثل تجربتي عرف مثل معرفتي . اه.

وقد بين هذا المعنى في أبياته المشهورة التي يقول فيها:

وغاية سعي العالمين ضلال وحاصل دنيانا أذى ووبال سوى أن جمعنا فيه قيل وقال

نهاية إقدام العقول عقال وأرواحنا في وحشة من جسومنا ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا إلى آخر الأبيات.

وكذلك غالب أكابر الذين كانوا يخوضون في الفلسفة والكلام، فإنه ينتهي بهم أمرهم إلى الحيرة وعدم الثقة بما كانوا يقررون.

وقد ذكر عن الحفيد ابن رشد وهو من أعلم الناس بالفلسفة أنه قال: ومن الذي قال في الإلهيات شيئًا يعتد به؟

وذكروا عن الشهرستاني أنه لم يجد عند الفلاسفة والمتكلمين إلا الحيرة والندم، وقد قال في ذلك:

لعمري لقد طفت المعاهد كلها وسيرت طرفي بين تلك المعالم فلم أر إلا واضعًا كف حائر على ذقن أو قارعًا سن نادم

وأمثال هذا كثيرة.

فيا أيها المعاصرون المتعصبون لدعوى أن ظواهر آيات الصفات وأحاديثها خبيث لا يليق بالله لاستلزامه التشبيه بصفات الخلق، وأنها يجب نفيها وتأويلها بمعان ما أنزل الله بها من سلطان، ولم يقلها رسول الله على ولا أحد من أصحابه ولا من التابعين. فمن هو سلفكم في هذه الدعوى الباطلة المخالفة لإجماع السلف؟

إن كنتم تزعمون أن الأشعري يقول مثل قولكم، وأنه سلفكم في ذلك فهو بريء منكم ومن دعواكم.

وهو مصرح في كتبه التي صنفها بعد الرجوع عن الاعتزال أن القائلين بالتأويل هم المعتزلة، وهم خصومه وهو خصمهم، كما أوضحنا كلامه في الإباحة والمقالات.

وقد بينا أن أساطين القول بالتأويل قد اعترفوا بأن التأويل لا مستند له، وأن الحق هو اتباع مذهب السلف كما أوضحنا ذلك عن أبي بكر الباقلاني، وأبي المعالي الجويني، وأبي حامد الغزالي، وأبي عبد الله الفخر الرازي، وغيرهم ممن ذكرنا.

فنوصيكم وأنفسنا بتقوى الله وألا تجادلوا في آيات الله بغير سلطان أتاكم، والله جل وعلا يقول في كتابه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي عَايِبَ اللهِ بِغَيْرِ سُلُطَنٍ أَتَنَهُمُ إِن فِي صُدُورِهِمُ إِلَّا كِبُرُ مَّا هُم بِبَلِغِيهُ فَاسْتَعِدْ بِاللهِ إِنَّهُمْ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلبَصِيرُ ﴿ فَا اللهِ بَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

ويقول تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَكَلَا هُدًى وَلَا كَالَهِ مِنْدِ مِنْ وَجَدْنَا عَلَيْهِ كَالْمِ مُّنِيرٍ ﴿ فَيَ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ مُنْ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ [(١٧٥). عَلَيْهِ عَلَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ [(١٧٥).

<sup>(</sup>١٧٥) ٧/ ٤٤٢: ٧٧٤، محمد / ٢٤.

### الرد على المعتزلة النافين لصفات المعاني:

[له جل وعلا كلام حقيقي يليق بكماله وجلاله. وللمخلوق كلام أيضًا مناسب لحاله. وبين كلام الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق.

وهذه الصفات السبع المذكورة أي: القدرة، والإرادة، والعلم، والحياة، والسمع، والبصر، والكلام - يثبتها كثير ممن يقول بنفي غيرها من صفات المعانى.

والمعتزلة ينفونها ويثبتون أحكامها فيقولون: هو تعالى حي قادر، مريد عليم، سميع بصير، متكلم بذاته لا بقدرة قائمة بذاته، ولا إرادة قائمة بذاته هكذا فرارًا منهم من تعدد القديم.

ومذهبهم الباطل لا يخفى بطلانه وتناقضه على أدنى عاقل؛ لأن من المعلوم أن الوصف الذي منه الاشتقاق إذا عدم فالاشتقاق منه مستحيل فإذا عدم السواد عن جرم مثلًا استحال أن تقول هو أسود، إذ لا يمكن أن يكون أسود ولم يقم به سواد، وكذلك إذا لم يقم العلم والقدرة بذات، استحال أن تقول: هي عالمة قادرة لاستحالة اتصافها بذلك، ولم يقم بها علم ولا قدرة. قال في «مراقى السعود»:

وعند فقد الوصف لا يشتق وأعوز المعتزلي الحق](١٧٦).

[قوله تعالى: ﴿ فَلَنَقُصَّنَ عَلَيْهِم بِعِلْمِ وَمَا كُنَّا غَآبِدِينَ ﴿ ﴾ بَيَّن تعالى في هذه الآية الكريمة أنه يقص على عباده يوم القيامة ما كانوا يعملونه في الدنيا، وأخبرهم بأنه جل وعلا لم يكن غائبًا عما فعلوه أيام فعلهم له في دار الدنيا، بل هو الرقيب الشهيد على جميع الخلق، المحيط علمه بكل ما

<sup>(</sup>١٧٦) ٢/٢٧٧ - ٢٧٧، الأعراف / ٥٤.

فعلوه من صغير وكبير، وجليل وحقير، وبين هذا المعنى في آيات كثيرة كقولة: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَثَةٍ إِلّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا فَمُ يَنْتِئُهُم بِمَا عَلَوْا يَوْمَ الْقِيْمَةِ إِنَّا اللّهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾، وقوله: ﴿يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا عِنْهُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِن ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيما وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُذُتُم فِي الْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَعْرُبُ مِن ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيها وَلَا فِي السَّمَآءِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِن عَمَلٍ إِلّا كُنَا عَلَيْكُمُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْعَرَ مِن وَلَا فِي السَّمَآءِ وَلَا أَنْ السَّمَآءِ وَلَا أَصْعَرَ مِن وَلَا فِي السَّمَآءِ وَلَا أَنْ كَاللّهُ وَلَا فِي السَّمَآءِ وَلَا أَنْ كَاللّهُ وَلَا فَي كِنْكِ مُهِينٍ ﴾.

### تنبيه:

في هذه الآية الكريمة الرد الصريح على المعتزلة النافين صفات المعاني، القائلين: إنه تعالى عالم بذاته، لا بصفة قامت بذاته، هي العلم، وهكذا في قولهم: قادر مريد، حي سميع، بصير متكلم، فإنه هنا أثبت لنفسه صفة العلم بقوله: ﴿فَلَنَقُصَّنَ عَلَيْهِم بِعِلِّرِ ﴾ ونظيره قوله تعالى: ﴿أَنزَلَهُ بِعِلْمِ عِلْمِ عَلَيْهِم الذي لا يشك عاقل في بطلانه وتناقضه] (۱۷۷).

## الرد على الجهمية القائلين بأن الله في كل مكان:

[واعلم أن ما يزعمه الجهمية «من أن الله تعالى في كل مكان» مستدلين بهذه الآية أي قوله تعالى: ﴿وَهُو اللّهُ فِي السَّمَوَتِ وَفِي اللّرَضِ ﴿ اللّهِ على الله تعالى ، لأن جميع الأمكنة الموجودة أحقر وأصغر من أن يحل في شيء منها رب السموات والأرض الذي هو

<sup>(</sup>۱۷۷) ۲۲۰/۲ (۱۷۷) الأعراف / ۷ .

أعظم من كل شيء، وأعلى من كل شيء، محيط بكل شيء ولا يحيط به شيء، فالسماوات والأرض في يده جل وعلا أصغر من حبة خردل في يد أحدنا، وله المثل الأعلى، فلو كانت حبة خردل في يد رجل فهل يمكن أن يقال: إنه حال فيها، أو في كل جزء من أجزائها. لا وكلا، هي أصغر وأحقر من ذلك، فإذا علمت ذلك فاعلم أن رب السموات والأرض أكبر من كل شيء وأعظم من كل شيء، محيط بكل شيء، ولا يحيط به شيء، ولا يكون فوقه شيء ﴿لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلا يَكُون فوقه شيء ﴿لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلا فِي ٱلْأَرْضِ وَلا يَكُون غوقه شيء ﴿لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلا فِي ٱلْأَرْضِ وَلا يَكُون غوقه شيء ﴿لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلا فِي ٱلْأَرْضِ وَلا يكون غوقه شيء ﴿لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلا فِي ٱللَّهُ مَا بَيْنَ وَتِعالَى علوًا كبيرًا لا نحصي ثناء عليه، هو كما أثنى على نفسه ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ وَتَعالَى علوًا كبيرًا لا نحصي ثناء عليه، هو كما أثنى على نفسه ﴿يَعْلُونَ بِهِ عِلْمًا شَهَا اللهُ اللهُ

### الرد على القائلين بوجود مجاز في القرآن:

[وقوله: ﴿ وَلَأُصَلِّبَتَكُمُ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ ﴾ وتعدية التصليب بـ ﴿ فِي ﴾ أسلوب عربي معروف، ومنه قول سويد بن أبي كاهل:

هم صلبوا العبدي في جذع نخلة فلا عطست شيبان إلا بأجدعا ومعلوم عند علماء البلاغة: أن في مثل هذه الآية استعارة تبعية في معنى الحرف (١٧٩).

[وفي هذه الآية الكريمة سؤال معروف، هو أن يقال: كيف أوقع الإذاقة على اللباس في قوله ﴿ فَأَذَ قَهَا اللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ ﴾. وروي أن ابن الراوندي الزنديق قال لابن الأعرابي إمام اللغة الأدب: هل يُذاق اللباس؟

<sup>(</sup>۱۷۸) ۲/۱۲۲، الأنعام / ۳.

<sup>(</sup>۱۷۹) ٤/٤، طه/ ۷۱، وانظر (۳/ ۳٤٥) (النحل/ ۱۱۲)، (۷/ ۲۷۵) (الزخرف/ ۵۱)، (۷/ ۱۷۹) (محمد/ ۵۵) .

يريد الطعن في قوله تعالى: ﴿ فَأَذَ فَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ ﴾. فقال له ابن الأعرابي: لا بأس أيها النسناس: هب أن محمدًا ﷺ ما كان نبيًا! أما كان عربيًا؟

قال مقيده عفا الله عنه: والجواب عن هذا السؤال ظاهر، وهو أنه أطلق اسم اللباس على ما أصابهم من الجوع والخوف؛ لأن آثار الجوع والخوف تظهر على أبدانهم، وتحيط بها كاللباس. ومن حيث وجدانهم ذلك اللباس المعبرَّ به عن آثار الجوع والخوف، أوقع عليه الإذاقة، فلا حاجة إلى ما يذكره البيانيون من الاستعارات في هذه الآية الكريمة وقد أوضحنا في رسالتنا التي سميناها «منع جواز المجاز في المنزل للتعبد والإعجاز»: أنه لا يجوز لأحد أن يقول إن في القرآن مجازًا، وأوضحنا ذلك بأدلته، وبينا أن يسميه البيانيون مجازًا أنه أسلوب من أساليب اللغة العربية (١٨٠٠) [(١٨١٠).

\* \* \*

<sup>(</sup>١٨٠) وقد تتبعت كل ما قال عنه العلامة الشنقيطي - رحمه الله - أنه من الأساليب أو الإطلاقات العربية في كتابه «أضواء البيان» وأفردته في رسالة مفردة؛ لتكون تتميمًا لرسالته «منع جواز المجاز» فلله الحمد على توفيقه .

<sup>(</sup>۱۸۱) ۳/ ۳۶۶ - ۳۶۰، النحل/ ۱۱۲، وانظر (۶/ ۱۹۶ ۱۹۰) (الکهف/ ۷۷)، (۲/ ۳۸۰: ۳۸۷) (الشعراء/ ۲۱۰)، (۷/ ۲۲) (غافر/ ۱۳) .

# فصل في بعض صفات الذات

#### صفة اليد:

[الظاهر المتبادر من لفظ اليد بالنسبة للمخلوق، هو كونها جارحة هي عظم ولحم ودم، وهذا هو الذي يتبادر إلى الذهن في نحو قوله تعالى: ﴿ فَأَقَطَ عُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾.

والظاهر المتبادر من اليد بالنسبة للخالق في نحو قوله تعالى: ﴿مَا مَنَعَكَ أَنها صفه كمال وجلال، لائقة بالله جل وعلا ثابتة له على الوجه اللائق بكماله وجلاله، وقد بين جل وعلا عظم هذه الصفة وما هي عليه من الكمال والجلال، وبين أنها من صفات التأثير كالقدرة، قال تعالى في تعظيم شأنها ﴿وَمَا قَدُرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلأَرْضُ كَالقدرة، قال تعالى في تعظيم شأنها ﴿وَمَا قَدُرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَٱلسَّمَونَ مَطُويتَتُ بِيمِينِهِ مَّ سُبْحَنَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ وَبِينِ أَنها صفة تأثير كالقدرة، في قوله تعالى: ﴿قَالَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ فَي وَلِهُ تعالى الله عَلَى أَنها من يَتَإِلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقتُ بِيكَ فَي هُ وَلِهُ يَدِكُ ﴿ وَلِي الله على أنها من صفات التأثير كما ترى. ولا يصح هنا تأويل اليد بالقدرة البتة، لإجماع أهل الحق والباطل، كلهم على أنه لا يجوز تثنية القدرة. ولا يخطر في ذهن المسلم المراجع عقله، دخول الجارحة التي هي عظم ولحم ودم في معنى المسلم المراجع عقله، دخول الجارحة التي هي عظم ولحم ودم في معنى والأرض.

فاعلم أيها المدعي أن ظاهر لفظ اليد في الآية المذكورة وأمثالها، لا يليق بالله، لأن ظاهرها التشبيه بجارحة الإنسان، وأنها يجب صرفها، عن هذا الظاهر الخبيث، ولم تكتف بهذا حتى ادعيت الإجماع على صرفها عن

ظاهرها. إن قولك هذا كله افتراء عظيم على الله تعالى، وعلى كتابه العظيم، وإنك بسبه كنت أعظم المشبهين والمجسمين، وقد جرك شؤم هذا التشبيه، إلى ورطة التعطيل..](١٨٢).

[فإن قيل دل الكتاب والسنة وإجماع السلف على أن الله وصف نفسه بصفة اليدين كقوله تعالى: ﴿مَا مَنْعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴿ وقوله تعالى: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَ قَدْرِهِ عَالَى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَ قَدْرِهِ عَالَى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَ قَدْرِهِ عَالَى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَالسَّمَواتُ مَطْوِيتَتُ بِيمِينِهِ ۚ ﴾ . والأحاديث الدالة على مثل ما دلت عليه الآيات المذكورة كثيرة ، كما هو والأحاديث الدالة على مثل ما دلت عليه الآيات المذكورة كثيرة ، كما هو معلوم ، وأجمع المسلمون على أنه جل وعلا ، لا يجوز أن يوصف بصفة الأيدي مع أنه تعالى قال ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَا عَمِلَتَ أَيْدِينَا أَنْعَكُما فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ اللّه ﴾ فلم أجمع المسلمون على تقديم آية لما خلقت بيدي على آية مما عملت أيدينا؟

فالجواب: أنه لا خلاف بين أهل اللسان العربي ولا بين المسلمين أن صيغ الجموع تأتي لمعنيين:

أحدهما: إرادة التعظيم فقط، فلا يدخل في صيغة الجمع تعدد أصلًا؛ لأن صيغة الجمع المراد بها التعظيم، إنما يراد بها واحد.

والثاني: أن يراد بصيغة الجمع معنى الجمع المعروف، وإذا علمت ذلك، فاعلم أن القرآن العظيم يكثر فيه جدًا إطلاق الله جل وعلا، على نفسه صيغة الجمع، يريد بذلك تعظيم نفسه، ولا يريد بذلك تعددًا ولا أن معه غيره، سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا، كقوله تعالى ﴿إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُم لَحَفِظُونَ ﴾.

<sup>(</sup>١٨٢) ٧/ ٤٤٤: ٢٤٤، محمد / ٢٤ .

وإذا كان يراد بها التعظيم، لا التعدد علم بذلك أنها لا تصح بها معارضة قوله: ﴿ لِمَا خَلَقُتُ بِيَدَيُّ ﴾؛ لأنها دلت على صفة اليدين، والجمع في قوله: ﴿ أَيْدِينَا ﴾ لمجرد التعظيم] (١٨٣).

### صفة الوجه:

[قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْقَىٰ وَجَهُ رَبِكَ ذُو اَلْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ وَبِقَاء ۞ . ما تضمنته هذه الآية الكريمة من فناء كل من على الأرض وبقاء وجهه جل وعلا المتصف بالجلال والإكرام، جاء موضحًا في غير هذا الموضع كقوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَامُ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَقُولُهُ تعالى اللّهِ وَمُهَامُ ﴾ ، وقوله تعالى ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَابِهَا أَلُوتُ ﴾ . وقوله تعالى ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَابِهَا أَلُوتُ ﴾ . وقوله تعالى ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَابِهَا أَلُوتُ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات .

والوجه صفة من صفات الله العلي وصف بها نفسه، فعلينا أن نصدق

<sup>(</sup>۱۸۳) ۷/ ۲۲۳: ۲۵، محمد / ۲۶ . وانظر (٤/ ٢٥٧) (الأنبياء / ١٠٤)، (٧/ ٤٤٩: ٥١٠)، (١٠٤) . (١٨٣) (١٨٣) (القدر / ١) .

ربنا ونؤمن بما وصف به نفسه مع التنزيه التام عن مشابهة صفات الخلق](١٨٤).

### صفة القَدَم:

[ثبت في الصحيحين، وغيرهما عن النبي على «أن جهنم لا تزال تقول هل من مزيد حتى يضع رب العزة فيها قدمه فينزوي بعضها إلى بعض وتقول قط قط» (١٨٥)، لأن في هذا الحديث المتفق عليه التصريح بقولها قط قط، أي كفاني قد امتلأت، وأن قولها قبل ذلك هل من مزيد لطلب الزيادة، وهذا الحديث الصحيح من أحاديث الصفات] (١٨٦٠).

### صفة العلم:

[قال في وصف نفسه بالعلم: ﴿وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ، ﴿ لَكِنِ اللَّهُ يَثُمُدُ بِمَآ أَنزَلَ إِلَيْكُ أَنزَلَهُ بِعِلْمِ فِعِلْمٍ وَمَا كُنَّا مِعْلَمٍ وَمَا كُنَّا عَلَيْهِم بِعِلْمٍ وَمَا كُنّا عَلَيْهِم بِعِلْمٍ وَمَا كُنّا عَلَيْهِم بِعِلْمٍ وَمَا كُنّا عَلَيْهِم بَعِلْمٍ وَمَا كُنّا مِنْ فَي مِن اللّهُ اللَّهُ الل

وقال في وصف الحادث به: ﴿قَالُواْ لَا تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُلَمٍ عَلِيمٍ﴾، وقال: ﴿وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمِ لِمَا عَلَمْنَكُ﴾ ونحو ذلك من الآيات.

فله جل وعلا علم حقيقي لائق بكماله وجلاله، وللمخلوق علم مناسب لحاله، وبين علم الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق](۱۸۷).

<sup>(</sup>١٨٤) ٧/ ٧٥٠، الرحمن / ٢٦ ٢٧، وانظر (٦/ ٤٥٧) (القصص / ٨٨) .

<sup>(</sup>١٨٥) أخرجه البخاري (٤/ ١٨٣٥) (٤٥٦٧)، ومسلم (٤/ ٢١٨٧) (٢٨٤٨) من حديث أنس رَوْلِيْنَ.

<sup>(</sup>۲۸۱) ۷/۳۵۲، ق/۳۰.

<sup>(</sup>١٨٧) ٢/ ٢٧٥، الأعراف/ ٥٤.

[﴿وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ الآية. ظاهر هذه الآية قد يتوهم منه الجاهل أنه تعالى يستفيد بالاختبار علمًا لم يكن يعلمه، سبحانه وتعالى عن ذلك علوًّا كبيرًا بل هو تعالى عالم بكل ما سيكون قبل أن يكون. وقد بين أنه لا يستفيد بالاختبار علمًا لم يكن يعلمه بقوله جل وعلا: ﴿وَلِيَبْتَكِي ٱللَّهُ مَا فِي مُدُورِكُمْ وَلِلْمَحِصَ مَا فِي قُلُوبِكُمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ، فقوله: ﴿وَلِيبَتَكِي ﴾، دليل قاطع على صُدُورِكُمْ وَلِلْمَتِهَا بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ، نقوله: ﴿وَلِيبَتَكِي ﴾، دليل قاطع على أنه لم يستفد بالاختبار شيئًا لم يكن عالمًا به، سبحانه وتعالى عن ذلك علوًّا كبيرًا؛ لأن العليم بذات الصدور غني عن الاختبار وفي هذه الآية بيان عظيم لجميع الآيات التي يذكر اللَّه فيها اختباره لخلقه، ومعنى ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ ﴾ أي لحميع الآيات التي يذكر اللَّه فيها اختباره لخلقه، ومعنى ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ ﴾ أي علمًا يترتب عليه الثواب والعقاب فلا ينافي أنه كان عالمًا به قبل ذلك، وفائدة الاختبار ظهور الأمر للناس. أما عالم السر والنجوى فهو عالم بكل وفائدة الاختبار ظهور الأمر للناس. أما عالم السر والنجوى فهو عالم بكل ما سيكون كما لا يخفى] (١٨٨٠).

#### إحاطة علمه سبحانه وتعالى بالموجودات والمعدومات:

[الله جل وعلا أحاط علمه بكل موجود ومعدوم، يعلم المعدوم الذي سبق في الأزل أنه لا يكون لو وجد كيف يكون؛ لأنه يعلم أن رد الكفار يوم القيامة إلى الدنيا مرة أخرى لا يكون، ويعلم هذا الرد الذي لا يكون لو وقع كيف يكون، كما صرح به بقوله: ﴿وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنّهُ وَإِنّهُمُ لَكَذِبُونَ ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنّهُ وَإِنّهُمُ لَكَذِبُونَ ﴿ وَهَذَا المعنى جاء مصرحًا به في آيات أخر، فمن ذلك أنه تعالى سبق في علمه أن المنافقين الذين تخلفوا عن غزوة تبوك لا يخرجون إليها

<sup>(</sup>۱۸۸) ۱/ ۷۰ ۷۲، البقرة /۱۶۳، وانظر: (۲/ ۲۹۱ (۲۱۱) (الأعراف / ۷)، (۶/ ۲۷-۲۷) (الكهف/ ۱۲)، (۷/ ۵۹۱) (محمد/ ۳۱).

معه ﷺ، والله ثبطهم عنها لحكمة، كما صرح به في قوله: ﴿وَلَكِكَن صَحَرِهُ اللّهُ الْبِعَائَهُمُ فَتَبَطَهُمُ وَقِيلَ اَقْعُدُواْ مَعَ اَلْقَدَعِدِينَ ﴿. وهو يعلم هذا الخروج الذي لا يكون لو وقع كيف يكون. كما صرح به تعالى في قوله: ﴿لَوْ خَرَجُواْ فِيكُم مَّا زَادُوكُمُ إِلَّا خَبَالًا ﴾. ومن الآيات الدالة على المعنى المذكور قوله تعالى: ﴿وَلَوْ رَحْمَنَهُمْ وَكَشَفْنَا مَا بِهِم مِّن ضُرِّ لَلَجُّواْ فِي مُلْعَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ إِلَى غير ذلك من الآيات] (١٨٩٠).

#### بعض ما اختص الله بعلمه:

[ولا شك أن في القرآن أشياء لا يعلمها إلا اللَّه كحقيقة الروح؛ لأن اللَّه تعالى يقول: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنَ أَمْرِ رَبِّ ﴾، وكمفاتح الغيب التي نص على أنها لا يعلمها إلا هو بقوله: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ ﴾. وقد ثبت عن النبي عَلَيْهُ ، أنها الخمس المذكورة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنزِكُ ٱلْغَيْثَ ﴾ (١٩٠٠). وكالحروف المقطعة في أوائل السور وكنعيم الجنة لقوله تعالى: ﴿ فَلَا تَعَلَمُ نَفْسٌ مَّا أَخْفِي لَهُمْ مِن قُرَّةِ أَعَيُنٍ ﴾ [١٩١٠].

### أسماء لها علاقة بصفة العلم:

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قال القرطبي نقلًا عن أبي إسحاق الإسفرائيني: من أسماء صفات الذات ما هو للعلم منها العليم ومعناها تعميم جميع المعلومات ومنها الخبير ويختص بأن يعلم ما يكون قبل أن

<sup>(</sup>۱۸۹) ۲/ ۱۲۸ ۱۲۹، الأنعام / ۲۸. وانظر (۲/ ۲۷۱) (الأعراف / ۵۳)، (۳/ ۳۵۲) (النحل/ ۱۸۹)، (۱۸ / ۳۵۲)، (۱۸ / ۸۰۸) (المؤمنون/ ۷۵)، (۸/ ۳۲۸) (المنافقون / ۱۱).

<sup>(</sup>١٩٠) أخرجه البخاري (١٧٩٣/٤) (٢٥٠٠) من حدث ابن عمر رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>۱۹۱) ۲٤٠/۱ آل عمران / ۷.

يكون، ومنها الحكيم ويختص أن يعلم دقائق الأوصاف، ومنها الشهيد ويختص بأن يعلم الغائب والحاضر ومعناها ألا يغيب عنه شيء، ومنها الحافظ ويختص بأنه لا ينسى، ومنها المحصي ويختص بأن لا تشغله الكثرة عن العلم مثل ضوء النور، واشتداد الريح، وتساقط الأوراق؛ فيعلم عن ذلك أجزاء الحركات في كل ورقة وكيف لا يعلم وهو الذي يخلق! وقد قال: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ اللَّهِيدُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

### قاعدة في صفة العلم:

# لا يجوز في حقه تعالى إطلاق الترجي والتوقع:

[لا يجوز في حقه جل وعلا إطلاق الترجي والتوقع لتنزيهه عن ذلك، وإحاطة علمه بما ينكشف عنه الغيب، وقد قال تعالى لموسى وهارون: ﴿فَقُولًا لَهُمْ قَوْلًا لَيّنًا لَعَلَمُ يَتَذَكّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴿ أَي عَلَى رَجَائكُما وتوقعكما أَنه يتذكر أو يخشى، مع أن الله عالم في سابق أزله أن فرعون لا يتذكر ولا يخشى، فمعنى لعل بالنسبة إلى الخلق، لا إلى الخالق جل وعلا] (١٩٣).

#### صفة الحكمة:

[قوله تعالى: ﴿فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمَرٍ حَكِيمٍ ﴿ أَمَرًا مِّنْ عِندِنَا ﴾. معنى قوله: يفرق، أي يفصل ويبين، ويكتب في الليلة المباركة، التي هي ليلة القدر، كل أمر حكيم، أي ذي حكمة بالغة لأن كل ما يفعله الله، مشتمل على أنواع الحكم الباهرة.

<sup>(</sup>۱۹۲) ۸/۲۰۲، الملك / ۱۳.

<sup>(</sup>۱۹۳) ه/۱۹۶، الحج / ۳٦. وانظر (۲/ ۲۷۱ ۲۷۲) (الأعراف /٥٣)، (۲۰۳/۱) (النور/ ۱۹۳)). ۳۱).

وقال بعضهم: حكيم، أي محكم، ولا تغيير فيه، ولا تبديل. وكلا الأمرين حق؛ لأن ما سبق في علم الله، لا يتغير ولا يتبدل؛ ولأن جميع أفعاله في غاية الحكمة.

وهي في الاصطلاح وضع الأمور في مواضعها وإيقاعها في مواقعها.

وإيضاح معنى الآية: أن الله تبارك وتعالى في كل ليلة قدر من السنة يبين للملائكة ويكتب لهم، بالتفصيل والإيضاح جميع ما يقع في تلك السنة، إلى ليلة القدر من السنة الجديدة.

فتبين في ذلك الآجال والأرزاق والفقر والغنى، والخصب والجدب والصحة والمرض، والحروب والزلازل، وجميع ما يقع في تلك السنة كائنًا ما كان](١٩٤).

### صفتا السمع والبصر:

[وقال في وصف نفسه بالسمع والبصر: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيْ أَهُ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾، ﴿وَأَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ ونحو ذلك من الآيات.

وقال في وصف الحادث بهما: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾، ﴿أَسِّمعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَّا﴾ ونحو ذلك من الآيات.

فله جل وعلا سمع وبصر حقيقيان يليقان بكماله وجلاله، وللمخلوق سمع وبصر مناسبان لحاله. وبين سمع الخالق وبصره، وسمع المخلوق وبصره من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق](١٩٥).

<sup>(</sup>۱۹٤) ۷/ ۳۲۰، الدخان / ٤، ٥ .

<sup>(</sup>١٩٥) ٢٧٦/٢، الأعراف/ ٥٤.

#### صفة القدرة:

[قال تعالى في وصف نفسه بالقدرة: ﴿وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾ . . . فأثبت لنفسه قدرة حقيقية لائقة بجلاله وكماله](١٩٦).

### صفة الإرادة:

[وقال في وصف نفسه بالإرادة: ﴿فَعَّالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ۞ ﴾ ، ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ ٱللّهُ مَلَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ ، ونحو ذلك من الآيات . . . فله جل وعلا إرادة حقيقية لائقة بكماله وجلاله] (۱۹۷) .

#### صفة الحياة:

[وقال في وصف نفسه بالحياة: ﴿ اللّهُ لا ٓ إِلَهُ إِلّا هُوَ اَلْحَى اَلْقَيُّومُ ﴾ ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى اَلْحَيِّ اللّهِ يَمُوتُ ﴾ ، ونحو ذلك من الآيات. فله جل وعلا حياة حقيقية تليق بجلاله وكماله] (١٩٨).

#### صفتا العلو والعظمة:

[قوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ﴾. وصف نفسه جل وعلا في هذه الآية الكريمة، بالعلو والعظمة، وهما من الصفات الجامعة كما قدمناه في

<sup>(</sup>١٩٦) ٢/ ٢٧٥، الأعراف / ٥٤.

<sup>(</sup>١٩٧) الموضع السابق.

<sup>(</sup>١٩٨) الموضع السابق.

سورة الأعراف، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أُمُّ السّتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾. وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من وصفه تعالى نفسه بهاتين الصفتين الجامعتين المتضمنتين لكل كمال وجلال، جاء مثله في آيات أخر كقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُما ۚ وَهُو ٱلْعَلِيُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ كَالَى عَلِيّاً كَالِيّاً وَقُوله تعالى ﴿ وَلَهُ ٱلْعَلِيمُ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ عَلِيّاً كَالِي اللّهُ وقوله تعالى ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِينَا اللّهُ السّمَونِ وَٱللّهُ اللّهُ اللهُ عَيل اللهُ اللّهُ عَلى اللّهُ اللّهُ عَلى اللّهُ اللّهُ عَلى اللّهُ مَن الآيات] (١٩٩٠).

<sup>(</sup>۱۹۹) ۱۵۱،۱۵۱/۷ -الشوري / ٤ .

<sup>(</sup>٢٠٠) أخرجه مسلم (١/ ٣٨١) (٥٣٧) من حديث معاوية بن الحكم السلمي مطولًا به .

<sup>(</sup>۲۰۱) لم أقف عليه بهذا اللفظ، وأظنه ملفق من عدة روايات، وروى ابن جرير في تفسير آية الكرسي نحوه بدون ذكر آخره بسند ضعيف فيه عبد الرحمن بن زيد، وقد صحح الشيخ الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (۱۰۹) نحوه بلفظ: «ما السماوات السبع في

سبحانه مستو على عرشه. وفيما قدمه الشيخ رحمة الله تعالى علينا وعليه في هذا المبحث شفاء وغناء، ولله الحمد والمنة.

قال القرطبي: إن في السماء بمعنى فوق السماء كقوله: ﴿فَسِيحُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ أي فوقها لا بالمماسة والتحيز، وقيل: في بمعنى على كقوله: ﴿وَلَأُصَلِبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ ﴾ أي عليها إلى أن قال: والأخبار في هذا الباب كثيرة صحيحة منتشرة مشيرة إلى العلو لا يدفعها إلا ملحد أو جاهل أو معاند، والمراد بها توقيره وتنزيهه عن السفل والتحت ووصفه بالعلو اه، وهذا الذي ذكره هو عين مذهب السلف] (٢٠٢٦) اه.

#### صفة الأحدية:

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قال الأزهري: لا يوصف شيء بالأحدية غير الله تعالى، لا يقال: رجل أحد ولا درهم أحد، كما يقال: رجل واحد أي فرد به، بل أحد صفة من صفات الله تعالى استأثر بها فلا يشركه فيها شيء] (٢٠٣).



<sup>=</sup> الكرسي إلا كحلقة بأرض فلاة وفضل العرش على الكرسي كفضل تلك الفلاة على تلك الحلقة» وقال: لا يصح في صفة الكرسي غير هذا الحديث .

<sup>(</sup>۲۰۲) ۸/ ۶۰۹:۷۰۹، الملك/ ۱٦.

<sup>(</sup>٢٠٣) ١/٦١٢، الإخلاص/١.

## فصل في صفات الأفعال

#### صفة الاستواء:

[تمدح جل وعلا في سبع آيات من كتابه باستوائه على عرشه، ولم يذكر صفة الاستواء إلا مقرونة بغيرها من صفات الكمال، والجلال، القاضية بعظمته وجلاله جل وعلا، وأنه الرب وحده، المستحق لأن يعبد وحده.

الموضع الأول: بحسب ترتيب المصحف الكريم. قوله هنا في سورة الأعراف ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ الشَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ الشَّمَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يُعْشِى النَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَّرَةٍ بِأَمْرِةٍ عَلَى الله لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْنُ تَبَارِكَ اللّهُ رَبُ الْعَالَمِينَ ﴿ وَاللّهُ مَا اللّهُ ا

الموضع الثاني: قوله تعالى في سورة يونس: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ ٱيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِّ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرُ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذَيْهِ مَا ذَيْهِ مَا اللَّهُ رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾.

الموضع الثالث: قوله تعالى في سورة الرعد: ﴿ اللَّهُ الَّذِى رَفَعَ السَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمُ السَّتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّىٰ يُدَيِّرُ الْأَمَر يُفَصِّلُ الْآيَئِ لَعَلَكُم بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ۞ وَهُو الّذِى مَدَّ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِى وَأَنْهَرًا وَمِن كُلِّ الثَّمَرَتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِى الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِى الشَّرَتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِى الشَّرَتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِى الشَّكُونَ ۞ وَفِي الْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَوِرَتُ الشَّيْلَ مِنْوَانِ يَسْقَى بِمَآءِ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ وَجَنَتُ مِنْ الْعَنْ بِعَآءِ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ مِنْوَانِ يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الْأَكُلُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ۞ وَغَيْلُ مِنْوَانِ يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الْأَكُلُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ لَيْ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ ﴿ وَمُنْ اللَّهُ عَمْهُمَا عَلَى بَعْضِ فِي الْأَكُلُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ هِ اللَّهُ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ هَا لَاكُونَ الْكَوْمِ اللَّهُ الْعَالَاتِ الْمُعْمَةِ عَلَى اللَّهُ وَلَاكَ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلِلُ اللَّهُ فِي الْعَلَى اللَّهُ الْمُلْ اللَّهُ الْمَعْلَى الْمُولِ اللَّهِ الْمُنْ الْمُعْمَى اللَّهُ الْمَعْلَى اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْمَى الْمُولِ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُؤْتِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْ الْمُنْ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُلْكِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُ الْمُؤْمِ الْمُعَلِي الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُولِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ ا

الموضع الرابع: قوله تعالى في سورة طه: ﴿مَاۤ أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْفُرْءَانَ لِتَشْفَىٰ الْمُوْتِ ٱلْفُلَى ۚ إِلَّا لَذَكِرَةً لِمَن يَغْشَىٰ ۞ تَنزِيلًا مِّمَّنْ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَٱلسَّمَوَٰتِ ٱلْفُلَى ۞ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْمُرْضِ ٱلْمَتَوَىٰ ۞ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا

## وَمَا تَحْتَ ٱلثَّرَىٰ ۞﴾.

الموضع الخامس: قوله في سورة الفرقان ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ وَسَيِّحْ بِحَمْدِهِ وَكَفَى بِهِ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسَّلُ بِهِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسَّلُ بِهِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسَّلُ بِهِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱلسَّوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَانُ فَسَّلُ بِهِ عَلَى الْعَرْشِ اللَّهُ اللْمُولِي اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُ الل

الموضع السادس: قوله تعالى في سورة السجدة ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِيّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلًا نَتَذَكَّرُونَ ۞ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِن وَلِيّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلًا نَتَذَكَّرُونَ ۞ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِن السَّمَآءِ إِلَى الشَّمَآءِ إِلَى الشَّمَآءِ إِلَى الشَّمَآءِ إِلَى الشَّمَآءِ إِلَى الشَّمَاءِ إِلَى الشَّمَاءِ إِلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

الموضع السابع: قوله تعالى في سورة الحديد ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَغْرُدُ أَيْنَ مَا كُنْتُمُ ﴾ . . . ثم قال: وأن للخالق جل وعلا استواء لائقًا بكماله وجلاله . . ] (٢٠٤٠).

وقال: [أنه جل وعلا مستو على عرشه فوق جميع خلقه، مع أنه يعلم سر أهل الأرض وجهرهم لا يخفى عليه شيء من ذلك. ويبين هذا القول، ويشهد له قوله تعالى: ﴿ اَلْمَنْهُم مَن فِي ٱلسَّمَاءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِ مَ تَمُورُ اللهِ أَمْ أَمِنتُم مَن فِي ٱلسَّمَاءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ﴾؟ الآية.

وقوله: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَـرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞﴾.

مع قوله: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ ﴾، وقوله: ﴿ فَلَنَقُصَّنَ عَلَيْهِم بِعِلَّهِ وَمَا كُنْتُمْ ﴾ أَيْ عَالِمِهِم يُعِلِّمُ وَمَا كُنْتُمْ ﴾ أَيْ عَالِمِهِم يُعِلِّمُ وَمَا كُنْنَا غَايِبِينَ ﴾ . . ] (٢٠٥) .

<sup>(</sup>٢٠٤) ٢/ ٢٨٣: ٥٨٥، الأعراف / ٥٤.

<sup>(</sup>٢٠٥) ٢/١٦٣، الأنعام/٣.

#### المعية العامة والخاصة:

[قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَّٱلَّذِينَ هُم مُحُسِنُونَ ﴾. ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه مع عباده المتقين المحسنين، وهذه المعية بعباده المؤمنين، وهي بالإعانة والنَّصر والتوفيق. وكرر هذا المعنى في مواضع أخر، كقوله: ﴿إِنَّنِي مَعَكُمُ السَّمَعُ وَأَرَى ﴾، وقوله: ﴿إِذَ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَتَهِكَةِ أَنِي مَعَكُمُ ﴾، وقوله: ﴿لا تَحَدْزَنَ إِنَ ٱللَّهَ مَعَنَا ﴾ وقوله: ﴿ إِنَّ مَعَى رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات.

وأما المعية العامة لجميع الخلق فهي بالإحاطة التامة والعلم، ونفوذ القدرة، وكون الجميع في قبضته جل وعلا: فالكائنات في يده جل وعلا أصغر من حبّة خردل، وهذه هي المذكورة أيضًا في آيات كثيرة. كقوله: هما يكونُ مِن نَجُوى ثَلَثَةٍ إِلّا هُو رَابِعُهُم وَلا خَمْسَةٍ إِلّا هُو سَادِسُهُم وَلاَ أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلا أَكْثَر إِلّا هُو مَعَهُم فَهُم وقوله: ﴿ وَهُو مَعَكُم أَيْنَ مَا كُنتُم فَهُ وقوله: ﴿ وَهُو مَعَكُم أَيْنَ مَا كُنتُم فَه وَمَا كُنّا عَايِبِينَ اللّه هُو مَعَكُم أَيْنَ مَا كُنتُم فَه وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتُلُوا مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلّا كُنّا عَلَيْكُم شُهُودًا إِذْ فَي شَأْنِ وَمَا نَتُلُوا مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلّا كُنّا عَلِيكُم شُهُودًا إِذَا فَي شَهُودًا إِذَا فَي فَي شَأْنِ وَمَا نَتَلُوا مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلّا كُنّا عَلَيْكُم شُهُودًا إِذَا فَي شَوْدِنَ فِي شَأْنِ وَمَا نَاللّا عَلَيْهُم مِن الآيات.

فهو جل وعلا مستو على عرشه كما قال، على الكيفية اللائقة بكماله وجلاله، وهو محيط بخلقه، كلهم في قبضة يده، لا يعزب عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء، ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين] (٢٠٦).

ونقل عن الأشعري رحمه الله قوله في إثبات صفة الاستواء، وصفة العلو

<sup>(</sup>٢٠٦) ٣/ ٣٥٥: ٥٥٣، النحل/ ١٢٨.

لله جل وعلا، ثم نقل عنه قوله: وقد قال قائلون من المعتزلة والجهمية والحرورية: إن قول الله عز وجل ﴿ الرَّحْمَٰنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوَىٰ ۞ أنه استولى وملك وقهر، وأن الله عز وجل في كل مكان، وجحدوا أن يكون الله عز وجل على عرشه كما قال أهل الحق، وذهبوا في الاستواء إلى القدرة.

ولو كان هذا كما ذكروه كان لا فرق بين العرش والأرض، فالله سبحانه قادر عليها وعلى الحشوش، وعلى كل ما في العالم.

ثم قال: وإذا كان قادرًا على الأشياء كلها ولم يجز عند أحد من المسلمين أن يقول: إن الله عز وجل مستو على الحشوش والأخلية، لم يجز أن يكون الاستواء على العرش الاستيلاء الذي هو عام في الأشياء كلها.

ووجب أن يكون معناه استواء يختص العرش دون الأشياء كلها.

وزعمت المعتزلة والحرورية والجهمية أن الله عز وجل في كل مكان فلزمهم أنه في بطن مريم وفي الحشوش والأخلية، وهذا خلاف الدين، تعالى الله عن قولهم. اه.

وقد نقل عن الباقلاني إثباته للاستواء ثم نقل أيضًا قوله: ولا يجوز أن يكون معنى استوائه على العرش هو استيلاؤه عليه كما قال الشاعر:

قد استوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق لأن الاستيلاء هو القدرة والقهر، والله تعالى لم يزل قادرًا قاهرًا عزيزًا مقتدرًا.

وقوله: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرَّشِ ﴾ يقتضي استفتاح هذا الوصف بعد أن لم يكن، فيبطل ما قالوه](٢٠٧).

<sup>(</sup>۲۰۷) ۷/ ۲۵۸: ۲۷۱ محمد/ ۲۶ .

### الكلام عن الجهة: نفيًا وإثباتًا:

[اعلم أن ما يزعمه كثير من الجهلة، من أن ما في القرآن العظيم، من صفة الاستواء والعلو والفوقية، يستلزم الجهة، وأن ذلك محال على الله، وأنه يجب نفي الاستواء والعلو والفوقية، وتأويلها بما لا دليل عليه من المعاني، كله باطل.

وسببه سوء الظن بالله وبكتابه، وعلى كل حال فمدعي لزوم الجهة لظواهر نصوص القرآن العظيم. واستلزام ذلك للنقص الموجب للتأويل يقال له:

ما مرادك بالجهة؟

إن كنت تريد بالجهة مكانًا موجودًا، انحصر فيه الله، فهذا ليس بظاهر القرآن، ولم يقله أحد من المسلمين.

وإن كنت تريد بالجهة العدم المحض.

فالعدم عبارة عن لا شيء.

فميز أولًا، بين الشيء الموجود وبين لا شيء]<sup>(٢٠٨)</sup>.

### صفة الجيء:

[قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلاّ أَن تَأْتِيهُمُ الْمَلَتَ كُهُ أَوْ يَأْتِي رَبُكَ ﴾ ذكر تعالى في هذه الآية الكريمة إتيان الله جل وعلا وملائكته يوم القيامة، وذكر ذلك في موضع آخر، وزاد فيه أن الملائكة يجيئون صفوفًا وهو قوله تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلُكُ صَفَّا صَفًا ﴿ ﴾، وذكره في موضع آخر،

<sup>(</sup>۲۰۸) ۷/ ۹۰۹ - ۲۰، محمد/ ۲۶.

وزاد فيه أنه جل وعلا يأتي في ظلل من الغمام وهو قوله تعالى: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ اللَّهُ فِي ظُلُلِ مِّنَ ٱلْفَكَامِ وَٱلْمَلَتِكَةُ ﴾، ومثل هذا من صفات الله تعالى التي وصف بها نفسه يمر كما جاء ويؤمن بها، ويعتقد أنه حق، وأنه لا يشبه شيئًا من صفات المخلوقين] (٢٠٩).

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾: من آيات الصفات مواضع البحث والنظر.

وتقدم للشيخ رحمة الله تعالى علينا وعليه مرارًا في الأضواء في عدة محلات، وليعلم أنها والاستواء وحديث النزول والإتيان المذكور في قوله تعالى: ﴿ هَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ ٱلْغَمَامِ وَالْمَلَئِكَةُ وَقُضِى ٱلْأَمْرُ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴿ اللَّهِ مَرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴾ سواء.

وقد أورد الشيخ رحمة الله تعالى علينا وعليه مبحث آيات الصفات كاملة في محاضرة أسماها «أيات الصفات» وطبعت مستقلة.

كما تقدم له رحمة الله تعالى علينا وعليه في سورة الأعراف عند قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ يُغْشِى النَّيْلَ النَّهَارَ ، وإن كان لم يتعرض لصفة المجيء بذاتها، إلّا أنه قال: إن جميع الصفات من باب واحد، أي أنها ثابتة للَّه تعالى على مبدأ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، على غير مثال للمخلوق، فثبت استواء يليق بجلاله على غير مثال للمخلوق.

وكذلك هنا كما ثبت استواء ثبت مجيء وكما ثبت مجيء ثبت نزول. والكل من باب ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى الْمَ عَلَى ما قال الشافعي رحمه اللّه: نحن كُلفنا بالإيمان، فعلينا أن نؤمن بصفات الله على ما يليق باللّه على مراد اللّه، وليس علينا أن نكيف، إذ الكيف ممنوع على الله

<sup>(</sup>۲۰۹) ۲/۳۵۲، الأنعام/ ٥٨.

سبحانه](۲۱۰).

#### صفة الكلام:

[قال في وصف نفسه بالكلام: ﴿وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكَلِيمًا ﴾، ﴿إِنِّ اَصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكَلَمِي ﴾، ﴿فَأَجِرُهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَنَمَ ٱللَّهِ ﴾ ونحو ذلك من الآيات... فله جل وعلا كلام حقيقي يليق بكماله وجلاله] (٢١١).

وقال العلامة الشنقيطي رحمه الله أيضًا بعد ذكر عدة آيات فيها نداء من الله تعالي لموسى عليه السلام: [والنداء المذكور في جميع الآيات المذكورة نداء الله له، فهو كلام الله أسمعه نبيه موسى، ولا يعقل أنه كلام مخلوق، ولا كلام خلقه الله في مخلوق كما يزعم ذلك بعض الجهلة الملاحدة، إذ لا يمكن أن يقول غير الله: ﴿إِنَّهُ أَنَا اللّهُ الْعَزِيرُ ٱلْمَكِيمُ ، ولا أن يقول: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللّهُ لَا إِلّهَ إِلّا أَنَا فَاعْبُدُنِى ولو فرض أن الكلام المذكور قاله مخلوق افتراء على الله، كقول فرعون: ﴿أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَعَلَى الله على سبيل فرض المحال فلا يمكن أن يذكره الله في معرض أنه حق وصواب.

فقُوله: ﴿ إِنَّنِى ٓ أَنَا ٱللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا ۚ فَأَعْبُدُنِ ﴾ ، وقوله: ﴿ إِنَّهُ أَنَا ٱللَّهُ ٱلْعَبِرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ صريح في أن الله هو المتكلم بذلك صراحة لا تحتمل غير ذلك. كما هو معلوم عند من له أدنى معرفة بدين الإسلام.

وقوله تعالى: ﴿ مِن شَاطِي الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي الْبُقْعَةِ الْمُبَارَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ ﴾ قال الزمخشري في الكشاف: «من» الأولى والثانية لابتداء

<sup>(</sup>۲۱۰) ۹/۲۱۹، الفجر /۲۱،۲۲.

<sup>(</sup>٢١١) ٢٧٦/٢، الأعراف/٥٤ .

الغاية. أي أتاه النداء من شاطيء الوادي من قبل الشجرة و ﴿مِنَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ بدل من قوله: ﴿مِن شَلِطِي ٱلْوَادِ ﴾ بدل اشتمال؛ لأن الشجرة كانت نابتة على الشاطئ. كقوله: ﴿لَّجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِٱلرَّمْنِ لِبُيُوتِهِمْ ﴾ [٢١٢).

## القرآن كلام الله غير مخلوق منه بدأ واليه يعود:

[قوله تعالى: ﴿ تِلُكَ ءَايَكِ ثُلَاهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ الله الله الله الذي أنزله عليك. وأسند جل وعلا تلاوتها إلى نفسه لأنها كلامه الذي أنزله على رسوله بواسطة الملك، وأمر الملك أن يتلوه عليه مبلغًا عنه جل وعلا.

ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿لَا تُحَرِّكَ بِهِ، لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ، إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ, وَقُرْءَانَهُ ۚ ۚ اَنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ اللَّهُ ۚ اللَّهُ ا

فقوله: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَهُ ﴾ أي قرأه عليك الملك المرسل به، من قبلنا مبلغًا عنا، وسمعته منه، فاتبع قرآنه أي فاتبع قراءته واقرأه كما سمعته يقرؤه.

وقد أشار تعالى إلى ذلك في قوله: ﴿ وَلَا نَعْجَلُ بِٱلْقُـرْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُم ﴾.

وسماعه ﷺ القرآن من الملك المبلغ عن الله كلام الله وفهمه له هو معنى تنزيله إياه على قلبه في قوله تعالى: ﴿ قُلُ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ مِنَ لَاكُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللّهِ وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لِنَازِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ فَإِنَّهُ لِنَازِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ فَإِنَّهُ مِنَ الْمُنذِرِينَ ﴿ وَقُوله تعالى عَرَبِي مُبِينِ مُبِينِ مَنِينَ اللّهِ ﴾ وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ يَلُّكَ عَايَدَكُ أَلِيدَ اللّهِ ﴾ وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ يَلُّكَ عَايَدَكُ أَلِيدٍ اللّهِ ﴾ يعني آياته الشرعية الدينية . . ] (٢١٣).

وقد ذكر ذلك أيضًا وأضاف قوله: [فالكلام كلام الله بألفاظه ومعانيه،

<sup>(</sup>٢١٢) ٣١٦/٤، مريم /٥٢ وانظر أيضًا: ٨/٤٤٩، الحاقة/٥١، ٥٢ .

<sup>(</sup>۲۱۳) ۷/ ۳۳۷ - ۳۳۸، الجاثية/ ٦.

وجبريل مبلغ عن الله، وبهذا الاعتبار نسب القول له؛ لأن النبي ﷺ ما سمعه إلا منه، فهو القول الذي أرسله الله به. وأمره بتبليغه، كما تدل عليه قرينة ذكر الرسول آي في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ۞ ذِى قُوَّةٍ عِندَ ذِى ٱلْعَرْشِ مَكِينٍ ۞ ﴾ [٢١٤].

#### محنة القول بخلق القرآن:

[اعلم أن لهذا الدليل - أي السبر والتقسيم، وهو عبارة عن حصر أوصاف المحل، ثم اختبار تلك الأوصاف المحصورة، وإبطال ما هو باطل منها، وإبقاء ما هو صحيح منها - آثارًا تاريخية، وسنذكر هنا إن شاء الله بعضها.

فمن ذلك أن هذا الدليل العظيم جاء في التاريخ: أنه أول سبب لضعف المحنة العظمى على المسلمين في عقائدهم بالقول يخلق القرآن العظيم. وذلك أن محنة القول بخلق القرآن نشأت في أيام المأمون، واستفحلت جدًا في أيام المعتصم، واستمرت على ذلك في أيام الواثق، وهي في جميع ذلك التاريخ قائمة على ساق وقدم.

ومعلوم ما وقع فيها من قتل بعض أهل العلم الأفاضل وتعذيبهم، واضطرار بعضهم إلى المداهنة بالقول خوفًا.

ومعلوم ما وقع فيها لسيد المسلمين في زمنه «الإمام أبي عبد الله أحمد ابن محمد بن حنبل» تغمده الله برحمته الواسعة، وجزاه عن الإسلام والمسلمين خيرًا من الضرب المبرح أيام المعتصم. وقد جاء أن أول مصدر تاريخي لضعف هذه المحنة وكبح جماحها هو هذا الدليل العظيم.

قال الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد في الكلام على ترجمة «أحمد بن

<sup>(</sup>۲۱٤) ۷۰۳/۷ النجم/٥.

أبي دَوَّاد»: أخبرنا محمد بن الفرج بن علي البزار، أخبرنا عبد الله بن إبراهيم بن ماسي، حدثنا جعفر بن شعيب الشاشي، حدثني محمد بن يوسف الشاشي، حدثني إبراهيم بن منبه قال: سمعت طاهر بن خلف يقول: سمعت محمد بن الواثق الذي يقال له المهتدي بالله يقول: كان أبي إذا أراد أن يقتل رجلًا أحضرنا ذلك المجلس، فأتى بشيخ مخضوب مقيد فقال أبي: ائذنوا لأبي عبد الله وأصحابه (يعني ابن أبي دؤاد) قال: فأدخل الشيخ والواثق في مصلاه فقال: السلام عليك يا أمير المؤمنين. فقال له: لا سلم الله عليكا فقال: يا أمير المؤمنين، بئس ما أدبك مؤدبكا قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِّينُم بِنَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُّوهَاۚ ﴾ والله ما حيبتني بها ولا بأحسن منها. فقال ابن أبى دؤاد: يا أمير المؤمنين، الرجل متكلم. فقال له: كلمه. فقال: يا شيخ، ما تقول في القرآن؟ قال الشيخ: لم تنصفني «يعنى ولى السؤال» فقال له: سل: فقال له الشيخ: ما تقول في القرآن؟ فقال مخلوق: فقال: هذا شيء عَلِمه النَّبي ﷺ وأبو بكر وعمر وعثمان وعلي والخلفاء الراشدون؟ أم شيء لم يعلَموه؟ فقال: شيء لم يعلموه. فقال: سبحان الله شيء لم يعلمه النَّبي ﷺ، ولا أبو بكر، ولا عمر، ولا عثمان، ولا علي، ولا الخلفاء الراشدون، علمته أنتا؟ قال: فخجل. فقال: أقلني والمسألة بحالها. قال نعم. قال: ما تقول في القرآن؟ فقال مخلوق. فقال: هذا شيء علمه النَّبي ﷺ وأبو بكر وعمر والخلفاء الراشدون أو لم يعلموه؟ فقال: علموه ولم يدعوا الناس إليه قال: أفلا وسعك ما وسعهما؟ قال: ثم قام أبي فدخل مجلس الخلوة واستلقى على قفاه، ووضع إحدى رجليه على الأخرى وهو يقول: هذا شيء لم يعلمه النَّبي ﷺ، ولا أبو بكر، ولا عمر، ولا عثمان، ولا على، ولا الخلفاء الراشدون علمته أنتا سبحان الله شيء علمه النَّبي ﷺ، وأبو بكر، وعمر،

وعثمان، وعلي رضي الله عنهم، والخلفاء الراشدون ولم يدعوا الناس اليه، أفلا وسعك ما وسعهم؟؟ ثم دعا عمارًا الحاجب، فأمر أن يرفع عنه القيود ويعطيه أربعمائة دينار، ويأذن له في الرجوع، وسقط من عينه ابن أبي دؤاد، ولم يمتحن بعد ذلك أحدًا. اه منه (٢١٥). وذكر ابن كثير في تاريخه هذه القصة عن الخطيب البغدادي، ولما انتهى من سياقها قال: ذكره الخطيب في تاريخه بإسناد فيه بعض من لا يعرف اه.

ويستأنس لهذه القصة بما ذكره الخطيب وغيره: من أن الواثق تاب من القول بخلق القرآن.

قال ابن كثير في البداية والنهاية: قال الخطيب: وكان ابن أبي دؤاد استولى على الواثق وحمله على التشديد في المحنة، ودعا الناس إلى القول بخلق القرآن: قال: ويقال إن الواثق رجع عن ذلك قبل موته. فأخبرني عبد الله بن أبي الفتح، أنبأ أحمد بن إبراهيم بن الحسن، ثنا إبراهيم بن محمد ابن عرفة، حدثني حامد بن العباس، عن رجل عن المهدي: أن الواثق مات وقد تاب من القول بخلق القرآن (٢١٦).

وعلى كل حال فهذه القصة لم تزل مشهورة عند العلماء، صحيحة الاحتجاج فيها إلقام الخصم الحجر.

وحاصل هذه القصة التي ألقمَ بها هذا الشيخ الذي كان مكبلًا بالقيود يراد قتله أحمد بن أبى دؤاد حجرًا، هو هذا الدليل العظيم الذي هو السبر

<sup>(</sup>٢١٥) أخرجه الخطيب في تاريخه (٤/ ١٥١)، ومن طريقه الذهبي في «سير أعلام النبلاء» (١١/ ١٣٣)، وقال: هذه قصة مليحة وان كان في طريقها من يجهل ولها شاهد . وذكرها ابن كثير في البداية والنهاية (١١/ ٣٢١)، وقال: ذكره الخطيب في تاريخه بإسناد فيه بعض من لا بعرف .

<sup>(</sup>٢١٦) البداية والنهاية (١٠/ ٣٠٩)، وإسناده ضعيف لجهالة الراوي عن المهدي .

والتقسيم: فكان الشيخ المذكور يقول لابن أبي دؤاد: مقالتك هذه التي تدعو الناس إليها لا تخلو بالتقسيم الصحيح من أحد أمرين: إما أن يكون النبي على وخلفاؤه الراشدون عالمين بها أو غير عالمين بها ولا واسطة بين العلم وغيره. فلا قسم ثالث البتة. ثم إنه رجع بالسبر الصحيح إلى القسمين المذكورين فبين أن السبر الصحيح يظهر أن أحمد بن أبي دؤاد ليس على كل تقدير من التقديرين.

أما على أن النَّبي ﷺ كان عالمًا بها هو وأصحابه، وتركوا الناس ولم يدعوهم إليها فدعوه ابن أبي دؤاد إليها مخالفة لما كان عليه النَّبي وأصحابه من عدم الدعوة لها، وكان يسعه ما وسعهم.

وأما على كون النّبي عَلَيْهُ وأصحابه غير عالمين بها فلا يمكن لابن أبي دؤاد أن يدعي أنه عالم بها مع عدم علمهم بها. فظهر ضلاله على كل تقدير، ولذلك سقط من عين الواثق، وترك الواثق لذلك امتحان أهل العلم. فكان هذا الدليل العظيم أول مصدر تاريخي لضعف هذه المحنة الكبرى. حتى أزالها الله بالكلية على يد المتوكل رحمه الله، وفي هذا منقبة تاريخية عظيمة لهذا الدليل المذكور] (٢١٧٠).

### صفة الغضب:

[ووصف نفسه بأنه يغضب إن انتهكت حرماته فقال ﴿قُلْ هَلَ أُنَبِّكُكُم بِشَرِ مِّن ذَالِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ مَن لَّعَنَهُ ٱللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ ﴾ ، ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَكَ مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ﴾](٢١٨).

وقال: [واعلم أن الغضب صفة وصف الله بها نفسه إذا انتهكت

<sup>(</sup>۲۱۷) ۱۱۸: ۲۰۸، مریم/ ۷۸ .

<sup>(</sup>٢١٨) ٢/ ٢٨٣، الأعراف/٥٤.

حرماته، تظهر آثارها في المغضوب عليهم. نعوذ بالله من غضبه جل وعلا. ونحن معاشر المسلمين نمرها كما جاءت فنصدق ربنا في كل ما وصف به نفسه، ولا نكذب بشيء من ذلك. مع تنزيهنا التام له جل وعلا عن مشابهة المخلوقين سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا](٢١٩).

## صفة العجب:

قال الشنقيطي بعد قوله تعالى: ﴿ بَكُلْ عَجِبْتُ وَيَسْخُرُونَ ﴿ فَيَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَامِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَامِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَرِبْتُ ﴾ المخاطب بها النبي عَلَيْ وقرأ حمزة والكسائي: ﴿ بَلْ عَجِبْتُ ﴾ المضم التاء وهي تاء المتكلم ، وهو اللَّه جلَّ وعلا . وقد قدّمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك أن القراءتين المختلفتين يحكم لهما بحكم الآيتين .

وبذلك تعلم أن هذه الآية الكريمة على قراءة حمزة والكسائي فيها إثبات العجب للَّه تعالى، فهي إذًا من آيات الصفات على هذه القراءة] (٢٢٠).

### صفة الغفرة:

[وقال في وصف نفسه بالمغفرة: ﴿إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيكُ ﴾. ﴿لَهُم مَغْفِرُهُ وَأَجَرُ عَظِيمٌ ﴾ ونحو ذلك من الآيات](٢٢١).

وقال أيضًا: [والمغفرة: ستر الذنوب بعفو الله وحلمه حتى لا يظهر لها أثر يتضرر به صاحبها](۲۲۲).

<sup>(</sup>۲۱۹) ٤٢٩/٤ طه/ ۸۱:۸۰

<sup>(</sup>۲۲۰) ۲/ ۱۸۰، الصافات/ ۱۲.

<sup>(</sup>٢٢١) ٢/ ٢٨٢، الأعراف/ ٥٤ .

<sup>(</sup>٢٢٢) ٥/ ٨٣٤، المؤمنون/ ١١٨.

## صفتا الرضي والمحبة:

[ووصف نفسه جل وعلا بالرضى، ووصف الحادث به أيضًا فقال: ﴿ رَضِى اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ووصف نفسه جل وعلا بالمحبة، ووصف الحادث بها، فقال: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِى اللّهُ بِقَوْمِ يُحِيُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱللّهُ عِنْهُ وَلَا يَعَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِوْ ، ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ وَكُمِبُونَ لَوْمَةَ لَآبِوْ ﴾ ، ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ لَوْمَةَ لَآبِوْ ﴾ ، ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ لَلّهُ ﴾ ] (٢٢٣) .

#### صفة الحلم:

[وقال وصف نفسه بالحلم: ﴿لَيُدْخِلَنَّهُم مُّدْخَلًا يَرْضُونَهُمْ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَعَلَيْمُ حَلِيثُم وَاللَّهُ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَعَالِمُ حَلِيثُم اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّالَا اللَّهُ الللّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّه

#### صفتا الرحمة والرأفة:

[قال في وصفه جل وعلا بهما: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوفُ رَّحِيعٌ ﴾](٢٢٥).

وقال: [الرحمة صفة الله التي اشتق لنفسه منها اسمه الرحمن، واسمه الرحيم: وهي صفة تظهر آثارها في خلقه الذين يرحمهم، وصيغة التفضيل في قوله: ﴿وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّحِينَ ﴾ لأن المخلوقين قد يرحم بعضهم بعضًا، ولا شك أن رحمة الله تخالف رحمة خلقه، كمخالفة ذاته وسائر صفاته لذواتهم، وصفاتهم] (٢٢٦).

<sup>(</sup>٢٢٣) ٢/ ٣٨٢، ٢٨٢، الأعراف/ ٥٤ .

<sup>(</sup>٢٢٤) ٢/ ٢٨٢، الأعراف/ ٥٤، وانظر ٥/ ٨٣٤، المؤمنون/ ١١٨ .

<sup>(</sup>٢٢٥) ٢/ ٢٨٢، الأعراف/٥٤.

<sup>(</sup>٢٢٦) ٧٨ ٥/ ٨٣٤، المؤمنون/ ١١٨ وأنظر ٢/ ٢٨٨،الأعراف / ٥٦،١/ ٣٣،٣٣، الفاتحة / ٣ .

#### صفة الخلق، وتضمنها لصفة التصوير:

قال صاحب التتمة رحمه الله: [ومن تأمل براهين القرآن على وحدانية الله تعالى، وعلى قدرته، على البعث وهما أهم القضايا العقائدية يجد أهمها وأوضحها وأكثرها، هو هذا الدليل، أعني دليل الخلق والتصوير.

وقد جاء هذا الدليل في القرآن جملة وتفصيلًا، فمن الإجمال ما جاء في أصل المخلوقات جميعًا ﴿ اللّهُ خَلِقُ كُلّ شَيْءٍ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ تَبَرُكَ الّذِي بِيدِهِ اَلْمُلْكُ وَهُو عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴾، وقال: ﴿ إِنَّمَا آمُرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَنْ يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ ثم قال ﴿ فَسُبْحَن الّذِي بِيدِهِ مَلكُوتُ كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ اللّذي بِيدِهِ المُلكُ وَهُو عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ اللّذي بيدِهِ المُلكُ وَهُو عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ اللّذي في الله على القدرة خلق الإيجاد والعدم، وخلق العدم يساوي في الدلالة على القدرة خلق الإيجاد، لأنه إذا لم يقدر على إعدام ما أوجد يكون الموجود مستعصيًا عليه، فيكون عجزًا في الموجد له، كمن يوجد اليوم سلاحًا ولا يقدر على إعدامه، وإبطال مفعوله، فقد يكون سببًا في الموات والأرض: ﴿ اللهُ عَمْدُ لِلّهِ الّذِي خَلَق السّمَونِ وَالأَرْضَ وَجَعَل السّماوات والأرض: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي خَلَق السّمَونِ وَالأَرْضَ وَجَعَل السّماوات والأرض: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي خَلَقَ السّمَونِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ السّماوات والأرض: ﴿ اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَى السّمَونِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ السّمَونِ وَالْمَارَة وَالْمُورَ وَاللّهُ مَنْ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَا اللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وقال في خلق الأفلاك وتنظيمها: ﴿ وَهُو اللَّذِى خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْفَكَرُ ﴾. ثم في أصول الموجودات في الأرض بقوله: ﴿ هُو اللَّذِى خَلَقَ كَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ﴾.

وفي أصول الأجناس: الماء والنار والنبات والإنسان، قال: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تُمْنُونَ ۚ ﴾.

وذكر معه القدرة على الإعدام: ﴿ غَنْ قَدَّرْنَا بَيْنَكُمُ ٱلْمَوْتَ وَمَا نَحُنُ

بِمَسْبُوقِينَ ﴿

وفي أصول النبات: ﴿ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَحُرُثُونَ ۞ ءَأَنتُدَ تَزْرَعُونَهُۥ أَمْ نَحْنُ ٱلزَّرِعُونَ ۞﴾.

وفي أصول الماء: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ ٱلْمَآءَ ٱلَّذِى تَشَرَبُونَ ۞ ءَأَنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزْنِ أَمْ خَنُ ٱلْمُنزِلُونَ ۞ ﴾.

وفي أصول تطوير الحياة: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي تُورُونَ ۞ ءَأَنتُمُ أَنشُأُتُمُ الشَّأْتُمُ الشَّأْتُمُ الشَّائمُ السَّائمُ ا

وفي جانب الحيوان ﴿أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ۞﴾.

ولهذا فقد تمدح تعالى بهذه الصفة، صفة الخلق، وسفة آلهة المشركين بالعجز، كما قال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوَّنَهَ ۖ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوْسِيَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةً ۚ وَأُنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَبلُنَا فِيها مِن وَرَسِي أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةً وَأُنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَبلُنَا فِيها مِن كُلِّ دَابَةً وَأُنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَبلُنَا فِيها مِن صَلِّ مَعْدَا خَلْقُ ٱللهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلذِينَ مِن دُونِهِ عَلَى الطَّالِمُونَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

ومعلوم أنها لم تخلق شيئًا كما قال تعالى موبخًا لهم: ﴿ أَفَمَن يَخَلُقُ كَمَن لَا يَعَلَقُ اللّهِ عَلَقُ كَمَن لَا يَعَلَقُ وَهُمْ يُخَلَقُونَ ﴿ وَبِينِ أَنهما لا يستويان في قوله: ﴿ أَفَمَن يَخَلُقُ كَمَن لَا يَخَلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ ، ثم بين نهاية ضعفها وعجزها في قوله تعالى: ﴿ وَ اللّهَ اللّه الله الله الله عَلَقُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوةً وَلا نَشُورًا ﴾ وهذا في في الله تعالى: في الله عَمْ الله ولا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلا حَيَوةً وَلا نَشُورًا ﴾ وهذا يعلى المثل بقوله: ﴿ إِن يَسْلَبُهُمُ الذَّبابُ شَيْعًا لا يملكون لا نفسهم يَسْتَنقِدُوهُ مِنْ أَولا ضَرَا ولو بقدر الذبابة؟ وهكذا ترى صفة الخلق المتصف بها سبحانه وتعالى أعظم دليل على وحدانية الله تعالى، وهي متضمنة صفة مسجانه وتعالى أعظم دليل على وحدانية الله تعالى، وهي متضمنة صفة على وحدانية الله تعالى، وهي متضمنة صفة علي الله تعالى وحدانية الله تعالى، وهي متضمنة صفة علي الله تعالى وحدانية الله تعالى، وهي متضمنة صفة علي الله تعالى وحدانية الله تعالى، وهي متضمنة صفة علي وحدانية الله تعالى وهي متضمنة صفة علي المنتون الله تعالى أعظم دليل على وحدانية الله تعالى، وهي متضمنة صفة علي المنتون الله تعالى أعظم دليل على وحدانية الله تعالى، وهي متضمنة صفة علي المنتون الله تعالى أوبون علي الله تعالى أوبون المناب المنا

التصوير والعلم لأن لكل مخلوق صورة تخصه؟ ولا يكون ذلك إلا عن علم بالغيب والشهادة، كما تقدم](٢٢٧)

## فائدة: عسي من الله واجبة:

[من يقول من أهل العلم: إن عسى من اللّه واجبة، وله وجه من النظر؛ لأنه عزّ وجلّ جواد كريم، رحيم غفور، فإذا أطمع عبده في شيء من فضله، فجوده وكرمه تعالى وسعة رحمته يجعل ذلك الإنسان الذي أطعمه ربّه في ذلك الفضل يثق، بأنه ما أطعمه فيه، إلا ليتفضل به عليه.

ومن الآيات التي بيّنت هذا المعنى هنا، قوله تعالى: ﴿يَكُمْ اللَّهِ عَنَكُمْ اللَّهِ عَنَكُمْ اللَّهِ عَنَكُمْ اللَّهِ عَنَكُمْ اللَّهِ عَنَكُمْ اللَّهُ عَنَكُمْ اللَّهُ عَنَكُمْ اللَّهُ عَنَكُمْ اللَّهُ عَنَكُمْ اللَّهُ عَنَكُمْ اللَّهُ عَنَكُمْ اللّهِ عَنَده وَيُدَخِلَكُمْ جَنّاتِ جَحْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾، فقوله في آية «التحريم» هذه: ﴿وَلِكَ بِأَنَّ اللَّهِ يَ كَفُرُوا ﴾؛ كقوله في آية «النور»: ﴿أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾، لأن من كفرت عنه سيّئاته وأدخل الجنّة، فقد نال الفلاح بمعنييه. وقوله في آية «التحريم»: ﴿وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ تَوْبَهَ نَصُوعًا ﴾ موضح لقوله في «النور»: ﴿وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا ﴾، ونداؤه لهم بوصف الإيمان في الآيتين فيه تهييج لهم، وحث على امتثال الأمر؛ لأن الاتصاف بصفة الإيمان بمعناه الصحيح، يقتضي المسارعة إلى امتثال أمر اللّه، واجتناب نهيه، والرجاء المفهوم من لفظة عسى في آية «التحريم»، هو المفهوم من لفظة لعلّ في آية «النور». كما لا يخفي](٢٢٨).

\* \* \*

<sup>(</sup>۲۲۷) ۱۱۳/۸ (۱۱۰، الحشر ۲۲: ۲۶ . وانظر أيضًا (۹/۳٤۷، ۳٤۸) (العلق / ۱: ۰) . (۲۲۸) ۲۰۸/۲۱۰، النور/ ۳۹ .

## الرؤيا

## مسألة: هل يُرى الله عز وجل في الدنيا؟

[قوله تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ أَرِنِي آنظُر إِلَيْكُ قَالَ لَن تَرَمْنِي ﴾، استدل المعتزلة النافون لرؤية الله بالأبصار يوم القيامة بهذه الآية على مذهبهم الباطل، وقد جاءت آيات تدل على أن نفي الرؤية المذكور، إنما هو في الدنيا، وأما في الآخرة فإن المؤمنين يرونه جل وعلا بأبصارهم. كما صرح به تعالى في قوله: ﴿وُجُوهُ يَوْمَ بِذِ نَاضِرَةٌ ﴿ اللهَ مَنْ نَجِم اللهُ مَنْ عنه جل وعلا.

وقد ثبت عن النَّبي ﷺ أنه قال في قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحُسَنُوا الْحُسُنَىٰ وَزِيَادَةً ﴾ الحسنى: الجنة، والزيادة: النظر إلى وجه الله الكريم (٢٢٩)، وذلك هو أحد القولين في قوله تعالى: ﴿ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾، وقد تواترت

(۲۲۹) قال الكتاني في نظم المتناثر (۱/ ۳۵۳): (الحسنى الجنة والزيادة النظر إلى وجه الرحمن): قال في شرح المواهب: جاء مرفوعا من حديث أبي موسى وكعب بن عجرة وابن عمر وأبي بن كعب وأنس وأبي هريرة وجاء موقوفا على الصديق وحذيفة وابن عباس وابن مسعود وجاء عن جماعة من التابعين كما بسطه في البدور وقال قال البيهقي: هذا تفسير قد استفاض واشتهر فيما بين الصحابة والتابعين ومثله لا يقال إلا بتوقيف وقال يحيى بن معين عندي سبعة عشر حديثا كلها صحاح وزاد عليه في البدور اثنين وساق ألفاظ الجميع عازيا لمخرجيهم وقال أنها بلغت مبلغ التواتر عندنا معاشر أهل الحديث اه. وفي نواهد الأبكار وشواهد الأفكار للسيوطي رحمه الله: هذا التفسير هو الثابت عن رسول الله على نصا في تفسير هذه الآية فيما أخرجه مسلم في صحيحه وعن أصحابه أبي بكر وحذيفة وأبي موسى وعبادة بن الصامت وغيرهم والأحاديث والآثار بهذا التفسير كثيرة أوردتها في التفسير المأثور اه. .

الأحاديث عن النّبي على السألة: أن المؤمنين يرون ربهم يوم القيامة بأبصارهم. وتحقيق المقام في المسألة: أن رؤية الله جل وعلا بالأبصار: جائزة عقلاً في المدنيا والآخرة، ومن أعظم الأدلة على جوازها عقلا في دار الدنيا: قول موسى ﴿رَبِّ أَرِفِي أَنظُر إِلْيَكُ ﴾ لأن موسى لا يخفى عليه الجائز والمستحيل في حق الله تعالى، وأما شرعًا فهي جائزة وواقعة في الآخرة كما دلت عليه الآيات المذكورة، وتواترت به الأحاديث الصحاح، وأما في الدنيا فممنوعة شرعًا كما تدل عليه آية «الأعراف» هذه، وحديث «إنكم لن تروا ربكم حتى تموتوا» (٢٣٠) كما أوضحناه في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب»] (٢٣٠).

## مسألة: هل رأى رسول الله ﷺ ربه في رحلة المعراج.

[اختلف العلماء هل رأى رسول الله ﷺ ربه ليلة الإسراء بعين رأسه أولًا؟ فقال ابن عباس وغيره: «رآه بعين رأسه».

وقالت عائشة وغيرها: «لم يره». وهو خلاف مشهور، بين أهل العلم معروف.

قال مقيده عفا الله عنه: التحقيق الذي دلت عليه نصوص الشرع: أنه عليه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه

وما جاء عن بعض السلف من أنه رآه. فالمراد به الرؤية بالقلب. كما

<sup>(</sup>٢٣٠) عزاه السيوطي في الجامع الصغير بهذا اللفظ للطبراني في السنة من حديث أبي أمامة توفي (٢٣٠) وصححه الشيخ الألباني رحمه الله . والحديث رواه بنحوه مسلم في صحيحه مطولًا (٤/ ١٦٩) (٢٢٤٤) .

<sup>(</sup>۲۳۱) ۲۹۷/۲ (۲۹۸، الأعراف / ۱۶۳، وانظر أيضًا: (۳/ ٥٦٤) (بني إسرائيل/ ۱)، (٥/ ٦٣٣، ٢٣٠) (الحج/ ۲۸)، (٦/ ٢٠٤) (الفرقان/ ۲۱)، (٦/ ٢٥٤) (ق/ ٣٥) .

في صحيح مسلم: «أنه رآه بفؤاده مرتين» (٢٣٢) لا بعين الرأس.

ومن أوضح الأدلة على ذلك أن أبا ذر رَوْقَ وهو هو في صدق اللهجة سأل النَّبي عَلَيْ عن هذه المسألة بعينها. فأفتاه بما مقتضاه: أنه لم يره. قال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة، حدثنا وكيع، عن يزيد بن إبراهيم، عن قتادة، عن عبد الله بن شقيق، عن أبي ذر قال: سألت رسول الله عَلَيْ : هل رأيت ربك؟ قال: «نورا أنى أراه»؟ (۲۳۳).

حدثنا محمد بن بشار، حدثنا معاذ بن هشام، حدثنا أبي (ح) وحدثني حجاج بن الشاعر، حدثنا عفان بن مسلم، حدثنا همام، كلاهما عن قتادة، عن عبد الله بن شقيق قال: «قلت لأبي ذر: لو رأيت رسول الله على الله لله فقال: عن أي شيء كنت تسأله؟ قال: كنت أسأله: هل رأيت ربك؟ قال أبو ذر: قد سألت فقال: «رأيت نورًا» هذا لفظ مسلم (٢٣٤).

وقال النووي في شرحه لمسلم: أما قوله ﷺ: «نورا أنى أراه»! فهو بتنوين «نور» وفتح الهمزة في «أنى» وتشديد النون وفتحها. و«أراه» بفتح الهمزة هكذا رواه جميع الرواة في جميع الأصول والروايات. ومعناه: حجابة نور، فكيف أراها!.

قال الإمام أبو عبد الله المازري رحمه الله: الضمير في «أراه» عائد إلى الله سبحانه وتعالى، ومعناه: أن النور منعني من الرؤية. كما جرت العادة بإغشاء الأنوار الأبصار، ومنعها من إدراك ما حالت بين الرائي وبينه.

وقوله ﷺ: «رأيت نورًا» معناه: رأيت النور فحسب، ولم أر غيره.

<sup>(</sup>٢٣٢) صحيح مسلم (١/ ١٥٨) (١٧٦) من قول ابن عباس رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>۲۳۳) صحیح مسلم [(۱/ ۱۲۱) ۲۹۱ (۱۷۸)] .

<sup>(</sup>۲۳٤) صحيح مسلم [(١/ ١٦١) ٢٩٢- (١٧٨)] .

قال: وروي «نوراني» بفتح الراء وكسر النون وتشديد الياء. ويحتمل أن يكون معناه راجعًا إلى ما قلناه. أي خالق النور المانع من رؤيته، فيكون من صفات الأفعال.

قال القاضي عياض رحمه الله: هذه الرواية لم تقع إلينا! ولا رأيناها في شيء من الأصول اه محل الغرض من كلام النووي.

قال مقيده عفا الله عنه: التحقيق الذي لا شك فيه هو: أن معنى الحديث هو ما ذكر، من كونه لا يتمكن أحد من رؤيته لقوة النور الذي هو حجابه. ومن أصرح الأدلة على ذلك أيضًا حديث أبي موسى المتفق عليه «حِجَابُهُ النُّور أو النار لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه» (۲۳۰ وهذا هو معنى قوله على أزه النهى أراه»؟. أي كيف أراه وحجابه نور، من صفته أنه لو كشفه لأحرق ما انتهى إليه بصره من خلقه.

وقد قدمنا: أن تحقيق المقام في رؤية الله جل وعلا بالأبصار أنها جائزة عقلًا في الدنيا والآخرة، بدليل قول موسى ﴿رَبِّ أَرِنِي أَنظُر إِلَيْكُ ﴾ لأنه لا يجهل المستحيل في حقّه جل وعلا. وأنها جائزة شرعًا وواقعة يوم القيامة، ممتنعة شرعًا في الدنيا قال: ﴿ لَن تَرَكِنِي وَلَكِنِ النَّطُرُ إِلَى الجَبَلِ ﴾ الله قوله ﴿ جَعَلَهُ دَكُا ﴾ .

و من أصرح الأدلة في ذلك حديث «إنكم لن تروا ربكم حتى تموتوا» في صحيح مسلم وصحيح ابن خزيمة كما تقدم (٢٣٦).

وأما قوله: ﴿ مُمَّ دَنَا فَلَدَلَّ ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ ﴿ فَذَلَكَ جَبَرِيلِ عَلَى التَّحَقِيقِ، لَا الله جلَّ وعلا] (۲۳۷).

<sup>(</sup>٢٣٥) أخرجه مسلم (١/ ١٦١) (١٧٩)، ولم أجده عند البخاري بهذا اللفظ .

<sup>(</sup>٢٣٦) سبق تخريجه آنفًا .

<sup>(</sup>۲۳۷) ۳۱۳/۳: ۳۱۰، بنی إسرائیل / ۱ .

## بعض الأسماء الحسني

### الرحمن الرحيم:

[﴿النَّخَرِ الرَّحِيمِ ؛ هما وصفان للَّه تعالى، واسمان من أسمائه الحسنى، مشتقان من الرحمة على وجه المبالغة، والرحمن أشد مبالغة من الرحيم؛ لأن الرحمن هو ذو الرحمة الشاملة لجميع الخلائق في الدنيا، وللمؤمنين في الآخرة، و الرحيم ذو الرحمة للمؤمنين يوم القيامة. وعلى هذا أكثر العلماء. وفي كلام ابن جرير ما يفهم منه حكاية الاتفاق على هذا. وفي تفسير بعض السلف ما يدل عليه، كما قاله ابن كثير، ويدل له الأثر المروي عن عيسى كما ذكره ابن كثير وغيره أنه قال عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام: «الرحمن رحمن الدنيا والآخرة والرَّحِيم رحيم الآخرة» وقد أشار تعالى إلى هذا الذي ذكرنا حيث قال: ﴿ثُمَّ السَّوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلسَّوَىٰ ﴿ اللَّهِ مَنْ السَّوىٰ ﴿ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَقَهُمْ صَلَقَاتٍ وَيَقْبِضَنَّ مَا يُمْسِكُهُنَّ إلَّا فذكر الاستواء باسمه الرحمن ليعم جميع خلقه برحمته. قاله ابن كثير. ومثله قوله تعالى: ﴿ أَلَمَ مَنْ أَلُم وَقَهُمْ صَلَقَاتٍ وَيَقْبِضَنَّ مَا يُمْسِكُهُنَّ إلَّا الطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَلَقَاتٍ وَيَقْبِضَنَّ مَا يُمْسِكُهُنَّ إلَّا الطَّيْر فَوْقَهُمْ صَلَقَاتٍ وَيَقْبِضَنَّ مَا يُمْسِكُهُنَّ إلَّا الطَيْر فَوْقَهُمْ الطَه بالطير، وإمساكه إياها صافات وقابضات في جو السماء. ومن أظهر الأدلة في ذلك قوله تعالى: فواه تعالى:

(٢٣٨) ذكره ابن كثير في تفسيره (١٨/١)، وعزاه لابن مردوية ثم قال: [وهذا غريب جدا وقد يكون صحيحا إلى من دون رسول الله على وقد يكون من الإسرائيليات لا من المرفوعات والله أعلم]. وقال عنه السيوطي في الدر المنثور الدر المنثور(٢٣/١): [أخرج ابن جرير وابن عدي في الكامل وابن مردويه وأبو نعيم في الحلية وابن عساكر في تاريخ دمشق والثعلبي بسند ضعيف جدا عن أبي سعيد الخدري قال: . . . فذكره . وقال عنه الشوكاني في فتح القدير (٢٣/١): [وفي إسناده إسماعيل بن يحيى وهو كذاب وقد أورد هذا الحديث ابن الجوزي في الموضوعات] .

وَالَّمْنِ الْهُرَءَانَ اللهُ وَله: وَالدَ وَالدَ اللهُ وَالدَه وَالدَ اللهُ وَالله وَالدَه والمُحْم والدَه والمُحْم والله والمُحْم والمُحْم والله والمُحْم والمُحْم والله والمُحْم والم والمُحْم والمُ

والدليل على أنه رحيم بالمؤمنين في الدنيا أيضًا: أن ذلك هو ظاهر قوله تعالى: ﴿هُو الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمُ وَمَكَيْكُتُهُ لِيُحْرِيكُمُ مِّن الظَّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ الله الله الله عليهم وصلاة ملائكته وإخراجه إياهم من الظلمات إلى النور رحمة بهم في الدنيا. وإن كانت سبب الرحمة في الآخرة أيضًا، وكذلك قوله تعالى: ﴿لَقَد تَابَ الله عَلَى النّبِي وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ الّذِينَ اتّبَعُوهُ في ساعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعَدِ مَا النّبِي وَالْمُهاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ الّذِينَ اتّبَعُوهُ في ساعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعَدِ مَا سبب المحاد يُنوعُ فَريقِ مِنْهُمْ ثُمّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنّهُ بِهِمْ رَءُوفُ رَحِيمُ النبي هَانه جاء فيه بالباء المتعلقة بالرحيم الجار للضمير الواقع على النبي والمهاجرين والأنصار، وتوبته عليهم رحمة في الدنيا، وإن كانت سبب رحمته الآخرة أيضًا. والعلم عند الله تعالى] (۲۶۰).

### الحق.

<sup>(</sup>٢٣٩) أخرجه الطبراني في «الصغير» (١/ ٣٣٦) (٥٥٨) من حديث أنس قال: قال رسول الله على المعاذ فذكره، وقال الهيثمي في المجمع (١٠/ ٢٩٩): [رواه الطبراني في الصغير ورجاله ثقات]، الحديث حسنه الشيخ الألباني رحمه الله - في " صحيح الترغيب والترهيب " من حديث أنس .

<sup>(</sup>٢٤٠) ٣٣/١ الفاتحة/٣، وانظر: (٥/ ٨٣٤) (المؤمنون/١١٨) .

[معلوم أن الحق من أسمائه الحسنى، كما في قوله تعالى: ﴿وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ ﴾ [٢٤١]. أللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ ﴾ [٢٤١].

## الأحد وبيان أصل هذه الكلمة:

قال صاحب التتمة رحمه الله: [﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ۗ ۞ . الأحد: قال القرطبي: أي الواحد الوتر، الذي لا شبيه له ولا نظير، ولا صاحبة، ولا ولد، ولا شريك. اه.

ومعلوم أن كل هذه المعاني صحيحة، في حقه تعالى.

وأصل أحد: وحد، قلبت الواو همزة. ومنه قول النابعة:

كأن رحلي وقد زال النهار بنا بذي الجليل على مستأنس وحد

وقال الفخر الرازي في أحد وجهان:

أحدهما: أنه بمعنى واحد.

قال الخليل: يجوز أن يقال: أحد اثنان ثلاثة، ثم ذكر أصلها وحد، وقلبت الواو همزة للتخفيف.

والثاني: أن الواحد والأحد لبسا اسمين مترادفين.

قال الأزهري: لا يوصف شيء بالأحدية غير الله تعالى، لا يقال: رجل أحد ولا درهم أحد، كما يقال: رجل واحد أي فرد به، بل أحد صفة من صفات الله تعالى استأثر بها فلا يشركه فيها شيء.

ثم قال: ذكروا في الفرق بين الواحد والأحد وجوهًا:

أحدها: أن الواحد يدخل في الأحد، والأحد لا يدخل فيه.

وثانيها: أنك لو قلت: فلان لا يقاومه واحد، جاز أن يقال: لكنه يقاومه

<sup>(</sup>٢٤١) ٥/٨٠٣، المؤمنون/ ٧١، وانظر أيضًا: (٤/ ٢٩٧) (مريم/ ٣٤) .

اثنان بخلاف الأحد.

فإنك لو قلت: فلان لا يقاومه أحد، لا يجوز أن يقال: لكنه يقاومه اثنان.

وثالثها: أن الواحد، يستعمل في الإثبات، والأحد يستعمل في النفي، تقول في النفي: ما رأيت أحدًا، وتقول في النفي: ما رأيت أحدًا، فيفيد العموم.

أما ما نقله عن الخليل، وقد حكاه صاحب القاموس فقال: ورجل واحد وأحد، أي خلافًا لما قاله الأزهري.

وأما قوله: إن أحدًا تستعمل في النفي فقد جاء استعمالها في الإثبات أيضًا. كقوله: ﴿أَوَّ جَاءَ أَحَدُّ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ﴾، فتكون أغلبية في استعمالها ودلالتها في العموم واضحة.

وقال في معجم مقاييس اللغة في باب الهمزة والحاء وما بعدها: أحد، إنها فرع والأصل الواو وحد.

وقد ذكر في الواو وفي مادة وحد. قال: الواو والحاء والدال أصل واحد يدل على الانفراد من ذلك الوحدة بفتح الواو وهو واحد قبيلته، إذا لم يكن فيهم مثله. قال:

## يا واحد العرب الدي ما في الأنام له نظير

وقيل: إن هذا البيت لبشار يمدح عقبة بن مسلم، أو لابن المولى يزيد من حاتم، نقلًا عن الأغاني. فيكون بهذا ثبت أن الأصل بالواو والهمزة فرع عنه. وتقدم أن دلالتها على العموم أوضح أي أحد.

وقد دلت الآية الكريمة، على أن الله سبحانه وتعالى أحد، أي في ذاته وصفاته لا شبيه ولا شريك، ولا نظير ولا ند له، سبحانه وتعالى، وقد فسره

ضمنا قوله: ﴿وَلَمْ يَكُن لُّهُ كُفُوًّا أَحَدُنًّا ۞ ، وقوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى يُهُ ، أما المعنى العام فإن القرآن كله ، والرسالة المحمدية كلها، بل وجميع الرسالات: إنما جاءت لتقرير هذا المعنى، بأن الله سبحانه واحد أحد. بل كل ما في الوجود شاهد على ذلك، كما قيل: وفي كل شيء له آية تدل على أنه الواحد أما نصوص القرآن على ذلك فهي أكثر من أن تحصى، لأنها بمعنى لا إله إلا الله، وتقدم للشيخ رحمة الله تعالى علينا وعليه، إشارة إلى ذلك في أول الصافات وفي غيرها، وفي البقرة ﴿ وَإِلَّهُ كُمْ إِلَكُ ۗ وَحِدٌّ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾، وفي التوبة: ﴿ وَمَا أَمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوٓا إِلَاهُا وَحِــدُأً لَّا ۗ إِلَنهَ إِلَّا هُوَّ ﴾، فجاء مقرونا بلا إله إلَّا اللَّه، وفي ص قوله: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنذِرُّ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ ۞ ﴿ . وكما قدمنا أن الرسالة كلها جاءت لتقرير هذا المعنى، كما في قوله: ﴿ هَٰذَا بَكُغُ لِّلنَّاسِ وَلِيُنذَرُوا بِهِ، وَلِيَعْلَمُوا أَنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَحِدُّ، سبحانه جل جلاله وتقدست أسماؤه، وتنزهت صفاته، فهو واحد أحد في ذاته وفي أسمائه وفي صفاته وفي أفعاله.

وقد جاء القرآن بتقرير هذا المعنى عقلًا كما قرره نقلًا، وذلك في قوله تعالى: ﴿ قُلُ لَوْ كَانَ مَعَهُ ءَ الْمُهُ كُمَا يَقُولُونَ إِذَا لَاَبْنَعُواْ إِلَىٰ ذِى الْعَرْسِ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ مَتَا يَقُولُونَ عُلُواً كَبِيرًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًا كَبِيرًا ﴿ إِنَّ هُولُونَ عُلُواً كَبِيرًا ﴿ إِنَّ هُولُونَ عُلُواً كَبِيرًا ﴿ إِنَّ هُولُونَ عُلُواً كَبِيرًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عدم فسادهما بعدم تعددهما، وجمع العقل والنقل في قوله: ﴿ وَمَا اللَّهُ مِنْ إِلَيْهُ إِذَا لِذَهَبَ كُلُّ إِلَيْهِ فِي قوله: ﴿ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَيْهُ إِذَا لِذَهَبَ كُلُّ إِلَيْهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلًا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ شُبْحَانَ اللّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [٢٤٢].

<sup>(</sup>٢٤٢) ١/٦١١: ١٥٥، الإخلاص/١.

## بيان انتفاء الولادة واتخاذ الولد عقلًا ونقلًا.

قال صاحب التتمة رحمه الله عند قوله تعالى: ﴿ لَمُ سَكِلَدُ وَلَمْ يُولَدُ اللهِ عَنْدُ قُولُهُ اللهِ عَنْدُ قُولُهُ اللهِ عَنْدُ اللهِ اللهِ عَنْدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

ففي هذه السورة نفي أخص، فلزم التنبيه عليه في هذه السورة الكريمة وهي سورة الإخلاص. والتي تعدل ثلث القرآن لاختصاصها بحق الله تعالى في ذاته وصفاته من الوحدانية والصمدية، ونفي الولادة والولد، ونفى الكفء، وكلها صفات انفراد لله سبحانه.

وقد جاء فيها النص الصريح بعدم الولادة، وأنه سبحانه وتعالى لم يلد ولم يولد، فهي أخص من تلك، وهذا من المسلمات عند المسلمين جميعًا بدون شك ولا نزاع ولم يؤثر فيها أي خلاف.

ولكن غير المسلمين لم يسلموا بذلك، فاليهود قالوا: عزيز ابن الله، والنصارى قالوا: المسيح ابن الله، والمشركون قالوا: الملائكة بنات الله، فاتفقوا على ادعاء الولد لله، ولم يدع أحد أنه سبحانه مولود.

وقد جاءت النصوص الصريحة في نفي الولد عن الله سبحانه وتعالى، إلا أن مجرد النص الذي لم يؤمن به الخصم لا يكفي لإقناعه، وفي هذه السورة وهي المختصة بصفات الله، لم يأت التنويه فيها عن المانع من اتخاذ الله للولد، ومن كونه سبحانه لم يولد.

ولما كان بيان المانع أو الموجب من منهج هذا الكتاب، إذا كان يوجد للحكم موجب أو مانع ولم تتقدم الإشارة إلى ذلك، فيما تقدم من كلام الشيخ رحمة الله تعالى علينا وعليه مع أنه رحمه الله، قد تكلم على آيات

الأسماء والصفات جملة وتفصيلًا، بما يكفي ويشفي.

ولكن جاء في القرآن الكريم ذكر ادعاء الولد لله، سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا، وجاء الرد من الله تعالى مع بيان المانع مفصلًا مع الإشعار بالدليل العقلي، ولذا لزم التنويه عليه، وذلك في قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا اتَّخَذَ اللّهُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَل لَهُ مَا فِي السّمَوَتِ وَالأَرْضُ كُلُّ لَهُ وَلَدًا فَنَى السّمَوَتِ وَالأَرْضُ كُلُّ لَهُ كُن فَينُونَ إِنَّ السّمَوَتِ وَالأَرْضُ وَإِذَا قَضَى آمَرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَينُونَ ﴿ وَلِمَ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله على الله وتسبيحه عما قالوا.

ثم جاء حرف الإضراب عن قولهم: ﴿ بَل لَهُ مَا فِي اَلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ كُلُّ لَهُ وَكَذِنُونَ ﴾ ، ففيه بيان المانع عقلًا من اتخاذ الولد بما يلزم الخصم، وذلك أن غاية اتخاذ الولد أن يكون بارًا بوالده، وأن ينتفع الوالد بولده. كما في قوله تعالى: ﴿ اَلْمَالُ وَٱلْبَنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ ، أو يكون الولد وارثًا لأبيه كما في قوله تعالى عن نبي الله تعالى زكريا عليه السلام: ﴿ فَهَبَ لِى مِن قُولُهُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ .

والله سبحانه وتعالى حي باق يرث ولا يورث كما قال تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكِ ﴾، وقوله: ﴿ وَلِلَّهِ مِيرَثُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾.

فإذا كان للَّه سبحانه وتعالى كل ما في السماوات والأرض في قنوت وامتثال طوعًا أو كرهًا، كما قال تعالى: ﴿وَمَا يَنْبَغِى لِلرَّمْمَنِ أَن يَنَّخِذَ وَلَدًا اللَّهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّمْنِ عَبْدًا ﴿ اللَّهُ ﴾، فهو سبحانه وتعالى ليس في حاجة إلى الولد لغناه عنه.

ثم بين سبحانه قدرته على الإيجاد والإبداع في قوله تعالى: ﴿بَدِيعُ اَلسَّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ وَإِذَا قَضَى آمَرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُم كُن فَيَكُونُ ﴿ اللهِ ﴿ وَهَذَا واضح في نفي الولد عنه سبحانه وتعالى. وقد تمدح سبحانه في قوله: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنَخِذُ وَلَدًا وَلَوْ يَكُن لَلُمُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَلَمُ وَلِئٌ مِّنَ ٱلذُّلِّ وَكَبِّرَهُ تَكْبِيرًا ﴿ اللَّهِ ﴾ .

أما أنه لم يولد. فلم يدع أحد عليه ذلك؛ لأنه ممتنع عقلًا، بدليل الممانعة المعروف وهو كالآتي: لو توقف وجوده سبحانه على أن يولد لكان في وجوده محتاجًا إلى من يوجده، ثم يكون من يلده في حاجة إلى والد، وهكذا يأتي الدور والتسلسل وهذا باطل.

وكذلك فإن الحاجة إلى الولد بنفيها معنى الصمدية المتقدم ذكره، ولوكان له والد لكان الوالد أسبق وأحق، تعالى الله عن ذلك.

وقد يقال: من جانب الممانعة العقلية لو افترض على حد قوله: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمْكِنِ وَلَدُ فَأَنَا أُوَّلُ ٱلْعَهِدِينَ ۞ ﴾.

فنقول على هذا الافتراض: لو كان له ولد فما مبدأ وجود هذا الولد وما مصيره؟ فإن كان حادثًا فمتى حدوثه؟ وإن كان قديمًا تعدد القدم، وهذا ممنوع.

ثم إن كان باقيًا تعدد البقاء، وإن كان منتهيًا فمتى انتهاؤه؟

وإذا كان مآله إلى الانتهاء فما الحاجة إلى إيجاده مع عدم الحاجة إليه، فانتفى اتخاذ الولد عقلًا ونقلًا.

وقد أورد بعض المفسرين سؤالًا في هذه الآية، وهو لماذا قدم نفي الولد على نفي الولد على نفي الولد على نفي الولدة؟

وأجاب بأنه من تقديم الأهم لأنه رد على النصارى في قولهم: عيسى ابن اللَّه، وعلى قول المشركين: اللَّه، وعلى قول المشركين: الملائكة بنات الله، ولأنه لم يدع أحد أنه سبحانه مولود لأحد، فكانت دعواهم الولد للَّه فرية عظمى. اه.

كما قال تعالى: ﴿ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَهِهِمْ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ ، وقوله: ﴿ وَقَالُواْ التَّخَذَ الرَّحْنَنُ وَلَدًا ۞ لَقَدْ جِئْتُمُ شَيْئًا إِذًا ۞ لَتَكَادُ السَّمَوَتُ يَنَفَطَرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ الْأَرْضُ وَنَجْرُ الْجِبَالُ هَدًّا ۞ أَن دَعَوَا لِلرَّحْمَنِ وَلَدًا ۞ ﴾ . فلشناعة هذه الفرية قدم ذكرها ، ثم الرد على عدم المرّخين وَلدًا ۞ إِن كُلُ مَن فِي الرَّحْمَنِ أَن يَنْجِذُ وَلدًا ۞ إِن كُلُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا عَانِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ۞ ﴾ . وقد قدمنا دليل المنع عقلًا ونقلًا .

وهنا سؤال أيضًا، وهو إذا كان ادعاء الولد قد وقع، وجاء الرد عليه: فإن ادعاء الولادة لم يقع، فلماذا ذكر نفيه مع عدم ادعائه؟

والجواب والله تعالى أعلم: أن من جوّز الولادة له وأن يكون له ولد، فقد يجوز الولادة عليه، وأن يكود مولودًا فجاء نفيها تتمة للنفي والتنزيه، كما في حديث البحر، كان السؤال عن الوضوء من مائه فقط، فجاء الجواب عن مائة وميتته (٢٤٣)، لأن ما احتمل السؤال في مائة يحتمل الاشتباه في ميتته. والله تعالى أعلم] (٢٤٤).

## بيان أنه لا وتر موجود على الحقيقة إلا الله سبحانه وتعالى.

قال صاحب التتمة رحمه الله: [﴿ وَٱلشَّفْعِ وَٱلْوَتْرِ ۞ ﴾: ذكر المفسرون أكثر من عشرين قولًا ومجموعها يشمل جميع المخلوقات جملة وتفصيلًا.

<sup>(</sup>٢٤٣) أخرج أبو داود (١/ ٦٩) (٨٣)، وغيره من حديث أبي هريرة رَبِيني أنه قال: سأل رجل النبي عطشنا وقال يا رسول الله إنا نركب البحر ونحمل معنا القليل من الماء فإن توضأنا به عطشنا أفنتوضاً بماء البحر؟ فقال رسول الله علي «هو الطهور ماؤه الحل ميتته». والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله، والأرناؤوط وغيرهما.

<sup>(</sup>٢٤٤) ٩/٦١٦: ٢٢٢، الإخلاص ٣/ .

أما جملة فقالوا: إنما الوتر هو الله، للحديث: «إن الله وتر يحب الوتر» (٢٤٥)، وما سواه شفع، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَفْنَا زُوّجَيْنِ ﴾، فهذا شمل كل الوجود الخالق والمخلوق، كما في عموم ﴿ فَلاَ أَتْصِرُونَ ﴿ فَلاَ لَبُصِرُونَ ﴿ فَلاَ لَهُ مِرُونَ ﴾ .

أما التفصيل فقالوا: المخلوقات إما شفع كالحيوانات أزواجًا، والسماء. والأرض، والجبل، والبحر، والنار، والماء. وهكذا ذكروا لكل شيء مقابله، ومن الأشياء الفرد كالهواء وكلها من باب الأمثلة.

والواقع أن أقرب الأقوال عندي والله أعلم: أنه هو الأول لأنه ثبت علميًا أنه لا يوجد كائن موجود بمعنى الوتر قط حتى الحصاة الصغيرة.

فإنه ثبت أن كل كائن جماد أو غيره مكون من ذرات والذرة لها نواة ومحيط، وبينهما ارتباط وعن طريقهما التفجير الذي اكتشف في هذا العصر، حتى في أدق عالم الصناعة كالكهرباء، فإنها من سالب وموجب، وهكذا لا بد من دورة كهربائية للحصول على النتيجة من أي جهاز كان، حتى الماء الذي كان يظن به البساطة فهو زوج وشفع من عنصرين، أكسجين وهدروجين، ينفصلان إذا وصلت درجة حرارة الماء إلى مائة أي الغليان، ويتآلفان إذا نزلت الدرجة إلى حد معين فيتاقطران ماء. وهكذا.

ونفس الهواء عدة غازات وتراكيب، فلم يبق في الكون شيء قط فردًا وترًا بذاته، إلا ما نص عليه الحديث «إن الله وتريحب الوتر» (٢٤٦٦) ويمكن حمل الحديث على معنى الوتر فيه مستغني بذاته عن غيره، والواحد في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله. فصفاته كلها وتر كالعلم بلا جهل والحياة بلا موت. إلخ. بخلاف المخلوق، وقلنا: المستغني بذاته عن غيره، لأن كل

<sup>(</sup>٢٤٥) أخرجه مسلم (٤/ ٢٠٦٢) (٢٦٧٧) من حديث أبي هريرة رَفِّتُكُ مطولًا به .

<sup>(</sup>٢٤٦) انظر التعليق السابق.

مخلوق شفعًا، فإن كل عنصر منه في حاجة إلى العنصر الثاني، ليكون معه ذاك الشيء والله سبحانه بخلاف ذلك. ولهذا كان القول الأول، وهو أن الوتر هو الله، والشفع هو المخلوقات جميعها، هو القول الراجح، وهو الأعم في المعنى ا

#### الصمد.

[قال بعض العلماء ﴿ ٱلصَّكَمَدُ ﴾ السيد الذي يُلجأ إليه عند الشدائد والحوائج.

وقال بعضهم: هو السيد الذي تكامل سؤدده وشرفه وعظمته، وعلمه وحكمته.

وقال بعضهم ﴿ اَلصَّكَمَدُ ﴾ هو الذي ﴿ لَمْ كَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ وَكُمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ وَكُمْ اللهِ عَلَمُ اللهِ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَّ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَّ عَلَمُ عَلَّ عَلَمُ عَلَّ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَم

وقال بعضهم: هو الباقي بعد فناء خلقه.

وقال بعضهم «﴿ اَلصَّ مَدُ ﴾ هو الذي لا جوف له، ولا يأكل الطعام، وهو محل الشاهد، وممن قال بهذا القول ابن مسعود، وابن عباس، وسعيد بن المسيب، ومجاهد، وعبد الله بن بريدة، وعكرمة، وسعيد بن جبير وعطاء بن أبي رباح، وعطية العوفي، والضحاك، والسدي. كما نقله عنهم ابن كثير وابن جرير وغيرهما.

قال مقيده عفا الله عنه: من المعروف في كلام العرب، إطلاق الصمد على السيد العظيم، وعلى الشيء المصمت الذي لا جوف له، فمن الأول قول الزبرقان:

<sup>(</sup>۲٤٧) ٩/ ٢١٠ ٢١١، الفجر/ ١: ٤.

سيروا جميعًا بنصف الليل واعتمدوا ولا رهينة إلا سيد صمد وقول الآخر:

علوته بحسام ثم قلت له خذها حذيف فأنت السيد الصمد وقول الآخر:

ألا بكر الناعي بخير بني أسد بعمرو بن مسعود وبالسيد الصمد ومن الثاني قول الشاعر:

شهاب حروب لا تزال جياده عوابس يعلكن الشكيم المصمدا فإذا علمت ذلك، فالله تعالى هو السيد الذي هو وحده الملجأ عند الشدائد والحاجات، وهو الذي تنزه وتقدس وتعالى عن صفات المخلوقين كأكل الطعام ونحوه، سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا] (٢٤٨).

### القيوم.

[القيوم صيغة مبالغة، لأنه جل وعلا هو القائم بتدبير شؤون جميع الخلق، وهو القائم على كل نفس بما كسبت، وقيل: القيوم الدائم الذي لا يزول](٢٤٩).

### الرزاق.

[وصيغة التفضيل في قوله: ﴿وَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ نظرًا إلى أن بعض المخلوقين يرزق بعضهم كقوله تعالى: ﴿وَٱرْزُقُوهُمْ فِبَهَا وَٱكْسُوهُمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَارْزُقُوهُمْ فِبَهَا وَٱكْسُوهُمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلمُؤَلُودِ لَهُ رِزْقَهُنَ وَكِسُوتُهُنَ ﴾. ولا شك أن فضل رزق الله

<sup>( (</sup> YEA ) ۲/ ۱۲۱ - ۱۲۷ ، الأنعام / ۱۶ .

<sup>(</sup>٢٤٩) ٤/ ٣٦٣، طه / ١١١، وانظر (٨/ ١١٢) (الحشر/ ٢٢: ٢٤) .

خلقه، على رزق بعض خلقه بعضهم كفضل ذاته، وسائر صفاته على ذوات خلقه، وصفاتهم] (۲۵۰).

## العزيز الحكيم (٢٥١):

[قوله: ﴿وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ قد قدمنا معناه مرارًا وذكرنا أن العزيز، هو الغالب الذي لا يغلبه شيء، وأن العزة هي الغلبة، ومنه قوله: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْمِـزَّةُ وَلِرَسُولِهِ ﴾ وقوله: ﴿وَعَزَّنِي فِي ٱلْخِطَابِ ﴾: أي غلبني في الخصام، ومن أمثال العرب من عز بز، يعنون من غلب استلب، ومنه قول الخنساء:

كأن لم يكونوا حمى يختشى إذ الناس إذ ذاك من عز بزا والحكيم، هو من يضع الأمور في مواضعها، ويوقعها في مواقعها](٢٥٢).



<sup>(</sup>۲۵۰) ۸۰٦/۵ المؤمنون / ۷۲ .

<sup>(</sup>٢٥١) انظر ما سبق ذكره في صفة الحكمة .

<sup>(</sup>۲۰۲) ۷/ ۸۰۰، الحدید/ ۱.

# باب <u>توحيد القصد والطلب (توحيد</u> الألوهية)

# فصل توحيد الله عز وجل في العبادة

[قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعُبُدُ ﴾ أشار في هذه الآية الكريمة إلى تحقيق معنى لا إله إلا اللَّه؛ لأن معناها مركب من أمرين: نفي وإثبات.

فالنفي: خلع جميع المعبودات غير اللَّه تعالى في جميع أنواع العبادات، والإثبات: إفراد ربّ السماوات والأرض وحده بجميع أنواع العبادات على الوجه المشروع. وقد أشار إلى النفي من لا إله إلا اللَّه بتقديم المعمول الذي هو ﴿إِيَّاكَ ﴾ وقد تقرر في الأصول، في مبحث دليل الخطاب الذي هو مفهوم المخالفة، وفي المعاني في مبحث القصر: أن تقديم المعمول من صيغ الحصر. وأشار إلى الإثبات منها بقوله: ﴿نَعْبُدُ ﴾.

تَعَبُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِي﴾.

وكقوله: ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَكَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُۥ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَاْ فَأَعْبُدُونِ ۞﴾.

وقوله: ﴿ وَسُئَلَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبَّلِكَ مِن رُّسُلِنَا آَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَانِ وَلَا مَنْ أَرْسَلْنَا مِن الرَّمَانِ أَلَكُمْ مَن الآيات. أَلِهَةً يُعْبَدُونَ ﴿ فَهُ ﴾ ؛ إلى غير ذلك من الآيات.

# بعض الأدلة على إفراده تعالى بالألوهية(٢٥٤):

[قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ حَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِن السَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَجًا مِّن نَّبَاتٍ شَتَّى ۞ كُلُواْ وَارْعَوْاْ أَنْعَكُمُ إِنَّ فِي مِنَ السَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَجًا مِّن نَبَاتٍ شَتَّى ۞ كُلُواْ وَارْعَوْا أَنْعَكُمُ إِنَّ فِي هَا يَن الآيتين وَلِكَ لَايَتِ لِأُولِي ٱلنَّهَىٰ ۞ . . . وقد بين جل وعلا في هاتين الآيتين والله على أنه المعبود وحده . ومع كونها من أربع آيات من آياته الكبرى الدالة على أنه المعبود وحده . ومع كونها من

<sup>(</sup>٢٥٣) ١/ ٣٤ ٣٥، الفاتحة / ٥، وانظر (٣/ ٣٧٣ ٣٧٤) (بني إسرائيل / ٩) وقد سبق نقل عبارته في هذا الموضوع في مقدمة باب توحيد الربوبية .

<sup>(</sup>٢٥٤) وانظر أيضًا ما سننقله عنه رحمه الله في المسألة التالية .

آيات على كمال قدرته واستحقاقه العبادة وحده دون غيره فهي من النعم العظمى على بنى آدم.

الأولى: فرشه الأرض على هذا النمط العجيب.

الثانية: جعله فيها سُبلًا يمر معها بنو آدم ويتوصلون بها من قطر إلى قطر.

الثالثة: إنزاله الماء من السماء على هذا النمط العجيب.

الرابعة: إخراجه أنواع النبات من الأرض.

أما الأولى: التي هي جعله الأرض مهدًا فقد ذكر الامتنان بها مع الاستدلال بها على أنه المعبود وحده في مواضع كثيرة من كتابه. كقوله تعالى: ﴿ وَلَيْنِ سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَنِيرُ الْعَلِيمُ ﴿ وَلَيْنِ سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَنِيرُ الْعَلِيمُ ﴿ وَلَيْنِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْأَرْضَ مَهَدًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّ

وأما الثانية: التي هي جعله فيها سبلًا فقد جاء الامتنان والاستدلال بها في آيات كثيرة.

كقوله في «الزخرف»: ﴿ وَلَهِن سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ﴿ وَلَهِنَ اللَّهُم اللَّأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمُ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ وَقَد قدمنا الآيات الدالَّة على هذا في سورة «النحل» في الكلام على قوله: ﴿ وَأَنْهَا وَسُبُلًا لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ وقد قدمنا الآيات الدالَّة على هذا في سورة «النحل» في الكلام على قوله: ﴿ وَأَنْهَا وَسُبُلًا لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ .

وأما الثالثة، والرابعة: وهما إنزال الماء من السماء وإخراج النبات به من الأرض فقد تكرر ذكرهما في القرآن على سبيل الامتنان والاستدلال معًا.

كَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى آَنَزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآَءً لَكُمُ مِّنَهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَرَابٌ وَالنَّخِيلَ شَبِحُرُ فِيهِ ٱلزَّرْعَ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلنَّخِيلَ وَٱلْأَعْنَابُ ﴾ . وقد قدمنا الآيات الدالة على ذلك .

وهذا الالتفات من الغيبة إلى التكلم بصيغة التعظيم في هذه الآيات كلها في إنبات النبات يدل على تعظيم شأن إنبات النبات لأنه لو لم ينزل الماء ولم ينبت شيئًا لهلك الناس جوعًا وعطشًا. فهو يدل على عظمته جل وعلا، وشدة احتياج الخلق إليه ولزوم طاعتهم له جل وعلا. . ] (٥٥٠).

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿هُوَ اللّهُ الّذِي لَآ إِلَكُهُ إِلّهُ هُوَ اللّهُ الّذِي لَآ إِلَكُ هُوَ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴿ هُوَ اللّهُ اللّذِي لَآ إِلَكَ إِلّا هُوَ الْمَلِكُ الْفَدُوسُ السَّكُمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيَّمِنُ الْعَازِينُ الْجَبَّالُ اللّهُ إِلّا هُو اللّهُ الْمَلِكُ الْفَكْرِينُ اللّهُ الْمُعَرِّدُ اللّهُ الْمُعَرِّدُ اللّهُ عَمّا الله عرتين، وذكر معهما العديد من أسماء الله ذكر فيها أيضًا تسبيح الله مرتين، وذكر معهما العديد من أسماء الله ذكر فيها أيضًا تسبيح الله مرتين، وذكر معهما العديد من أسماء الله

<sup>.</sup> ٥٤ - ٥٣ / طه / ٥٣ - ١٥٥ .

الحسنى وصفاته العليا، فكانت بذلك مشتملة على ثلاث قضايا أهم قضايا الأديان كلها مع جميع الأمم ورسلهم، لأن دعوة الرسل كلها في توحيد الله تعالى في ذاته وأسمائه وصفاته وتنزيهه، والرد على مفتريات الأمم على الله تعالى.

فاليهود قالوا: عزير ابن الله.

والنصاري قالوا المسيح ابن الله.

والمشركون قالوا: ﴿ أَتَّخَذَ ٱلرَّحْمَنُ وَلَدًا ﴾ ، ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنكَأَ ﴾ ، وقالوا: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِمَةَ إِلَهًا وَسِرَّا إِنَّ هَٰذَا لَشَيْءُ عُجَابُ ﴾ .

فكلهم ادعى الشريك مع الله، وقالوا: ثالث ثلاثة وغير ذلك.

وكذلك في قضية التنزيه، فاليهود قالوا: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحُنُ أَغْنِيَآهُ ﴾، وقالوا: ﴿ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً عُلَتَ ٱيْدِيهِمْ ﴾.

والمشركون قالوا: ﴿ وَمَا ٱلرَّمْكُ أَنَسَجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نَفُورًا ﴾ ، ونسبوا لله ما لا يرضاه أحدهم لنفسه ، وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن إناثًا ، في الوقت الذي إذا بشر أحدهم بالأُنثى ظلَّ وجهُه مسودًا وهو كظيم .

وهذا كما تراه أعظم افتراء على الله تعالى، وقد سجله عليهم القرآن في قوله تعالى ﴿ وَيُنذِرَ الَّذِينَ قَالُواْ التَّخَذَ اللّهُ وَلَدًا ۞ مَّا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمِ وَلَا لِاَبَابِهِمْ كَبُرَتُ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَهِهِمْ إِن يَقُولُونَ إِلّا كَذِبًا ۞ ﴾ وكما قال تعالى: ﴿ أَلاّ إِنّهُم مِنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ ۞ وَلَدَ اللّهُ وَإِنّهُمْ لَكُذِبُونَ ۞ ﴾، وقال مبينًا جرم مقالتهم، ﴿ وَقَالُواْ التَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا ۞ لَكَذِبُونَ صَعْهُ وَتَنشَقُ الْأَرْضُ وَتَخِرُ لَكُذَا ۞ اللّهَ عَلَالَ هَذًا ۞ أَن دَعَوا لِلرَّحْمَنِ وَلَدًا ۞ وَمَا يَلْبَغِي لِلرَّحْمَنِ أَن يَنْخِذَ وَلَدًا ۞ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَيَنشَقُ الْأَرْضُ وَتَخِرُ لَا اللّهُ هَذًا ۞ أَن دَعَوا لِلرَّحْمَنِ وَلَدًا ۞ وَمَا يَلْبَغِي لِلرَّحْمَنِ أَن يَنْخِذَ وَلَدًا ۞ .

فكانت تلك الآيات الثلاث علاجًا في الجملة لتلك القضايا الثلاث، توحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات، وتنزيه الله سبحانه وتعالى مع إقامة الأدلة عليها.

وقد اجتمعت معًا لأنه لا يتم أحدها إلا بالآخرين، ليتم الكمال لله تعالى.

قال أبو السعود: إن الكمالات كلها مع كثرتها وتشعبها راجعة إلى الكمال في القدرة والعلم اه.

وهذا كله متوفر في هذا السياق، وقد بدأ بكلمة التوحيد، لأنها الأصل، لأن من آمن بالله وحده آمن بكل ما جاء عن الله، وآمن بالله على ما هو له أهل، ونزهه عما ليس له بأهل قال تعالى: ﴿هُوَ اللّهُ ٱلّذِى لاَ إِلَهَ إِلّا هُوَ اللهُ مُ اللهُ على إفراده تعالى بالألوهية بما لا يشاركه غيره فيه بقوله تعالى: ﴿عَكِلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشّهَادَةً ﴾.

وهذا الدليل نص عليه على أنه دليل لوحدانية الله تعالى في مواضع أخرى منها قوله تعالى ﴿ إِنْكُمَا إِلَاهُكُمُ اللّهُ اللّذِى لَا إِلَهُ إِلّا هُو وَسِعَ كُلُ أَخْرَى منها قوله تعالى ﴿ إِنْكُمَا إِلَاهُكُمُ اللّهُ اللّذِى كَا إِلَهُ إِلّا هُو وَسِعَ كُلُ شَيْءِ هنا تساوى عالم الغيب والشهادة، ومنها قوله تعالى ﴿ أَلّا يَسَجُدُوا لِلّهِ اللّهِ الّذِى يُخْرِجُ الْخَبْءَ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُغَلِّمُ وَمَا تُعْلِمُونَ فَي اللّهُ لِلّا هُو رَبُ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴿ آلَهُ لِللّهُ إِلّا هُو رَبُ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ وقوله تعالى ﴿ اللّهُ لِلّا إِلَهُ إِلّا هُو اللّهُ أَلَهُ أَلْهُ أَلَهُ اللّهُ مَا بَيْنَ وقوله تعالى ﴿ اللّهُ لَا إِلَهُ إِلّا هُو اللّهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلَهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الل

وهذا قطعًا لا يشاركه فيه غيره، كما قال تعالى: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ
لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَ ﴾ فكان من حقه على خلقه أن يعبدوه وحده لا إله إلا
هو، وجاء بدليل ثان، وهو قوله تعالى ﴿هُوَ ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ وقد نص
عليه صراحة أيضًا كدليل على الوحدانية في قوله تعالى ﴿وَإِلَاهُكُمُ إِلَهُ وَحِدُهُ

لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ الله فهو رحمن الدنيا ورحيم الآخرة. ومن رحمته التي اختص بها في الدنيا قوله: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِلُ ٱلْغَيْثَ مِنَ بَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ ﴾ وقوله: ﴿ فَأَنظُرُ إِلَى ءَاثُرِ رَحْمَتِ ٱللهِ كَيْفَ مِن يُحْمِقُ أَنظُرُ إِلَى ءَاثُرِ رَحْمَتِ ٱللهِ كَيْفَ يَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ ﴾ وقوله: ﴿ فَأَنظُرُ إِلَى ءَاثُرِ رَحْمَتِ ٱللهِ كَيْفَ يَعْدِ عَلَيه يُحْمِي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ أي: بإنزاله الغيث وإنبات النبات مما لا يقدر عليه إلا هو فكان حقه على خلقه أن يعبدوه وحده لا إله إلا هو.

وقد جمع الدليلين العلم والرحمة معًا في قوله تعالى ﴿رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا﴾.

ثم جاءت كلمة التوحيد مرة أخرى، ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوٍّ ﴾، وجاء بعدها من الصفات الجامعة قوله: ﴿ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّكَمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِنُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجَبَّارُ ٱلْمُتَكَيِّرُ ﴾، وهذا الدليل على وحدانيته تعالى نص عليه في موضع آخر صريحًا في قوله تعالى ﴿ قُلُ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ لَآ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ يُحْيِ. وَيُمِيثُ ﴾ فالذي له ملك السماوات والأرض هو الملك الحق الكامل الملك، وهو الذي يملك التصرف في ملكه كما يشاء بالإحياء والإماتة وحده، كما قال تعالى ﴿ تَبَرَكَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ ٱلْمُلُّكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمُوْتَ وَٱلْحَيُوٰةَ ﴾ وهو القدوس السلام المؤمن المهيمن على ملكه كما في قوله أيضًا ﴿ اللَّهُ لَا ٓ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيْوُمُ ﴾ فالقيوم هو المهيمن والقائم بكل نفس، العزيز الجبار المتكبر سبحان الله عما يشركون، ثم جاء بالدليل الأعظم في قوله تعالى ﴿ هُو اللَّهُ الْخَلِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ ﴾ فهو وحده المتفرد بالخلق والإيجاد، والإبداع والتصوير، وقد نص على هذا الدليل في أكثر من موضع كما في قوله تعالى ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ أَنَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ قال ﴿ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَاهُ إِلَّا هُوَّ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَأَعْبُدُوهُ وَهُوَ

# عَلَىٰ كُلِّلِ شَيْءٍ وَكِيلٌ ۞﴾.

ومن تأمل براهين القرآن على وحدانية الله تعالى، وعلى قدرته، على البعث وهما أهم القضايا العقائدية يجد أهمها وأوضحها وأكثرها، هو هذا الدليل، أعنى دليل الخلق والتصوير.

ٱلنُّطُلُمَنتِ وَٱلنُّورُّ﴾.

وقال في خلق الأفلاك وتنظيمها: ﴿ وَهُو اللَّذِى خَلَقَ الَّذِلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمْرَ ﴾. ثم في أصول الموجودات في الأرض بقوله: ﴿ هُو اللَّذِى خَلَقَ كَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾.

وفي أصول الأجناس: الماء والنار والنبات والإنسان، قال: ﴿ أَفَرَءَيْتُم مَّا تُمْنُونَ ﴾ .

وذكر معه القدرة على الإعدام: ﴿ غَنْ قَدَّرْنَا بَيْنَكُمُ ٱلْمَوْتَ وَمَا نَحُنُ بِمَسْبُوقِينَ ﴾ .

وفي أصول النبات: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تَحُرُثُونَ ۞ ءَأَنتُدُ تَزْرَعُونَهُۥ أَمْ نَحَنُ الزَّرِعُونَهُ وَأَنتُهُ الْمَا يَحُرُثُونَ ۞ ﴾.

وفي أصول الماء: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ ٱلْمَاءَ ٱلَّذِي تَشَرَبُونَ ۞ ءَأَنتُمُ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزْنِ أَمُ أَنوُلُ اللَّهُ مَا الْمُزْنِ اللَّهُ الْمُنزِلُونَ ۞ ﴾ .

وفي أصول تطوير الحياة: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي تُورُونَ ۞ ءَأَنتُمُ أَنشَأْتُمْ شَجَرَتُهَا أَمْ نَحَنُ ٱلْمُنشِعُونَ ۞ ﴾.

وفي جانب الحيوان ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ۞ ﴿ .

ولهذا فقد تمدح تعالى بهذه الصفة، صفة الخلق، وسفة آلهة المشركين بالعجز، كما قال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَ ۖ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ بِالعَجز، كما قال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَ ۖ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَةً وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَنبُنَا فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَةً وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَنبُنَا فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَةً وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَنبُنَا فِيهَا مِن صَكِيدٍ عَلَى السَّمَاءِ مَاذَا خَلَقَ ٱللَّذِينَ مِن دُونِهِ عَلَى الطَّلِمُونَ فِي ضَكَالِ تُمِينٍ ﴿ فَهُ مَا وَاللَّهِ مِنْ اللّهِ مُعَالِمُ مُعِينٍ ﴾.

و معلوم أنها لم تخلق شيئًا كما قال تعالى موبخًا لهم: ﴿ أَيُثُمْ كُوُنَ مَا لَا يَخُلُقُ شَيْئًا وَهُمُ يُخَلَقُونَ ۞ وبين أنهما لا يستويان في قوله: ﴿ أَفَمَن يَخُلُقُ

كُمَن لَا يَخُلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ مَ مَ بِينِ نهاية ضعفها وعجزها في قوله تعالى: ﴿ وَاتَخَذُواْ مِن دُونِهِ عَالِهَةً لَا يَغَلُقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيْوةً وَلَا نَشُورًا فَيَ وهذا غاية العجز. كما ضرب لذلك المثل بقوله: ﴿ إِنَّ اللّهِ لَن يَغْلُقُواْ ذُبَابًا وَلَو اجْتَمَعُواْ لَهُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ الذَّبابُ مَنْعُونَ مَنْ مُونِ اللّهِ لَن يَغْلُقُواْ ذُبَابًا وَلَو اجْتَمَعُواْ لَهُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ الذَّبابُ وَالْمَطْلُوبُ فَهِم حَقًا لا يملكون شَيْئًا لَا يَسْتَنْقِدُوهُ مِنْ هُ ضَعُفَ الطّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ فَهِم حَقًا لا يملكون لأنفسهم نفعًا ولا ضرًا ولو بقدر الذبابة؟ وهكذا ترى صفة الخلق المتصف لأنفسهم نفعًا ولا ضرًا ولو بقدر الذبابة؟ وهكذا ترى صفة الخلق المتصف بها سبحانه وتعالى أعظم دليل على وحدانية الله تعالى، وهي متضمنة صفة التصوير والعلم لأن لكل مخلوق صورة تخصه؟ ولا يكون ذلك إلا عن علم بالغيب والشهادة، كما تقدم.

وهكذا أيضًا كان هذا الدليل أقوى الأدلة على البعث، كما قال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَكُنُ أَنَّا خَلَقْنَكُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَةً قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظْمَ وَهِى رَمِيمُ ﴿ فَي قُلْ يُحْيِمُا ٱلَّذِي الْعَظْمَ وَهِى رَمِيمُ ﴿ فَي قُلْ يُحْيِمُا ٱلَّذِي الْشَاهَا أَوْلَ مَرَةً وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ ﴿ فَي إِلَى آخر السورة.

ثم بين تعالى أن جاحد هذا الدليل إنما هو مكابر جاهل، ضال مضل، وذلك في قوله بعده مباشرة: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَابٍ مُّنِيرٍ ﴾ ثَانِيَ عِطْفِهِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَهُ فِي الدُّنَا خِزْيُّ وَلَا كِنَابٍ مُّنِيرٍ ﴾ ثَانِيَ عِطْفِهِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَهُ فِي الدُّنَا خِزْيُّ وَلَا يَكِنَابٍ مُّنِيرٍ ﴾ وَلَا يَلْكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ وَلَا اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ .

ومن هنا كان أول نداء في المصحف يوجه إلى الناس جميعًا بعبادة الله كان لاستحقاقه عبادته وحده، لأنه متصف بصفة الخلق كما قال تعالى: فَيَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ اللَّهُ النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءُ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

فكانت هذه الصفات لله تعالى في آخر هذه السورة حقًا أدلة على إثبات وحدانية الله تعالى في ذاته وأسمائه وصفاته، وأنه المستحق لأن يعبد وحده لا إله إلا هو . . ] (٢٥٦).

#### صفات من يستحق العبادة ومن لا يستحقها.

[قوله تعالى: ﴿ مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَأَجَلِ مُسَمَّى ﴾. صيغة الجمع في قوله: خلقنا للتعظيم. وقوله: ﴿ إِلَّا بِٱلْحَقِّ﴾ أي خلقا متلبسًا بالحق.

<sup>(</sup>۲۵٦) //۱۱۸: ۱۱۷، الحشر / ۲۲: ۲۲. وهذا المقال قد أثبته هنا كاملًا لربط عباراته، وعدم قطع تسلسلها، وقد سبق نقل صدره عند الكلام على بيان تلازم أنواع التوحيد، ونقل جملًا من أثنائه عند الكلام على صفة الخلق، وتضمنها لصفة التصوير .

والحق ضد الباطل، ومعنى كون خلقه للسماوات والأرض متلبسًا بالحق أنه خلقهما لحكم باهرة، ولم يخلقهما باطلًا، ولا عبثًا، ولا لعبًا، فمن الحق الذي كان خلقهما متلبسًا به، إقامة البرهان، على أنه هو الواحد المعبود وحده جل وعلا، كما أوضح ذلك في آيات كثيرة لا تكاد تحصيها في المصحف الكريم كقوله تعالى في البقرة ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُ لَا إِلَهُ إِلَهُ وَحِدُ لَا إِلَهُ المرابع وَمَا أَنْ الله المواحد بقوله بعده: ﴿إِلّا هُو النّهارِ وَالْفَلْكِ الّي الله الواحد بقوله بعده: ﴿إِنّ فِي خَلْقِ السّمَونِ وَالْمَرْضِ وَاخْتِلْفِ النّبلِ وَالنّهارِ وَالْفَلْكِ الّي بعده: مَا يَنفُعُ النّاسَ وَمَا أَنزَلُ الله مِن السّمَاءِ مِن مَا عِفَا فَيَا بِهِ الْمُسَخَدِ بَيْنَ السّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَعْقِلُونَ السّمَاءِ مِن مَا عَلَى السّمَاءِ وَالسّمابِ السّمَاءِ وَالسّمابِ المُسْخَدِ بَيْنَ السّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَعْقِلُونَ الله الواحد بقوله المُسْخَدِ بَيْنَ السّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَعْقِلُونَ اللهُ وَتَصْرِيفِ الرّبَيْحِ وَالسّمابِ المُسْخَدِ بَيْنَ السّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَعْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ الله الرّبيع وَالسّمابِ المُسْخَدِ بَيْنَ السّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَكْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ اللهُ وَالسّمابِ وَاللّهُ اللهُ الله المُنْ السّمَاءِ وَاللّهُ اللهُ الله الواحد بقوله المُسْخَدِ بَيْنَ السّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَنْ السّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَعْقِلُونَ اللّهُ اللهُ الله الله المُنْ السّمَاءِ وَاللّهُ وَلَوْمِ يَعْقِلُونَ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله الله المواحد الله المُن السّمَاءِ وَاللّهُ وَلَوْمِ لَيْعَالِمُولُولَ اللّهُ اللهُ اللهُ

فتلبس خلقه للسماوات والأرض بالحق واضح جدًا، من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ إلى قوله ﴿ لَأَيْنَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ بعد قوله ﴿ وَإِلَهُ كُرْ إِلَهُ وَحِدُّ لَآ إِلَهُ إِلَا هُو ﴾ ، لأن إقامة البرهان القاطع على صحة معنى لا إله إلا الله هو أعظم الحق.

وكقوله تعالى ﴿ يَنَا أَيُهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاهُ وَأَنزَلُ مِنَ الشَّمَاءِ مِنَاهُ وَأَنزَلُ مِنَ الشَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِدِهِ مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ فَكَلَا جَعَلُواْ لِلّهِ أَندَادًا وَأَنشُمُ الشّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِدِهِ مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ فَكَلَا جَعَلُواْ لِللّهِ أَندَادًا وَأَنشُمُ تَعْلَمُونَ فَيه معنى الإثبات من لا إله يَعْلَمُونَ فَيه معنى الإثبات من لا إله إلا الله.

وقوله ﴿ فَكَلَا تَجَعَلُوا لِللَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمُ تَعَلَمُونَ ﴾ يتضمن معنى النفي منها على أكمل وجه وأتمه.

وقد أقام الله جل وعلا البرهان القاطع، على صحة معنى لا إله إلا الله، نفيًا وإثباتًا، بخلقه للسماوات والأرض، وما بينهما في قوله ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ

وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَّقُونَ ﴿ اللَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَاءَ بِنَآءُ ﴾ .

وبذلك تعلم أنه ما خلق السماوات والأرض وما بينهما إلا خلقًا متلبسًا بأعظم الحق، الذي هو إقامة البرهان القاطع، على توحيده جل وعلا، ومن كثرة الآيات القرآنية، الدالة على إقامة هذا البرهان، القاطع المذكور، على توحيده جل وعلا، علم من استقراء القرآن، أن العلامة الفارقة من يستحق العبادة، وبين من لا يستحقها، هي كونه خالقًا لغيره، فمن كان خالقًا لغيره، فهو المعبود بحق، ومن كان لا يقدر على خلق شيء، فهو مخلوق محتاج، لا يصح أن يعبد بحال.

فَالآيَاتُ الدَّالَةُ عَلَى ذَلَكَ كَثَيْرَةً جَدًّا كَقُولُهُ تَعَالَى فِي البَقْرَةُ المَذْكُورَةُ وَالْذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾. آنفًا: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾.

فقوله: ﴿ اللَّذِى خَلَقَكُمْ ﴾ يدل على أن المعبود هو الخالق وحده، وقوله تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُوا لِللَّهِ شُرَكَآ اَ خَلِقُ كُولُهُ كَالَهُ عَلَيْهِم ۚ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ . يعني وخالق كل شيء هو المعبود وحده.

وقد أوضح تعالى هذا في سورة النحل، لأنه تعالى لما ذكر فيها البراهين القاطعة، على توحيده جل وعلا، في قوله ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلأَرْضَ القاطعة، على توحيده جل وعلا، في قوله ﴿ وَعَلَامَاتً وَ وَاللَّهُ مِهُمْ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ وَعَلَامَاتً وَوَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِلَّ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ

وذلك واضح جدًا في أن من يخلق غيره هو المعبود وأن من لا يخلق شيئًا لا يصح أن يعبد.

ولهذا قال تعالى بعده قريبًا منه ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ فِي اللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ فِي اللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ

وقال تعالى في الأعراف ﴿ أَيُشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْنًا وَهُمُ يُخْلَقُونَ ۗ ﴿ ﴾. وقال تعالى في الحج ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَٱسْتَمِعُوا لَهُ ۚ إِنَّ اللَّهِ لَن يَخْلُقُوا ذُكَابًا وَلُو الْجَتَمَعُوا لَلْمَ ﴾ أي ومن اللَّهِ لَن يَخْلُقُوا ذُكَابًا وَلُو الْجَتَمَعُوا لَلْمَ ﴾ أي ومن لم يقدر أن يخلق شيئًا لا يصح أن يكون معبودًا بحال.

وقال تعالى: ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ۞ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ۞ ﴾.

ولما بين تعالى في أول سورة الفرقان، صفات من يستحق أن يعبد، ومن لا يستحق ذلك.

قال في صفات من يستحق العبادة: ﴿ الَّذِي لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَمْ يَكُونُ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَمْ يَكُن لَهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ لَقَدِيرًا لَهُ .

وقال في صفات من لا يصح أن يعبد ﴿ وَٱتَّخَـٰذُواْ مِن دُونِهِ ۗ عَالِهَةً لَا يَغُلُقُونَ ﴾ .

والآيات بمثل ذلك كثيرة جدًا وكل تلك الآيات تدل دلالة واضحة على أنه تعالى ما خلق السماوات والأرض وما بينهما إلا خلقًا متلبسًا بالحق.

فلام التعليل في قوله: لتعلموا متعلقة بقوله ﴿ خَلَقَ سَبَّعَ سَمَوَتِ ﴾ وبه تعلم أنه ما خلق السماوات السبع، والأرضين السبع، وجعل الأمر يتنزل بينهن، إلا خلقًا متلبسًا بالحق.

ومن الحق الذي خلق السماوات والأرض وما بينهما خلقًا متلبسًا به، هو تكليف الخلق، وابتلاؤهم أيهم أحسن عملًا، ثم جزاؤهم على أعمالهم، كما قال تعالى في أول سورة هود: ﴿ وَهُو اللَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرْشُهُم عَلَى ٱلْمَآءِ لِيَبْلُوكُم أَيْكُم أَخْسَنُ عَمَلًا ﴾.

فلام التعليل في قوله: ليبلوكم متعلقة بقوله ﴿ خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ ﴾ وبه تعلم أنه ما خلقهما إلا خلقًا متلبسًا بالحق.

ونظير ذلك قوله تعالى في أول الكهف ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَا لِنَبْلُوهُرْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ۞ ﴾.

وقوله تعالى في أول الملك: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيْوَةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ .

ومما يوضح أنه ما خلق السماوات والأرض إلا خلقًا متلبسًا بالحق، قوله تعالى في آخر الذاريات ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِئْنَ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ مَآ أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞ ﴾.

سواء قلنا: إن معنى إلا ليعبدون أي لآمرهم بعبادتي فيعبدني السعداء منهم، لأن عبادتهم يحصل بها تعظيم الله وطاعته، والخضوع له كما قال تعالى: ﴿ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَنَوُلآ فَقَدُ وَكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بِكَفِرِينَ ﴾. وقال تعالى: ﴿ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَنَوُلآ فَقَدُ وَكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بِكَفِرِينَ ﴾. وقال تعالى: ﴿ فَإِن السِّتَكُبُولُ فَالَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمَّ لَا يَسْعَمُونَ الله عَنهُ وَالنَّهَارِ وَهُمَّ لَا يَسْعَمُونَ الله عَنهُ وَالنَّهَارِ وَهُمَّ لَا يَسْعَمُونَ الله عَنهُ وَاللَّهَادِ وَهُمْ لَا يَسْعَمُونَ الله وطاعته، والخضوع له كما قال الله وطاعته، والخضوع له كما قال تعالى: ﴿ فَإِن يَكُفُونِ الله وطاعته، والخضوع له كما قال وقال الله وطاعته، والخضوع له كما قال الله وطاعته، والخضوع له كما قال الله وطاعته، والخضوع له كما قال الله وطاعته، والخضوع له عَنْ الله وطاعته، والخضوع له عَنْ وقال الله وطاعته، والخضوع له وقال الله وطاعته، والخضوع له وقال الله وقال الله وقال الله وقال الله وقال الله والمؤلِّقُونِ الله وقال المؤلِّق الله وقال المؤلِّق الله وقال الله

أو قلنا: إن معنى إلا ليعبدون أي إلا ليقروا لي بالعبودية، ويخضعوا ويذعنوا لعظمتي، لأن المؤمنين يفعلون ذلك طوعًا، والكفار يذعنون لقهره وسلطانه تعالى كرهًا..] (۲۵۷).

<sup>(</sup>٢٥٧) ٧/ ٣٦٥: ٣٦٩، الأحقاف /٣، وانظر أيضًا (٧/ ٣٧٣ ٣٧٣) (الأحقاف/ ٤) .

#### أصول النعم وشكر المنعم.

[نعم الله عديدة، كما قال: ﴿وَإِن تَعُـُدُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَآ ﴾. وبهذا تعلم أن كل ما قاله المفسرون، فهو من قبيل التمثيل لا الحصر، كما قال تعالى: ﴿لَا يُحْصُوهَآ ﴾.

وأصول هذه النعم أولها الإسلام ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينَاكُمْ.

ويدخل فيها نعم التشريع والتخفيف، عما كان على الأمم الماضية.

كما يدخل فيها نعمة الإخاء في الله ﴿ وَٱذْكُرُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَي الله ﴿ وَٱذْكُرُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء وَاللَّهُ مَا يَعْمَتِهِ عِنْهِ مَا اللَّهِ عَلَيْكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ عِنْهِ وَعْير ذلك كثيرًا.

وثانيها: الصحة، وكمال الخلقة والعافية، فمن كمال الخلقة الحواس ﴿ أَلَوْ نَجْعَلَ لَهُ عَيْنَيْنِ ۞ وَلِسَانًا وَشَفَلَيْنِ ۞ ﴿ . ثم قال: ﴿ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَئِهِكَ كَانَ عَنْدُ مَسْفُولًا ﴾ .

وثالثها: المال في كسبه وإنفاقه سواء، ففي كسبه من حله نعمة، وفي إنفاقه في أوجهه نعمة.

هذه أصول النعم، فماذا يسأل عنه، منها جاءت السنة بأنه سيسأل عن كل ذلك جملة و تفصيلا.

أما عن الدين والمال والصحة، ففي مجمل الحديث «إذا كان يوم القيامة، لا تزل قدم عبد حتى يسأل عن خمس: عن عمره فيم أبلاه، وعن علمه فيم عمل به، وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه، وعن شبابه فيم أفناه» (۲۵۸).

<sup>(</sup>٢٥٨) أخرجه الترمذي (٤/ ٦١٢) (٢٤١٦) من حديث ابن مسعود يَرْفُكُ، وقال الترمذي: قال أبو

ولعظم هذه الآية وشمولها، فإنها أصبحت من قبيل النصوص مضرب المثل، فقد فصلت السنة جزئيات ما كانت تخطر ببال أصحاب رسول الله

وقد أورد القرطبي ما جاء في صحيح مسلم عن أبي هريرة رَيَزِ اللَّيْكُ قال: خرج رسول الله ﷺ ذات يوم أو ليلة، فإذا هو بأبي بكر وعمر، فقال: «ما أخرجكما من بيوتكما هذه الساعة؟» قالا: الجوع يا رسول الله! قال: «وأنا، والذي نفسي بيدها لأخرجني الذي أخرجكما، قوموا» فقاموا معه، فأتى رجلًا من الأنصار، فإذا هو ليس في بيته، فلما رأته المرأة قالت: مرحبًا! وأهلًا! فقال لها رسول الله ﷺ: «أين فلان؟» قالت: ذهب يستعذب لنا من الماء أي يطلب ماء عذبا. إذ جاء الانصاريُّ، فنظر إلى رسول الله عَلِيْهُ وصاحبيه، ثم قال: الحمد لله، ما أحدٌ اليوم أكرم أضيافًا مني. قال: فانطلق فجاءهم بِعذْق فيه بُسْرٌ وتمرٌ ورُطبٌ، فقال: كلوا من هذه، وأخذ المدية، فقال رسول الله ﷺ: «إياك والحَلوب، فذبح لهم. فأكلوا من الشاة، ومن ذلك العِذق، وشربوا، فلما أن شبعوا وَرووا، قال رسول الله عَلَيْ لأبي بكر وعمر: «والذي نفسي بيدها لتُسأَلن عن هذا النعيم يوم القيامة، أخرجكم من بيوتكم الجوع، ثم لم ترجعوا حتى أصابكم هذا النعيم» وخرجه الترمذي، وقال فيه: «هذا والذي نفسي بيده، من النعيم الذي تسألون عنه يوم القيامة، ظل بارد ورطب طيب، وماء بارد» وكنى الرجل الذي من الأنصار، فقال: أبو الهيثم بن التيهان (٢٥٩).

<sup>=</sup> عيسى هذا حديث غريب لا نعرفه من حديث ابن مسعود عن النبي الله إلا من حديث الحسين بن قيس و حسين بن قيس يضعف في الحديث من قبل حفظه . وفي الباب عن أبي برزة و أبي سعيد . والحديث حسنه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>۲۵۹) أخرجه مسلم (۳/ ۱٦٠٩) (۲۰۸۳)، والترمذي (۶/ ۵۸۲) (۲۳۶۹)، وقال: حسن صحيح غريب .

قال القرطبي: قلت: اسم هذا الرجل مالك بن التيهان، ويكنى أبا الهيثم. وقد ذكر ابن كثير هذه القصة من عدة طرق.

ومنها: عند أحمد أن عمر رَوْظُتُ أخذ بالفرق وضرب به الأرض، وقال: إنا لمسؤولون عن هذا يا رسول الله؟ قال: «نعم، إلا من ثلاثة: خرقة لف الرجل بها عورته، أو كسرة سد بها جوعته، أو جحر يدخل فيه من الحر والقر»(٢٦٠).

وقال سفيان بن عيينة: إن ما سد الجوع، وستر العورة من خشن الطعام، لا يسأل عنه المرء يوم القيامة، وإنما يسأل عن النعيم، والدليل عليه أن الله أسكن آدم الجنة فقال له: ﴿إِنَّ لَكَ أَلَا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَضْمَىٰ ﴾.

فكانت هذه الأشياء الأربعة ما يسد به الجوع، وما يدفع به العطش، وما يسكن فيه من الحر ويستر به عورته، لآدم عليه السلام بالإطلاق، لا حساب عليه فيها لأنه لا يد له منها.

وذكر عن أحمد أيضًا بسنده أنهم كانوا جلوسًا فطلع عليهم النّبي ﷺ وعلى رأسه أثر ماء، فقلنا: يا رسول الله، نراك طيب النفس؟ قال: «أجل»، قال: خاض الناس في ذكر الغنى، فقال رسول الله ﷺ: «لا بأس بالغنى لمن اتقى الله، والصحة لمن اتقى اللّه، خير من الغنى، وطيب النفس من النعم» (٢٦٦٠). قال: ورواه ابن ماجه عن أبي هريرة (٢٦٦٠).

<sup>(</sup>٢٦٠) أخرجه أحمد (٥/ ٨١)، وحسنه الشيخ الألباني رحمه الله في صحيح الترغيب .

<sup>(</sup>٢٦١) أخرجه أحمد (٥/ ٣٧٢)، وابن ماجه (٢/ ٧٢٤) (٢١٤١) من حديث معاذ بن عبد الله بن خبيب عن أبيه عن عمه مرفوعًا به، وحسن إسناده الأرناؤوط، وصححه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>٢٦٢) لم أقف عليه عند ابن ماجه من حديث أبي هريرة رَوْكُ .

وبهذا، فقد ثبت من الكتاب والسنة، أن النعيم الذي هو محل السؤال يوم القيامة عام في كل ما يتنعم به الإنسان في الدنيا، حسًا كان أو معنى.

حتى قالوا: النوم مع العافية، وقالوا: إن السؤال عام للكافر والمسلم، فهو للكافر توبيخ وتقريع وحساب، وللمؤمن تقرير بحسب شكر النعمة وجحودها وكيفية تصريفها. والعلم عند الله تعالى.

وكل ذلك يراد منه الحث على شكر النعمة، والإقرار للمنعم والقيام بحقه سبحانه فيها، كما قال تعالى عن نبي الله: ﴿رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشَكُرَ نِعْمَتُكَ اللَّهِ عَلَى عَلَى وَإِلَى وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِيحًا تَرْضَلُهُ وَأَصَلِحَ لِى فِي فِي فَرَيَّيَ ۚ إِنِي تَبُتُ إِلَيْكَ وَإِنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾.

اللَّهم أوزعنا شكر نعمتك، واجعل ما أنعمت به علينا عونًا لنا على طاعتك. ](٢٦٣).

# الله - عز وجل - لا تنفعه طاعتك، ولا تضره معصيتك.

[اللَّه تبارك وتعالى يأمر الخلق وينهاهم؛ لا لأنه تضره معصيتهم ولا تنفعه طاعتهم، بل نفع طاعتهم لهم وضرر معصيتهم عليهم، كما قال تعالى: ﴿إِنْ أَحْسَنْتُمْ لَأَنْفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأَتُمْ فَلَهَا ﴾، وقال: ﴿مَّنَ اللَّهُ عَلِيهُ أَلَى اللَّهُ النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهُ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ هُوَ الْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ هُوَ الْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ﴾ .

وثبت في «صحيح مسلم» عن رسول اللَّه ﷺ، فيما يرويه عن ربه أنه قال: «يا عبادي، لو أن أولكم وأخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئًا، يا عبادي، لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل منكم ما نقص ذلك من ملكي

<sup>(</sup>٣٦٣) ٩/ ٢٨٤: ٧٨٤، التكاثر/ ٨.

شيئًا» الحديث (٢٦٤)](٢٦٥).

# الإقرار بالربوبية يستلزم الاعتراف بعبادته وحده:

[وإقرارهم بربوبيته تعالى يلزمه الاعتراف بعبادته وحده، والعلم بذلك](٢٦٦).

\* \* \*

<sup>(</sup>٢٦٤) أخرجه مسلم (٤/ ١٩٩٤) (٢٥٧٧) من حديث أبي ذر رَبِيْكُيُّنَا .

<sup>(</sup>٢٦٥) ٢٤٧/١ آل عمران / ٩٧ .

<sup>.</sup> ۲۱ / ۲۲، ۱۲۲، سبأ/۲۶ .

# فصل

# معنى «لا إله إلا الله»

[قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ بَعَثَنَا فِي كُلِّ أَمَّلَةٍ رَّسُولًا أَنِ اَعْبُدُوا اللّهَ وَالْحَبَنِبُوا اللّهَ وَالْحَبَنِبُوا اللّهِ الكريمة: أنه بعث في كل أمة رسولًا بعبادة الله وحده، واجتناب عبادة ما سواه.

وهذا هو معنى «لا إله إلا الله»، لأنها مركبة من نفي وإثبات، فنفيها هو خلع جميع المعبودات غير الله تعالى في جميع أنواع العبادات، وإثباتها هو إفراده جل وعلا بجميع أنواع العبادات بإخلاص، على الوجه الذي شرعه على ألسنة رسله عليهم صلوات الله وسلامه.

وأوضح هذا المعنى كثيرًا في القرآن عن طريق العموم والخصوص. فمن النصوص الدالة عليه مع عمومها قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعُبُدُونِ ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن وَسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴿ وَسَعَلْ مَن أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴾ ، ونحو ذلك من الآيات.

ومن النصوص الدالة عليه مع الخصوص في أفراد الأنبياء وأممهم قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ عَقَالَ يَلْقَوْمِ ٱعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمُ مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا قَالَ يَنْقَوْمِ ٱعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۚ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِلَى تَمُودَ أَخَاهُمْ صَدَلِحًا قَالَ يَنْقُومِ ٱعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَهِ غَيْرُهُ ﴾ وقوله: ﴿ وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ لَكُمْ مِّنَ إِلَهِ عَنْرُهُ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَنْقُومِ ٱعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهِ عَيْرُهُ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات. يَنْقُومِ ٱعْبُدُوا ٱللّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهِ عَيْرُهُ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات.

واعلم أن كل ما عبد من دون الله، فهو طاغوت. ولا تنفع عبادة الله إلا بشرط اجتناب عبادة ما سواه. كما بينه تعالى بقوله: ﴿فَمَن يَكُفُرُ

بِٱلطَّاعَوْتِ وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوَةِ ٱلْوُثْقَىٰ ، وقوله: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُ ثُرُهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ اللَّهِ ، إلى غير ذلك من الآيات] (٢٦٧).

وقال أيضًا: [قوله: ﴿قُلْ إِنَّمَا يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُ كُمْ إِلَكُ وَحِدٌ اللَّهُ وَحِدٌ اللَّهُ اللَّهُ وَحِدٌ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ اللَّهُ فَقَد أَمَر في هذه الآية الكريمة أن يقول: إنما أوحي إليه محصور في هذا النوع من التوحيد. لشمول كلمة «لا إله إلا الله» لجميع ما جاء في الكتب. لأنها تقتضي طاعة الله بعبادته وحده. فيشمل ذلك جميع العقائد والأوامر والنواهي، وما يتبع ذلك من ثواب وعقاب، والآيات في هذا النوع من التوحيد كثيرة] (٢٦٨٠).

### الأمر باجتناب عبادة غير الله - تعالى -، ومعنى الطاغوت.

[قوله تعالى: ﴿ فَٱجۡتَـٰنِبُوا ٱلرِّجۡسَ مِنَ ٱلْأَوْتُـٰنِ ﴾. «من» في هذه الآية بيانية. والمعنى: فاجتنبوا الرجس الذي هو الأوثان: أي عبادتها، والرجس: القذر الذي تعافه النفوس.

وفي هذه الآية الكريمة الأمر باجتناب عبادة الأوثان، ويدخل في حكمها، ومعناها عبادة كل معبود من دون الله كائنًا من كان.

وَهَذَا الأَمْرُ بَاجَتَنَابُ عَبَادَةً غَيْرُ اللهِ الْمَذْكُورُ هَنَا، جَاءً مَبِينًا فَي آيَاتُ كَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدَ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ ٱعْبُدُوا ٱللَّهَ وَآجَتَنِبُواْ ٱلطَّلْغُوتَ ﴾ وبيَّن تعالى أن ذلك شرط في صحة إيمانه بالله في قوله:

<sup>(</sup>۲۲۷) ۳/ ۲٤٤ م۲۲، النحل/۳۱، وانظر (۱/ ۳۲ ۳۵ الفاتحة / ۵)، (۲/ ۲۲۹– ۶۳۰) (یونس/ ۳۱)، (۳/ ۲۸۰)، (۸/ ۳۳۱) (الأحقاف / ۳۱)، (۹/ ۲۳۱) (الناس/ ۳۱). (۱۲) (الناس/ ۳۱).

<sup>(</sup>۲٦٨) ٣/ ٣٧٤، بني إسرائيل/ ٩.

وَأَنْنَى الله على مجتنبي عبادة الطاغوت المنيبين لله، وبين أن لهم البشرى، وأثنى الله على مجتنبي عبادة الطاغوت المنيبين لله، وبين أن لهم البشرى، وهي ما يسرهم عند ربهم في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اَجْتَنَبُوا الطَّلْغُوتَ أَنَ يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللهِ هَمُ الْبُشْرَيَّ ﴾. وقد سأل إبراهيم ربه أن يرزقه اجتناب عبادة الطاغوت، في قوله تعالى: ﴿ وَاَجْنُبُنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدُ الْأَصْنَامَ ﴾ والأصنام، تدخل في الطاغوت دخولًا أوليًا] (٢٦٩).

وقال أيضًا: [واعلم أن كل ما عبد من دون الله، فهو طاغوت. ولا تنفع عبادة الله إلا بشرط اجتناب عبادة ما سواه. كما بينه تعالى بقوله: ﴿فَمَن يَكُفُرُ وَإِلْطَاعُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللّهِ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِاللّهُوقِ الْوُثْقَى، وقوله: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكُنُومُ بِاللّهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ اللّهِ اللهِ عَير ذلك من اللّهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ اللّهِ اللهِ عَير ذلك من اللّهِ اللهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الل

وقال أيضًا: [﴿ اللّهُ وَلِيُّ الّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُ مِ مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى الظُّلُمَاتِ وَالّذِينَ كَفَرُواْ أَوْلِيآ أَوْهُمُ الطَّلْعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ وَالْتَهِكَ أَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ يَّمَا ذَلِكُمُ السَّيْطَانُ يُخَوِفُ الطَّلْعُوتُ ﴾ الشيطان ويدل لهذا قوله تعالى: ﴿ إِنّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِفُ أَوْلِيآ ءَ أَنَّ اللَّهُ عَلَوْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الشَّيْطِانُ أَوْلِيآ ءَ أَمَنُوا يُقَالِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الشَّيْطِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ الشَّيْطِينَ اللَّهُ عَدُولًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْكُمْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْكُولُولُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْكُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۲۲۹) ٥/ ۸۸۸ - ۹۸۹، الحج / ۳۰ .

<sup>(</sup>۲۷۰) ٣/ ٢٤٥، النحل/ ٣٦.

وقال: ﴿إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا إِنَّنَا وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَكُنَا مَرِيدًا ﴿ يَتَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَّيْطُنَ ﴾ ، وقال عن خليله إبراهيم: ﴿ يَتَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَّيْطُنَ ﴾ ، وقال: ﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيْطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآبِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمُ وَإِنَّ ٱطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَوَانَ اللَّهَ عَبُدُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ الللَّهُ اللَّهُمُ اللَهُمُ اللَّهُمُ اللْمُلِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْمُعِلَمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ

# من لوازم النطق بالشهادتين.

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [الواقع أن العمل بهذه الآية الكريمة أي قوله تعالى: ﴿وَمَا ءَالنَكُمُ الرَّسُولُ فَخُ ثُوهُ وَمَا نَهَلَكُمُ عَنّهُ فَالنَهُولَ ﴾ هو من لوازم نطق المسلم بالشهادتين؛ لأن قوله: أشهد أن لا إله إلا الله، اعتراف لله تعالى بالألوهية وبمستلزماتها، ومنها إرسال الرسل إلى خلقه، وإنزال كتبه وقوله: أشهد أن محمدًا رسول الله، اعتراف برسالة محمد على من الله لخلقه، وهذا يستلزم الأخذ بكل ما جاء به هذا الرسول الكريم من الله سبحانه وتعالى، ولا يجوز أن يعبد الله إلا بما جاءه به رسول الله، ولا يحق له أن يعصي الله بما نهاه عنه رسول الله، فهي بحق مستلزمة للنطق بالشهادتين.

ويؤيد هذا قوله تعالى: ﴿ فَإِن نَنَزَعْنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنُمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمِسُولِ بِالإيمان تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمِسُول بالإيمان بالله واليوم الآخر] (٢٧٢).

### الاتباع علامة المحبة.

[قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ ﴾ صرح تعالى

<sup>(</sup>۲۷۱) ۱/۱۹۹، البقرة / ۲۵۷.

<sup>(</sup>۲۷۲) ۸/ ۱۷ ، ۱۱ الحشر/ ۷ .

في هذه الآية الكريمة: أن اتباع نبيه موجب لمحبته جلّ وعلا ذلك المتبع، وفلك يدل على أن طاعة رسوله ﷺ هي عين طاعته تعالى، وصرح بهذا المدلول في قوله تعالى: ﴿مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾، وقال تعالى: ﴿مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾، وقال تعالى: ﴿وَمَا نَهُلُمُ عَنْهُ فَٱلنَّهُوا ﴾.

### تنبيه:

يؤخذ من هذه الآية الكريمة أن علامة المحبة الصادقة للَّه ورسوله ﷺ هي اتباعه ﷺ، فالذي يخالفه ويدعي أنه يحبه فهو كاذب مفتر؛ إذ لو كان محبًا له لأطاعه، ومن المعلوم عند العامة أن المحبة تستجلب الطاعة، ومنه قول الشاعر:

لو كان حبك صادقًا لأطعته إن المحب لمن يحب مطيع وقول ابن أبي ربيعة المخزومي:

ومن لو نهاني من حبه عن الماء عطشان لم أشرب وقد أجاد من قال:

قالت وقد سألت عن حال عاشقها باللَّه صفه ولا تنقص ولا تزد فقلت لو كان رهن الموت من ظمأ وقلت قف عن ورود الماء لم يرد] (۲۷۳)

\* \* \*

<sup>(</sup>٢٧٣) ٢٤٣/١ أل عمران / ٣١، وانظر أيضًا ٧/ ٦٢١، الحجرات / ٢.

# فصل

# في الشرك

[قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّ إِلَهُ مِن دُونِهِ عَلَا إِلَى نَجُرِيهِ جَهَنَّمُ كَنَالِكَ نَجْرِي الظّللِمِينَ ﴿ الضمير في قوله ﴿ مِنْهُمْ عائد إلى الملائكة المذكورين في قوله: ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴾ والمعنى: أنهم مع كرامتهم على الله لو ادعى أحد منهم أن له الحق في صرف شيء من حقوق الله الخاصة به إليه فكان مشركًا، وكان جزاؤه جهنم. ومعلوم أن التعليق يصح فيما لا يمكن ولا يقع فقوله: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمْكَنِ وَلَدُ ﴾، وقوله: ﴿ وَهُلُ إِن كَانَ لِلرِّمْكَنِ وَلَدُ ﴾، وقوله: ﴿ وَهُلُ اللهُ الفرض والتقدير الذي ذكره جل وعلا هنا في شأن الملائكة، ذكره أيضًا في شأن الرسل على

الجميع صلوات الله وسلامه قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَلِكَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَيِنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَلَمَا ذَكَرَ جَلَ وَعلا من ذكر من الأنبياء في سورة «الأنعام» في قوله: ﴿ وَمِن ذُرِيَّتِهِ وَعلا من ذكر من ذكر منهم قال بعد ذلك ﴿ ذَلِكَ هُدَى ٱللهِ يَهْدِى بِهِ مَن دَكُرُ مَنْ عَبَادِهِ وَ لَوْ أَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَوْ الشَرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [ (٢٧٤) .

# بيان أمور من الشرك

# من الشرك الاستسقاء بالأنواء.

قال العلامة الشنقيطي - رحمه الله بعد أن ذكر الآيات القرآنية الدالة

<sup>(</sup>۲۷٤) ٤/ ٢١١، الأنبياء / ٢٩.

على قدرته تعالى على إنزال المطر، وإسكانه الأرض، وإذهابه: [وهذه الآيات القرآنية تدل على أن الله يجمع الماء في المزن، ثم يخرجه من خلال السحاب، وخلال الشيء ثقوبه وفروجه التي هي غير مسدودة، وبين جل وعلا أنه هو الذي ينزله ويصرفه بين خلقه كيف يشاء، فيكثر المطر في بلاد قوم سنة، حتى يكثر فيها الخصب وتتزايد فيها النعم، ليبتلي أهلها في شكر النعمة، وهل يعتبرون بعظم الآية في إنزال الماء، ويقل المطر عليهم في بعض السنين، فتهلك مواشيهم من الجدب ولا تنبت زروعهم، ولا تثمر أشجارهم، ليبتليهم بذلك، هل يتوبون إليه، ويرجعون إلى ما يرضيه. وبين أنه مع الإنعام العام على الخلق بإنزال المطر بالقدر المصلح وبين أنه مع الإنعام العام على الخلق بإنزال المطر بالقدر المصلح وإسكان مائة في الأرض ليشربوا منه هم، وأنعامهم، وينتفعوا به أبي وإسكان مائة في الأرض ليشربوا منه هم، وأنعامهم، وينتفعوا به أبي أكثرهم إلا الكفر به، وذلك في قوله تعالى: ﴿ لِنُحْتَى بِهِ بَلْدَةً مَيْنَا وَنُسْقِيَهُ المَثْرُقُ الْفَائِيَ كَثِيرًا ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَتُهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَكُرُواْ فَأَنِيَ آكَمُ اللَّيْسِ إِلَا كُفُورًا فَأَنَاسِيَ كَثِيرًا ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَتُهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَكُرُواْ فَأَنِيَ آكَمُ اللَّيْسِ إِلَا كُفُورًا فَأَنَاسِيَ كَثِيرًا ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَتُهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَكُرُواْ فَأَنِيَ آكَمُ اللَّيْسِ إِلَا كُفُورًا فَأَنَاسِيَ كَثِيرًا ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَتُهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَكُواْ فَأَنِي الْكُورُ الْعَامِي الْمَاسِ إِلَا كُونَاسِي اللَّهُ الْمَالِي الْمَاسُولُ اللَّهُ الْمَاسُولُ الْهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ الْمَاسِي اللَّهُ الْمَاسِلُولُ الْمَاسِلُهُ الْمَاسِلُهُ الْمَاسِلُهُ الْمَاسُولُ الْمَاسِلُهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاسُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاسُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاسُولُ اللَّهُ اللَّهُ

ولا شك أن من جملة من أبى منهم إلا كفورًا الذين يزعمون أن المطر لم ينزله منزل هو فاعل مختار، وإنما نزل بطبيعته، فالمنزل له عندهم: هو الطبيعة، وأن طبيعة الماء التبخر، إذا تكاثرت عليه درجات الحرارة من الشمس أو الاحتكاك بالريح، وأن ذلك البخار يرتفع بطبيعته. ثم يجتمع، ثم يتقاطر. وأن تقاطره ذلك أمر طبيعي لا فاعل له، وأنه هو المطر. فينكرون نعمة الله في إنزاله المطر وينكرون دلالة إنزاله على قدرة منزله، ووجوب الإيمان به واستحقاقه للعبادة وحده، فمثل هؤلاء داخلون في قوله في أَن أَكْثَرُ النّاسِ إلّا كُفُورًا بعد قوله: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَهُ بَنَّهُم الماء، ومنزلة حيث شاء كيف شاء. ومن قبيل هذا المعنى: ما ثبت في الماء، ومنزلة حيث شاء كيف شاء. ومن قبيل هذا المعنى: ما ثبت في

صحيح مسلم من حديث زيد بن خالد الجهني تَوْقِيْكُ قال صلى بنا رسول الله وسيح بالحديبية في أثر السماء كانت من الليل، فلما انصرف أقبل على الناس فقال: «هل تدرون ماذا قال ربكم؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «قال أصبح من عبادي مؤمن بي، وكافر بي: فأما من قال مطرنا بفضل الله ورحمته، فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب، وأما من قال: مطرنا بنوء كذا، فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب، هذا لفظ مسلم رحمه الله في ضحيحه (۲۷۰)، ولا شك أن من قال: مطرنا ببخار كذا مسندًا ذلك للطبيعة، أنه كافر بالله مؤمن بالطبيعة والبخار.

والعرب كانوا يزعمون أن بعض المطر أصله من البحر، إلا أنهم يسندون فعل ذلك الفاعل المختار جل وعلا، ومن أشعارهم في ذلك قول طرفة بن العبد:

لا تلمني إنها من نسوة رقد الصيف مقاليت نزر كبنات البحر يمأدن إذا أنبت الصيف عساليج الخضر فقوله: بنات البحر يعني: المزن التي أصل مائها من البحر.

وقول أبي ذؤيب الهذلي:

سقى أم عمرو كل آخر ليلة حناتم غرماؤهن نجيج شربن بماء البحر ثم ترفعت متى لجج خضر لهن نئيج ولا شك أن خالق السماوات والأرض جل وعلا، هو منزل المطر على القدر الذي يشاء كيف يشاء سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علوًا كناً ا](٢٧٦).

<sup>(</sup>۲۷۵) صحیح مسلم (۱/۸۳) (؟؟؟) .

<sup>(</sup>٢٧٦) ٥/ ٧٨٧: ٧٨٧، المؤمنون / ١٨، وانظر أيضًا: ٦/ ٣٣٦، الفرقان / ٥٠.

# من الشرك ادعاء علم الغيب، وتصديق الكهان بما يقولون.

#### تنبيه:

لما جاء القرآن العظيم بأن الغيب لا يعلمه إلا الله كان جميع الطرق التي يراد بها التوصل إلى شيء من علم الغيب غير الوحي من الضلال المبين، وبعض منها يكون كفرًا؛ ولذا ثبت عن النّبي على أنه قال: «من أتى عرّافًا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين يومًا» (۲۷۷)، ولا خلاف بين العلماء في منع العيافة والكهانة والعرافة، والطرق والزجر، والنجوم وكل ذلك يدخل في الكهانة، لأنها تشمل جميع أنواع ادعاء الإطلاع على علم الغيب. وقد سئل على عن الكهّان فقال: «ليسوا بشيء» (۲۷۸).

وقال القرطبي في تفسير هذه الآية ما نصه: فمن قال إنه ينزل الغيث غدًا. وجزم به فهو كافر أخبر عنه بأمارة ادعاها أم لا، وكذلك من قال إنه

<sup>(</sup>٢٧٧) أخرجه مسلم (٤/ ١٧٥١) (٢٢٣٠) من حديث عن صفية عن بعض أزواج النبي ﷺ .

<sup>(</sup>۲۷۸) أخرجه البخاري (٥/ ٢٢٩٤) (٥٨٥٩)، ومسلم (٤/ ١٧٥٠) (٢٢٢٨) من حديث عائشة رضى الله عنها .

يعلم ما في الرحم فإنه كافر، فإن لم يجزم، وقال: إن النوء ينزل به الماء عادة، وإنه سبب الماء على ما قدره وسبق في علمه لم يكفر إلا أنه يستحب له ألا يتكلم به، فإن فيه تشبيهًا بكلمة أهل الكفر وجهلا بلطيف حكمته، لأنه ينزل متى شاء مرة بنوء كذا، ومرة دون النوء.

قال الله تعالى: «أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر بالكواكب» (٢٧٩) على ما يأتي بيانه في الواقعة إن شاء الله تعالى.

قال ابن العربي: وكذلك قول الطبيب إذا كان الثدي الأيمن مسود الحلمة، فهو ذكر، وإن كان في الثدي الأيسر فهو أنثى، وإن كانت المرأة تجد الجنب الأيمن أثقل فالولد أنثى، وادعى ذلك عادة لا واجبًا في الخلقة لم يكفر، ولم يفسق.

وأما من ادعى الكسب في مستقبل العمر فهو كافر، أو أخبر عن الكوائن المجملة، أو المفصلة في أن تكون قبل أن تكون فلا ريبة في كفره أيضًا. فأما من أخبر عن كسوف الشمس والقمر، فقد قال علماؤنا: يؤدب ولا يسجن، أما عدم كفره فلأن جماعة قالوا: إنه أمر يدرك بالحساب وتقدير المنازل حسبما أخبر الله عنه من قوله: ﴿ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرُنَكُ مَنَازِلَ ﴾.

وأما أدبهم، فلأنهم يدخلون الشك على العامة، إذ لا يدرون الفرق بين هذا وغيره فيشوشون عقائدهم، ويتركون قواعدهم في اليقين، فأدبوا حتى يستروا ذلك إذا عرفوه ولا يعلنوا به.

قلت: ومن هذا الباب ما جاء في صحيح مسلم عن بعض أزواج النّبي على أن النّبي على قال: «من أتى عرافًا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة» (٢٨٠٠)، والعراف: هو الحازي والمنجم الذي يدعي علم الغيب، وهي

<sup>(</sup>٢٧٩) أخرجه مسلم، وسبق تخريجه آنفًا .

<sup>(</sup>٢٨٠) سبق تخريجه آنفًا .

العرافة وصاحبها عراف، وهو الذي يستدل على الأمور بأسباب ومقدمات يدَّعي معرفتها. وقد يعتضد بعض أهل هذا الفن في ذلك بالزجر والطرق والنجوم، وأسباب معتادة في ذلك، وهذا الفن هو العيافة بالياء، وكلها ينطلق عليها اسم الكهانة، قاله القاضي عياض.

والكهانة: ادعاء علم الغيب.

قال أبو عمر بن عبد البر في «الكافي»: من المكاسب المجتمع على تحريمها الربا، ومهور البغايا، والسحت، والرشا، وأخذ الأجرة على النياحة، والغناء، وعلى الكهانة، وادعاء الغيب، وأخبار السماء، وعلى الزمر واللعب والباطل كله. اه من القرطبي بلفظه، وقد رأيت تعريفه للعراف والكاهن.

وقال البغوي: العراف الذي يدعي معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها على المسروق، ومكان الضالة ونحو ذلك، وقال أبو العباس بن تيمية: العراف: اسم للكاهن والمنجم والرمال، ونحوهم ممن يتكلم في معرفة الأمور بهذه الطرق.

والمراد بالطرق: قيل الخط الذي يدعي به الإطلاع على الغيب، وقيل إنه الضرب بالحصى الذي يفعله النساء، والزجر هو العيافة، وهي التشاؤم والتيامن بالطير، وادعاء معرفة الأمور من كيفية طيرانها ومواقعها وأسمائها وألوانها وجهاتها التي تطير إليها.

ومنه قول علقمة بن عبدة التميمي:

ومن تعرض للغربان يزجرها على سلامته لا بد مشئوم وكان أشد العرب عيافة بنو لهب حتى قال فيهم الشاعر:

خبير بنو لهب فلا تك ملغيا مقالة لهبى إذا الطير مرت

وإليه الإشارة بقول ناظم عمود النسب:

في مدلج بن بكر القيافة كما للهب كانت العيافة ولقد صدق من قال:

لعمرك ما تدري الضوارب بالحصى ولا زاجرات الطير ما الله صانع](٢٨١)

#### فائدة: الفرق بين العرافة والكهانة.

قال العلامة الشنقيطي رحمه الله نقلا عن العلوي الشنقيطي في نظمه «رشد الغافل»: [والفرق بين العرافة وللكهانة مع أنهما يشتركان في دعوى الاطلاع على الغيب: أن العرافة مختصة بالأمور الماضية، والكهانة مختصة بالأمور المستقبلة اه منه](۲۸۲).

#### من الشرك الحلف بغير الله.

[قوله: ﴿ لَعَمْرُكَ ﴾ معناه أقسم بحياتك. والله جل وعلا له أن يقسم بما شاء من خلقه، ولم يقسم في القرآن بحياة أحد إلا نبينا عَلَيْتُهُ وفي ذلك من التشريف له عَلَيْتُهُ ما لا يخفى.

ولا يجوز لمخلوق أن يحلف بغير الله، لقوله ﷺ: «من كان حالفًا فليحلف بالله أو ليصمت» (٢٨٤) [(٢٨٣).

وقال صاحب النتمة رحمه الله: [ومن هنا يعلم حقيقة قوله ﷺ: «من

<sup>(</sup>١٨١) ٢/ ١٧٤: ٨٧٨، الأنعام / ٥٩ .

<sup>.</sup> ۲۹/ ۵ ، ٤٩٣/٤ (۲۸۲)

<sup>(</sup>٢٨٣) أخرجه البخاري (٢/ ٩٥١) (٢٥٣٣)، ومسلم (٣/ ١٢٦٦) (١٦٤٦) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>۲۸٤) ۳۰/۳ هود / ۷۸ ۷۸ .

حلف بغير الله فقد أشرك (٢٨٥) أي لأن الحالف يقيم المحلوف به مقام الشهود الذين رأوا أو سمعوا، والمخلوق إذا كان غائبًا لا يرى ولا يسمع، فإذا حلف به كان قد أعطاه صفات من يرى ويسمع، والحال أنه بخلاف ذلك، ومن ناحية أخرى الحالف والمستحلف بالله يعلمان أن الله تعالى قادر على أن ينتقم من صاحب اليمين الغموس، وغير الله إذا ما حلف به لا يقوى ولا يقدر على شيء من ذلك. والعلم عند الله تعالى](٢٨٦٠).

### فرع: لله سبحانه وتعالى أن يقسم بما شاء من مخلوقاته.

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [يجمع المفسرون أن للَّه تعالى أن يقسم بما شاء من مخلوقاته، لأنها دالة على قدرته، وليس للمخلوق أن يحلف إلا بالله تعالى.

ولكن هل في المغايرة بما يقسم الله تعالى به معنى مقصود، أم لمجرد الذكر، وتعدد المقسم به؟

وبعد التأمل، ظهر والله تعالى أعلم، أنه سبحانه لا يقسم بشيء في موضع دون غيره، إلا لغرض يتعلق بهذا الموضع، يكون بين المقسم به، والمقسم عليه مناسبة وارتباط، وقد يظهر ذلك جليًا، وقد يكون خفيًا.

وهذا فعلًا ما تقتضيه الحكمة والإعجاز في القرآن، وإن كنت لم أقف على بحث فيه.

<sup>(</sup>٢٨٥) أخرجه أبو داود (٢/ ٢٤٢) (٣٢٥١)، والترمذي (٤/ ١١٠) (١٥٣٥)، وقال: حسن، وأحمد (٥/ ٦٩)، وغيرهم من طرق عن سعد بن عبيدة عن ابن عمر رضي الله عنهما مرفوعًا به، وأعله البيهقي بالانقطاع، وأجاب عن ذلك الشيخ الألباني رحمه الله في الإرواء (٢٥٦١)، وصحح الحديث .

<sup>(</sup>٢٨٦) ٨/١٦٥، المعارج / ٣٣.

ولكنَّ مما يشير إلى هذا الموضوع، ما جاء بالإقسام بمكة مرتين، وفي حالتين متغايرتين.

الأولى: قوله تعالى: ﴿لَا أُقْسِمُ بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ ۞ وَأَنتَ حِلُّا بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ ۞ وَأَنتَ حِلُّا بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ ۞ وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ ۞ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي كَبَدٍ ۞ ﴾.

والموضع الثاني: قوله تعالى: ﴿وَالنِّينِ وَالزَّيْتُونِ ۞ وَطُورِ سِينِينَ ۞ وَهَٰذَا الْبَكِدِ الْأَمِينِ ۞ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ۞ ﴾.

فالمقسم به في الموضعين: مكة المكرمة، والمقسم عليه في الموضعين خلق الإنسان، ولكن في الموضع الأول كان المقسم عليه مكابدة الإنسان من أول ولادته إلى نشأته، إلى كده في حياته، إلى نهايته ومماته.

من ذلك مكابدته على منذ ولادته إلى حيث مات أبوه قبله، ولحقت به أمه، وهو في طفولته، وبعد الوحي كابد مع قومه ولقى منهم عنتًا شديدًا، حتى تآمروا على قتله، فلكأنه يقول له: اصبر على ذلك، فإن المكابدة لا بد منها، وهي ملازمة للإنسان كملازمتك لهذا البلد منذ ولادتك.

وفي ذكر ﴿وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ ۞ ﴾ إشعار ببدء المكابدة، وبأشدها من حالة الولادة وطبيعة الطفولة، ولذا ذكر هنا هذا البلد بدون أي وصف.

أما في الموضع الثاني: فالمقسم عليه، وإن كان هو خلق الإنسان، إلا أنه في أحسن تقويم، وهي أعظم نعمة عليه جاء بالمقسم به عرضًا للنعم، وتعددها من التين والزيتون، سواء كان المراد بهما الفاكهة المذكورة أو أماكنها، وهو بيت المقدس مع طور سينين.

فجاء بمكة أيضًا ولكن بوصف مناسب فقال: ﴿وَهَلَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ اللَّهِ مَا أَلَكُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّلَّاللَّاللَّالَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وهنا يقسم بحالات الكواكب على أصح الأقوال، في ظهورها واختفائها وجريانها، وبالليل إذا عسعس: أقبل وأدبر، أو أضاء وأظلم، والصبح إذا تنفس: أي أظهر وأشرق، وهما أثران من آثار الشمس في غروبها وشروقها.

وليس بعيدًا أن يقال: إنه من وجه آخر، تعتبر النجوم كالكتب السابقة، مضى عليها الظهور في حينها والخفاء بعدها.

﴿وَأَلَيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ۞﴾: هو ظلام الجاهلية.

﴿ وَالصَّبَحِ إِذَا نَنَفَسَ ﴿ فَهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وقد يكون في هذا الإيراد غرابة على بعض الناس، ولاسيما وأني لم أقف على بحث مستقل فيه، ولا توجيه يشير إليه، ولكن مع التتبع وجدت

اطراده في مواضع متعددة، وجدير بأن يفرد برسالة.

ومما أطرد فيه هذا التوجيه سورة الضحى، يقول الله تعالى: ﴿وَالضَّحَىٰ اللَّهِ وَمَا قَلَىٰ إِذَا سَجَىٰ ﴿ وَالضَّحَىٰ اللَّهِ وَمَا قَلَىٰ ﴾، فإن المقسم عليه عدم تركه ﷺ ولا التخلي عنه، فجاء بالمقسم به قسمي الزمن ليلًا ونهارًا، كأنه يقول له: ما قلاك ربك ولا تخلى عنك، لا في ضحى النهار حيث تنطلق لسعيك، ولا في ظلمة الليل حين تأوي إلى بيتك.

وقوله: ﴿ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْأُولَىٰ ۞ ﴾، أي من كل ما طلعت عليه الشمس وسجاه الليل.

ومنه أيضًا: وهو أشد ظهورًا في سورة العصر قال تعالى: ﴿وَٱلْعَصْرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَغِي خُسَرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواَ ﴾، إلى آخر السورة. فإن المقسم عليه هو حالة الإنسان، الغالية عليه من خسر، إلا من استثنى الله تعالى، فكان المقسم به، والعصر المعاصر للإنسان: طيلة حياته وهو محل عمله، الذي به يخسر ويربح. وهو معاصر له وأصدق شاهد عليه.

وكنت قد سمعت من الشيخ رحمة الله تعالى علينا وعليه يقول: إن العمر وزمن الحياة حجة على الإنسان كالرسالة والنذارة سواء، وذكر قوله تعالى: ﴿أُولَمَ نُعُمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ ﴾، فجعل في الآية التعمير، وهو إشغال العمر موجبًا للتذكر والتأمل، ومهلة للعمل، كما تخبر إنسانًا بأمر ثم تمهله إلى أن يفعل ما مر به، فهو أمكن في الحجة عليه.

فكان القسم في العصر على الربح والخسران، أنسب ما يكون بينهما، إذ جعلت حياة الإنسان كسوق قائمة والسلعة فيه العمل والعامل هو الإنسان. كما قال تعالى: ﴿ هَلَ أَذُلُكُمْ عَلَىٰ بِحَرَةٍ نُنجِيكُمْ مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ اللَّهِ مَا لَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وفي الحديث الصحيح عند مسلم: «سبحان الله تملأ الميزان»، وفيه: «كل الناس يغدو، فبائع نفسه فمعتقها أو موبقها» (۲۸۷)، فإن كان يشغل عمره في الخير فقد ربح، وأعتق نفسه وإلا فقد خسر وأهلكها.

ويشير لذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ اُشَتَرَىٰ مِنَ اَلْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ مُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ مُ الْجَنَّةُ ﴾.

فصح أن الدنيا سوق، والسلعة فيها عمل الإنسان، والمعاملة فيه مع الله تعالى، فظهر الربط والمناسبة مع المقسم به، والمقسم عليه] (٢٨٨٠).

#### من الشرك الرياء وإرادة الإنسان بعمله الدنيا.

[قوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ قال جماعة من أهل العلم. أي لا يرائى الناس في عمله؛ لأن العمل بعبادة الله لأجل رياء الناس من نوع الشرك، كما هو معروف عند العلماء أن الرياء من أنواع الشرك. وقد جاءت في ذلك أحاديث مرفوعة. وقد ساق طرفها ابن كثير في تفسير هذه الآية. والتحقيق: أن قوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ أعم من الرياء وغيره، أي

<sup>(</sup>٢٨٧) صحيح مسلم (٢٠٣/) (٢٠٣) من حديث أبي مالك الأشعري، ولفظه: قال: قال رسول الله ﷺ: «الطهور شطر الإيمان والحمد لله تملأ الميزان وسبحان الله والحمد لله تملآن «أو تملأ» ما بين السماوات والأرض والصلاة نور والصدقة برهان والصبر ضياء والقرآن حجة لك أو عليك كل الناس يغدو فبايع نفسه فمعتقها أو موبقها».

<sup>(</sup>۲۸۸) ۱۹/۹: ۷۶، التكوير / ۱۵: ۱۹، وانظر (۱/ ۳۷۳ ۳۷۲) (النساء/ ۱۲۷)، (۸/ ۲۸۸) (۲۸۸) (المرسلات/ ۷) .

لا يعبد ربه رياء وسمعة، ولا يصرف شيئًا من حقوق خالقه لأحد من خلقه، لأن الله يقول: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ في الموضعين، ويقول: ﴿وَمَن يُشْرِكُ بِهِ مُاللَّهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَحِقٍ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات.

ويفهم من مفهوم مخالفة الآية الكريمة: أن الذي يشرك أحدًا بعبادة ربه، ولا يعمل صالحًا أنه لا يرجو لقاء ربه، والذي لا يرجو لقاء ربه لا خير له عند الله يوم القيامة.

وهذا المفهوم جاء مبينًا في مواضع أخر، كقوله تعالى فيما مضى قريبًا: ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَبِهِم وَلِقَآبِهِ عَنِطَتْ آعَمَلُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ الْقِيكَةِ وَزُسُلِي هُزُوًا ﴿ كَا لَكُ مَا كَفُرُواْ وَالْتَخَذُوّاْ ءَايْتِي وَرُسُلِي هُزُوًا ﴾ لأن من كفر بلقاء الله لا يرجو لقاءه. وقوله في «العنكبوت» ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَاتِ اللّهِ وَلِقَآبِهِ قَلَاتُ يَبِسُواْ مِن رَحْمَتِي وَأُولَتِيكَ لَمُمْ عَذَابُ اَلِيمُ بِعَايَاتِ اللّهِ وَلِقَآبِهِ قَلُولُ اللّهِ وَلِقَآبِهِ قَلُولُ اللّهِ وَلَقَآبِهِ قَلُولُ اللّهِ وَلَقَآبِهِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ وَلَقَآبِهِ اللّهُ وَلِقَآبِهِ اللّهُ وَلَقَآبِهِ اللّهُ وَلَقَآبِهِ اللّهُ وَلَقَالَهُ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقُوله في «الأَخورة عَلَى اللّهُ وَقُلْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَقُلْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

<sup>(</sup>۲۸۹) ۲۱۶/۶، الكهف/۱۱۰.

وقال صاحب التتمة رحمه الله: مبينًا حكم الرياء وحدَّه [أما الرياء: فقيل هو مشتق من الرؤية، والمراد به إظهار العبادة لقصد رؤية الناس لها فيحمد عليها، وقد جاء في الحديث تسميته الشرك الخفي: "إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الخفي، قالوا: وما الشرك الخفي يا رسول الله؟ قال: الرياء، فإنه أخفى في نفوسكم من دبيب النمل» (٢٩٠٠).

وجاء قوله تعالى: ﴿ فَهَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَى عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ .

وبيان الشرك فيه أنه يعمل العمل مما هو أصلًا لله، كالصلاة أو الصدقة أو الحج، ولكنه يظهره لقصد أن يحمده الناس عليه.

فكأن هذا الجزء منه مشاركة مع الله، حيث أصبح من عمله جزء لطلب الثناء من الناس عليه.

وقد جاء حديث أبي هريرة عند مسلم: يقول الله تعالى: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك، فمن عمل عملًا أشرك معي غيري تركته وشركه» (٢٩١). أما حكم الرياء في العمل، ففي هذا النص دلالة على رد العمل على

<sup>(</sup>٢٩٠) لم أقف عليه بهذا اللفظ، وإنما أخرج أحمد (٥/ ٤٢٨) من حديث محمود بن لبيد أن رسول الله على قال: «إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر» قالوا: وما الشرك الأصغر يا رسول الله قال: «الرياء، يقول الله عز وجل لهم يوم القيامة إذا جزى الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاء»، وصححه الشيخ الألباني رحمه الله في الصحيحة (٩٥١).

وأما وصف هذا الشرك بأنه أخفي من دبيب النمل فقد أخرج أحمد (٤٠٣/٤) من حديث أبي موسى رَفِي من من من من من من من وصححه من دبيب النمل»، وصححه الشيخ الألباني رحمه الله في صحيح الترغيب والترهيب.

<sup>(</sup>۲۹۱) صحيح مسلم (٤/ ٢٢٨٩) (۲۹۸٥) .

صاحبه، وتركه له.

فقيل: إنه يكون لا له فيه، ولا عليه منه.

فقيل: لا يخلو من ذم، كما حذر الله تعالى منه بقوله: ﴿وَلَا تَكُونُواْ كَالُذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَـرِهِم بَطَـرًا وَرِكَآءَ ٱلنَّـاسِ﴾.

وفي حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «من راءى راءى الله به، ومن سمع سمع الله به» رواه مسلم (۲۹۲).

والتسميع: هو العمل ليسمع الناس به كما في حديث الوليمة «في اليوم الأول والثاني والثالث سمعة. ومن سمّع سمّع به» (٢٩٣).

فالرياء مرجعه إلى الرؤية، والتسميع مرجعه إلى السماع.

ومعلوم أنها نزلت في قريش يوم بدر (٢٩٤)، وقد أحبط الله عملهم، وردهم على أعقابهم.

وفي حديث أبي هريرة (٢٩٥)، وقيل: إنه محبط للأعمال لمسمى الشرك لقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ، .

وأجيب: بأنه يحبط العمل الذي هو فيه فقط، فإن راءى في الصلاة أحبطها ولا يتعدى إلى الصوم، وإن راءى في صلاة نافلة لا يتعدى إحباطها

<sup>(</sup>۲۹۲) صحیح مسلم (۶/ ۲۲۸۹) (۲۹۸۲).

<sup>(</sup>٢٩٣) أخرج أبو داود (٢/ ٣٦٨) (٣٧٤٥)، وأحمد (٥/ ٢٨) من حديث رجل من ثقيف مرفوعًا: أن النبي على قال «الوليمة أول يوم حق والثاني معروف واليوم الثالث سمعة ورياء»، والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله في الإرواء (١٩٥٠)، وضعف إسناده الأرناؤوط في هامش المسند.

<sup>(</sup>٢٩٤) عزاه السيوطي في «الدر المتثور» لابن أبي حاتم، وابن مردويه عن ابن عباس رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>٢٩٥) كذا بالأصل، ولم أدر ما وجهه، ولعل في العبارة سقط .

إلى صلاة فريضة، وهكذا، قد يبدأ عملًا خالصًا للَّه، ثم يطرأ عليه شبح الرياء، فهل يسلم له عمله أو يحبطه ما طرأ عليه من الرياء؟

فقالوا: إن كان خاطرًا ودفعه عنه فلا يضره، وإن استرسل معه. فقد رجح أحمد وابن جرير، عدم بطلان العمل نظرًا لسلامة القصد ابتداء.

ودليلهم في ذلك: ما روى أبو داود في مراسيله عن عطاء الخراساني أن رجلًا قال: يا رسول الله، إن بني سلمة كلهم يقاتل، فمنهم من يقاتل للدنيا، ومنهم من يقاتل نجدة، ومنهم من يقاتل ابتغاء وجه الله تعالى قال: «كلهم إذا كان أصل أمره، أن تكون كلمة الله هي العليا» (۲۹۲).

وذكر عن ابن جرير: أن هذا في العمل الذي يرتبط آخره بأوله، كالصلاة والصيام، أما ما كان مثل القراءة والعلم؛ فإنه يلزمه تجديد النية الخالصة للَّه، أي لأن كل جزء من القراءة، وكل جزء من طلب العلم مستقل بنفسه، فلا يرتبط بما قبله.

وهناك مسألة: وهي أن العبد يعمل العمل للَّه خالصًا، ثم يطلع عليه بعض الناس، فيحسنون الثناء عليه فيعجبه ذلك. فلا خلاف أنه ليس من الرجل الرياء في شيء لما جاء في حديث أبي ذر رَفِيْكُ، أنه على سئل عن الرجل يعمل من الخير يحمده الناس عليه، فقال على «عاجل بشرى المسلم» رواه مسلم (۲۹۷).

وقد ذكر بعض العلماء: أن من كان يعمل عملًا خفيًا، ثم حضر بعض الناس فتركه من أجلهم خشية الرياء، أنه يدخل في الرياء، لأنه يضعف في نفسه أن يخلص النية للَّه، وفي هذا بُعد ومشقة](٢٩٨).

<sup>(</sup>٢٩٦) مراسيل أبي داود (ص/ ٢٤٢) (٣٢١)، وإسناده ضعيف لإرساله .

<sup>(</sup>۲۹۷) صحیح مسلم (۶/ ۲۰۳٤) (۲۲۲۲) .

<sup>(</sup>۲۹۸) ۹/۰۰۰: ۵۰۵، الماعون / ۲، ۷.

## فائدة: العلاقة بين المرائي، والمنافق.

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [المرائي في صلاته قد يكون منافقًا، وقد يكون غير منافق.

فالرياء أعم من جهة، والنفاق أعم من جهة أخرى، أي قد يرائي في عمل ما، ويكون مؤمنًا بالبعث والجزاء وبكل أركان الإيمان، ولا يرائي في عمل آخر، بل يكون مخلصًا فيه كل الإخلاص.

والمنافق دائمًا ظاهره مخالف لباطنه في كل شيء، لا في الصلاة فقط](۲۹۹).

#### المراد بتغيير خلق الله الذي هو من الشرك.

[قوله تعالى: ﴿ وَلَا مُمَ نَهُمُ فَلِيُعَيِّرُكَ خَلْقَ اللّهِ قَالَ بعض العلماء: معنى هذه الآية أن الشيطان يأمرهم بالكفر وتغيير فطرة الإسلام التي خلقهم اللَّه عليها، وهذا القول يبيّنه ويشهد له قوله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فَطُرَتَ اللّهِ الّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا بُدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهُ ، إذ المعنى على التحقيق لا تبدلوا فطرة اللَّه التي خلقكم عليها بالكفر. فقوله: ﴿ لَا بُدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهُ فَي الله الله التي تعلى المعنى إلا أن يمتثل، بُدِيلَ لِخَلْقِ الله في الله الله الله الله الله على المناه على الله فكر وقع بالفعل لا محالة، ونظيره قوله تعالى: ﴿ فَلَا رَفْتُ وَلَا تَفْسَقُوا.

ويشهد لهذا ما ثبت في «الصحيحين» من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبيّ عَيْق: «كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه، أو ينصرانه، أو يمجسانه، كما تولد البهيمة بهيمة جمعاء، هل تجدون فيها من

<sup>(</sup>٢٩٩) ٩/٦٤٥ - ٥٤٧) الماعون / ٦، ٧.

جدعاء» (۳۰۰)، وما رواه مسلم في «صحيحه» عن عياض بن حمار بن أبي حمار التميمي، قال: قال رسول الله ﷺ: «إني خلقت عبادي حنفاء فجاءتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم وحرّمت عليهم ما أحللت لهم» (۳۰۱).

وأما على القول بأن المراد في الآية بتغيير خلق اللَّه خصاء الدواب، والقول بأن المراد به الوشم، فلا بيان في الآية المذكورة، وبكل من الأقوال المذكورة قال جماعة من العلماء...

وكذلك على القول بأن المراد بتغيير خلق اللَّه الوشم، فهو يدلُّ أيضًا على أن الوشم حرام.

وقد ثبت في الصحيح عن ابن مسعود رضي اللَّه عنه أنه قال: لعن اللَّه الواشمات والمستوشمات والنامصات والمنتمصات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق اللَّه عز وجلّ، ثم قال: ألا ألعن من لعن رسول اللَّه عَلَيْ وهو في كتاب اللَّه عز وجلّ، يعني قوله تعالى: ﴿وَمَا عَالنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ دُوهُ وَمَا نَهَنكُمُ عَنْهُ فَٱنهُولُ فَحُ دُوهُ

وقالت طائفة من العلماء: المراد بتغيير خلق اللَّه في هذه الآية هو أن اللَّه تعالى خلق الشمس والقمر والأحجار والنار وغيرها من المخلوقات للاعتبار وللانتفاع بها، فغيرها الكفار بأن جعلوها آلهة معبودة.

وقال الزجاج: إن اللَّه تعالى خلق الأنعام لتركب وتؤكل، فحرموها على أنفسهم وجعل الشمس والقمر والحجارة مسخرة للناس، فجعلوها آلهة يعبدونها، فقد غيروا ما خلق اللَّه.

<sup>(</sup>٣٠٠) أخرجه البخاري (١/ ٤٥٦) (١٢٩٣)، ومسلم (٤/ ٢٠٤٧) (٢٦٥٨) .

<sup>(</sup>۳۰۱) صحیح مسلم (۶/۲۱۹۷) (۲۸۲۵) .

وما روى عن طاوس رحمه الله من أنه كان لا يحضر نكاح سوداء بأبيض ولا بيضاء بأسود، ويقول: هذا من قول الله تعالى: ﴿ فَلَيُعَيِّرُكَ خَلَقَ اللّهَ على أنه غير اللّه فهو مردود بأن اللفظ وإن كان يحتمله، فقد دلّت السنة على أنه غير مراد بالآية فمن ذلك إنفاذه على أن عولاه زيد بن حارثة وَ عَلَيْ أُسامة بن بظره بركة أم أسامة، وكانت حبشية سواء، ومن ذلك إنكاحه عَلَيْ أُسامة بن زيد فاطمة بنت قيس وكانت بيضاء قرشية وأسامة أسود، وكانت تحت بلال أخت عبد الرحمن بن عوف من بني زهرة بن كلاب، وقد سها طاوس رحمه الله مع علمه وجلالته عن هذا.

قال مقيده عفا اللَّه عنه: ويشبه قول طاوس هذا في هذه الآية ما قال بعض علماء المالكية من أن السوداء تزوج بولاية المسلمين العامة بناء على أن مالكًا يجيز تزويج الدنية بولاية عامة مسلم إن لم يكن لها وليّ خاص مجبر. قالوا: والسوداء دنية مطلقًا؛ لأن السواد شوه في الخلقة وهذا القول مردود عند المحققين من العلماء، والحق أن السوداء قد تكون شريفة، وقد تكون جميلة، وقد قال بعض الأدباء:

وسوداء الأديم تريك وجهًا رآها ناظري فرنا إليها وقال آخر:

ونفسي لا تتوق إلى سواها تسير بها النفوس إلى هواها

ترى ماء النعيم جرى عليه

وشكل الشيء منجذب إليه

ولي حبشية سلبت فؤادي كأن شروطها طرق ثلاث وقال آخر في سوداء:

قائمة في لونه قاعدة أنكما من طينة واحدة

أشبهك المسك وأشبهته لا شك إذ لونكما واحد

وأمثاله في كلام الأدباء كثيرة](٣٠٢).

## من الشرك الطيرة، واعتقاد العدوى.

[قوله: ﴿ أَطَّيَرُنَا بِكَ ﴾ ، أي: تشاءمنا بك، وكان قوم صالح إذا نزل بهم قحط أو بلاء أو مصائب، قالوا: ما حاءنا هذا إلا من شؤم صالح، ومن آمن به.

والتطيّر: التشاؤم، وأصل اشتقاقه من التشاؤم بزجر الطير](٣٠٣).

وقال أيضًا: [والزجر: هو العيافة، وهي: التشاؤم والتيامن بالطير، وادعاء معرفة الأمور من كيفية طيرانها ومواقعها وأسمائها وألوانها وجهاتها التي تطير إليها.

و منه قول علقمة بن عبدة التميمي:

ومن تعرض للغربان يزجرها على سلامته لا بد مشئوم وكان أشد العرب عيافة بنو لهب حتى قال فيهم الشاعر:

خبير بنو لهب فلا تك ملغيا مقالة لهبي إذا الطير مرت وإليه الإشارة بقول ناظم عمود النسب:

في مدلج بن بكر القيافة كما للهب كانت العيافة ولقد صدق من قال:

لعمرك ما تدري الضوارب بالحصى ولا زاجرات الطير ما الله صانع](٣٠٤).

<sup>(</sup>٣٠٢) ١/ ٣٦٦: ٣٦٩ النساء/ ١١٩ .

<sup>(</sup>٣٠٣) ٦/٦٦) ٤٠٧، النمل / ٤٧.

<sup>(</sup>٣٠٤) ٢/ ١٧٨، الأنعام/ ٥٩ .

# فرع: الرد على من يتشاءم بيوم الأربعاء، وتقرير أن النحس والشؤم منشأه وسببه الكفر والمعاصي.

[قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي آَيَامِ نَجْسَاتِ ﴾ . . . ويزعم بعض أهل العلم، أنها – أي الأيام النحسات – من آخر شوال، وأن أولها يوم الأربعاء ، ولا دليل على شيء من ذلك .

وما يذكره بعض أهل العلم من أن يوم النحس المستمر، هو يوم الأربعاء الأخير من الشهر، أو يوم الأربعاء مطلقًا، حتى إن بعض المنتسبين لطلب العلم وكثيرًا من العوام صاروا يتشاءمون بيوم الأربعاء الأخير من كل شهر، حتى إنهم لا يقدمون على السفر، والتزويج ونحو ذلك فيه، ظانين أنه يوم نحس وشؤم، وأن نحسه مستمر على جميع الخلق في جميع الزمن، لا أصل له ولا معول عليه، ولا يلتفت إليه، من عنده علم، لأن نحس ذلك اليوم مستمر على عاد فقط الذين أهلكهم الله فيه، فاتصل لهم عذاب البرزخ والآخرة، بعذاب الدنيا، فصار ذلك الشؤم مستمرًا عليهم استمرارًا لا انقطاع له.

أما غير عاد فليس مؤاخذًا بذنب عاد، لأنه لا تزر وازرة وزر أخرى.

وقد أردنا هنا أن نذكر بعض الروايات التي اغتر بها، من ظن استمرار نحس ذلك اليوم، لنبين أنها لا معول عليها.

قال صاحب الدر المنثور (٣٠٠٠): وأخرج ابن أبي حاتم عن زر بن حبيش ﴿ فِي يَوْمِ نَحْسِ مُسْتَمِرٍ ﴾ «قال: يوم الأربعاء».

وأخرج ابن المنذر وابن مردويه، عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول

<sup>. (7</sup>٧٧/٧) (٣٠٥)

الله عَلَيْ «قال لي جبريل أقض باليمين مع الشاهد. وقال: يوم الأربعاء يوم نحس مستمر »(٣٠٦).

وأخرج ابن مردويه عن علي قال: «نزل جبريل على النبي ﷺ باليمين مع الشاهد والحجامة ويوم الأربعاء يوم نحس مستمر»(٣٠٧).

وأخرج ابن مردويه عن عائشة قالت: كان رسول الله ﷺ يقول: «يوم نحس يوم الأربعاء»(٣٠٨).

وأخرج ابن مردويه عن أنس قال: سئل رسول الله عَلَيْهُ عن الأيام، وسئل عن يوم الأربعاء قال: يوم نحس، قالوا كيف ذاك يا رسول الله؟ قال: «أغرق فيه الله فرعون وقومه، وأهلك عادًا وثمود» (٣٠٩).

وأخرج وكيع في الغرر وابن مردويه والخطيب بسند ضعيف عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ «آخر أربعاء في الشهر يوم نحس مستمر» (٣١٠٠).

<sup>(</sup>٣٠٦) ضعف إسناده الحافظ ابن حجر في التلخيص (٤/ ٢٠٦) بإبراهيم بن أبي حية، قال عنه: ضعيف جدًا .

<sup>(</sup>٣٠٧) أخرجه ابن عدي في الكامل (٥/ ٢٤٣) من طريق عيسى بن عبد الله بن محمد عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن جده عن علي رَبِي به . وقال ابن حبان في المجروحين في ترجمة عيسى: [عيسى بن عبد الله بن محمد بن عمر بن علي بن أبي طالب من أهل الكوفة يروي عن أبيه عن آبائه أشياء موضوعة لا يحل الاحتجاج به كأنه كان يهم ويخطيء حتى كان يجيء بالأشياء الموضوعة عن أسلافه فبطل الاحتجاج بما يرويه لما وصفت] .

<sup>(</sup>٣٠٨) وأعله السيوطي في اللآلي بإبراهيم بن هراسة، قال عنه: متروك .

<sup>(</sup>٣٠٩) وأعله السيوطي في اللآلي بأبي الأخيل خالد بن عمرو الحمصي، قال عنه متهم .

<sup>(</sup>٣١٠) قال العجلوني في كشف الخفاء (١/ ١١): [رواه ابن مردويه في تفسيره عن ابن عباس والخطيب لكن بلفظ من الشهر وقال السيوطي في الجامع الكبير رواه وكيع في الغرر وابن مردويه في تفسيره عن ابن عباس وفيه مسلمة ابن الصلت متروك وأورده ابن الجوزي في

فهذه الروايات وأمثالها لا تدل على شؤم يوم الأربعاء على من لم يكفر بالله ولم يعصه لأن أغلبها ضعيف وما صح معناه منها، فالمراد بنحسه شؤمه على أولئك الكفرة العصاة الذين أهلكهم الله فيه بسبب كفرهم ومعاصيهم.

فالحاصل أن النحس والشؤم إنما منشأة وسببه الكفر والمعاصي.

أما من كان متقيًا لله مطيعًا له، في يوم الأربعاء المذكور فلا نحس، ولا شؤم فيه عليه. فمن أراد أن يعرف النحس والشؤم والنكد، والبلاء والشقاء على الحقيقة، فليتحقق أن ذلك كله في معصية الله وعدم امتثال أمره، والعلم عند الله تعالى](٣١١).

#### من الشرك صرف هيئات العبادة لغير الله.

[اعلم أنه يجب على كل مسلم أن يتأمل في معنى العبادة، وهي تشمل جميع ما أمر الله أن يتقرب إليه به من جميع القربات فيخلص تقربه بذلك إلى الله ولا يصرف شيئًا منه لغير الله كائنًا ما كان.

والظاهر أن ذلك يشمل هيئات العبادة فلا ينبغي للمُسَلِّم عليه ﷺ أن يضع يده اليمنى على اليسرى كهيأة المصلي، لأن هيأة الصلاة داخلة في جملتها فينبغي أن تكون خالصة لله، كما كان ﷺ هو وأصحابه يخلصون العبادات وهيئاتها لله وحده](٣١٢).

#### \* \* \*

الموضوعات ورواه الطبراني من وجه آخر عن ابن عباس موقوفا انتهى وقال ابن رجب لا
 يصح ورواه الطبراني بسند ضعفه بلفظ يوم الأربعاء يوم نحس مستمر]

<sup>(</sup>٣١١) ١٢٣/٧: ١٢٥، فصلت / ١٦ .

<sup>(</sup>٣١٢) ١/ ٦٢٦، الحجرات / ٢، وانظر أيضًا (٨/ ٩٩٦) (الجن/ ١٨) .

# فصل

# حماية النبي ﷺ جناب التوحيد وسده كل ذرائع الشرك

ومن ذلك: تحريم إقامة المساجد على القبور، والنهي عن الصلاة إلى القبور:

[وأما الصلاة في المقبرة والصلاة إلى القبر فكلاهما ثبت عن النّبي عنه. أما الصلاة في المقابر فقد وردت أحاديث صحيحة في النهي عنها منها ما رواه الشيخان في صحيحيهما عن عائشة رضي الله عنها: أن النّبي على قال في مرض موته «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» يحذر ما صنعوا، ولولا ذلك أبرز قبره على غير أنه خشى أن يتخذ مسجدًا (٢١٣). وفي الصحيحين أيضًا نحوه عن أبي هريرة (٢١٤) وقد ثبت في الصحيح أيضًا عن ابن عباس رضي الله عنهما (٢١٥)، وفي بعض الروايات المتفق عليها «لعن الله اليهود والنصارى» وفي بعض الروايات الصحيحة الاقتصار على اليهود. والنّبي على لا يلعن إلا على فعل حرام الصحيحة الاقتصار على اليهود. والنّبي على لا يلعن إلا على فعل حرام شديد الحرمة. وعن جندب بن عبد الله بن سفيان البجلي على قال: شمعت رسول الله على قبل أن يموت بخمس وهو يقول: «إني أبرأ إلى الله منعون لي منكم خليل، فإن الله تعالى قد اتخذني خليلًا كما اتخذ إبراهيم خليلًا، ولو كنت متخذًا من أمتي خليلًا لاتخذت أبا بكر خليلًا. ألا وإن من

<sup>(</sup>٣١٣) أخرجه البخاري (١/ ٤٦٨) (١٣٢٤)، ومسلم (١/ ٣٧٦) (٥٢٩) .

<sup>(</sup>٣١٤) أخرجه البخاري (١/ ٤٦٨) (٤٢٦)، ومسلم (١/ ٣٧٦) (٥٣٠) .

<sup>(</sup>٣١٥) أخرجه البخاري (٣/ ١٢٧٣) (٣٢٦٧)، ومسلم (١/ ٣٧٧) (؟؟؟) .

كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد. ألا فلا تتخذوا القبور مساجد إني أنهاكم عن ذلك». أخرجه مسلم في صحيحه بهذا اللفظ، رواه النسائي أيضًا (٣١٦).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على: «اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ولا تتخذوها قبورًا» (٣١٧) أخرجه الشيخان والإمام أحمد وأصحاب السنن إلا ابن ماجه وقوله على في هذا الحديث «ولا تتخذوها قبورًا» دليل على أن القبور ليست محل صلاة، وقال بعض العلماء: يحتمل أن يكون معنى الحديث صلوا ولا تكونوا كالأموات في قبورهم فإنهم لا يصلون. وأخرج الإمام أحمد بسند جيد عن ابن مسعود تعلى مرفوعًا: «إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء والذين يتخذون القبور مساجد» (٣١٨) ورواه ابن أبي حاتم أيضًا.

والأحاديث في هذا الباب كثيرة صحيحة لا مطعن فيها، وهي تدل دلالة واضحة على تحريم الصلاة في المقبرة. لأن كل موضع صلي فيه يطلق عليه اسم المسجد؛ لأن المسجد في اللغة مكان السجود، ويدل لذلك قوله في الحديث الصحيح «وجعلت لي الأرض مسجدًا» (٣١٩) الحديث أي كل مكان منها تجوز الصلاة فيه. وظاهر النصوص المذكورة العموم سواء نبشت المقبرة واختلط ترابها بصديد الأموات أو لم تنبش؛ لأن علة النهي ليست بنجاسة المقابر كما يقوله الشافعية، بدليل اللعن الوارد من النّبي عليه

<sup>(</sup>٣١٦) أخرجه مسلم (١/ ٣٧٧) (٥٣٢)، والنسائي في «الكبرى» (٦/ ٣٢٨) (٣١١٢٣) .

<sup>(217)</sup> أخرجه البخاري (1/17) (177) ومسلم (1/170) (270) وأبو داود (177)

<sup>(</sup>١٠٤٣)، والترمذي (٢/٣١٣) (٤٥١)، وقال: حسن صحيح، والنسائي (٣/٧٩) (١٩٧/)، وأحمد (٦/٢).

<sup>(</sup>۱۷۹۸) واحمد (۱/۱)

<sup>(</sup>٣١٨) أخرجه أحمد (١/ ٤٠٥)، وقال الأرناؤوط: إسناده حسن .

<sup>(</sup>٣١٩) أخرجه البخاري (١/ ١٢٨) (٣٢٨)، ومسلم (١/ ٣٧٠) (٥٢١) من حديث جابر رَوْظَيُّهُ .

على من اتخذ قبور الأنبياء مساجد. ومعلوم أن قبور الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم ليست نجسة فالعلة للنهي سد الذريعة لأنهم إذا عبدوا الله عند القبور آل بهم الأمر إلى عبادة القبور.

فالظاهر من النصوص المذكورة منع الصلاة عند المقابر مطلقًا وهو مذهب الإمام أحمد وفي صحتها عنده روايتان وإن تحققت طهارتها، وذهب مالك إلى أن الصلاة فيها مكروهة، وذهب الشافعية إلى أنها إذا كانت نجسة لاختلاط أرضها بصديد الأموات لأجل النبش فالصلاة فيها باطلة، وإن كانت لم تنبش فالصلاة فيها مكروهة عندهم. وذكر النووي عن ابن المنذر أنه قال: روينا عن علي وابن عباس وابن عمر وعطاء والنخعي أنهم كرهوا الصلاة في المقبرة. قال: ولم يكرهها أبو هريرة وواثلة بن الأسقع والحسن البصري ونقل صاحب الحاوي عن داود أنه قال: تصح الصلاة وإن تحقق نبشها. وذكر ابن حزم النهي عن الصلاة في المقبرة عن خمسة وإن تحقق نبشها. وذكر ابن حزم النهي عن الصلاة في المقبرة عن خمسة من الصحابة: وهم عمر وعلي وأبو هريرة وأنس وابن عباس. وقال: ما نعلم لهم مخالفًا، وحكاه عن جماعة من التابعين إبراهيم النخعي ونافع بن نعلم لهم مخالفًا، وحكاه عن جماعة من التابعين إبراهيم النخعي ونافع بن الخطابي في معالم السنن عن عبد الله بن عمر أنه رخص في الصلاة في المقبرة. وحكي أيضًا عن الحسن أنه صلى في المقبرة.

وعن ابن جريج قال قلت لنافع: أكان ابن عمر يكره أن يصلي وسط القبور قال: لقد صلينا على عائشة وأم سلمة رضي الله عنهما وسط البقيع والإمام يوم صلينا على عائشة أبو هريرة رضي الله عنه، وحضر ذلك عبد الله بن عمر. رواه البيهقي وغيره (٣٢٠). وممن كره الصلاة في المقبرة أبو

<sup>(</sup>٣٢٠) أخرجه عبد الرزاق في «مصنفه» (٢١ ٤٠٧) (١٥٩٣)، (٣/ ٥٢٥) (٢٥٧٠)، والبيهقي (٢/ ٣٢٥)، والطبراني (٢٣/ ٢٩) (؟؟؟) من طريق ابن جريج قال أخبرني نافع به، ورجاله ثقات.

حنيفة والثوري والأوزاعي. واحتج من قال بجواز الصلاة في المقبرة بأن النَّبي ﷺ صلى على المسكينة السوداء بالمقبرة. وسيأتي قريبًا إن شاء الله حكم الصلاة إلى جهة القبر.

قال مقيده عفا الله عنه: أظهر الأقوال دليلًا في هذه المسألة عندي قول الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى لأن النصوص صريحة في النهي عن الصلاة في المقابر ولعن من اتخذ المساجد عليها، وهي ظاهره جدًا في التحريم. أما البطلان فمحتمل، لأن النهي يقتضي الفساد لقوله ﷺ: "من أحدث من أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد" (٣٢١) والصلاة في المقابر منهي عنها، فليست من أمرنا فهي رد. ويحتمل أن يقال: الصلاة من أمرنا فليست ردًا، وكونها في المكان المنهي عنه هو الذي ليس من أمرنا.

كما علم الخلاف بين العلماء في كل منهي عنه له جهتان: إحداهما مأمور به منها ككونه صلاة، والأخرى منهي عنه منها ككونه في موضع نهي أو وقت نهي أو أرض مغصوبة أو بحرير أو ذهب ونحو ذلك فإنهم يقولون: إن انفكت جهة الأمر عن جهة النهي لم يقتض النهي الفساد، وإن لم تنفك عنها اقتضاه. ولكنهم عند التطبيق يختلفون، فيقول أحدهم: الجهة هنا منفكة. ويقول الآخر: ليست منفكة كالعكس، فيقول الحنبلي مثلًا الصلاة في الأرض المغصوبة لا يمكن أن تنفك فيها جهة الأمر عن جهة النهي. لكون حركة أركان الصلاة كالركوع والسجود والقيام كلها يشغل المصلي به حيزًا من الفراغ ليس مملوكًا له، فنفس شغله له ببدنه أثناء الصلاة حرام، فلا يمكن أن يكون قربة بحال. فيقول المعترض كالمالكي والشافعي: الجهة منفكة هنا لأن هذا الفعل من حيث كونه صلاة قربة،

<sup>(</sup>٣٢١) أخرجه البخاري (٢/ ٩٥٩) (٢٥٥٠)، ومسلم (٢/ ١٣٤٣) (١٧١٨)، من حديث عائشة رضي الله عنها .

ومن حيث كونه غضبًا حرام، فله صلاته وعليه غصبه كالصلاة بالحرير. وإلى هذا المسألة وأقوال العلماء فيها أشار في مراقي السعود بقوله:

بلا قيد وفصل قد حظر وقت كره للصلاة يجري فالفعل بالصحة لا الأجر اتصل وقيل بالأجر مع العقاب وقيل ذا فقط له انتفاء في مكان الغصب والوضو انقلب كنيسة وذي حميم مجزره

دخول ذي كراهة فيما أمر به فنفى صحة ونفى الأجر في وإن يك النهي عن الأمر انفصل وذا إلى الجمهور ذو انتساب وقد روى البطلان والقضاء مثل الصلاة بالحرير والذهب أو ومعطن ومنهج ومقبره

وأما الصلاة إلى القبور فإنها لا تجوز أيضًا، بدليل ما أخرجه مسلم في صحيحه والإمام أحمد وأبو داود والترمذي والنسائي عن أبي مرثد الغنوي والنائي قال: قال رسول الله على: «لا تصلوا إلى القبور ولا تجلسوا عليها» هذا لفظ مسلم. وفي لفظ له أيضًا: «لا تجلسوا على القبور ولا تصلوا إليها» (٣٢٢) والقاعدة المقررة في الأصول: أن النهي يقتضي التحريم.

فأظهر الأقوال دليلًا منع الصلاة في المقبرة وإلى القبر، لأن صيغة النهي المتجردة من القرائن تقتضي التحريم. أما اقتضاء النهي الفساد إذا كان للفعل جهة أمر وجهة نهي ففيه الخلاف الذي قدمناه آنفًا وإن كانت جهته واحدة اقتضى الفساد. وقال صاحب المراقي في اقتضاء النهي الفساد: وجاء في الصحيح للفساد إن لم يجى الدليل للسداد وقد نهى علي في هذا الحديث الصحيح عن الصلاة إلى القبور وقد قال:

<sup>(</sup>۳۲۲) أخرجه مسلم (۲/ ۲۲۸) (۹۷۲) .

«وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه» (٣٢٣) وقال تعالى: ﴿وَمَا نَهَلَكُمْ عَنْهُ فَأَنَّهُواً فَهُلَكُمْ عَنْهُ فَأَنَّهُواً فَاللَّهُ وَقَد قدمنا أن لعنه ﷺ من اتخذ القبور مساجد يدل دلالة واضحة على التحريم.

واحتج من قال بصحة الصلاة في المقابر وإلى القبور بأدلة منها: عموم قوله عَلَيْهِ الثابت في الصحيح: «وجعلت لي الأرض مسجدًا» الحديث (٣٢٤). قالوا عمومه يشمل المقابر، ويجاب عن هذا الاستدلال من

أحدهما: أن أحاديث النهي منه على عن الصلاة في المقبرة وإلى القبر خاصة، وحديث «جعلت لي الأرض مسجدًا» عام، والخاص يقضى به على العام كما تقرر في الأصول عند الجمهور.

والثاني: أن النَّبي عَلَيْ استثنى من عموم كون الأرض مسجدًا المقبرة والحمام، فقد أخرج أحمد وأبو داود والترمذي وابن ماجه والشافعي وابن خزيمة وابن حبان والحاكم وصححاه عن أبي سعيد الخدري وَالْمُ أَن النَّبي عَلَيْ قال: «والأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام» (٣٢٥).

قال ابن حجر في «فتح الباري» في الكلام على قول البخاري باب «كراهية الصلاة في المقابر» في حديث أبي سعيد هذا رواه أبو داود

و جهين:

<sup>(</sup>٣٢٣) أخرجه البخاري (٦/ ٢٦٥٨) (٦٨٥٨)، ومسلم (٤/ ١٨٢٩) من حديث أبي هريرة كاللُّمُكُونُ .

<sup>(</sup>٣٢٤) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣٢٥) أخرجه أبو داود (١/ ١٨٦) (١٩٦)، والترمذي (١/ ١٣١) (٣١٧)، وابن ماجه (٢/ ٢٤٦) (٣٤٥)، وأحمد (٣/ ٨٣٨)، والشافعي في «مسنده» (١/ ٢٠) (؟؟؟)، وأبو يعلى (٣/ ٥٠٠) (١٣٥٠)، وابن خزيمة (٢/ ٧) (٧٩١)، وابن حبان (٦/ ٢٣٢)، والحاكم (١/ ٣٨٠) (٩١٩)، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله والأرناؤوط.

والترمذي ورجاله ثقات، لكن اختلف في وصله إرساله، وحكم مع ذلك بصحته الحاكم وابن حبان. وقال الشوكاني رحمه الله «في نيل الأوطار»: صححه الحاكم في المستدرك وابن حزم الظاهري، وأشار ابن دقيق العيد إلى صحته.

قال مقيده عفا الله عنه: التحقيق أن الحديث إذا اختلف في وصله وإرساله، وثبت موصولًا من طريق صحيحه حكم بوصله، ولا يكون الإرسال في الرواية الأخرى علة فيه؛ لأن الوصل زيادة وزيادات العدل مقبولة. وإليه الإشارة بقول صاحب «مراقى السعود»:

والرفع والوصل وزيد اللفظ مقبولة عند إمام الحفظ

من أدلة من قال: تصح الصلاة في القبور ما رواه الشيخان من حديث أبي هريرة: أن امرأة سوداء كانت تقم المسجد أو شابًا فقدها رسول الله على فسأل عنها أو عنه فقالوا مات قال: «أفلا آذنتموني» قال: فكأنهم صغّروا أمرها أو أمره. فقال: دلُّوني على قبره فدلُّوه فصلَّى عليها. ثمَّ قال: «هذه القبور مملوءةٌ ظلمةً على أهلها وإنَّ الله ينورها لهم بصلاتي عليهم» (٣٢٦).

وليس للبخاري «إن هذه القبور مملوءة ظلمة» إلى آخر الخبر قالوا: فهذا الحديث يدل على مشروعية الصلاة إلى القبر.

ومن أدلتهم أيضًا ما رواه الشيخان من حديث ابن عباس رَوَّ قال: انتهى رسول الله عَلَيْهِ إلى قبر رطب فصلى عليه وصفوا خلفه وكبر أربعًا (٣٢٧).

ومن أدلتهم أيضًا ما ثبت في صحيح مسلم من حديث أنس أن النَّبي ﷺ

<sup>(</sup>٣٢٦) أخرجه البخاري (١/ ١٧٦) (٤٤٨)، ومسلم (٢/ ٢٥٩) (٩٥٦) .

<sup>(</sup>٣٢٧) أخرجه البخاري (١/٤٤٣) (١٢٥٦)، ومسلم (٢/ ٦٥٨) (٩٥٤) .

صلى على قبر (٣٢٨).

ومن أدلتهم ما قدمنا من الصلاة على عائشة وأم سلمة رضي الله عنهما وسط البقيع.

وهذه الأدلة يستدل بها على جواز الصلاة إلى القبور وصحتها. لا مطلق صحتها دون الجواز.

ومن أدلتهم ما ذكره البخاري تعليقًا عن عمر بن الخطاب ترافي بلفظ: «ورأى عمر أنس بن مالك ترافي يصلي عند قبر. فقال: القبر القبر ولم يأمره بالإعادة» (۲۲۹) اه. وقال ابن حجر في الفتح: أورد أثر عمر الدال على أن النهي في ذلك لا يقتضي فساد الصلاة. والأثر المذكور عن عمر رويناه موصولًا في كتاب الصلاة لأبي نعيم شيخ البخاري. ولفظه: «بينما أنس يصلي إلى قبر ناداه عمر: القبر القبر! فظن أنه يعني القمر. فلما رأى أنه يعني القبر جاوز القبر وصلى» وله طرق أخرى بينتها في تعليق التعليق. منها من طريق حميد عن أنس نحوه، زاد فيه: فقال بعض من يليني إنما يعني القبر فتنحيت عنه. وقوله القبر القبر بالنصب فيهما على التحذير. وقوله ولم يأمره بالإعادة استنبطه من تمادى أنس على الصلاة. ولو كان ذلك يقتضى فسادها لقطعها واستأنف اه منه بلفظه.

قال مقيده عفا الله عنه: هذه الأدلة يظهر للناظر أنها متعارضة، ومعلوم أن الجمع واجب إذا أمكن، وإن لم يمكن وجب الترجيح، وفي هذه المسألة يجب الجمع والترجيح معًا. أما وجه الجمع فإن جميع الأدلة المذكورة في الصلاة إلى القبور كلها في الصلاة على الميت وليس فيها ركوع ولا سجود، وإنما هي دعاء للميت فهي من جنس الدعاء للأموات

<sup>(</sup>۳۲۸) صحیح مسلم (۲/ ۲۰۹) (۹۲۹) .

<sup>(</sup>٣٢٩) البخاري معلقًا بصيغة الجزم (١/ ٦٥) .

عند المرور بالقبور.

ولا يفيد شيء من تلك الأدلة جواز صلاة الفريضة أو الناقلة التي هي صلاة ذات ركوع وسجود. ويؤيده تحذير عمر لأنس من الصلاة عند القبر. نعم تتعارض تلك الأدلة مع ظاهر عموم «لا تجلسوا على القبور ولا تصلوا إليها» (٣٣٠) فإنه يعم كل ما يصدق عليه اسم الصلاة، فيشمل الصلاة على الميت، فيتحصل أن الصلاة ذات الركوع والسجود لم يرد شيء يدل على جوازها إلى القبر أو عنده بل العكس.

أما الصلاة على الميت فهي التي تعارضت فيها الأدلة. والمقرر في الأصول أن الدليل الدال على النهي مقدم على الدليل على الجواز، وللمخالف أن يقول: لا يتعارض عام وخاص. فحديث «لا تصلوا إلى القبور» عام في ذات الركوع والسجود والصلاة على الميت. والأحاديث الثابتة في الصلاة على قبر الميت خاصة والخاص يقضى به على العام. فأظهر الأقوال بحسب الصناعة الأصولية: منع الصلاة ذات الركوع والسجود عند القبر وإليه مطلقًا للعنه على لمتخذي القبور مساجد، وغير فلك من الأدلة وأن الصلاة على قبر الميت التي هي للدعاء له الخالية من الركوع والسجود تصح لفعله على الثابت في الصحيح من حديث أبي هريرة وابن عباس وأنس ويوميء لهذا الجمع حديث لعن متخذي القبور مساجد لأنها أماكن السجود. وصلاة الجنازة لا سجود فيها. فموضعها ليس بمسجد لغة لأنه ليس موضع سجود.

#### تنبيه:

اعلم أن ما يزعمه بعض من لا علم عنده: من أن الكتاب والسنة دلا على

<sup>(</sup>٣٣٠) سبق تخريجه آنفًا .

اتخاذ القبور مساجد، يعني بالكتاب قوله تعالى: ﴿ قَالَ اللَّذِينَ غَلَبُواْ عَلَى أَمْرِهِمْ لَنَتَخِذَتَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴿ ويعني بالسنة ما ثبت في الصحيح من أن موضع مسجد النَّبي عَلَيْهِ كان فيه قبور المشركين في غاية السقوط، وقائله من أجهل خلق الله.

أما الجواب عن الاستدلال بالآية فهو أن تقول: من هؤلاء القوم الذين قالوا لنتخذن عليهم مسجدًا؟ أهم ممن يقتدى بها أم هم كفرة لا يجوز الاقتداء بهم؟ وقد قال أبو جعفر بن جرير الطبري رحمه الله تعالى في هؤلاء القوم ما نصه: «وقد اختلف في قائل هذه المقالة، أهم الرهط المسلمون أم هم الكفار؟ فإذا علمت ذلك فاعلم أنهم على القول بأنهم كفار فلا إشكال في أن فعلهم ليس بحجة إذ لم يقل أحد بالاحتجاج بأفعال الكفار كما هو ضروري. وعلى القول بأنهم مسلمون كما يدل له ذكر المسجد لأن اتخاذ المساجد من صفات المسلمين، فلا يخفى على أدنى عاقل أن قول قوم من المسلمين في القرون الماضية إنهم سيفعلون كذا لا يعارض به النصوص الصحيحة الصريحة عن النَّبي عَيَّا إلا من طمس الله بصيرته فقابل قولهم ﴿ لَنَتَّخِذَتَ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ﴾ بقوله ﷺ في مرض موته قبل انتقاله إلى الرفيق الأعلى بخمس «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» (٣٣١) الحديث يظهر لك أن من اتبع هؤلاء القوم في اتخاذهم المسجد على القبور ملعون على لسان الصادق المصدوق عَلَيْ كما هو واضح، ومن كان ملعونًا على لسانه ﷺ فهو ملعون في كتاب الله كما صح عن ابن مسعود رضي الله عنه. لأن الله يقول: ﴿ وَمَا عَالَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ نُوهُ ﴾، ولهذا صرح ابن مسعود رَوْظُتُكُ بأن الواصلة والواشمة ومن ذكر معهما في الحديث كل واحدة منهن ملعونة في كتاب الله. وقال للمرأة

<sup>(</sup>٣٣١) سبق تخريجه آنفًا .

التي قالت له: قرأت ما بين الدفتين فلم أجد إن كنت قرأته فقد وجدته، ثم تلا الآية الكريمة، وحديثه مشهور في الصحيحين وغيرهما (٣٣٢)، وبه تعلم أن من اتخذ المساجد على القبور ملعون في كتاب الله جل وعلا على لسان رسوله على أله على القبور ملعون في كتاب الله جل وعلا على لسان رسوله على الله على القبور ملعون في كتاب الله جل وعلا على السان رسوله على الله عل

وأنه لا دليل في آية: ﴿ لَنَـتَخِذَتَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴾.

وأما الاستدلال بأن مسجد النّبي عَلَيْ بالمدينة مبنى في محل مقابر المشركين فسقوطه ظاهر. لأن النّبي عَلَيْ أمر بها فنبشت وأزيل ما فيها. ففي الصحيحين من حديث أنس وَ الله الله الله عنه ما أقول لكم: قبور المشركين، وفيه خرب، وفيه نخل، فأمر النّبي عَلَيْ بقبور المشركين، فنبشب، ثم بالخرب فسويت، وبالنخل فقطع، فصفوا النخل قبلة المسجد، وجعلوا عضادتيه الحجارة». الحديث (٣٣٣). هذا لفظ البخاري. ولفظ مسلم قريب منه بمعناه.

فقبور المشركين لا حرمة لها، ولذلك أمر ﷺ بنبشها وإزالة ما فيها. فصار الموضع كأن لم يكن فيه قبر أصلًا لإزالته بالكلية. وهو واضح كما ترى اه.

والتحقيق الذي لا شك فيه: أنه لا يجوز البناء على القبور ولا تجصيصها، كما رواه مسلم في صحيحه وغيره عن أبي الهياج الأسدي: أن عليًا رَافِيُكُ قال له: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ ألا تدع تمثالًا إلا طمسته، ولا قبرًا مشرفًا إلا سويته» (٣٣٤).

ولما ثبت في صحيح مسلم وغيره أيضًا عن جابر رَوْظُيُّ قال: «نهى رسول

<sup>(</sup>٣٣٢) أخرجه البخاري (٤/ ١٨٥٣) (٤٦٠٤)، ومسلم (٣/ ١٦٨٧) (٢١٢٥) .

<sup>(</sup>٣٣٣) أخرجه البخاري (١/ ١٦٥) (٤١٨)، ومسلم (١/ ٣٧٣) (٥٢٤) من حديث أنس رَظِيْكَ .

<sup>(</sup>٣٣٤) أخرجه مسلم (٢/ ٦٦٦) (٩٦٩) .

الله ﷺ أن يجصص القبر، وأن يقعد عليه، وأن يبني عليه العبي عليه العبي الله عليه العبي العبي

فهذا النهي ثابت عنه ﷺ. وقد قال: «وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه» (٣٣٦). وقال جل وعلا: ﴿وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانَنَهُواْ ﴾] (٣٣٧).

## فرع: الجواب عن شبهة وجود القبر النبوي في مسجده ﷺ.

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [ما جاء في الأحاديث الصحيحة من النهي الأكيد والوعيد الشديد بالنسبة لقضية المساجد ودعوة التوحيد، وما كان يفعله الأولون من بناء المساجد على القبور، ويفتحون بذلك بابًا مطلًا على الشرك. كحديث أم سلمة وأم حبيبة رضي الله عنهما عند البخاري ومسلم في قصتيهما على رسول الله على ما شاهدتاه بالحبشة من هذا القبيل، فقال على «أولئك كانوا إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح بنوا على قبره مسجدًا أولئك شرار الخلق عند الله يوم القيامة» (٣٣٨).

وكحديث الصحيحين: «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»، قالت عائشة: «ولولا ذلك لأبرز قبره أي خشية اتخاذه مسجدًا» (۲۲۹).

حديث الموطأ قوله عَلَيْهُ: «اللهم لا تجعل قبري وثنًا يعبد اشتد غضب الله

<sup>(</sup>٣٣٥) أخرجه مسلم (٢/ ٦٦٧) (٩٧٠) .

<sup>(</sup>٣٣٦) سبق تخريجه آنفًا .

<sup>(</sup>٣٣٧) ٣/ ١٥٢: ١٦٠، الحجر / ٨٠، وانظر أيضًا (٨/ ٥٤٦) (الجن / ٨٠) .

<sup>(</sup>٣٣٨) أخرجه البخاري (١/ ١٦٥) (٤١٧)، ومسلم (١/ ٣٧٥) (٥٢٨) من حديث عائشة رضي الله عنها به .

<sup>(</sup>٣٣٩) سبق تخريجه .

على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» (٣٤٠) فكل ذلك مما يشدد الحذر من الجمع بين القبور والمساجد خشية الفتنة وسدًا للذريعة، ويشهد لهذا ما ذكره علماء التفسير رحمهم الله من سبب النزول، أن اليهود والنصارى كانوا إذا دخلوا كنائسهم وبيعهم، أشركوا مع الله غيره، فحذر الله المسلمين أن يفعلوا ذلك.

وهذه المسألة مما تفشت في كثير من البلدان الإسلامية مما يستوجب التنبه لها، وربط هذه الآية بها مع تلك النصوص النبوية الصريحة في شأنها مهما كان المسجد.

وذكر ابن كثير عن ابن عباس أنه قال: لما نزلت هذه الآية أي قوله تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسَاحِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا اللَّهِ – لم يكن في الأرض مسجد إلا المسجد الحرام، ومسجد إيليا بيت المقدس (٣٤١).

#### تنبيه:

قد أثير في هذه المسألة تساؤلات من بعض الناس بالنسبة للمسجد النبوي وموضع الحجرة منه بعد إدخالها فيه.

وقد أجاب عن ذلك ابن حجر في فتح الباري بقوله على حديث عائشة رضي الله عنها، أنه ﷺ، قال في مرضه الذي مات فيه: «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد». قالت: ولولا ذلك لأبرز قبره غير أني أخشى أن يتخذ مسجدًا. رواه البخاري في كتاب الجنائز (٣٤٢).

<sup>(</sup>٣٤٠) أخرجه مالك في «الموطأ» (١/ ١٧٢) (٤١٤) من حديث عطاء بن عطاء مرسلًا به، وله شاهد بنحوه عن أبي هريرة عند أحمد، وسيأتي تخريجه قريبًا إن شاء الله – .

<sup>(</sup>٣٤١) عزاه ابن كثير لابن أي حاتم، وإسناده ضعيف، فيه رجل مجهول .

<sup>(</sup>٣٤٢) سبق تخريجه .

وفي بعض رواياته: غير أنه خشي: فقال ابن حجر: وهذا قالته عائشة قبل أن يوسع المسجد النبوي، ولهذا لما وسع المسجد جعلت حجرتها مثلثة الشكل محددة، حتى لا يتأتى لأحد أن يصلي إلى جهة القبر مع استقبال القبلة اه.

وذكرت كتب السيرة وتاريخ المسجد النبوي بعض الأخبار في ذلك، من ذلك ما رواه السمهودي (٣٤٣) في وفاء الوفاء قال: وعن المطلب قال: كانوا يأخذون من تراب القبر فأمرت عائشة بجدار فضرب عليهم، وكان في الجدار كوة فأمرت بالكوة فسدت هي أيضًا. ونقل عن ابن شيبة قال أبو غسان بن يحيى بن علي بن عبد الحميد، وكان عالمًا بأخبار المدينة ومن بيت كتابة وعلم: لم يزل بيت النّبي على الذي دفن فيه هو وأبو بكر وعمر رضي الله عنهما ظاهرًا حتى بنى عمر بن عبد العزيز عليه الخطار المزور الذي هو عليه اليوم، حين بنى المسجد في خلافة الوليد بن عبد الملك، وإنما جعله مزورًا كراهة أن يشبه تربيع الكعبة، وأن يتخذ قبلة يصلى إليه.

قال أبو زيد بن شيبة قال أبو غسان: وقد سمعت غير واحد من أهل العلم يزعم أن عمر بن عبد العزيز بنى البيت غير بنائه الذي كان عليه وسمعت من يقول: بنى علي بيت النّبي علي ثلاثة أجدر فدون القبر ثلاثة أجدر، جدار بناء بيت النّبي عليه؟ وجدار البيت الذي يزعم أنه بنى عليه يعني عمر بن عبد العزيز، وجدار الخطار الظاهر، وقال: قال أبو غسان فيما حكاه الأقشهدي: أخبرني الثقة عن عبد الرحمن بن مهدي عن منصور بن ربيعة عن عثمان بن عروة، قال: قال عروة: نازلت عمر بن عبد العزيز في قبر

<sup>(</sup>٣٤٣) السمهودي من كبار الصوفية، ومن الغلاة في النبي ﷺ وقد اشتملت بعض كتاباته على بدع وخرافات، وأحاديث منكرة وموضوعات مكذوبات، مع ما فيه من حق، ولكنه مشوب بباطل.

النَّبي عَلَيْ الله يجعل في المسجد أشد المنازلة فأبى وقال: كتاب أمير المؤمنين لا بد من إنفاذه. قال قلت: فإن كان لا بد فاجعل له جؤجؤًا. أي وهو الموضع لنزور خلف الحجرة اه (٣٤٤).

فهذه منازلة في موضوع الحجرة والمسجد وهذا جواب عمر بن عبد العزيز.

وقد آلت إليه الخلافة وهو الخليفة الراشد الخامس، وقد أقر هذا الوضع لما اتخذت تلك الاحتياطات من أن يكون القبر قبلة للمصلين، وهذا مما لا شك فيه في خير القرون الأولى، ومشهد من أكابر المسلمين، مما لا يدع لأحد مجالًا لاعتراض أو احتجاج أو استدلال، وقد بحثت هذه المسألة من علماء المسلمين، في كل عصر.

وقال القرطبي: بالغ المسلمون في سد الذريعة في قبر النَّبي عَلَيْ فأعلوا حيطان ترتبه، وسدوا المدخل إليها، وجعلوها محدقة بقبره عَلَيْ ثم خافوا أن يتخذ موضع قبره قبلة إذا كان مستقبل المصلين، فتصور الصلاة إليه بصورة العبادة، فبنوا جدارين من ركني القبر الشماليين وحرفوهما حتى التقيا على زاوية مثلثة من ناحية الشمال، حتى لا يتمكن أحد من استقبال قبره اه. من فتح المجيد.

وقد قال بعض العلماء: إن هذا العمل الذي اتخذ حيال القبر الشريف وقبري صاحبيه إنما هو استجابة دعائه على «اللهم لا تجعل قبري وثنًا يعبد» (٣٤٥) كما قال ابن القيم في نونيته، وهو من أشد الناس إنكارًا على شبهات الشرك كشيخه ابن تيمية رحمهما الله تعالى قال:

<sup>(</sup>٣٤٤) لم أقف عليه، وظاهر هذا الإسناد الضعف .

<sup>(</sup>٣٤٥) أخرجه أحمد (٢/ ٢٤٦) من حديث أبي هريرة رَوْقَيُّ بدون قوله: «يعبد»، وقال الأرناؤوط: إسناده قوي .

فأجاب رب العالمين دعاءه وأحاطه بشلائة الجدران حتى غدت أرجاؤه بدعائه في عزة وحماية وصيان وقال صاحب فتح المجيد: ودل الحديث أن قبر النّبي علي لو عبد لكان وثنًا. ولكن حماه الله تعالى بما حال بينه وبين الناس فلا يوصل إليه.

ودل الحديث على أن الوثن هو ما يباشره العابد من القبور والتوابيت التي عليها اه.

وهذا الذي قاله حقيقة دقيق مأخذها، لأنه لو لم يكن بعد إدخال الحجرة في مأمن من الصلاة إليه لكان وثنًا وحاشاه على يكون في حياته داعيًا إلى الله وبعد انتقاله إلى الرفيق الأعلى يكون قبره وثنًا ينافي التوحيد، ويهدم ما بناه في حياته.

وكيف يرضى الله لرسوله ذلك حاشًا وكلا. هذا مجمل ما قيل في هذه المسألة.

#### وجهة نظر:

وهنا وجهة نظر، وإن كنت لم أقف على قول فيها، وهي أن كل نص متقدم صريح في النهي عن اتخاذ المساجد على القبور، بأن يكون القبر أولًا ثم يتخذ عليه المسجد، كما جاء في قصة أصحاب الكهف: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴾ أي أن القبر أولًا والمسجد ثانيًا.

أما قضية الحجرة والمسجد النبوي فهي عكس ذلك، إذ المسجد هو الأول وإدخال الحجرة ثانيًا، فلا تنطبق عليه تلك النصوص في نظري (٣٤٦)

<sup>(</sup>٣٤٦) قد سبق للشيخ الشنقيطي رحمه الله قريبًا في المسألة السابقة بيان أن علة النهي عن الصلاة إلى القبور، أو إقامة المساجد على القبور، وأنها من باب سد ذريعة الشرك؛ لأنهم إذا عبدوا الله عند القبور آل بهم الأمر إلى عبادة القبور، وهذه العلة هي التي كان يحذر منها \_

والله تعالى أعلم.

ومن ناحية أخرى لم يكن الذي أدخل في المسجد هو القبر أو القبور، بل الذي أدخل في المسجد هو الحجرة أي بما فيها، وقد تقدم كلام صاحب فتح المجيد في تعريف الوثن: أنه ما سجد إليه من قريب.

وعليه فما من مصلّ يبعد عن مكة إلا ويقع بينه وبين الكعبة قبور ومقابر، ولا يعتبر مصليًا إلى القبور لبعدها ووجود الحواجز دونه، وإن كان البعد

= النبي هي، ولولا ذلك لأبرز قبره هي؛ ومن المعلوم أن العلة تعمم معلولها، وأن الشرع لا يفرق بين المتماثلات؛ وعليه فلا فرق بين تعدي القبر على المسجد، أو المسجد على القبر من ناحية تحقق العلة السابقة؛ وعليه فكما قرر العلماء رحمهم الله أنه لا يجتمع في دين الإسلام مسجد وقبر؛ فإن كان القبر أولا هُدِمَ المسجد، وإن كان العكس نُبِش القبر، وأما المسجد النبوي فهو حالة خاصة، لا يقاس عليه غيره من المساجد؛ لمضاعفة الصلاة فيه بألف صلاة في غيره من المساجد، غير المسجد الحرام، وقد سأل فضيلة الشيخ عبد العزيز ابن باز رحمه الله عن هذه المسألة فقال: [أما احتجاج بعض الجهلة بوجود قبر النبي هي وقبر صاحبيه في مسجده فلا حجة في ذلك:

أ- لأن الرسول ﷺ دفن في بيته وليس في المسجد، ودفن معه صاحباه أبو بكر وعمر رضي الله عنهما،

ب- ولكن لما وسع الوليد بن عبد الملك بن مروان المسجد أدخل البيت في المسجد؛ بسبب التوسعة، وغلط في هذا، وكان الواجب أن لا يدخله في المسجد؛ حتى لا يحتج الجهلة وأشباههم بذلك،

ج- وقد أنكر عليه أهل العلم ذلك، فلا يجوز أن يقتدى به في هذا، ولا يظن ظان أن هذا من جنس البناء على القبور أو اتخاذها مساجد؛ لأن هذا بيت مستقل أدخل في المسجد؛ للحاجة للتوسعة، وهذا من جنس المقبرة التي أمام المسجد مفصولة عن المسجد لا تضره.

د- وهكذا قبر النبي ﷺ مفصول بجدار وقضبان .

وينبغي للمسلم أن يبين لإخوانه هذا؛ حتى لا يغلطوا في هذه المسألة . والله ولي التوفيق] . برنامج نور على الدرب، الشريط رقم (٦٢) . نسبيًا، فكذلك في موضوع القبور الثلاثة في الحجرة، فإنها بعيدة عن مباشرة الصلاة إليها، والحمد لله رب العالمين.

وأيضًا لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله كلامًا في ذلك ملخصه من المجموع مجلد ٢٧ ص ٣٢٣ وكأن النّبي على لما مات ودفن في حجرة عائشة رضي الله عنها. وكانت هي وحجر نسائه في شرقي المسجد وقبليه، لم يكن شيء من ذلك داخلًا المسجد. واستمر الأمر على ذلك إلى أن انقرض عصر الصحابة بالمدينة.

ثم بعد ذلك في خلافة الوليد بن عبد الملك بن مروان بنحو من سنة من بيعته وُسِّع المسجد وأدخلت فيه الحجرة للضرورة. فإن الوليد كتب إلى نائبه عمر بن عبد العزيز، أن يشتري الحُجَر من ملاّكها ورثة أزواج النّبي أنهن كن توفين كلهن رضي الله عنهن، فأمره أن يشتري الحجر ويزيدها في المسجد فهدمها وأدخلها في المسجد، وبقيت حجرة عائشة على حالها. وكانت مغلقة لا يمكن أحد من الدخول إلى قبر النّبي على لا لصلاة عنده ولا لدعاء ولا غير ذلك. إلى حين كانت عائشة في الحياة وهي توفيت قبل إدخال الحجرة بأكثر من عشرين أو ثلاثين سنة.

وقال في صفحة ٨٢٣: ولم تكن تمكن أحدًا أن يفعل عند قبره شيئًا مما نهى عنه وبعدها كانت مغلقة، إلى أن أدخلت في المسجد فسد بابها وبنى عليها حائط آخر.

فكل ذلك صيانة له عَيْسِ ، أن يتخذ بيته عيدًا وقبره وثنًا. وإلا فمعلوم أن أهل المدينة كلهم مسلمون، ولا يأتي إلى هناك إلا مسلم وكلهم معظمون للرسول على ، فما فعلوا ذلك ليستهان بالقبر المكرم بل فعلوه لئلا يتخذ وثنًا يعبد. ولا يتخذ بيته عيدًا، ولئلا يفعل به كما فعل أهل الكتاب بقبور أنبيائهم. انتهى.

وتقدم شرح ابن القيم لوضع الجدران الثلاثة وجعل طرف الجدار الثالث من الشمال على شكل رأس مثلث، وأن المشاهد اليوم بعد ابن تيمية وابن القيم رحمهما الله، وجود الشبك الحديدي من وراء ذلك كله، ويبعد عن رأس المثلث إلى الشمال ما يقرب من ستة أمتار يتوسطها، أي تلك المسافة محراب كبير، وهذا كان في المسجد سابقًا، أي قبل الشبك. مما يدل على بعد ما بين المصلى في الجهة الشمالية من الحجرة المكرمة وبين القبور الثلاثة، وينفي أي علاقة للصلاة من ورائه بالقبور الشريفة. والحمد لله رب العالمين.

وفي ختام هذه المسألة وقد أثير فيها كلام في موسم حج سنة ١٣٩٤ في منى ومن بعض المشتغلين بالعلم نقول: لو أنها لم تدخل بالفعل لكان للقول بعدم إدخالها مجال. أما وقد أدخلت بالفعل وفي عهد عمر بن عبد العزيز وفي القرون المشهود لها بالخير، ومضى على إدخالها ثلاثة عشر قرنًا، فلا مجال للقول إذًا.

ومن ناحية أخرى، فإن النَّبي ﷺ سكت على ما هو أعظم من ذلك، ألا وهو موضوع بناء الكعبة وكونها لم تستوعب قواعد إبراهيم ولها باب واحد ومرتفع عن الأرض.

وكان باستطاعته ﷺ أن يعيد بناءها على الوجه الأصح، فتستوعب قواعد إبراهيم، ويكون لها بابان ويسويهما بالأرض. ولكنه ﷺ ترك ذلك لاعتبارات بينها في حديث عائشة رضى الله عنها.

ألا يسع من يتكلم في موضوع الحجرات اليوم ما وسع رسول الله ﷺ في الكعبة وما وسع السلف رحمهم الله في عين الحجرة.

ومن ناحية ثالثة: لو أنه أخذ بقولهم، فأخرجت من المسجد أي جعل المسجد من دونها على الأصل الأول.

ثم جاء آخرون وقالوا: نعيدها على ما كانت عليه في عهد الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز، ألا يقال في ذلك ما قال مالك للرشيد رحمهما الله في خصوص الكعبة لما بناها ابن الزبير، وأعادها الحجاج وأراد الرشيد أن يعيدها على بناء ابن الزبير فقال له مالك رحمه الله: لا تفعل لأني أخشى أن تصبح الكعبة ألعوبة الملوك. فيقال هنا أيضًا فتصبح الحجرة ألعوبة الملوك بين إدخال وإخراج. وفيه من الفتنة ما فيه. والعلم عند الله تعالى](٣٤٧).

# النهي عن التصوير.

[أما منع تصوير الحيوان وتعذيب فاعليه يوم القيامة أشد العذاب، وأمرهم بإحياء ما صوروا، وكون الملائكة لا تدخل محلًا فيه صورة أو كلب، فكله معروف ثابت عن رسول الله ﷺ (٣٤٨).

## فصل

# بعض المسائل التي لها علاقة بتوحيد الألوهية

#### التوسل.

[قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَٱبْتَغُوا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَة هنا هو القربة ٱلْوَسِيلَة ﴾ اعلم أن جمهور العلماء على أن المراد بالوسيلة هنا هو القربة إلى الله تعالى بامتثال أوامره، واجتناب نواهيه على وفق ما جاء به محمد

<sup>(</sup>٣٤٧) ٨/ ٩٩٠: ٦٠٦، الجن / ١٨ .

<sup>(</sup>٣٤٨) ٣/ ١٦٧، الحجر / ٨٠، وانظر أيضًا (٥/ ٦٤) (الحج/ ٢٦) .

ﷺ بإخلاص في ذلك لله تعالى، لأن هذا وحده هو الطريق الموصلة إلى رضى الله تعالى، ونيل ما عنده من خير الدنيا والآخرة.

وأصل الوسيلة: الطريق التي تقرب إلى الشيء، وتوصل إليه وهي العمل الصالح بإجماع العلماء، لأنه لا وسيلة إلى الله تعالى إلا باتباع رسوله على الصالح بإجماع العلماء، لأنه لا وسيلة إلى الله تعالى إلا باتباع رسوله على وعلى هذا فالآيات المبينة للمراد من الوسيلة كثيرة جدًا كقوله تعالى: ﴿ وَمَا نَهُ لَهُمُ عَنَّهُ فَانَنَهُوا ﴾، وكقوله: ﴿ وَمَا نَهُ لَكُمْ عَنْهُ فَانَنَهُوا ﴾ ، وكقوله: ﴿ قُلُ إِن كُنتُم تُحِبُونَ الله فَاتَيْعُونِ ﴾ ، وقوله: ﴿ قُلُ أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات.

وروي عن ابن عباس رضي الله عنهما أن المراد بالوسيلة الحاجة، ولما سأله نافع الأزرق هل تعرف العرب ذلك؟ أنشد له بيت عنتر:

إن الرجال لهم إليك وسيلة إن يأخذوك تكحلي وتخضّبي (٢٤٩) قال: يعني لهم إليك حاجة، وعلى هذا القول الذي روي عن ابن عباس، فالمعنى: ﴿وَأَبْتَغُوا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾، واطلبوا حاجتكم من الله، لأنه وحده هو الذي يقدر على إعطائها، ومما يبين معنى هذا الوجه قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْنَغُوا عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ ﴾، وقوله: ﴿وَسْعَلُوا ٱللَّهَ مِن فَضَلِوْتَ ﴾، وفي عند الله الحديث (إذا سألت فسأل الله) (٢٥٠).

قال مقيده عفا الله عنه: التحقيق في معنى الوسيلة هو ما ذهب إليه عامة العلماء من أنها التقرب إلى الله تعالى بالإخلاص له في العبادة، على وفق ما جاء به الرسول ﷺ، وتفسير ابن عباس داخل في هذا، لأن دعاء الله

<sup>(</sup>٣٤٩) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٣/ ٧١) للطستي وابن الانباري في الوقف والابتداء .

<sup>(</sup>٣٥٠) أخرجه الترمذي (٢٥١٦) (٢٥١٦) وقال: حسن صحيح، وأحمد (٢٩٣/١)، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

والابتهال إليه في طلب الحوائج من أعظم أنواع عبادته التي هي الوسيلة إلى نيل رضاه ورحمته.

وبهذا التحقيق تعلم أن ما يزعمه كثير من ملاحدة أتباع الجهّال المدعين للتصوّف من أن المراد بالوسيلة في الآية الشيخ الذي يكون له واسطة بينه وبين ربه، أنه تخبط في الجهل والعمى وضلال مبين وتلاعب بكتاب الله تعالى، واتخاذ الوسائط من دون الله من أصول كفر الكفار، كما صرح به تعالى في قوله عنهم: ﴿ مَا نَعَبُدُهُمُ إِلّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ زُلْفَى وقوله: وقوله: ﴿ وَيَقُولُونَ هَتَوُلاَ مِ شُفَعَتُونًا عِندَ اللهِ قُل التَّنَيْءُونَ الله بِمَا لا يَعَلَمُ فِي السَّمَوَتِ وَلا فِي اللَّرْضِ سُبَحَننَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾، فيجب على كل السَّمَوَتِ وَلا فِي اللَّرْضِ سُبَحَننَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾، فيجب على كل مكلف أن يعلم أن الطريق الموصلة إلى رضى الله وجنته ورحمته هي اتباع مكلف أن يعلم أن الطريق الموصلة إلى رضى الله وجنته ورحمته هي اتباع رسوله ﷺ، ومن حاد عن ذلك فقد ضل سواء السبيل، ﴿لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلاَ أَمَانِيِّ أَهْلِ الْكِتَابُ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجْزَ بِهِ عَلَى .

والظاهر أن الوسيلة في بيت عنترة معناها التقرب أيضًا إلى المحبوب، لأنه وسيلة لنيل المقصود منه، ولذا أنشد بيت عنترة المذكور ابن جرير، والقرطبي وغيرهما لهذا المعنى الذي ذكرنا وجمع الوسيلة: الوسائل، ومنه قول الشاعر:

إذا غفل الواشون عدنا لوصلنا وعاد التصافي بيننا والوسائل وهذا الذي سرنا به الوسيلة هنا هو معناها أيضًا في قوله تعالى: ﴿ أُولَكِكَ اللَّهِ مَ يَدْعُونَ يَبْغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ ﴿ ، وليس المراد بالوسيلة أيضًا المنزلة التي في الجنة التي أمرنا عَلَيْهُ أَن نسأل له الله أن يعطيه إياها، لأنها لا تنبغي إلا لعبد، وهو يرجو أن يكون هو.] (٣٥١).

<sup>(</sup>٣٥١) ٢/ ٨٦: ٨٨، المائدة / ٣٥، وانظر أيضًا (٧/ ٤٤ ٤٤) (الزمر / ٣).

وقال صاحب التتمة رحمه الله بعد أن ذكر قصة الغلام، والساحر، والراهب: [التاسع: بيان ركن أصيل في قضية التوسل، وهو أن مبناه على الإيمان بالله ثم الدعاء وسؤال الله تعالى](٣٥٢).

# السحر (٢٥٣).

قال العلامة الشنقيطي رحمه الله عند قوله تعالى: ﴿وَلَا يُفَلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى﴾: [مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة:

#### المسألة الأولى:

اعلم أن السحر يطلق في اللغة على كل شيء خفي سببه ولطف ودق؛ ولذلك تقول العرب في الشيء الشديد الخفاء: أخفى من السحر. ومنه قول مسلم بن الوليد الأنصاري:

جعلت علامات المودة بيننا مصائد لحظ من أخفى من السحر فأعرف منها الوصل في لين طرفها وأعرف منها الهجر في النظر الشزر ولهذا قيل لملاحة العينين: سحر؛ لأنها تصيب القلوب بسهامها في خفاء. ومنه قول المرأة التي شببت بنصر بن حجاج السلمي:

<sup>(</sup>٣٥٢) ٩/ ١٤٢، البروج / ٤، ٥.

<sup>(</sup>٣٥٣) وقد ذكر رحمه الله في هذا المبحث مسائل كثيرة منها: معنى السحر لغة، واصطلاحًا، وأقسام السحر، وحكم تعلم السحر، وهل هو حقيقة أم خيال، وحد الساحر، وحل السحر عن المسحور، وتحقيق القدر الذي يمكن أن يبلغه تأثير السحر في المسحور، والكلام على السحر الذي وقع للنبي وغير ذلك، وقد آثرت أن أبقي هذا البحث كما هو دون أي اختصار – مع ما فيه من طول، وما لا علاقة له بتوحيد الألوهية – نظرًا لما فيه من فوائد، فالله المستعان.

# وانظر إلى السحر يجري في لواحظه وانظر إلى دعج في طرفه الساجي المسألة الثانية:

اعلم أن السحر في الاصطلاح لا يمكن حده بحد جامع مانع؛ لكثرة الأنواع المختلفة الداخلة تحته، ولا يتحقق قدر مشترك بينها يكون جامعًا لها مانعًا لغيرها. ومن هنا اختلفت عبارات العلماء في حده اختلافًا متبايئًا.

#### المسألة الثالثة:

اعلم أن الفخر الرازي في تفسيره قسم السحر إلى ثمانية أقسام:

القسم الأول: سحر الكلدانيين والكسدائيين الذين كانوا في قديم الدهر يعبدون الكواكب، ويزعمون أنها هي المدبرة لهذا العالم، ومنها تصدر الخيرات والشرور، والسعادة والنحوسة، وهم الذين بعث الله تعالى إبراهيم عليه السلام مبطلًا لمقالتهم ورادًا عليهم. وقد أطال الكلام في هذا النوع من السحر.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: ومعلوم أن هذا النوع من السحر كفر بلا خلاف. لأنهم كانوا يتقربون فيه للكواكب كما يتقرب المسلمون إلى الله، ويرجون الخير من قبل الكواكب ويخافون الشر من قبلها كما يرجو المسلمون ربهم ويخافونه. فهم كفرة يتقربون إلى الكواكب في سحرهم بالكفر البواح.

النوع الثاني من السحر: سحر أصحاب الأوهام والنفوس القوية. ثم استدل على تأثير الوهم بأن الإنسان يمكنه أن يمشي على الجسر الموضوع على وجه الأرض، ولا يمكنه المشي عليه إذا كان ممدودًا على نهر أو نحوه قال: وما ذاك إلا أن تخيل السقوط متى قوي أوجبه. وقال: واجتمعت

الأطباء على نهي المرعوف عن النظر إلى الأشياء الحمر، والمصروع عن النظر إلى الأشياء القوية اللمعان والدوران. وما ذاك إلا أن النفوس خلقت مطيعة للأوهام.

قال: وحكى صاحب الشفاء عن أرسطو في طبائع الحيوان: أن الدجاجة إذا تشبهت كثيرًا بالديكة في الصوت وفي الحراب مع الديكة نبت على ساقها مثل الشيء النابت على ساق الديك، قال: ثم قال صاحب الشفاء: وهذا يدل على أن الأحوال الجهمانية تابعة للأحوال النفسانية. قال: واجتمعت الأمم على أن الدعاء اللساني الخالي عن الطلب النفساني قليل العمل عديم الأثر. فدل ذلك على أن للهمم والنفوس آثارًا. . إلى آخر كلامه في هذا النوع من أنواع السحر، وقد أطال فيه الكلام.

ومعلوم أن النفوس الخبيثة لها آثار بإذن الله تعالى، ومن أصرح الأدلة الشرعية في ذلك قوله على «العين حتى ولو كان شيء سابق القدر لسبقته العين» (٢٥٤) وهذا الحديث الصحيح يدل على أن همة العائن وقوة نفسه في الشر جعلها الله سببًا للتأثير في المصاب بالعين.

وقال الرازي في هذا النوع من أنواع السحر: إذا عرفت هذا فنقول: النفوس التي تفعل هذه الأفاعيل قد تكون قوية جدًا فتستغني في هذه الأفعال عن الاستعانة بالآلات والأدوات، وقد تكون ضعيفة فتحتاج إلى الاستعانة بهذه الآلات.

وتحقيقه: أن النفس إذا كانت مستعلية على البدن شديدة الانجذاب إلى عالم السماء كانت كأنها روح من الأرواح السماوية، فكانت قوية على التأثير في مواد هذا العالم، أما إذا كانت ضعيفة شديدة التعلق بهذه الذات

<sup>(</sup>٣٥٤) أخرجه مسلم (٤/ ١٧١٩) (٢١٨٨) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما .

البدنية فحينئذ لا يكون لها تصرف ألبتة إلا في هذا البدن. إلى آخر كلامه. ولا يخفى ما فيه على من نظره.

وقال الحافظ ابن كثير رحمه الله في تفسيره في سورة «البقرة» بعد أن ساق كلام الرازي الذي ذكرناه آنفًا ما نصه: ثم أرشد إلى مداواة هذا الداء بتقليل الغذاء والانقطاع عن الناس. قلت: وهذا الذي يشير إليه هو التصرف بالحال وهو على قسمين: تارة يكون حالًا صحيحة شرعية، يتصرف بها فيما أمر الله به ورسوله على، ويترك ما نهى الله تعالى عنه ورسوله ولا يشمى هذا سحرًا في الشرع. وتارة تكون الحال فاسدة لا يمتثل صاحبها ما أمر الله تعالى به ورسوله على، ولا يتصرف بها في ذلك. فهذه حال الأشقياء المخالفين للشريعة، ولا يدل إعطاء الله إياهم هذه الأحوال على محبته لهم. كما أن الدجال له من خوارق العادات ما دلت عليه الأحاديث الكثيرة، مع أنه مذموم شرعًا لعنه الله، وكذلك من شابهه من مخالفي الشريعة المحمدية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام. انتهى كلام ابن كثير رحمه الله تعالى.

النوع الثالث من أنواع السحر المذكورة: الاستعانة بالأرواح الأرضية، يعنى تسخير الجن واستخدامهم.

قال: واعلم أن القول بالجن مما أنكره بعض المتأخرين من الفلاسفة والمعتزلة. أما أكابر الفلاسفة فلم ينكروا القول بها. إلا أنهم سموها بالأرواح الأرضية. والجن المذكورون قسمان: مؤمنون، وكافرون وهم الشياطين.

قال الرازي في كلامه على هذا النوع من السحر: واتصال النفوس الناطقة بها أسهل من اتصالها بالأرواح السماوية لما بينهما من المناسبة والقرب. ثم إن أصحاب الصنعة وأصحاب التجربة شاهدوا بأن الاتصال بهذه الأرواح الأرضية يحصل بأعمال سهلة من الرقى والدخن والتجريد. وهذا النوع هو المسمى بالعزائم، وعمل تسخير الجن. وقد أطال الرازي أيضًا الكلام في هذا النوع من أنواع السحر.

النوع الرابع من أنواع السحر: هو التخيلات والأخذ بالعيون. ومبنى هذا النوع منه على أن القوة الباصرة قد ترى الشيء على خلاف ما هو عليه في الحقيقة لبعض الأسباب العارضة. ولأجل هذا كانت أغلاط البصر كثيرة. ألا ترى أن راكب السفينة إذا نظر إلى الشط رأى السفينة واقفة والشط متحركًا، وذلك يدل على أن الساكن يرى متحركًا. والمتحرك ساكنًا. والقطرة النازلة ترى خطًا مستقيمًا. إلى آخر كلام الرازي. وقد أطال الكلام أيضًا في هذا النوع.

وقال ابن كثير رحمه الله في تفسيره في سورة «البقرة» مختصرًا كلام الرازي المذكور: ومبناه على أن البصر قد يخطىء ويشتغل بالشيء المعين دون غيره. ألا ترى ذا الشعبذة الحاذق يظهر عمل شيء يذهل أذهان الناظرين به، وبأخذ عيوبهم إليه، حتى إذا استغرقهم الشغل بذلك الشيء بالتحديق ونحوه عمل شيئًا آخر عملًا بسرعة شديدة، وحينئذ، يظهر لهم شيء غير ما انتظروه فيتعجبون منه جدًا، ولو أنه سكت ولم يتكلم بما يصرف الخواطر إلى ضد ما يريد أن يعمله، ولم تتحرك النفوس والأوهام إلى غير ما يريد إخراجه لفطن الناظرون لكل ما يفعله.

قال: وكلما كانت الأحوال تفيد حس البصر نوعًا من أنواع الخلل أشد، كان العمل أحسن. مثل أن يجلس المشعبذ في موضع مضيء جدًا أو مظلم، فلا تقف القوة الناظرة على أحوالها والحالة هذه. اه منه. ولا يخفى أن يكون سحر سحرة فرعون من هذا النوع. فهو تخييل وأخذ

بالعيون كما دل عليه قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا حِبَالْهُمُ وَعِصِيَّهُمْ يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّا تَسْعَى ﴾ فإطلاق التخييل في الآية على سحرهم نص صريح في ذلك. وقد دل على ذلك أيضًا قوله في «الأعراف»: ﴿ فَلَمَّا اللَّقَوَا سَحَرُوا أَعَيْنَ النَّاسِ ﴾؛ لأن إيقاع السحر على أعين الناس في الآية يدل على أن أعينهم تخيلت غير الحقيقة الواقعة، والعلم عند الله تعالى.

النوع الخامس من أنواع السحر: الأعمال العجيبة التي تظهر من تركيب الآلات المركبة على النسب الهندسية، كفارس على فرس في يده بوق، كلما مضت ساعة من النهار ضرب بالبوق من غير أن يمسه أحد. ومنها الصور التي يصورها الروم والهند حتى لا يفرق الناظر بينها وبين الإنسان، حتى إنهم يصورونها ضاحكة وباكية، حتى يفرق فيها بين ضحك السرور، وبين ضحك الخجل، وضحك الشامت.

فهذه الوجوه من لطيف أمور المخايل. قال الرازي: وكان سحر سحرة فرعون من هذا الضرب. ومن هذا الباب تركيب صندوق الساعات. ويندرج في هذا الباب علم جر الأثقال، وهو أن يجر ثقيلًا عظيمًا بآلة خفيفة سهلة، وهذا في الحقيقة لا ينبغي أن يعد من باب السحر لأن لها أسبابًا معلومة نفيسة، من اطلع عليها قدر عليها، إلا أن الاطلاع عليها لما كان عسير أعد أهل الظاهر ذلك من باب السحر لخفاء مأخذه اه.

وقد علمت أن الرازي يرى أن سحر سحرة فرعون من هذا النوع الأخير، لأن السحرة جعلوا الزئبق على الحبال والعصي فحركته حرارة الشمس فتحركت الحبال والعصي فظنوا أنها حركة طبيعية حقيقة. والذي يظهر لنا أنه من النوع الذي قبله كما قدمنا، ولا مانع من أن يتوارد نوعان على شيء واحد فيكون داخلًا في هذا وفي هذا. والله تعالى أعلم.

وقال ابن كثير رحمه الله بعد أن ذكر كلام الرازي الذي ذكرنا في هذا

النوع من السحر. قلت: ومن هذا القبيل حيل النصاري على عامتهم بما يرونهم إياه من الأنوار، كقضية قمامة الكنيسة التي لهم ببيت المقدس، وما يحتالون به من إدخال النار خفية إلى الكنيسة، وإشعال ذلك القنديل بصنعة لطيفة تروج على الطغام منهم، وأما الخواص منهم فمعترفون بذلك، ولكن يتأولون أنهم يجمعون شمل أصحابهم على دينهم، فيرون ذلك سائعًا لهم، وفيهم شبه من الجهلة الأغبياء من متعبدي الكرامية الذين يرون جواز وضع الأحاديث في الترغيب والترهيب، فيدخلون في عداد من قال رسول الله ﷺ فيهم: «من كذب على متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار» (مه من يكذب على عنى ولا تكذبوا على ، فإنه من يكذب على يلج النار» (٣٥٦). ثم ذكرها هنا يعني الرازي حكاية عن بعض الرهبان، وهي أنه سمع صوت طائر حزين الصوت، ضعيف الحركة، فإذا سمعته الطيور ترق له فتذهب في وكره من ثمر الزيتون ليتبلغ به، فعمد هذا الراهب إلى صنعة طائر على شكله وتوصل إلى أن جعله أجوف، فإذا دخلته الريح سمع منه صوت كصوت ذلك الطائر. وانقطع في صومعة ابتناها، وزعم أنها على قبر بعض صالحيهم، وعلق ذلك الطائر في مكان منها، فإذا كان زمان الزيتون فتح بابًا من ناحيته فتدخل الريح إلى داخل هذه الصورة فيسمع صوتها كل طائر في شكله أيضًا، فتأتي الطيور فتحمل من الزيتون شيئًا كثيرًا فلا ترى النصاري إلا ذلك الزيتون في هذه الصومعة ولا يدرون ما سببه. ففتنهم بذلك وأوهمهم أن هذا من كرامات صاحب ذلك القبر، عليهم لعائن الله المتتابعة إلى يوم القيامة انتهى كلام ابن كثير.

<sup>(</sup>٣٥٥) أخرجه البخاري (١/ ٥٢) (١١٠)، ومسلم (١/ ١٠) (؟؟؟) من حديث أبي هريرة رَبِّ الله . (٣٥٥) أخرجه البخاري (١/ ٥٢) (٥٢)، ومسلم (١/ ٩) (؟؟؟) من حديث علي رَبِّ بدون ذكر أوله .

وذكر الرازي في هذه المسألة التي نقلها عنه ابن كثير: أن ذلك الطائر المذكور يسمى البراصل، وأن الذي عمل صورته يسمى أرجعيانوس الموسيقار، وأنه جعل ذلك على هيكل أورشليم العتيق عند تجديده إياه، وأن الذي قام بعمارة ذلك الهيكل أولًا أسطرخس الناسك.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: وهذا النوع الخامس الذي عده الرازي من أنواع السحر، الذي هو الأعمال العجيبة التي تظهر من تركيب الآلات المركبة على النسب الهندسية. الخ لا ينبغي عده اليوم من أنواع السحر؛ لأن أسبابه صارت واضحة متعارفة عند الناس، بسبب تقدم العلم المادي. والواضح الذي صار عاديًا لا يدخل في حد السحر، وقد كانت أمور كثيرة خفية الأسباب فصارت اليوم ظاهرتها جدًا. والله تعالى أعلم.

النوع السادس من أنواع السحر: الاستعانة بخواص الأدوية، مثل أن يجعل في طعامه بعض الأدوية المبلدة المزيلة للعقل والدخن المسكرة نحو دماغ الحمار إذا تناوله الإنسان تبلد عقله، وقلت فطنته، قاله الرازي. ثم قال: واعلم أنه لا سبيل إلى إنكار الخواص: فإن أثر المغناطيس مشاهد إلا أن الناس قد أكثروا فيه وخلطوا الصدق بالكذب، والباطل بالحق ا ه كلام الرازي.

وقال آبن كثير رحمه الله بعد أن ذكر هذا النوع من السحر نقلًا عن الرازي: قلت: يدخل في هذا القبيل كثير ممن يدعي الفقر، ويتحيل على جهلة الناس بهذه الخواص مدعيًا أنها أحوال له: من مخالطة النيران: ومسك الحيات إلى غير ذلك من المحاولات انتهى كلام ابن كثير.

النوع السابع من أنواع السحر المذكور: تعليق القلب، وهو أن يدعي الساحر أنه قد عرف الاسم الأعظم، وأن الجن يطيعون وينقادون له في أكثر الأحوال: فإذا اتفق أن كان السامع لذلك ضعيف العقل قليل التمييز -

اعتقد أنه حق، وتعلق قلبه بذلك، وحصل في نفسه نوع من الرعب والمخافة، وإذا حصل الخوف ضعفت القوى الحساسة، فحينئذ يتمكن الساحر من أن يفعل ما يشاء.

قال الرازي: وإن من جرب الأمور وعرف أحوال أهل العلم علم أن لتعلق القلب أثرًا عظيمًا في تنفيذ الأعمال وإخفاء الأسرار.

وقال ابن كثير بعد أن نقل هذا النوع من السحر عن الرازي: هذا النمط يقال له التنبلة، وإنما يروج على ضعفاء العقول من بني آدم. وفي علم الفراسة ما يرشد إلى معرفة كامل العقل من ناقصه. فإذا كان النَّبيل حاذقًا في علم الفراسة عرف من ينقاد له من الناس من غيره.

النوع الثامن من أنواع السحر: السعي بالنميمة والتضريب من وجوه لطيفة خفية وذلك شائع في الناس ا ه.

والتضريب بين القوم: إغراء بعضهم على بعض.

وقال ابن كثير رحمه الله بعد أن نقل هذا النوع الأخير عن الرازي قلت: النميمة على قسمين: تارة تكون على وجه التحريش بين الناس، وتفريق قلوب المؤمنين. فهذا حرام متفق عليه. فأما إن كانت على وجه الإصلاح بين الناس، وائتلاف كلمة المسلمين كما جاء في الحديث «ليس الكذاب من ينم خيرًا» (١٥٥٠) أو يكون على وجه التخذيل والتفريق بين جموع الكفرة، فهذا أمر مطلوب كما جاء في الحديث «الحرب خدعة» (٢٥٨٠)، وكما فعل

<sup>(</sup>٣٥٧) أخرجه البخاري (٢/ ٩٥٨) (٢٥٤٦)، ومسلم (٤/ ٢٠١١) (٢٠٦٥) من حديث أم كلثوم بنت عقبة رضي الله عنها مرفوعًا: «ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس فينمي خيرا أو يقول خيرا»، واللفظ للبخاري .

<sup>(</sup>٣٥٨) أخرجه البخاري (٣/ ١١٠٢) (٢٨٦٦)، ومسلم (٣/ ١٣٦١) (١٧٣٩) من حديث جابر كالله .

نعيم بن مسعود في تفريقه بين كلمة الأحزاب وبين قريظة، جاء إلى هؤلاء ونمى إليهم عن هؤلاء، ونقل من هؤلاء إلى أولئك شيئًا آخر، ثم لأم بين ذلك فتناكرت النفوس وافترقت. وإنما يحذو على مثل هذا الذكاء ذو البصيرة النافذة. والله المستعان.

ثم قال الرازي: فهذه جملة الكلام في أقسام السحر وشرح أنواعه وأصنافه.

قلت: وإنما أدخل كثيرًا من هذه الأنواع المذكورة في فن السحر للطافة مداركها؛ لأن السحر في اللغة عبارة عما لطف وخفي سببه، ولهذا جاء في الجديث «إن من البيان لسحرًا» (٢٥٩) وسمي السحور سحورًا لكونه يقع خفيًا آخر الليل. والسحر: الرئة وهي محل الغذاء، وسميت بذلك لخفائها ولطف مجاريها إلى أجزاء البدن وغضونه، كما قال أبو جهل يوم بدر لعتبة: انتفخ سحره، أي انتفخت رئته من الخوف.

وقالت عائشة رضي الله عنها: «توفي رسول الله على بين سحري ونحري» (٣٦٠).

وقال تعالى: ﴿سَكُرُوٓا أَعْيُنَ ٱلنَّاسِ﴾ أي أخفوا عنهم عملهم. انتهى كلام ابن كثير رحمه الله تعالى.

هذا هو حاصل الأقسام الثمانية التي ذكر الفخر الرازي في تفسيره في سورة «البقرة» انقسام السحر إليها. ولأهل العلم فيه تقسيمات متعددة يرجع غالبها إلى هذه الأقسام المذكورة وقد قسمه الشيخ سيدي عبد الله بن الحاج إبراهيم العلوي الشنقيطي صاحب التآليف العديدة المفيدة في نظمه المسمى (رشد الغافل) وشرحه له، الذي بين فيه أنواع علوم الشر لتتقي

<sup>(</sup>٣٥٩) أخرجه البخاري (٥/ ١٩٧٦) (٤٨٥١) من حديث ابن عمر رَفِيْكُنَد .

<sup>(</sup>٣٦٠) أخرجه البخاري (١/ ٤٦٨) (١٣٢٣)، ومسلم (٤/ ١٨٩٣) (٢٤٤٣) .

# وتجتنب إلى أقسام متعددة:

(منها) قسم يسمى (بالهيماء) بسكر الهاء بعدها مثناة تحتية فميم فياء بعدها ألف التأنيث الممدودة، على وزن كبرياء. قال: وهو ما تركب من خواص سماوية تضاف لأحوال الأفلاك، يحصل لمن عمل له شيء من ذلك أمور معلومة عند السحرة، وقد يبقى له إدراك، وقد يسلبه بالكلية فتصير أحواله كحالات النائم من غير فرق، حتى يتخيل مرور السنين الكثيرة في الزمن اليسير. وحدوث الأولاد وانقضاء الأعمار وغير ذلك في ساعة ونحوها من الزمن اليسير. ومن لم يعمل له ذلك لا تجد شيئًا مما ذكر. وهذا تخييل لا حقيقة له اه.

(ومنها) نوع يسمى (بالسيمياء) بكسر السين المهملة وبقية حروفه كحروف ما قبله. قال: وهو عبارة عما تركب من خواص أرضية كدهن خاص، أو مائعات خاصة يبقى معها إدراك، وقد يسلب بالكلية إلى آخر ما تقدم في الهيمياء.

(ومنها) نوع هو رقى ضارة. قال: كرقى الجاهلية وأهل الهند، وربما كانت كفرًا. قال: ولهذا نهى

مالك رحمه الله عن الرقى بالعجمية. وقال ابن زكري في شرح (النصيحة): ولا يقال لما يحدث ضررًا رقى، بل ذلك يقال له سحر.

(ومنها) قسم يسمى خصائص بعض الحقائق التي لها تسلط على النفوس. كالمشط والمشاقة وجف طلع الذكر من النخل، وقصة جعل اليهودي الذي سحر النّبي عَلَيْ لما ذكر في سحره مشهورة. وسيأتي إيضاح ذلك إن شاء الله تعالى.

ومن أمثله هذا النوع عند أهله: أن بعض أنواع الكلاب من شأنه إذا رمي بحجر أن يعضه، فإذا رمي بسبع حجارة وعض كل واحدة منها وطرحت

تلك الحجارة في ماء فمن شرب منه فإن السحرة يزعمون أن تظهر فيه آثار مخصوصة معروفة عندهم. قبحهم الله تعالى.

(ومنها) نوع يسمى (بالطلاسم) وهو عبارة عن نقش أسماء خاصة لها تعلق بالأفلاك والكواكب على زعم أهلها في جسم من المعادن أو غيرها، تحدث بها خاصية ربطت في مجاري العادات، ولا بد مع ذلك من نفس صالحة لهذه الأعمال. فإن بعض النفوس لا تجري الخاصة المذكورة على يده.

(ومنها) نوع يسمى (بالعزائم) وهم يزعمون أن لكل نوع من الملائكة أسماء أمروا بتعظيمها، ومتى أقسم عليهم بها أطاعوا وأجابوا وفعلوا ما طلب منهم اهولا يخفى ما في هذا الزعم من الفساد.

(ومنها) نوع يسمونه الاستخدام للكواكب والجن. وأهل الاستخدامات يزعمون أن للكواكب إدراكات روحانية. فإذا قوبلت الكواكب ببخور خاص ولباس خاص على الذي يباشر البخور، كانت روحانية فلك الكواكب مطيعة له، متى ما أراد شيئًا فعلته له على زعمهم لعنهم الله تعالى. وهذا النوع من سحر الكلدانيين المتقدم. وكذلك ملوك الجان يزعمون أنهم إذا عملوا لهم أشياء خاصة بكل ملك من ملوكهم أطاعوا وفعلوا لهم ما أرادوا. قال: وشروط هذه الأمور مستوعبة في كتبهم. وذكر رحمه الله من علوم الشر أنواعًا كثيرة: كالخط، والأشكال، والموالد، والقرعة، والفأل، وعلم الكتف، والموسيقى، والرعدي، والكهانة، وغير ذلك.

والخط الرملي معروف. والأشكال جمع شكل، ويسمى علمها علم الجداول وعلم الأوفاق، وهي معروفة وهي من الباطل.

والموالد جمع مولد، وهي أن يدعي من معرفة النجم الذي كان طالعًا

عند ولادة الشخص أنه يكون سلطانًا أو عالمًا، أو غنيًا أو فقيرًا، أو طويل العمر أو قصيره، ونحو ذلك.

والقرعة ما يسمونه قرعة الأنبياء، وحاصلها جدول مرسوم في بيوته أسماء الأنبياء وأسماء الطيور. وبعد الجدول تراجم لكل اسم ترجمة خاصة به، ويذكر فيها أمور من المنافع والمضار، يقال للشخص غمض عينيك وضع أصبعك في الجدول. فإذا وضعها على اسم قرئت له ترجمته ليعتقد أنه يكون له ذلك المذكور منها. قال: وقد عدها العلماء من باب الاستقسام بالأزلام.

ومراده بالفأل: الفأل المكتسب. كأن يريد إنسان التزوج أو السفر مثلًا، فيخرج ليسمع ما يفهم منه الإقدام أو الإحجام، ويدخل فيه النظر في المصحف لذلك: ولا يخفى أن ذلك من نوع الاستقسام بالأزلام. أما ما يعرض من غير اكتساب كأن يسمع قائلًا يقول: ما مفلح، فليس من هذا القبيل كما جاءت به الأحاديث الصحيحة.

وعلم الكتف: علم يزعم أهل الشر والضلال أن من علمه يكون إذا نظر في أكتاف الغنم اطلع على أمور من الغيب، وربما زعم المشتغل به أن السلطان يموت في تاريخ كذا، وأنه يطرأ رخص أو غلاء أو موت الأعيان كالعلماء والصالحين، وقد يذكر شأن الكنوز أو الدفائن، ونحو ذلك. والموسيقى معروفه، وكلها من الباطل كما لا يخفى على من له إلمام بالشرع الكريم.

والرعديات: علم يزعم أهله أن الرعد إذا كان في وقت كذا من السنة والشهر فهو علامة على أمور غيبية من جدب وخصب، وكثرة الرواج في الأسواق وقلته، وكثرة الموت وهلاك الماشية، وانقراض المالك ونحو ذلك. والفرق بين العرافة وللكهانة مع أنهما يشتركان في دعوى الاطلاع

على الغيب: أن العرافة مختصة بالأمور الماضية، والكهانة مختصة بالأمور المستقبلة ا ه منه.

وعلوم الشر كثيرة، وقصدنا بذكر ما ذكرنا منها التنبيه على خستها وقبحها شرعًا، وأن منها ما هو كفر بواح، ومنها ما يؤدي إلى الكفر، وأقل درجاتها التحريم الشديد.

وقد دل بعض الأحاديث والآثار على أن العيافة والطرق والطيرة من السحر. وقد قدمنا معنى ذلك في «الأنعام» وعنه على من حديث ابن عباس رضي الله عنه: «من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد» رواه أبو داود بإسناد صحيح (٢٦١). وللنسائي من حديث أبي هريرة «من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر، ومن سحر فقد أشرك، ومن تعلق شيئًا وكل إليه» (٣٦٢).

## المسألة الرابعة:

اختلف العلماء في السحر هل هو حقيقة أو هو تخييل لا حقيقة له.

والتحقيق أن منه ما هو حقيقة كما قدمنا، ومنه ما هو تخييل كما تقدم إيضاحه. (٣٦٣) وهو مفهوم من أقسام السحر المتقدمة في كلام الرازي وغيره.

<sup>(</sup>٣٦١) أخرجه أبو داود (٤٠٨/٢) (٣٩٠٥)، وابن ماجه (١٢٢٨/٢) (٣٧٢٦)، وأحمد (٢٢٧/١) من حديث ابن عباس ﷺ، وصحح إسناده الأرناؤوط .

<sup>(</sup>٣٦٢) أخرجه النسائي (٧/ ١١٢) (٤٠٧٩)، وضعفه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>٣٦٣) قال العلامة الشنقيطي رحمه الله (٤/ ٤٧٤ ( ٤٧٥) (طه/ ٦٦): [وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ يُعُيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمُ أَنَّهَا مَتَعَىٰ يدل على أن السحر الذي جاء به سحرة فرعون تخييل لا حقيقة له في نفس الأمر . وهذا الذي دلت عليه آية «طه» هذه دلت عليه آية «الأعراف» وهي قوله تعالى: ﴿ وَلَمَا الْقَوَا سَحَرُوا أَعَيْثُ النَّاسِ ﴾ ، لأن قوله: ﴿ سَحَرُوا أَعَيْثُ النَّاسِ ﴾ ، لأن قوله: ﴿ سَحَرُوا أَعَيْثُ النَّاسِ ﴾ ، لأن قوله: ﴿ اللَّعِينَ النَّاسِ ﴾ ، الله على أنهم خيلوا لأعين الناظرين أمرًا لا حقيقة له . وبهاتين الآيتين عليه المَّاسِ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ ا

## المسألة الخامسة:

اختلف العلماء فيمن يتعلم السحر ويستعمله فقال بعضهم: إنه يكفر بذلك، وهو قول جمهور العلماء منهم مالك وأبو حنيفة وأصحاب أحمد وغيرهم. وعن أحمد ما يقتضي عدم كفره. وعن الشافعي أنه إذا تعلم السحر قيل له صف لنا سحرك. فإن وصف ما يستوجب الكفر مثل سحر أهل بابل من التقرب للكواكب، وأنها تفعل ما يطلب منها فهو كافر، وإن

= احتج المعتزلة ومن قال بقولهم على أن السحر خيال لا حقيقة له .

والتحقيق الذي عليه جماهير العلماء من المسلمين: أن السحر منه ما هو أمر له حقيقة لا مطلق تخييل لا حقيقة له، ومما يدل على أن منه ما له حقيقة قوله تعالى: ﴿فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّفُوكَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَرَفَعِهِ فَهذه الآية تدل على أنه شيء موجود له حقيقة تكون سببًا للتفريق بين الرجل وامرأته وقد عبر الله عنه بما الموصولة وهي تدل على أنه شيء له وجود حقيقي . ومما يدل على ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿وَمِن شَكِرَ ٱلنَّفَ اللهُ فِي ٱلمُقَدِ اللهُ يعني السواحر اللاتي يعقدن في سحرهن وينفثن في عقدهن . فلولا أن السحر حقيقة لم يأمر الله بالاستعاذة منه . وسيأتي إن شاء الله أن السحر أنواع: منها ما هو أمر له حقيقة، ومنها ما هو الآيات الدالة على أن له حقيقة، والآيات الدالة على أنه خيال .

فإن قيل: قوله في «طه»: ﴿ يُحَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهُم ﴾، وقوله في «الأعراف»: ﴿ سَحَرُوا أَعَيْنَ النَّاسِ ﴾ الدالان على أن سحر سحرة فرعون خيال لا حقيقة له، يعارضهما قوله في «الأعراف»: ﴿ وَجَاءُو بِسِحْرٍ عَظِيمِ ﴾ لأن وصف سحرهم بالعظم يدل على أنه غير خيال . فالذي يظهر في الجواب والله أعلم أنهم أخذوا كثيرًا من الحبال والعصي، وخيلوا بسحرهم لأعين الناس أن الحبال والعصي تسعى وهي كثيرة . فظن الناظرون أن الأرض ملئت حيات تسعى، لكثرة ما ألقوا من الحبال والعصي فخافوا من كثرتها، وبتخييل سعي ذلك العدد الكثير وصف سحرهم بالعظم . وهذا ظاهر لا إشكال فيه . وقد قال غير واحد: إنهم جعلوا الزئبق على الحبال والعصي، فلما أصابها حر الشمس تحرك الزئبق فحرك الحبال والعصي، فخيل للناظرين أنها تسعى] .

كان لا يوجب الكفر فإن اعتقد إباحته فهو كافر، وإلا فلا. وأقوال أهل العلم في ذلك كثيرة معروفة.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: التحقيق في هذه المسألة هو التفصيل. فإن كان السحر مما يعظم فيه غير الله كالكواكب والجن وغير ذلك مما يؤدي إلى الكفر فهو كفر بلا نزاع، ومن هذا النوع سحر هاروت وماروت المذكور في سورة «البقرة» فإنه كفر بلا نزاع. كما دل عليه قوله تعالى: ﴿وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَانُ وَلَاكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ ﴿ وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَانُ وَلَاكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ ﴿ وَقُولُهُ تَاللَّهُ فَلَا تَكُفُرُ ﴾ وقوله وقوله : ﴿وَلَقَدُ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتَرَبُهُ مَا لَهُ فِي الْلَاخِرَةِ مِن خَلَقٍ ﴾ ، وقوله وقوله : ﴿وَلَا يُقْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَنّ كَما تقدم إيضاحه . وإن كان السحر تعالى : ﴿وَلَا يُقْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَنّ كَما تقدم إيضاحه . وإن كان السحر عرام حرمة شديدة ولكنه لا يبلغ بصاحبه الكفر . هذا هو التحقيق إن شاء حرام حرمة شديدة ولكنه لا يبلغ بصاحبه الكفر . هذا هو التحقيق إن شاء الله تعالى في هذه المسألة التي اختلف فيها العلماء .

#### المسألة السادسة:

اعلم أن العلماء اختلفوا في الساحر هل يقتل بمجرد فعله للسحر واستعماله له أولًا؟ قال ابن كثير في تفسيره: قال ابن هبيرة: وهل يقتل بمجرد فعله واستعماله له؟ فقال مالك وأحمد: نعم. وقال الشافعي وأبو حنيفة: لا. فأما إن قتل بسحره إنسانًا فإنه يقتل عند مالك والشافعي وأحمد. وقال أبو حنيفة: لا يقتل حتى يتكرر منه ذلك. أو يقر بذلك في حق شخص معين. وإذا قتل فإنه يقتل حدًا عندهم إلا الشافعي فإنه قال: يقتل والحالة هذه قصاصًا.

وهل إذا تاب الساحر تقبل توبته؟ فقال مالك وأبو حنيفة وأحمد في

المشهور عنهم: لا تقبل. وقال الشافعي وأحمد في الرواية الأخرى: تقبل التوبة.

وأما ساحر أهل الكتاب فعند أبي حنيفة أنه يقتل كما يقتل الساحر المسلم. وقال مالك والشافعي وأحمد: لا يقتل. يعني لقصة لبيد بن الأعصم.

واختلفوا في المسلمة الساحرة. فعند أبي حنيفة أنها لا تقتل، ولكن تحبس. وقال الثلاثة: حكمها حكم الرجل. وقال أبو بكر الخلال: أخبرنا أبو بكر المروزي قال: قرأ على أبي عبد الله يعني أحمد بن حنبل عمر بن هارون أخبرنا يونس عن الزهري قال: يقتل ساحر المسلمين ولا يقتل ساحر المشركين؛ لأن رسول الله على سحرته امرأة من اليهود فلم يقتلها (٣٦٤). وقد نقل القرطبي عن مالك رحمه الله أنه قال في الذمي: يقتل إن قتل بسحره، وحكى ابن خويز منداد عن مالك روايتين في الذمي إذا سحر: إحداهما أنه يستتاب فإن أسلم وإلا قتل: والثانية أنه يقتل وإن أسلم.

وأما الساحر المسلم فإن تضمن سحره كفرًا كفر عند الأئمة الأربعة وغيرهم، لقوله تعالى: ﴿وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَىٰ يَقُولًا إِنَّمَا نَحُنُ فِتَنَةٌ فَلَا وَغيرهم، لقوله تعالى: ﴿وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَىٰ يَقُولًا إِنَّمَا نَحُنُ فِتَنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾ لكن قال مالك: إذا ظهر عليه لم تقبل توبته؛ لأنه كالزنديق فإن تاب قبل أن يظهر عليه وجاء تائبًا قبلناه. فإن قتل سحره قتل. قال الشافعي فإن قال لم أتعمد القتل فهو مخطىء تجب عليه الدية. انتهى كلام ابن كثير رحمه الله تعالى.

وقال النووي في شرح مسلم: وأما تعلمه وتعليمه فحرام، فإن تضمن ما يقتضي الكفر عزر واستتيب يقتضي الكفر عزر واستتيب

<sup>(</sup>٣٦٤) ذكره ابن كثير في تفسيره (١/ ١٤٩)، ولم أقف عليه .

منه ولا يقتل عندنا، فإن تاب قبلت توبته. وقال مالك: الساحر كافر يقتل بالسحر ولا يستتاب، ولا تقبل توبته بل يتحتم قتله. والمسألة مبنية على الخلاف في قبول توبة الزنديق؛ لأن الساحر عنده كافر كما ذكرنا، وعندنا ليس بكافر، وعندنا تقبل توبة المنافق والزنديق. وقال القاضي عياض: وبقول مالك قال أحمد بن حنبل، وهو مروي عن جماعة من الصحابة والتابعين. قال أصحابنا: فإذا قتل الساحر بسحره إنسانًا واعترف أنه مات بسحره وأنه يقتل غالبًا لزمه القصاص. وإن قال مات به ولكنه قد يقتل وقد لا يقتل فلا قصاص، وتجب الدية في ماله لا على عاقلته. لأن العاقلة لا تحمل ما ثبت باعتراف الجاني. وقال أصحابنا: ولا يتصور القتل بالسحر بالبينة، وإنما يتصور باعتراف الساحر، والله أعلم. انتهى كلام النووي. وقال ابن حجر في فتح الباري في الكلام على قول البخاري رحمه الله:

وقال ابن حجر في فتح الباري في الكلام على قول البخاري رحمه الله: «باب السحر» وقول الله تعالى: ﴿وَلَكِنَ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ السِحر » وقد استدل بهذه الآية على أن السحر كفر ومتعلمه كافر، وهو واضح في بعض أنواعه التي قدمتها، وهو التعبد للشياطين أو الكواكب. وأما النوع الآخر الذي هو من باب الشعوذة فلا يكفر من تعلمه أصلًا.

قال النووي: عمل السحر حرام، وهو من الكبائر بالإجماع، وقد عده النبي على من السبع الموبقات، ومنه ما يكون كفرًا، ومنه ما لا يكون كفرًا، بل معصية كبيرة، فإن كان فيه قول أو فعل يقتضي الكفر فهو كفر وإلا فلا. وأما تعلمه وتعليمه فحرام إلى آخر كلام النووي الذي ذكرناه عنه آنفًا. ثم إن ابن حجر لما نقله عنه قال: وفي المسألة اختلاف كبير وتفاصيل ليس هذا موضع بسطها اه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: التحقيق في هذه المسألة إن شاء الله تعالى أن السحر نوعان كما تقدم؟ منه ما هو كفر، ومنه ما لا يبلغ بصاحبه

الكفر، فإن كان الساحر استعمل السحر الذي هو كفر فلا شك في أنه يقتل كفرًا؛ لقوله ﷺ: «من بدل دينه فاقتلوه» (٣٦٥).

وأظهر القولين عندي في استتابته أنه يستتاب، فإن تاب قبلت توبته. وقد بينت في كتابي «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» في سورة «آل عمران» أن أظهر القولين دليلًا أن الزنديق تقبل توبته؛ لأن الله لم يأمر نبيه ولا أمته على المتنقيب عن قلوب الناس، بل بالاكتفاء بالظاهر. وما يخفونه في سرائرهم أمره إلى الله تعالى، خلافًا للإمام مالك رحمه الله وأصحابه القائلين بأن الساحر له حكم الزنديق؛ لأنه مستمر بالكفر والزنديق لا تقبل توبته عنده إلا إذا جاء تائبًا قبل الاطلاع عليه.

وأظهر القولين عندي: أن المرأة الساحرة حكمها حكم الرجل الساحر وأنها إن كفرت بسحرها قتلت كما يقتل الرجل؛ لأن لفظة «من» في قوله: «من بدل دينه فاقتلوه» (٢٦٦) تشمل الأنثى على أظهر القولين وأصحهما إن شاء الله تعالى. ومن الأدلة على ذلك قوله تعالى: ﴿وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنتَى ﴿ فَادَخُل الأَنثَى في لفظة «من»، وقوله ألصَّلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنتَى ﴿ فَادُخُل الأَنثَى في لفظة «من»، وقوله تعالى: ﴿ يَلِسَاءَ النّبِيّ مَن يَأْتِ مِنكُنّ ﴾، وقوله: ﴿ وَمَن يَقُنتُ مِنكُنّ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَن يَقُنتُ مِنكُنّ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَن يَقُنتُ مِنكُنّ ﴾ وقوله: ﴿ وَمِن الآيات. وإلى هذه المسألة التي هي شمول لفظة ﴿ مِن الكتاب والسنة للأنثى أشار في مراقي السعود بقوله:

وما شمول من للأنثى جنف وفي شبيه المسلمين اختلفوا وأما إن كان الساحر عمل السحر الذي لا يبلغ بصاحبه الكفر، فهذا هو محل الخلاف بين العلماء. فالذين قالوا يقتل ولو لم يكفر بسحره قال أكثرهم: يقتل حدًا ولو قتل إنسانًا بسحره، وانفرد الشافعي في هذه الصورة

<sup>(</sup>٣٦٥) أخرجه البخاري (٣/ ١٠٩٨) (٢٨٥٤) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>٣٦٦) سبق تخريجه آنفًا .

بأنه يقتل قصاصًا لا حدًا.

# وهذه حجج الفريقين ومناقشتها:

أما الذين قالوا مطلقًا إذا عمل بسحره ولو لم يقتل به أحدًا فاستولوا بآثار عن الصحابة رضي الله عنهم، وبحديث جاء بذلك إلا أنه لم يصح. فمن الآثار الدالة على ذلك ما رواه البخاري في صحيحه في كتاب «الجهاد في باب الجزية»: حدثنا على بن عبد الله حدثنا سفيان قال: سمعت عمرًا قال: كنت جالسًا مع جابر بن زيد وعمرو بن أوس فحدثهما بجالة سنة سبعين عام حج مصعب بن الزبير بأهل البصرة عند درج زمزم قال: كنت كاتبًا لجزء بن معاوية عم الأحنف، فأتانا كتاب عمر بن الخطاب قبل موته بسنة: اقتلوا كل ساحر، وفرقوا بين كل ذي محرم من المجوس قال: فقتلنا في يوم واحد ثلاث سواحر وفرقنا بين المحارم منهم. ورواه أيضًا أحمد وأبو داود. (٣٦٧) واعلم أن لفظة «اقتلوا كل ساحر» النح في هذا الأثر ساقطة في بعض روايات البخاري، ثابتة في بعضها، وهي ثابتة في رواية مسدد وأبي يعلى. قاله في الفتح. ومن الآثار الدالة على ذلك أيضًا ما رواه مالك في الموطأ عن محمد بن عبد الرحمن بن سعد بن زرارة أنه بلغه أن حفصة زوج النَّبِي عَلَيْهُ قتلت جارية لها سحرتها، وقد كانت دبرتها فأمرت بها فقتلت (٣٦٨). قال مالك: الساحر الذي يعمل السحر ولم يعمل ذلك له غيره هو مثل الذي قال الله تبارك وتعالى في كتابه: ﴿ وَلَقَدْ عَكِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَىكُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَتِي فأرى أن يقتل ذلك إذا عمل ذلك من نفسه

<sup>(</sup>٣٦٧) أخرجه أبو داود (١٤٨/٢) (٣٠٤٣)، وأحمد (١/ ١٩٠) والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله، والحديث أخرجه البخاري (٣/ ١١٥١) (٢٩٨٧)، وليس قيه موضع الشاهد. (٣٦٨) أخرجه مالك في الموطأ (٢/ ٨٧١) (١٥٦٢) بسند منقطع .

انتهى من الموطأ. ونحوه أخرجه عبد الرزاق.

ومن الآثار الدالة على ذلك ما رواه البخاري في تاريخه الكبير (٣٦٩): حدثنا إسحاق. حدثنا خالد الواسطي، عن خالد الحذاء، عن أبي عثمان: كان عند الوليد رجل يلعب فذبح إنسانًا وأبان رأسه، فجاء جندب الأزدي فقتله. حدثني عمرو بن محمد، حدثنا هشيم عن خالد عن أبي عثمان عن جندب البجلي: أنه قتله. حدثنا موسى قال حدثنا عبد الواحد عن عاصم عن أبي عثمان: قتله جندب بن كعب. وفي «فتح المجيد شرح كتاب التوحيد» للعلامة الشيخ عبد الرحمن بن حسن رحمه الله تعالى بعد أن أشار لكلام البخاري في التاريخ الذي ذكرنا، ورواه البيهقي في الدلائل مطولًا، وفيه: فأمر به الوليد فسجن. فذكر القصة بتمامها ولها طرق كثيرة انتهى منه.

فهذه آثار عن ثلاثة من الصحابة في قتل الساحر: وهم عمر وابنته أم المؤمنين حفصة رضي الله عنهم جميعًا، وجندب ولم يعلم لهم مخالف من الصحابة رضي الله عنهم، ويعتضد ذلك بما رواه للترمذي والدارقطني عن جندب قال: قال رسول الله على: «حد الساحر ضربه بالسيف» (۲۷۰۰)، وضعف الترمذي إسناد هذا الحديث وقال: الصحيح عن جندب موقوف، وتضعيفه بأن في إسناده إسماعيل بن مسلم المكي وهو يضعف في الحديث. وقال في «فتح المجيد» أيضًا في الكلام على حديث جندب المذكور: روى ابن السكن من حديث بريدة أن النبي على قال: «يضرب ظربة واحدة فيكون أمة وحده» (۲۷۱). اه منه.

<sup>(</sup>٣٦٩) التاريخ الكبير (٢/ ٢٢٢) (٢٢٦٨) .

<sup>(</sup>٣٧٠) أخرجه الترمذي (٤/ ٦٠) (١٤٦٠)، والطبراني (٢/ ١٦١) (١٦٦٦)، والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>٣٧١) ساق ابن حجر في «الإصابة» (١/ ٥١٢) إسناد بن السكن، وفيه: يحيى بن كثير صاحب=

وقال ابن كثير في تفسيره بعد أن ذكر تضعيفه بإسماعيل المذكور: قلت قد رواه الطبراني من وجه آخر، عن الحسن عن جندب مرفوعًا اه. وهذا يقويه كما ترى.

فهذه الآثار التي لم يعلم أن أحدًا من الصحابة أنكرها على من عمل بها مع اعتضادها بالحديث المرفوع المذكور هي حجة من قال بقتله مطلقًا. والآثار المذكورة والحديث فيهما الدلالة على أنه يقتل ولو لم يبلغ به سحره الكفر؛ لأن الساحر الذي قتله جندب والله كان سحره من نحو الشعوذة والأخذ بالعيون، حتى إنه يخيل إليهم أنه أبان رأس الرجل، والواقع بخلاف ذلك. وقول عمر «اقتلوا كل ساحر» (۲۷۲) يدل على ذلك لصيغة العموم. وممن قال بمقتضى هذه الآثار وهذا الحديث: مالك، وأبو حنيفة، وأحمد في أصح الروايتين، وعمر، وعثمان، وابن عمر، وحفصة، وجندب بن عبد الله، وجندب، بن كعب، وقيس بن سعد، وعمر بن عبد العزيز. وغيرهم، كما نقله عنهم ابن قدامة في (المغني) خلافًا للشافعي، وابن المنذر ومن وافقهما.

واحتج من قال: بأنه إن كان سحره لم يبلغ به الكفر لا يقتل بحديث ابن مسعود المتفق عليه «لا يحل دم امرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث...» الحديث (٣٧٣)، وقد قدمناه مرارًا. وليس السحر الذي لم يكفر صاحبه من الثلاث المذكورة. قال القرطبي منتصرًا لهذا القول: وهذا صحيح، ودماء المسلمين محظورة لا تستباح إلا بيقين، ولا يقين مع الاختلاف، والله أعلم.

<sup>=</sup> البصري، قال عنه الذهبي في «الكاشف»: ضعفوه، وقال عنه ابن حجر في «التقريب»: ضعيف .

<sup>(</sup>٣٧٢) سبق تخريجه آنفًا .

<sup>(</sup>٣٧٣) أخرجه البخاري (٦/ ٢٥٢١) (٦٤٨٤)، ومسلم (٣/ ١٣٠٢) (١٦٧٦٦) .

واحتجوا أيضًا بأن عائشة رضي الله عنها باعت مدبرة لها سحرتها (٣٧٤)، ولو وجب قتلها لما حل بيعها. قاله ابن المنذر وغيره.

وما حاوله بعضهم من الجمع بين الأدلة المذكورة بحمل السحر على الذي يقتضي الكفر في قول من قال بالقتل لا يصح؛ لأن الآثار الواردة في قتله الكفر في قول من قال بعدم القتل لا يصح؛ لأن الآثار الواردة في قتله جاءت بقتل الساحر الذي سحره من نوع الشعوذة كساحر جندب الذي قتله، وليس ذلك مما يقتضي الكفر المخرج من ملة الإسلام، كما تقدم إيضاحه. فالجمع غير ممكن. وعليه فيجب الترجيح، فبعضهم يرجح عدم القتل بأن دماء المسلمين حرام إلا بيقين. وبعضهم يرجح القتل بأن أدلته خاصة ولا يتعارض عام وخاص؛ لأن الخاص يقضي على العام عند أكثر أهل الأصول كما هو مقرر في محله.

قال مقيده عفا الله عنه: والأظهر عندي أن الساحر الذي لم يبلغ به سحره الكفر ولم يقتل به إنسانًا أنه لا يقتل؛ لدلالة النصوص القطعية، والإجماع على عصمة دماء المسلمين عامة إلا بدليل واضح. وقتل الساحر الذي لم يكفر بسحره لم يثبت فيه شيء عن النّبي عليه والتجرؤ على دم مسلم من غير دليل صحيح من كتاب أو سنة مرفوعة غير ظاهر عندي. والعلم عند الله تعالى، مع أن القول بقتله مطلقًا قوي جدًا لفعل الصحابة له من غير نكير.

## المسألة السابعة:

اعلم أن الناس اختلفوا في تعلم السحر من غير عمل به. هل يجوز أو

<sup>(</sup>٣٧٤) أخرجه أحمد (٦/ ٤٠)، ومالك في «الموطأ» (٣/ ٢٨٣) (٨٤١)، والأثر صححه الشيخ الألباني رحمه الله في «الإرواء» (١٧٥٧) .

لا؟ والتحقيق وهو الذي عليه الجمهور: هو أنه لا يجوز، ومن أصرح الأدلة في ذلك تصريحه تعالى بأنه يضر ولا ينفع في قوله: ﴿وَيَنَعَلَمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَإِذَا أَثبت الله أن السحر ضار ونفى أنه نافع فكيف يجوز تعلم ما هو ضرر محض لا نفع فيها؟

وجزم الفخر الرازي في تفسيره في سورة «البقرة» بأنه جائز بل واجب قال ما نصه: (المسألة الخامسة) في أن العلم بالسحر غير قبيح ولا محظور، اتفق المحققون على ذلك لأن العلم لذاته شريف، وأيضًا لعموم قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَّ ﴾ ، ولأن السحر لو لم يكن يعلم لما أمكن الفرق بينه وبين المعجزة، والعلم بكون المعجز معجزًا واجب، وما يتوقف الواجب عليه فهو واجب، فهذا يقتضى أن يكون تحصيل العلم بالسحر واجبًا، وما يكون واجبًا كيف يكون حرامًا وقبيحًا. انتهى منه بلفظه. ولا يخفى سقوط هذا الكلام وعدم صحته. وقد تعقبه ابن كثير رحمه الله في تفسيره بعد أن نقله عنه بلفظه الذي ذكرنا بما نصه: وهذا الكلام فيه نظر من وجوه: أحدها قوله: «العلم بالسحر ليس بقبيح» إن عنى به ليس بقبيح عقلًا فمخالفوه من المعتزلة يمعنون هذا، وإن عني أنه ليس بقبيح شرعًا ففي هذه الآية الكريمة يعني قوله تعالى ﴿ وَيَنَّعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ تبشيع لعلم السحر. وفي السنن «من أتى عرافًا أو كاهنًا فقد كفر بما أنزل على محمد "(٣٧٥)، وفي السنن «من عقد عقدة ونفث فيها فقد سحر »(٣٧٦) وقوله «ولا محظور، اتفق المحققون على ذلك» كيف لا يكون

<sup>(</sup>٣٧٥) أخرجه أبو داود (٢/ ٤٠٨) (٤٠٨)، والترمذي (١/ ٢٤٢) (١٣٥)، وابن ماجه (٢٠٩/١) (٣٧٥)، وأحمد (٢/ ٤٢٩)، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله، وحسنه الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٣٧٦) سبق تخريجه آنفًا .

محظورًا مع ما ذكرنا من الآية والحديث، واتفاق المحققين يقتضي أن يكون قد نص على هذه المسألة أئمة العلماء أو أكثرهم. وأين نصوصهم على ذلك!

ثم إدخاله علم السحر في عموم قوله تعالى: ﴿ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَ اللَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَ الْعَالَمِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ فيه نظر. لأن هذه الآية إنما دلت على مدح العالمين العلم الشرعي، ولم قلت إن هذا منها! ثم ترقيه إلى وجوب تعلمه بأنه لا يحصل العلم بالمعجز إلا به ضعيف بل فاسد.

لأن أعظم معجزات رسولنا عليه الصلاة والسلام هي القرآن العظيم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد.

ثم إن العلم بأنه معجز لا يتوقف على علم السحر أصلًا. ثم من المعلوم بالضرورة أن الصحابة والتابعين وأئمة المسلمين وعامتهم كانوا يعلمون المعجز، ويفرقون بينه وبين غيره، ولم يكونوا يعلمون السحر ولا تعلموه ولا علموه، والله أعلم. انتهى.

ولا يخفى أن كلام ابن كثير هذا صواب، وأن رده على الرازي واقع موقعه، وأن تعلم السحر لا ينبغي أن يختلف في منعه. لقوله جل وعلا: ﴿وَيَنَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴿. وقول ابن كثير في كلامه المذكور: وفي الصحيح «من أتى عرافًا أو كاهنًا.. الخ» إن كان يعني أن الحديث بذلك صحيح فلا مانع، وإن كان يعني أنه في الصحيحين أو أحدهما فليس كذلك.

وبذلك كله تعلم أن قول ابن حجر في «فتح الباري». وقد أجاز بعض العلماء تعلم السحر لأمرين: إما لتمييز ما فيه كفر من غيره. وإما لإزالته عمن وقع فيه، فأما الأول: فلا محذور فيه إلا من جهة الاعتقاد، فإذا سلم الاعتقاد فمعرفة الشيء بمجرده لا تستلزم منعًا. كمن يعرف كيفية عبادة أهل

الأوثان للأوثان؛ لأن كيفية ما يعلمه الساحر إنما هي حكاية قول أو فعل، بخلاف تعاطيه والعمل به.

وأما الثاني فإن كان لا يتم كما زعم بعضهم إلا بنوع من أنواع الكفر أو الفسق فلا يحل أصلًا، وإلا جاز للمعنى المذكور اه خلاف التحقيق، إذ ليس لأحد أن يبيح ما صرح الله بأنه يضر ولا ينفع، مع أن تعلمه قد يكون ذريعة العمل به، والذريعة إلى الحرام يجب سدها كما قدمناه.

قال في المراقي:

سد الذرائع إلى المحرم حتم كفتحها إلى المنحتم هذا هو الظاهر لنا. والعلم عند الله تعالى.

#### المسألة الثامنة:

اعلم أن العلماء اختلفوا في حل السحر عن المسحور. فأجازه بعضهم، ومنعه بعضهم. وممن أجازه سعيد بن المسيب رحمه الله تعالى. قال البخاري في صحيحه «باب هل يستخرج السحر»: وقال قتادة: قلت لسعيد بن المسيب: رجل به طب أو يؤخذ عن امرأته، أيحل عنه، أو ينشر؟ قال: لا بأس به، إنما يريدون به الإصلاح. فأما ما ينفع فلم ينه عنه اه. ومال إلى هذا المزني. وقال الشافعي: لا بأس بالنشرة. قاله القرطبي. وقال أيضًا: قال ابن بطال: وفي كتاب وهب بن منبه: أن يأخذ سبع ورقات من سدر أخضر فيدقه بين حجرين، ثم يضربه بالماء ويقرأ عليه آية الكرسي ثم يحسو منه ثلاث حسوات ويغتسل. فإنه يذهب عنه كل ما به إن شاء الله تعالى، وهو جيد للرجل إذا حبس عن أهله انتهى منه.

وممن أجاز النشرة وهي حل السحر عن المسحور: أبو جعفر الطبري، وعامر الشعبي وغيرهما. وممن كره ذلك: الحسن. وفي الصحيح عن

عائشة أنها قالت للنبي عَلَيْهُ لما سحره لبيد بن الأعصم: هلا تنشرت؟ فقال: «أما الله فقد شفاني وكرهت أن أثير على الناس شرًا» (٣٧٧).

قال مقيده عفا الله عنه: التحقيق الذي لا ينبغي العدول عنه في هذه المسألة: أن استخراج السحر إن كان بالقرآن كالمعوذتين، وآية الكرسي ونحو ذلك مما تجوز الرقيا به فلا مانع من ذلك. وإن كان بسحر أو بألفاظ عجمية، أو بما لا يفهم معناه، أو بنوع آخر مما لا يجوز فإنه ممنوع. وهذا واضح وهو الصواب إن شاء الله تعالى كما ترى.

وقال ابن حجر في فتح الباري ما نصه: «تكميل» قال ابن القيم رحمه الله: من أنفع الأدوية، وأقوى ما يوجد من النشرة مقاومة السحر الذي هو من تأثيرات الأرواح الخبيثة بالأدوية الإلهية: من الذكر، والدعاء، والقراءة. فالقلب إذا كان ممتلئًا من الله، معمورًا بذكره، وله ورد من الذكر والدعاء والتوجه، لا يخل به كان ذلك من أعظم الأسباب المانعة من إصابة السحر له. قال: وسلطان تأثير السحر هو في القلوب الضعيفة. ولهذا غالب ما يؤثر فيه النساء والصبيان والجهال؛ لأن الأرواح الخبيثة إنما وتشط على الأرواح، تلقاها مستعدة لما يناسبها. انتهى ملخصًا. ويعكر

(۳۷۷) أخرجه البخاري (٥/ ٢٢٥٢) (٢٢٥٢)، ومسلم (٤/ ١٧١٩) (٢١٨٩)، وفي رواية البخاري: فهلا: يعني تنشرت، وفي روايات أخرى عند البخاري وغيره، هلا استخرجته، وهلا أحرقته، وقد جزم ابن حجر في الفتح بأنها مدرجة، ونقل أيضًا عن البعض حملها على المعنى اللغوي بمعنى الإظهار حتى توافق الروايات الأخرى حيث قال (١٠/ ٤٨٠): [قوله مطبوب يعني مسحورا هذا التفسير مدرج في الخبر وقد بينت ذلك عند شرح الحديث في كتاب الطب وكذا قوله فهلا تعني تنشرت ومن قال هو مأخوذ من النشرة أو من نشر الشيء بمعنى إظهاره وكيف يجمع بين قولها فأخرج وبين قولها في الرواية الأخرى هلا استخرجته وأن حاصله أن الإخراج الواقع كان لأصل السحر والاستخراج المنفي كان لأجزاء السحر].

عليه حديث الباب، وجواز السحر على النّبي ﷺ، مع عظيم مقامه، وصدق توجهه، وملازمة ورده ولكن يمكن الانفصال عن ذلك بأن الذي ذكره محمول على الغالب، وإنما وقع به ﷺ لبيان تجويز ذلك، والله أعلم. انتهى من فتح الباري.

#### السألة التاسعة:

اعلم أن العلماء اختلفوا في تحقيق القدر الذي يمكن أن يبلغه تأثير السحر في المسحور، واعلم أن لهذه المسألة واسطة وطرفين: طرف لا خلاف في أن تأثير السحر يبلغه كالتفريق بين الرجل وامرأته، وكالمرض الذي يصيب المسحور من السحر ونحو ذلك، ودليل ذلك القرآن والسنة الصحيحة.

أما القرآن فقوله تعالى: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُ مَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ عَلَى وَعَلا في هذه الآية الكريمة بأن من تأثير السحر التفريق بين المرء وزوجه.

وأما السنة فما ثبت في الصحيحين وغيرهما من حديث عائشة رضي الله عنها بألفاظ متعددة متقاربة: أن رسول الله على سحر حتى كان يرى أنه يأتي النساء ولا يأتيهن. فقال: «يا عائشة أعلمت أن الله قد أفتاني فيما استفتيته فيه، أتاني رجلان فقعد أحدهما عند رأسي، والآخر عند دجلي، فقال الذي عند رأسي للآخر: ما بال الرجل؟ قال: مطبوب، قال: ومن طبه؟ قال: لبيد بن الأعصم رجل من بني زريق حليف اليهودي كان منافقًا، قال: وفيم؟ قال: في مشط ومشاطة؟ قال: وأين؟ قال: في جف طلعة ذكر تحت راعوفة في بئر ذروان» قالت: فأتى النَّبي عَلَيْ البئر حتى استخرجه، فقال: «هذه البئر التي أربتها، وكأن ماءها نقاعة الحناء، وكان نخلها رؤوس الشياطين، فاستخرج»

قالت فقلت: أفلا أي تنشرت؟ فقال: «أما الله فقد شفاني وأكره أن أثير على أحد من الناس شرًا» اهر (٣٧٨) هذا لفظ البخاري في بعض رواياته لهذا الحديث، والقصة مشهورة صحيحة.

ففي هذا الحديث الصحيح: أن تأثير السحر فيه على سبب له المرض. بدليل قوله «أما الله فقد شفاني» وفي بعض الروايات الثابتة في صحيح البخاري وغيره بلفظ: فقال أحدهما لصاحبه: ما وجع الرجل؟ قال مطبوب. أي مسحور. وهو تصريح بأن السحر سبب له وجعًا. ونفي بعض الناس لهذه القصة مستدلًا بأنها لا تجوز في حقه على أنها لا تجوز في حقه الله المناس المخار منكرًا عليهم. ﴿ إِن تَلْبِعُونَ إِلّا رَجُلًا مَسْحُورًا ﴾ ساقط؛ لأن الروايات الصحيحة الثابتة لا يمكن ردها بمثل هذه الدعاوى. وسترى في آخر بحث هذه المسألة إن شاء الله تعالى إيضاح وجه ذلك. وطرف لا خلاف في أن تأثير السحر لا يمكن أن يبلغه. كإحياء الموتى، وفلق البحر ونحو ذلك.

قال القرطبي في تفسيره: أجمع المسلمون على أنه ليس في السحر ما يفعل الله عنده إنزال الجراد والقمل والضفادع، وفلق البحر، وقلب العصا، وإحياء الموتى، وإنطاق العجماء، وأمثال ذلك من عظيم آيات الرسل عليهم الصلاة والسلام. فهذا ونحوه مما يجب القطع بأنه لا يكون لا يفعله الله عند إرادة الساحر. قال القاضي أبو بكر بن الطيب: وإنما منعنا ذلك بالإجماع ولولاه لأجزناه انتهى كلام القرطبي.

وأما الواسطة فهي محل خلاف بين العلماء، وهي هل يجوز أن ينقلب بالسحر الإنسان حمارًا مثلًا، والحمار إنسانًا؟ وهل يصح أن يطير الساحر في الهواء، وأن يستدق حتى يدخل من كوة ضيقة. وينتصب على رأس قصبة، ويجري على خيط مستدق، ويمشى على الماء، ويركب الكلب

<sup>(</sup>٣٧٨) سبق تخريجه آنفًا .

ونحو ذلك. فبعض الناس يجيز هذا. وجزم بجوازه الفخر الرازي في تفسيره، وكذلك صاحب رشد الغافل وغيرهما. وبعضهم يمنع مثل هذا. قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أما بالنسبة إلى أن الله قادر على أن يفعل جميع ذلك، وأنه يسبب ما شاء من المسببات على ما شاء من الأسباب وإن لم تكن هناك مناسبة عقلية بين السبب والمسبب كما قدمناه مستوفى في سورة «مريم» فلا مانع من ذلك، والله جل وعلا يقول ﴿وَمَا هُم بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾. وأما بالنسبة إلى ثبوت وقوع مثل ذلك بالفعل فلم يقم عليه دليل مقنع؛ لأن غالب ما يستدل عليه به قائله حكايات لم تثبت عن عدول، ويجوز أن يكون ما وقع منها من جنس الشعوذة والأخهر والله تعالى أعلم.

## تنبيه،

اعلم أن ما وقع من تأثير السحر في رسول الله على لا يستلزم نقصًا ولا محالًا شرعيًا حتى ترد بذلك الروايات الصحيحة. لأنه من نوع الأعراض البشرية، كالأمراض المؤثرة في الأجسام، ولم يؤثر ألبتة فيما يتعلق بالتبليغ. واستدلال من منع ذلك زاعمًا أنه محال في حقه على بآية ﴿إِذْ يَقُولُ الظّالِمُونَ إِن تَنْبِعُونَ إِلّا رَجُلًا مَسْحُورًا مودود كما سنوضحه إن شاء الله في آخر هذا البحث.

قال ابن حجر في الفتح: قال المازري: أنكر بعض المبتدعة هذا الحديث، وزعموا أنه يحط منصب النبوة ويشكك فيها. قالوا: وكل ما أدى إلى ذلك فهو باطل. وزعموا أن تجويز هذا يعدم الثقة بما شرعوه من الشرائع، إذ يحتمل على هذا أن يخيل إليه أنه يرى جبريل وليس هو ثم،

وأنه يوحى إليه بشيء ولم يوح إليه شيء. قال المازري: هذا كله مردود. لأن الدليل قد قام على صدق النّبي على فيما يبلغه عن الله تعالى، وعلى عصمته في التبليغ. والمعجزات شاهدات بتصديقه. فتجويز ما قام الدليل على خلافه باطل. وأما ما يتعلق ببعض أمور الدنيا التي لم يبعث لأجلها، ولا كانت الرسالة من أجلها، فهو في ذلك عرضة لما يعتري البشر كالأمراض. فغير بعيد أن يخيل الله في أمر من أمور الدنيا ما لا حقيقة له مع عصمته عن مثل ذلك في أمور الدين. قال: وقد قال بعض الناس: إن المراد بالحديث: أنه كان على يخيل إليه أنه وطئ زوجاته ولم يكن وطئهن وهذا كثيرًا ما يقع تخيله للإنسان في المنام، فلا يبعد أن يخيل إليه في اليقظة.

قلت: وهذا قد ورد صريحًا في رواية ابن عيينة في الباب الذي يلي هذا، ولفظه: «حتى كان يرى أنه يأتي النساء ولا يأتيهن» وفي رواية الحميدي «أنه يأتي أهله ولا يأتيهم» قال الداودي: «يرى» بضم أوله أي يظن. وقال ابن التين: ضبطت «يرى» بفتح أوله. قلت: وهو من الرأي لا من الرؤية فيرجع إلى معنى الظن. وفي مرسل يحيى بن يعمر عند عبد الرزاق: سحر النّبي عن عائشة، حتى أنكر بصره. وعنده في مرسل سعيد بن المسيب: حتى كاد ينكر بصره. قال عياض فظهر بهذا أن السحر إنما تسلط على جسده وظواهر جوارحه، لا على تمييزه ومعتقده. قلت: ووقع في مرسل عبد الرحمن بن كعب عند ابن سعد (٢٧٩): فقالت أخت لبيد بن الأعصم: إن يكن نبينا فسيخبر، وإلا فسيذهله هذا السحر حتى يذهب عقله: قلت: فوقع الشق الأول كما في هذا الحديث الصحيح. وقد قال بعض العلماء: لا يلزم من أنه كان يظن أنه فعل الشيء ولم يكن فعله أن يجزم بفعله ذلك، وإنما من أنه كان يظن أنه فعل الشيء ولم يكن فعله أن يجزم بفعله ذلك، وإنما

<sup>(</sup>۳۷۹) الطبقات الكبرى (۲/ ۱۹۸) .

يكون ذلك من جنس الخاطر يخطر ولا يثبت. فلا يبقى على هذا للملحد حجة.

وقال عياض: يحتمل أن يكون المراد بالتخيل المذكور أنه يظهر له من نشاطه ما ألفه من سابق عادته من الاقتدار على الوطء، فإذا دنا من المرأة فتر من ذلك كما هو شأن المعقود: ويكون قوله في الرواية الأخرى «حتى كاد ينكر بصره» (٣٨٠) أي صار كالذي أنكر بصره بحيث إنه إذا رأى الشيء يخيل إليه أنه على غير صفته. فإذا تأمله عرف حقيقته. ويؤيد جميع ما تقدم أنه لم ينقل عنه على في خبر من الأخبار أنه قال قولًا فكان بخلاف ما أخبر به. وقال المهلب: صون النبي على من الشياطين لا يمنع إرادتهم كيده، فقد مضى في الصحيح: أن شيطانًا أراد أن يفسد عليه صلاته، فأمكنه الله منه (٣٨١). فكذلك السحر ما ناله من ضرره ما يدخل نقصًا على ما يتعلق ما التبليغ، بل هو من جنس ما كان يناله من ضرر سائر الأمراض: من ضعف عن الكلام، أو عجز عن بعض الفعل، أو حدوث تخيل لا يستمر بل يزول. ويبطل الله كيد الشياطين.

واستدل ابن القصار على أن الذي أصابه كان من جنس المرض بقوله في آخر الحديث: «أما أنا فقد شفاني الله» وفي الاستدلال به نظر. لكن يؤيد المدعي أن في رواية عمرة عن عائشة عند البيهقي في الدلائل: فكان يدور ولا يدري ما وجعه. وفي حديث ابن عباس عند ابن سعد: مرض النبي ولا يدري ما والطعام والشراب، فهبط عليه ملكان. الحديث (٣٨٢)

<sup>(</sup>٣٨٠) أخرجه الطبري في «تفسيره» (١/ ٤٦٠) بسنده عن ابن شهاب قال كان عروة بن الزبير وسعيد بن المسيب يحدثان، فذكره، وهو حديث مرسل .

<sup>(</sup>٣٨١) أخرجه البخاري (٣/ ١٢٦٠) (٣٢٤١) من حديث أبي هريرة رين الله عليه الم

<sup>(</sup>٣٨٢) أخرجه ابن سعد في " الطبقات " (٢/ ١٩٨) بسند فيه جويبر، وهو ابن سعيد، قال عنه

انتهي من «فتح الباري».

وعلى كل حال فهو على معصوم بالإجماع من كل ما يؤثر خللًا في التبليغ والتشريع. وأما بالنسبة إلى الأعراض البشرية: كأنواع الأمراض والآلام، ونحو ذلك فالأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم يعتريهم من ذلك ما يعتري البشر. لأنهم بشر كما قال تعالى عنهم: ﴿إِن نَحْنُ إِلّا بَشَرٌ مِّثَلُكُمُ وَلَكِنَ اللهُ وَسُو ذلك من الآيات.

وأما قوله تعالى: ﴿إِذْ يَقُولُ ٱلظّٰالِمُونَ إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مّسَحُورًا ﴾ فمعناه أنهم يزعمون أنه ﷺ مسحور أو مطبوب، قد خبله السحر فاختلط عقله فالتبس عليه أمره. يقولون ذلك لينفروا الناس عنه. وقال مجاهد: «مسحورًا» أي مخدوعًا. مثل قوله ﴿فَأَنَّ تُسْحَرُونَ ﴾ أي من أين تخدعون. ومعنى هذا راجع إلى ما قبله. لأن المخدوع مغلوب في عقله. وقال أبو عبيدة ﴿مَسْحُورًا ﴾ معناه أن له سحرًا أي رئة فهو لا يستغني عن الطعام والشراب، فهو مثلكم وليس بملك. كقولهم ﴿مَالِ هَاذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُمُ وَالشَّرُابُ مِمَّا تَشْرَبُونَ ﴿ وَقُوله عن الكفار ﴿ مَا هَاذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُمُ إِنَّا كُمُ مِمَّا تَأْكُمُ وَيَشْرُونَ ﴿ وَقُوله عن الكفار ﴿ مَا هَاذَا ۚ إِلَّا بَشَرٌ مِمَّا لَمُ اللَّهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ ﴿ وَقُوله عن الكفار ﴿ مَا هَاذَا ۚ إِلَّا بَشَرٌ مِمَّا تَأْكُمُ وَيَشْرُونَ فَي وَلَيْنَ أَطَعَتُم بَشَرًا مِتْلَكُمْ إِنَّا لَمُ اللَّهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ اللَّهُ وَيَشْرُونَ مَن الآيات. ويقال لكل من أكل أو شرب من آدمى أو غيره: مسحور ومسحر. ومنه قول لبيد:

فإن تسألينا فيم نحن فإننا عصافير من هذا الأنام المسحر وقال امرؤ القيس:

أرانا موضعين لأمر غيب ونسحر بالطعام وبالشراب أي نغذي ونعلل.

<sup>=</sup> الذهبي في الكاشف: تركوه، وقال عنه ابن حجر: ضعيف جدًا .

وإذا علمت أن أقوال العلماء في قوله «مَسْحُورًا» راجعة إلى دعواهم اختلال عقله بالسحر أو الخديعة، أو كونه بشرًا علمت أنه لا دليل في الآية على منع بعض التأثيرات العرضية التي لا تعلق لها بالتبليغ والتشريع كما ترى، والعلم عند الله تعالى.

وقد أشرنا فيما تقدم لحكم ساحر أهل الذمة، واختلاف العلماء في قتله، واستدلال من قال بأنه لا يقتل بعدم قتله على لبيد بن الأعصم الذي سحره. والقول بأنه قتله ضعيف، ولم يثبت أنه قتله. وأظهر الأقوال عندنا أنه لا يكون أشد حزمة من ساحر المسلمين، بل يقتل كما يقتل ساحر المسلمين. وأما عدم قتله على لابن الأعصم فقد بينت الروايات الصحيحة أنه ترك قتله اتقاء إثارة فتنة، فدل على أنه لولا ذلك لقتله. وقد ترك المنافقين لئلا يقول الناس محمد يقتل أصحابه. فيكون في ذلك تنفير عن دين الإسلام مع اتفاق العلماء على قتل الزنديق وهو عبارة عن المنافق والله تعالى أعلم] (٣٨٣).

#### الشفاعة:

[﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ ﴾ ظاهر هذه الآية عدم قبول الشفاعة مطلقًا يوم القيامة، ولكنه بيّن في مواضع أُخر أن الشفاعة المنفية هي الشفاعة للكفار، والشفاعة لغيرهم بدون إذن رب السماوات والأرض.

أما الشفاعة للمؤمنين بإذنه فهي ثابتة بالكتاب، والسنة، والإجماع.

فنص على عدم الشفاعة للكفار بقوله: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقال تعالى عنهم مقررًا له: ﴿فَمَا لَنَا مِن شَلِفِعِينَ ۞﴾. وقال: ﴿فَمَا لَنَا مِن شَلِفِعِينَ ۞﴾. وقال: ﴿فَمَا لَنَفَهُهُمْ شَفَعَةُ ٱلشَّلِفِعِينَ ۞﴾، إلى غير ذلك من الآيات.

<sup>.</sup> ٦٩ / مله : ١١٥٤ (٣٨٣)

وَقَالَ فِي الشَفَاعَة بدون إذنه: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِدِ ۗ ﴾. وقال: ﴿ وَكُم مِن مَّلُكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ لَا تُغْنِي شَفَعَنُهُمْ شَيْعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَى آلِهُ فَوْ اللّهَ مَن أَذِنَ لَهُ اللّهَ مَن الدّيات. الرَّحْمَنُ وَرَضِى لَهُ قَوْلًا ﴿ إِلَى غير ذلك من الآيات.

وادعاء شفعاء عند اللَّه للكفار أو بغير إذنه، من أنواع الكفر به جلّ وعلا، كما صرح بذلك في قوله: ﴿ وَيَقُولُونَ هَمَوُلَآءِ شُفَعَتُونًا عِندَ ٱللَّهِ قُلَّ ٱتُنَيِّئُونَ كَمَا صرح بذلك في قوله: ﴿ وَيَقُولُونَ هَمَوُلَآءِ شُفَعَتُونًا عِندَ ٱللَّهِ قُلْ أَتُنَيِّئُونَ كَاللَّهُ وَتَعَلَى عَمَّا اللَّهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ سُبْحَننَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾.

#### تنبيه،

هذا الذي قررناه من أن الشفاعة للكفار مستحيلة شرعًا مطلقًا، يستثنى منه شفاعته على الله على أبي طالب في نقله من محل من النار إلى محل آخر منها، كما ثبت عنه على في الصحيح (٣٨٤)، فهذه الصورة التي ذكرنا من تخصيص الكتاب والسنة] (٣٨٥).

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿فَمَا نَفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ اللهُ فَيها الشَّافِعِينَ اللهُ فَيها اللهُ الله

وقد جاءت نصوص في الشفاعة لمن ارتضاهم الله، وقد دلت نصوص على كلا الأمرين، فمن عدم الشفاعة للكفار قوله تعالى: ﴿مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمِ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾. وقوله: ﴿وَمَا أَضَلَّنَا إِلَّا ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ اللَّهُ عَمْ لَنَا مِن شَفِعِينَ ﴿ وَلَا شَفِيعٍ نَظَاعُ مَن الآيات.

<sup>(</sup>٣٨٤) أخرجه البخاري (٤/ ١٤٠٨) (٣٦٧٠)، ومسلم (١/ ١٩٤) (٢٠٩) من حديث العباس ﷺ. (٣٨٥) ١/ ٦٤ ، ١٥، البقرة / ٤٨، وانظر (٨/ ٣٨٢) (التحريم/ ١٠) .

وفي القسم الثاني قوله تعالى: ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَكُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَصَىٰ ﴾.

وكذلك الشفيع لا يشفع إلا من أذن له ولا يشفعون إلا فيمن أذنوا فيه، كما قال تعالى ﴿مَن ذَا اللَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ، إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ وقوله: ﴿يَوْمَبِلْهِ لَّا لَنُفَعُ الشَّفَاعَةُ والسع مقرر في نَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنَ أَذِنَ لَهُ الرَّحَمَٰنُ ﴾. ومبحث الشفاعة واسع مقرر في كتب العقائد.

وخلاصة القول فيها أنها لا تكون إلا بإذن من الله المأذون له فيها، وقد ثبت للنّبي عَلَيْ الشفاعة العظمى وهي المقام المحمود، وعدة شفاعات بعدها منها ما اختص به عَلَيْ كالشفاعة العظمى ودخول الجنة والشفاعة في غير مسلم وهو عمه أبو طالب للتخفيف عنه، ومنها ما يشاركه فيها غيره من الأنبياء والصلحاء، والله تعالى أعلم آ (٢٨٦).



<sup>(</sup>۲۸٦) ٨/ ۲۲٧ ۸۲۸، المدثر/ ٤٨.

# فصل

# في الولاء والبراء

[قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِنكُمْ فَإِنَّهُم مِنهُم مَنهُم مَنهُم الآية الآية الكريمة، أن من تولى اليهود، والنصارى، مِن المسلمين، فإنه يكون منهم بتوليه إياهم.

وبين في موضع آخر أن توليهم موجب لسخط الله، والخلود في عذابه، وأن متوليهم لو كان مؤمنًا ما تولاهم، وهو قوله تعالى: ﴿ تَكَرَىٰ كَيْمُ مِنْهُ مَ يَتَوَلَّوْنَ اللَّهِ مَا قَدَّمَتَ لَمُمْ اَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي اللّهِ وَالنّبِينَ كَفُرُوا لَيْ اللّهِ وَالنّبِينَ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ الله وَلَوْ كَانُوا يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالنّبِينَ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ الله وَلَوْ كَانُوا يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالنّبِينَ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مَا التّفَارُوهُمْ أَوْلِياآهُ وَلَاكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَلْسِقُونَ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مَا التّفير منه. وهو قوله: ﴿ يَلِمُن عَلَيْهِمْ فَلْ يَهِمُوا مِنَ قوليهم مبينًا سبب التنفير منه. وهو قوله: ﴿ يَاللّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَهِسُوا مِنَ قوله : ﴿ يَاللّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَهِسُوا مِنَ اللّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَهِسُ اللّهِ عَلَيْهِمْ قَدْ يَهِمُ اللّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَهِمُ اللّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَهِمُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَهِمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَهُمْ فَلْ عَلَيْهِمْ قَدْ لَكُولُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَعْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وبين في موضع آخر: أن محل ذلك، فيما إذا لم تكن الموالاة بسبب خوف، وتقية، وإن كانت بسبب ذلك فصاحبها معذور، وهو قوله تعالى: ﴿ لَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ وَلَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَكَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَالَةً ﴾ فهذه الآية الكريمة فيها بيان لكل الآيات القاضية بمنع موالاة الكفار مطلقًا وإيضاح، لأن (٣٨٧) محل ذلك في حالة الاختيار، وأما عند الخوف والتقية، فيرخص في موالاتهم، بقدر المداراة التي يكتفي بها شرهم، ويشترط في ذلك سلامة الباطن من تلك الموالاة.

<sup>(</sup>٣٨٧) كذا بالأصل، والعبارة فيها اضطراب، ولعل صوابها: مطلقًا، وأن محل ذلك .

ومن يأتي الأمور على اضطرار فليس كمثل آتيها اختيارا ويفهم من ظواهر هذه الآيات أن من تولى الكفار عمدًا اختيارًا، رغبة فيهم أنه كافر مثلهم] (٣٨٨).

وقد بين تعالى هذا التأسي المطلوب، وذلك بقوله: ﴿ إِذْ قَالُواْ لِفَوْمِهُمْ إِنَّا بُرَءَ ۖ وُأَ مِنكُمُ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾.

فالتأسي هنا في ثلاثة أمور:

أولًا: التبرؤ منهم ومما يعبدون من دون الله.

ثانيًا: الكفر بهم.

ثالثًا: إبداء العداوة والبغضاء وإعلانها وإظهارها أبدًا إلى الغاية المذكورة حتى يؤمنوا بالله وحده، وهذا غاية في القطيعة بينهم وبين قومهم، وزيادة عليها إبداء العداوة والبغضاء أبدًا، والسبب في ذلك هو الكفر، فإذا آمنوا بالله وحده انتفى كل ذلك بينهم] (٣٨٩).

<sup>(</sup>۸۸۳) ۲/ ۹۹ ۹۹، المائدة / ۵۱ .

<sup>(</sup>٣٨٩) ٨/ ١٣٨ ١٣٩، الممتحنة / ٤.

# الكفر هو العلة لعدم موالاة الكفار.

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [ومما قدمنا من أن سبب النهي عن موالاة الأعداء، هو الكفر يعلم أنه إذا وجدت عداوة لا لسبب الكفر فلا ينهى عن تلك الموالاة لتخلف العلة الأساسية، كما جاء في قوله تعالى: ﴿ إِتَ مِنْ أَزْوَجِكُمْ وَأَوْلَلاكُمْ عَدُوًّا لَّكُمْ فَأَحَذَرُوهُمْ ﴿ مَنْ أَزْوَجِكُمْ وَأَوْلَلاكُمْ عَدُوًّا لَكَ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾، ثم قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعَفُواْ وَتَصْفَحُواْ وَتَغْفِرُواْ فَإِتَ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾.

فلما تخلف السبب الأساسي في النهي عن موالاة العدو الذي هو الكفر، جاء الحث على العفو والصفح والغفران؛ لأن هذه العداوة لسبب آخر هو ما بينه قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمُّولُكُمُ وَأُولَادُكُمُ فِتَنَدُّ فِي قَالَا مُعَنَّفًا مَعْنَاهًا فقط الحذر من أن يفتنوه، وكان مقتضى الزوجية حسن العشرة، كما هو معلوم. وسيأتي زيادة إيضاح لهذه المسألة عند هذه الآية، إن شاء الله تعالى.

وقد نص صراحة على عدم النهي المذكور في خصوص من لم يعادوهم في الدين في قوله تعالى: ﴿لَا يَنْهَكُمُ اللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ مِن دِينِكُمُ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوۤا إِلَيْهِمْ ﴾](٣٩٠).

وقد فصل رحمه الله القول في ذلك أيضًا حيث قال: [قوله تعالى: ﴿ لَا يَنْهَا كُرُ اللّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمَ يُقَانِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمَ يُحْرِجُوكُم مِن دِينَوكُمْ أَن تَبَرُّوهُمُ وَتُقَسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴿ إِنَّمَا يَنْهَا يَنْهَا كُمُ اللّهُ عَنِ الَّذِينَ قَانَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُم مِن دِينَوكُمْ وَطَنهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ وَمَن يَنُولَهُمْ فَأُولَتِهِكَ هُمُ اللّهِ فِي وَلَمْ مُن دِينَوكُمُ وَظَنهُرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ وَمَن يَنُولَهُمْ فَأُولَتِهِكَ هُمُ اللّهِ اللّهُ وَلَى رخصة من الآية في الظّلِمُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ وَلَيْ رَخْصة مِن الآية في أُول السورة، ولكن في هاتين الآيتين صنفان من الأعداء وقسمان من أول

<sup>(</sup>۳۹۰) ۸/۱۲۹: ۱۳۵، الممتحنة / ۱.

المعاملة.

الصنف الأول: عدو لم يقاتلوا المسلمين في دينهم ولم يخرجوهم من ديارهم، فهؤلاء تعالى في حقهم ﴿لَا يَنْهَنَكُمُ اللَّهُ ﴾ ﴿أَن تَبَرُّوهُمُ وَتُقُسِطُوۤا إِلَيْهُمْ ﴾.

والصنف الثاني: قاتلوا المسلمين وأخرجوهم من ديارهم وظاهروا على إخراجهم، وهؤلاء يقول تعالى فيهم: إنما ينهاكم الله أن تولوهم إذًا فهما قسمان مختلفان وحكمان متغايران، وإن كان القسمان لم يخرجا عن عموم عدوي وعدوكم المتقدم في أول السورة، وقد اعتبر بعض المفسرين الآية الأولى رخصة بعد النهي المتقدم، ثم إنها نسخت بآية السيف أو غيرها على ما سيأتى.

واعتبر الآية الثانية تأكيدًا للنهي الأول، وناقش بعض المفسرين دعوى النسخ في الأولى، واختلفوا فيمن نزلت ومن المقصود منها، والواقع أن الآيتين تقسيم لعموم العدو المتقدم في قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنْخِذُواْ عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآءَ﴾، مع بيان كل قسم وحكمه، كما تدل له قرائن في الآية الأولى، وقرائن في هاتين الآيتين على ما سيأتي إن شاء الله تعالى.

أما التقسيم فقسمان: قسم مسالم لم يقاتل المسلمين ولم يخرجهم من ديارهم، فلم ينه الله المسلمين عن برهم والإقساط إليهم، وقسم غير مسالم يقاتل المسلمين ويخرجهم من ديارهم ويظاهر على إخراجهم، فنهى الله المسلمين عن موالاتهم، وفرق بين الإذن بالبر والقسط، وبين النهي عن الموالاة والمودة، ويشهد لهذا التقسيم ما في الآية الأولى من قرائن، وهي عموم الوصف بالكفر، وخصوص الوصف بإخراج الرسول وإياكم. ومعلوم أن إخراج الرسول على والمسلمين من ديارهم كان نتيجة لقتالهم

وإيذائهم، فهذا القسم هو المعني بالنهي عن موالاته لموقفه المعادي لأن المعاداة تنافي الموالاة؛ ولذا عقب عليه بقوله تعالى: ﴿وَمَن يَنُولَهُمُ فَأُولَنَبِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ فأي ظلم بعد موالاة الفرد لأعداء أمته وأعداء الله ورسوله.

أما القسم العام وهم الذين كفروا بما جاءهم من الحق لكنهم لم يعادوا المسلمين في دينهم لا بقتال ولا بإخراج ولا بمعاونة غيرهم عليهم ولا ظاهروا على إخراجهم، فهؤلاء من جانب ليسوا محلًا للموالاة لكفرهم، وليس منهم ما يمنع برهم والإقساط إليهم.

وعلى هذا فإن الآية الثانية ليس فيها جديد بحث بعد البحث المتقدم في أول السورة، وبقي البحث في الآية الأولى، ومن جانبين: الأول: بيان من المعنى بها، والثاني: بيان حكمها، وهل هي محكمة أم نسخت.

وقد اختلفت أقوال المفسرين في الأمرين، ولأهمية هذا المبحث وحاجة الأمة إليه في كل وقت، وأشد ما تكون في هذا العصر لقوة تشابك مصالح العالم وعمق تداخلها، وترابط بعضه ببعض في جميع المجالات، وعدم انفكاك دولة عن أخرى مما يزيد من وجوب الاهتمام بهذا الموضوع.

وإني مستعين الله في إيراد ما قيل فيها، ثم مقدم ما يمكن أخذه من مجموع أقوال المفسرين، وكلام الشيخ رحمة الله عليه.

القول الأول: إنها منسوخة، قال القرطبي عن أبي زيد أنها كانت في أول الإسلام زمن الموادعة وترك الأمر بالقتال ثم نسخت قيل بآية: ﴿ فَأَقَنْلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ ﴾ قاله قتادة.

وقيل: كانت في أهل الصلح فلما زال زال حكمها وانتهى العمل بها بعد فتح مكة.

وقيل: هي من أصحاب العهد حتى ينتهي عهدهم أو ينبذ إليهم أي أنها كانت مؤقتة بوقت ومرتبطة بقوم.

وقيل: إنها كانت في العاجزين عن القتال من النساء والصبيان من المشركين.

وقيل: إنها في ضعفة المؤمنين عن الهجرة حينما كانت الهجرة واجبة، فلم يستطيعوا، وعلى كل هذه الأقوال تكون قد نسخت، بفوات وقتها وذهاب من عني بها.

والقول الثاني: إنها محكمة قاله أيضًا القرطبي ونقله عن أكثر أهل التأويل، ونقل من أدلتهم أنها نزلت في أم أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما، جاءت إليها وهي لم تسلم بعد وكان بعد الهجرة، وجاءت لابنتها بهدايا فأبت أن تقبلها منها وأن تستقبلها حتى تستأذن رسول الله على فأذن لها وأمرها بصلتها وعزاه للبخاري ومسلم (٣٩١).

وقال غيره: ذكره البخاري في تاريخه، وذكر عن الماوردي أن قدومها كان في وقت الهدنة، ومعلوم أن وقت الهدنة من القسم الأول الذي قيل: إنه منسوخ أي بانتهائها، وعليه فالآية دائرة عند المفسرين بين الإحكام والنسخ.

وإذا رجعنا إلى سبب نزول السورة وتقيدنا بصورة السبب، نجد أولها نزل بعد انتهاء العهد بنقض المشركين إياه، وعند تهيئ المسلمين لفتح مكة، ومجيء أم أسماء وإن كان بعد الهدنة فهل كان النساء داخلات في العهد أم لا؟ لعدم التصريح بذكرهن.

وعليه فلا دلالة في قصة أم أسماء على عدم النسخ ولا على إثباته.

<sup>(</sup>٣٩١) أخرجه البخاري (٣/ ١١٦٢) (٣٠١٢)، ومسلم (٢/ ٢٩٦) (٢٩٠٣) من حديث أسماء رضي الله عنها قالت: قدمت علي أمي وهي مشركة في عهد قريش إذ عاهدوا رسول الله ﷺ ومدتهم مع أبيها فاستفتت رسول الله ﷺ فقالت يا رسول الله إن أمي قدمت علي وهي راغبة أفأصلها؟ قال «نعم صليها»، واللفظ للبخاري.

وإذا رجعنا إلى عموم اللفظ نجد الآية صريحة شاملة لكل من لم يناصب المسلمين العداء، ولم يظهر سوءًا إليهم، وهي في الكفار أقرب منها في المسلمين؛ لأن الإحسان إلى ضعفه المسلمين معلوم بالضرورة الشرعية، وعليه فإن دعوى النسخ تحتاج إلى دليل قوي يقاوم صراحة هذا النص الشامل، وتوفر شروط النسخ المعلومة في أصول التفسير. ويؤيد عدم النسخ ما نقله القرطبي عن أكثر أهل التأويل أنها محكمة، وكذلك كلام الشيخ رحمة الله تعالى عليه عند قوله تعالى: ﴿ إِلَّا أَن تَكَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَلَّهُ ﴾ بأن ذلك رخصة في حالة الخوف والضعف مع اشتراط سلامة الداخل في القلب، فإن مفهومه أنها محكمة وباق العمل بها عند اللزوم، ومفهومه أن المؤمنين إذا كانوا في حالة قوة وعدم خوف وفي مأمنِ منهم، وليس منهم قتال، وهم في غاية من المسالمة فلا مانع من برهم بالعدل والإقساط معهم، وهذا مما يرفع من شأن الإسلام والمسلمين، بل وفيه دعوة إلى الإسلام بحسن المعاملة وتأليف القلوب بالإحسان إلى من أحسن إليهم، وعدم معاداة من لم يعادهم، ومما يدل لذلك من القرائن التي نوهنا عنها سابقًا ما جاء في التذييل لهذه الآية بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ فهذا ترشيح لما قدمنا كما قابل هذا بالتذييل على الآية الأخرى: ﴿ وَمَن يَتُوَلَّهُم مِّنكُم فَأُولَنَهِكَ هُمُ ٱلظُّلِلمُوكَ، ففيه مقابلة بين العدل والظلم فالعدل في الإحسان، والقسط لمن يسالمك، والظلم ممن يوالي من يعادي قو مه .

ومما ينفي النسخ عدم التعارض بين هذا المعنى، وبين آية السيف؛ لأن شرط النسخ التعارض، وعدم إمكان الجمع، ومعرفة التاريخ، والجمع هنا ممكن والتعارض منفي، وذلك لأن الأمر بالقتال لا يمنع الإحسان قبله، كما أن المسلمين ما كانوا ليفاجئوا قومًا بقتال حتى يدعوهم إلى الإسلام،

وهذا من الإحسان قطعًا، ولأنهم قبلوا من أهل الكتاب الجزية، وعاملوا أهل الذمة بكل إحسان وعدالة.

وقصة الظعينة في صحيح البخاري صاحبة المزادتين لم يقاتلوها أو يأسروها أو يستبيحوا ماءها بل استاقوها بمائها لرسول الله على فأخذ من مزادتيها قليلًا، ودعا فيه ورده، ثم استقوا وقال لها: اعلمي أن الله هو الذي سقانا ولم تنقص من مزادتيك شيئًا، وأكرموها وأحسنوا إليها وجمعوا لها طعامًا، وأرسلوها في سبيلها فكانت تذكر ذلك، وتدعو قومها للإسلام (٣٩٢).

وقصة ثمامة لما جيء به أسيرًا وربط في سارية المسجد، وبعد أن أصبح عاجزًا عن القتال لم يمنعهم من الإحسان إليه، فكان يراح عليه كل يوم بحليب سبع نياق حتى فك أسره فأسلم طواعية (٣٩٣)، وهكذا نص قوله تعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ عِمْسَكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا ﴿ إَمَّا نُطْعِمُكُمُ لِوَجْهِ اللّهِ ﴾ .

ومعلوم أنه لم يكن ثم أسير بيد المسلمين إلا من الكفار.

وفي سنة تسع وهي سنة الوفود، فكان يقدم إلى المدينة المسلمون وغير المسلمين، فيتلقون الجميع بالبر والإحسان كوفد نجران وغيرهم وهاهو ذا وفد تميم جاء يفاخر ويفاوض في أسارى له، فيأذن لهم على ويستمع مفاخرتهم ويأمر من يرد عليهم من المسلمين، وفي النهاية يسلمون ويجيزهم الرسول على بالجوائز، وهذا أقوى دليل على عدم النسخ، لأن وفدًا يأتي متحديًا مفاخرًا لكنه لم يقاتل ولم يظاهر على إخراجهم من

<sup>(</sup>٣٩٢) أخرجه البخاري (١/ ١٣٠) (٣٣٧)، ومسلم (١/ ٤٧٤) (٦٨٢) من حديث عمران رَفَِّكُ .

<sup>(</sup>٣٩٣) أخرجه البخاري (٤/ ١٥٨٩) (٤١١٤) / ومسلم (٣/ ١٣٨٦) (١٧٦٤) من حديث أبي هريرة

وقد بحث إمام المفسرين الطبري هذه المسألة من نواحي النقل وأخيرًا ختم بحثه بقوله ما نصه: وأولى الأقوال في ذلك بالصواب، قول من قال عنى بذلك قوله تعالى: ﴿ لَا يَنْهَكُمُ اللّهُ عَنِ الّذِينَ لَمْ يُقَيْنِلُوكُمْ فِي الدِّينِ من جميع أصناف الملل والأديان أن تبروهم وتصلوهم وتقسطوا إليهم إن الله عز وجل عم بقوله: ﴿ الّذِينَ لَمْ يُقَيْنِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُحْرِجُوكُمُ مِّن دِينَوِكُمْ مَن دِينَوِكُمْ مَن دينَوِكُمْ مَن دينَوكُمُ مَن دينَوكُمُ مَن دينَوكُمُ مَن الله من كان ذلك صفته فلم يخصص به بعضًا دون بعض، ولا معنى لقول من قال: ذلك منسوخ؛ لأن بر المؤمنين من أهل الحرب ممن بينه وبينه قرابة نسب أو ممن لا قرابة بينه ولا نسب غير محرم ولا منهي عنه، إذا لم يكن في ذلك دلالة له أو لأهل الحرب على عورة لأهل الإسلام، أو تقوية لهم بكراع أو سلاح.

وقد بينا صحة ما قلنا في ذلك الخبر الذي ذكرناه عن الزبير في قصة أسماء وأمها.

وقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ﴾، يقول إن الله يحب المنصفين الذين ينصفون الناس ويعطونهم الحق والعدل من أنفسهم، فيبرون من برهم، ويحسنون إلى من أحسن إليهم. انتهى منه.

وفي تفسير آيات الأحكام للشافعي رحمه الله مبحث هام نسوقه أيضًا بنصه لأهميته: قال الله عز وجل: ﴿لَا يَنْهَنَكُمُ اللّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَنِئُلُوكُمْ فِي الدّينِ ﴾. قال: يقال: والله أعلم إن بعض المسلمين تأثر من صلة المشركين أحسب ذلك لما نزل فرض جهادهم وقطع الولاية بينهم وبينهم ونزل ﴿لَا يَجَدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ عَالَيْهِ وَالْيَوْمِ الْلَاحِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادً اللّهَ وَرَسُولَهُ ﴾،

فلما خافوا أن تكون المودة الصلة بالمال أنزل ﴿ لَا يَنْهَلَكُمُ اللّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمُ اللّهُ عَنِ الّذِينَ وَلَمْ عَنِ وَيُوكُمْ مِن دِينِكُمُ أَن تَبَرُوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْمِمْ إِنَّ اللّهُ يُحِبُ اللّهُ عَنِ الّذِينَ قَائلُوكُمْ فِي الدّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ مِن دِينِكُمُ وَمَن يَنوَهُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظّلِمُونَ فَي وَقل الشافعي رحمه الله: وكانت الصلة بالمال والبر والإقساط ولين الكلام والمراسلة بحكم الله غير ما نهوا عنه من الولاية لمن نهوا عن ولايته مع المظاهرة على المسلمين، وذلك لأنه أباح بر من لم يظاهر عليهم من المشركين والإقساط إليهم ولم يحرم ذلك إلى من لم يظاهر عليهم بل ذكر المشركين والإقساط إليهم عن ولايتهم إذكان الولاية غير البر والإقساط، وكان الذين ظاهروا عليهم فنهاهم عن ولايتهم إذكان الولاية غير البر والإقساط، من عليه، وقد كان معروفًا بعداوته والتأليب عليه بنفسه ولسانه، ومن بعد من بدر على ثمامة بن أثال، وكان معروفًا بعداوته، وأمر بقتله ثم من عليه بعد أسره وأسلم ثمامة وحبس الميرة عن أهل مكة فسألوا رسول الله عليه أذن له أن يميرهم فأذن له فمارهم.

وقال الله عز وجل: ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِـ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ۞ ﴾ والأسرى يكونون ممن حاد الله ورسوله ا ه منه.

وهذا الذي صوّبه ابن جرير وصححه الشافعي رحمه الله الذي تقتضيه روح التشريع الإسلامي، أما وجهة النظر التي وعدنا بتقديمها فهي أن المسلمين اليوم مشتركة مصالحهم بعضهم ببعض ومرتبطة بمجموع دول العالم من مشركين وأهل كتاب، ولا يمكن لأمة اليوم أن تعيش منعزلة عن المجموعة الدولية لتداخل المصالح وتشابكها، ولاسيما في المجال الاقتصادي عصب الحياة اليوم من إنتاج أو تصنيع أو تسويق، فعلى هذا تكون الآية مساعدة على جواز التعامل مع أولئك المسالمين ومبادلتهم

مصلحة بمصلحة على أساس ما قاله ابن جرير وبيّنه الشافعي، وذكره الشيخ رحمة الله عليه في حقيقة موقف المسلمين اليوم من الحضارة الغربية في عدة مناسبات من محاضراته ومن الأضواء نفسه، وبشرط ما قاله الشيخ رحمة الله تعالى عليه من سلامة الداخل أي عدم الميل بالقلب، ولو قيل بشرط آخر وهو مع عدم وجود تلك المصلحة عند المسلمين أنفسهم، أي أن العالم الإسلامي يتعاون أولًا مع بعضه، فإذا أعوزه أو بعض دوله حاجة عند غير المسلمين ممن لم يقاتلوهم ولم يظاهروا عدوًا على قتالهم فلا مانع من التعاون مع تلك الدولة في ذلك، ومما يؤيد كل ما تقدم عمليًا معاملة من التبي عليه من بعده لليهود في خيبر.

فمما لا شك فيه أنهم داخلون أولًا في قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخَذُواْ عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآءَ ﴾. ومنصوص على عدم موالاتهم في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَتَخِذُواْ الْيَهُودَ وَالنَّصَدَرَىٰۤ أَوْلِيَآةُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآةُ بَعْضٍ وَمَن يَتَعَلَى : ﴿ يَتَأَيُّهُمُ اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّلِمِينَ ۞ ﴾.

ومع ذلك لما أخرجهم على من المدينة وحاصرهم بعدها في خيبر وفتحها الله عليه وأصبحوا في قبضة يده فلم يكونوا بعد ذلك في موقف المقاتلين، ولا مظاهرين على إخراج المسلمين من ديارهم. عاملهم الرسول على بالقسط فعاملهم على أرض خيبر ونخيلها وأبقاهم فيها على جزء من الثمرة كأجراء يعملون لحسابه وحساب المسلمين، فلم يتخذهم عبيدًا يسخرهم فيها، وبقيت معاملتهم بالقسط كما جاء في قصة ابن رواحة من المشهورة عنهم، فقال لهم كلمته المشهورة: والله لأنتم أبغض الخلق إلى وجئتكم من عند فقال لهم كلمته المشهورة: والله لأنتم أبغض الخلق إلى وجئتكم من عند

<sup>(</sup>٣٩٤) أخرجها أحمد (٣/ ٣٦٧) من حديث جابر ﷺ، وقال الأرناؤوط: إسناده قوي على شرط مسلم .

أحب الخلق إليّ، ولن يحملني بغضي لكم، ولا حبي له أن أحيف عليكم، فإما أن تأخذوا بنصف ما قدرت، وإما أن تكفوا أيديكم ولكم نصف ما قدرت، فقالوا له: بهذا قامت السماوات والأرض أي بالعدالة والقسط، وقد بقوا على ذلك نهاية زمنه عليه وخلافة الصديق وصدرًا من خلافة عمرحتى أجلاهم عنها.

ومثل ذلك المؤلفة قلوبهم أعطاهم عَلَيْ بعد الفتح وأعطاهم الصديق حتى منعهم عمر رَفِرْ اللهُ .

وقد أطلنا الكلام في هذه المسألة لأهميتها، ومسيس الحاجة إليها اليوم. وفي الختام إن أشد ما يظهر وضوحًا في هذا المقام ولم يدَّع أحد فيه نسخًا قوله تعالى: ﴿ وَإِن جَلْهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا تُطْعَهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنيَا مَعْرُوفًا ﴾ فهذه حسن معاملة وبر وإحسان لمن جاهد المسلم على أن يشرك بالله ولم يقاتل المسلمين، فكان حق الأبوة

وكذلك أيضًا في نهاية هذه السورة نفسها قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مِنْ عَلِمُ لَكُنَّ ﴾.

مقدمًا ولو مع الكفر والمجاهدة على الشرك.

ثم قال تعالى: ﴿وَءَاتُوهُم مَّا أَنفَقُواً ﴾ أي آتوا المشركين أزواج المؤمنات المهاجرات ما أنفقوا على أزواجهم بعد هجرتهن، فبعد أن أسلمت الزوجة وهاجرت وانحلت العصمة بينها وبين زوجها الكافر، وبعدت عنه بالهجرة وفاتت عليه ولم يقدر عليها، يأمر الله المسلمين أن يؤتوا أزواجهن وهم مشركون، ما أنفقوا من صداق عند الزواج ونحوه مع بقاء الأزواج على الكفر وعجزهم عن استرجاع الزوجات وعدم جواز موالاتهم قطعًا لكفرهم، وهذا من المعاملة بالقسط والعلم عند الله تعالى] (٣٩٥).

<sup>(</sup> ۲۹۵ ) ۸/ ۲۶۱: ۱۵۸ ، الممتحنة / ۸، ۹ .

### الرابطة الحق هي رابطة الإسلام دون غيرها.

[ومن هدي القرآن للتي هي أقوم، هديه إلى أن الرابطة التي يجب أن يعتقد أنها هي التي تربط بين أفراد المجتمع، وأن ينادى بالارتباط بها دون غيرها، إنما هي دين الإسلام؛ لأنه هو الذي يربط بين أفراد المجتمع حتى يصير بقوة تلك الرابطة جميع المجتمع الإسلامي كأنه جسد واحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى.

فربط الإسلام لك بأخيك كربط يدك بمعصمك، ورجلك بساقك. كما جاء في الحديث عن النّبي على: "إن مثل المؤمنين في تراحمهم وتعاطفهم وتوادهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى الهجمة الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى أن ولذلك يكثر في القرآن العظيم إطلاق النفس وإرادة الأخ تنبيهًا على أن رابطة الإسلام تجعل أخا المسلم كنفسه، كقوله تعالى: ﴿وَلَا تُعْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِن دِيكَرِكُم ﴿ أَي لا تخرجون إخوانكم، وقوله: ﴿وَلا تَعْرَجُونَ أَنفُسَكُم مِن دِيكَرِكُم ﴿ أَي لا تخرجون إخوانكم، وقوله: ﴿ وَلا نَلْمِرُوا النَفْسِمِ خَيْرا ﴾ أي بإخوانهم على أصح التفسيرين، وقوله: ﴿ وَلا نَلْمِرُوا أَنفُسَكُم ﴿ مَن الا يأكل أحدكم مال التفسيرين، وقوله: ﴿ وَلا تَأْكُوا أَمُولَكُم بَيْنَكُم ﴾ ، أي لا يأكل أحدكم مال أخيه ، إلى غير ذلك من الآيات؛ ولذلك ثبت في الصحيح عنه على أنه قال: أخيه ، إلى غير ذلك من الآيات؛ ولذلك ثبت في الصحيح عنه على أنه قال: الإيمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه (۲۹۷).

ومن الآيات الدالة على أن الرابطة الحقيقية هي الدين، وأن تلك الرابطة تتلاشى معها جميع الروابط النسبية والعصبية: قوله تعالى ﴿ لَا تَجِدُ قَوْمًا

<sup>(</sup>٣٩٦) أخرجه البخاري (٥/ ٢٢٣٨) (٥٦٥٥)، ومسلم (٤/ ١٩٩٩) (٢٥٨٦) من حديث النعمان

<sup>(</sup>٣٩٧) أخرجه البخاري (١/ ١٤) (؟؟؟)، ومسلم (١/ ٦٧) (٤٩) من حديث أنس رَجِيْكُ .

يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَلَوْ كَانُواً ءَابِكَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ اللّه الله الله الله الله الله أورب من رابطة الآباء والأبناء والإخوان والعشائر. وقوله: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُمْ ﴾ بعضُهُمْ أَوْلِيكَا مُه بَعْضُ ، وقوله: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُمْ ﴾ وقوله: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُمْ ﴾ وقوله: ﴿ وقوله: ﴿ وقوله عَيْمُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا مَنْ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا مُؤْمِلُونُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْكُولُولُونُ وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا الللّهُ وَال

فهذه الآيات وأمثالها تدل على أن النداء برابطة أخرى غير الإسلام كالعصبية المعروفة بالقومية لا يجوز، ولا شك أنه ممنوع بإجماع المسلمين.

ومن أصرح الأدلة في ذلك: ما رواه البخاري في صحيحه قال: باب قوله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَهِن رَّجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَنُ مِنْهَا الْأَذَلُ وَلِلّهِ الْعِنْةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۞ حدثنا الحميدي، حدثنا سفيان قال: حفظناه من عمرو بن دينار قال: سمعت جابر بن عبد الله رضي الله عنهما يقول: كنا في غزاة فكسع رجل من المهاجرين رجلًا من الأنصار، فقال الأنصاري: يا للأنصارا! وقال المهاجري: يا للمهاجرينا! فسمَّعها الله رسوله قال: «ما هذا»؟ فقالوا: كسع رجل من المهاجرين رجلًا من الأنصار، فقال الأنصاري: يا للأنصار، وقال المهاجرين يا للأنصار، وقال المهاجرين يا للأنصار، وهذا المهاجري: يا للمهاجرين يا للأنصار، وهذا المهاجري: يا للمهاجرين يا للأنصار، وهذا المهاجري: يا للمهاجرين هو النداء بالقومية العصبية بعينه، وقول النّبي ﷺ: «دعوها فإنها منتنة» للمهاجرين هو النداء بالقومية العصبية بعينه، وقول النّبي ﷺ: «دعوها فإنها منتنة» منتضي وجوب ترك النداء بها؛ لأن قوله «دعوها» أمر صريح بتركها، والأمر المطلق يقتضي الوجوب على التحقيق كما تقرر في الأصول؛ لأن الله يقول: ﴿ فَلْيَحْذُرِ اللّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِوة أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَق يُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَق يُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَق يُصِيبَهُمْ فِلْنَاقُولُ الله يقول: ﴿ فَلْيَحْذُرِ اللّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِوة أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَق يُصِيبَهُمْ فِلْنَاقُ أَلَّ يُصِيبَهُمْ فَلْهُ فَي الله يقول: ﴿ فَلْيَحْذُرِ اللّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِوة أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَق يُصِيبَهُمْ فَلْنَاهُ الله يقول: ﴿ فَلْيَحْدُرِ اللّذِينَ يُعْلَاهُ فَلَا الله يقول: ﴿ فَلْيَحْدُرِ اللّذِينَ يُعْلَاهُ فَلَا عَنْ أَمْرِوهُ أَن تُصِيبَهُمْ فَلْمُنْ فَلْ الله يقول: ﴿ فَلَا عَلَا الله يقول الله يقول: ﴿ فَلَا الله يقول الله يقول الله يقول الله يقول المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ الله يقول الله يقول القول الله يقول المُنْ المُن المُنْ ال

<sup>(</sup>٣٩٨) أخرجه البخاري (٤/ ١٨٦١) (٤٦٢٢)، ومسلم (٤/ ١٩٩٨) (٢٥٨٤) من حدث جابر ﷺ.

عَذَابُ أَلِيمُ ، ويقول لإبليس: ﴿ مَا مَنَعُكَ أَلَا تَسْجُدَ إِذْ أَمْرَتُكَ ﴾ فدل على أن مخالفة الأمر معصية. وقال تعالى عن نبيّه موسى في خطابه لأخيه: ﴿ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي ﴾ فأطلق اسم المعصية على مخالفة الأمر: وقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِم ﴾ فدلت الآية على أن أمر الرسول عَلَيْهُ مانع من الاختيار، موجب للامتثال. لاسيما وقد أكد النّبي عَلَيْهُ هذا الأمر بالترك بقوله: «فإنها منتنة» وحسبك بالنتن موجبًا للتباعد لدلالته على الخبث البالغ.

فدل هذا الحديث الصحيح على أن النداء برابطة القومية مخالف لما أمر به النّبي على وأن فاعله يتعاطى المنتن، ولا شك أن المنتن خبيث، والله تعالى يقول: ﴿ وَيُحْرِبُمُ عَلَيْهِمُ اللَّخِيثِينَ ﴾ ويقول: ﴿ وَيُحْرِبُمُ عَلَيْهِمُ اللَّخِيثِينَ ﴾ وحديث جابر هذا الذي قدمناه عن البخاري أخرجه أيضًا مسلم في صحيحه قال رحمه الله: حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة. وزهير بن حرب، وأحمد بن عبدة الضبي، وابن أبي عمر، واللفظ لابن أبي شيبة قال ابن عبدة: أخبرنا وقال الآخرون: حدثنا سفيان بن عيينة قال: سمع عمرو جابر بن عبد الله يقول: كنّا مع النّبي في غزاةٍ، فكسع رجل من المهاجرين رجلًا من الأنصار، فقال الأنصاري: يا للأنصارا وقال المهاجري: يا للمهاجرين؟ فقال رسول الله عليه الله عوى الجاهلية »!

قالوا: يا رسول الله، كسع رجل من المهاجرين رجلًا من الأنصار. فقال: «دعوها فإنها منتنة» الحديث.

وقد عرفت وجه لدلالة هذا الحديث على التحريم، مع أن في بعض رواياته الثابتة في الصحيح التصريح بأن دعوى الرجل: «يا لبني فلان» من دعوى الجاهلية. وإذا صح بذلك أنها من دعوى الجاهلية فقد صح عن النبي على أنه قال: «ليس منا من ضرب الخدود، وشق الجيوب، ودعا

بدعوى الجاهلية» (٣٩٩). وفي رواية في الصحيح (٤٠٠): «ليس منا من ضرب الخدود، أو شق الجيوب، أو دعا بدعوى الجاهلية»، وذلك صريح في أن من دعا تلك الدعوى ليس منا، وهو دليل واضح على التحريم الشديد. ومما يدل لذلك قوله عَلِيهِ: «من تعزى عليكم بعزاء الجاهلية فأعضوه بهن أبيه ولا تكنوا»(٤٠١) هذا حديث صحيح، أخرجه الإمام أحمد من طرق متعددة عن عتى بن ضمرة السعدي، عن أبي بن كعب رضي الله عنه، وذكره صاحب الجامع الصغير بلفظ «إذا سمعتم من يعتزي بعزاء الجاهلية فأعضوه ولا تكنوا» وأشار لأنه أخرجه أحمد في المسند، والنسائي وابن حبان، والطبراني في الكبير، والضياء المقدسي عن أبي رضي الله عنه، وجعل عليه علامة الصحة. وذكره أيضًا صاحب الجامع الصغير بلفظ «إذا رأيتم الرجل يتعزى .. الخ، وأشار إلى أنه أخرجه الإمام أحمد في المسند والترمذي، وجعل عليه علامة الصحة. وقال شارحه المناوي: ورواه عنه أيضًا الطبراني، قال الهيتمي: ورجاله ثقات، وقال شارحه العزيزي: هو حديث صحيح. وقال فيه الشيخ إسماعيل بن محمد العجلوني في كتابه (كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس) قال النجم: رواه أحمد والنسائي وابن حبان عن أبي بن كعب رضي الله عنه. ومراده بالنجم: الشيخ محمد نجم الدين الغزي في كتابه المسمى (إتقان ما يحسن من الأخبار الدائرة على الألسن) فانظر كيف سمى النَّبي عَلَيْ ذلك النداء «عزاء الجاهلية» وأمر أن يقال للداعى به «اعضض على هن

<sup>(</sup>٣٩٩) أخرجه البخاري (١/ ٤٣٥) (١٢٣٢)، ومسلم (١/ ٩٩) (١٠٣) من حديث ابن مسعود ريخي.

<sup>(</sup>٤٠٠) هي رواية لمسلم، وانظر التخريج السابق .

<sup>(</sup>٤٠١) أخرجه أحمد (٥/ ١٣٦)، والبخاري في الأدب المفرد (١/ ٣٣٤) (٩٦٣)، والنسائي في الكبرى (٦/ ٢٤٢) (١٩٨١)، وابن حبان (٧/ ٤٢٤) (٣١٥٣)، والطبراني (١٩٨/١) (٥٣٢) من حديث أبي والم

أبيك» أي فرجه، وأن يصرح له بذلك ولا يعبر عنه بالكتابة. فهذا يدل على شدة قبح هذا النداء، وشدة بغض النَّبي ﷺ له.

واعلم أن رؤساء الدعاة إلى نحو هذه القومية العربية: أبو جهل، وأبو لهب، والوليد بن المغيرة، ونظراؤهم من رؤساء الكفرة.

وقد بين تعالى تعصبهم لقوميتهم في آيات كثيرة. كقوله: ﴿قَالُواْ مِلْ نَشَبِعُ مَآ أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَأَ ﴾، وقوله: ﴿قَالُواْ بِلُ نَشَبِعُ مَآ أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَأُ ﴾، وأمثال ذلك من الآيات.

واعلم أنه لا خلاف بين العلماء كما ذكرنا آنفًا في منع النداء برابطة غير الإسلام، كالقوميات والعصبيات النسبية، ولا سيما إذا كان النداء بالقومية يقصد من وَرائه القضاء على رابطة الإسلام وإزالتها بالكلية. فإن النداء بها حينئذ معناه الحقيقي: أنه نداء إلى التخلي عن دين الإسلام، ورفض الرابطة السماوية رفضًا باتًا، على أن يعتاض من ذلك روابط عصبية قومية، مدارها على أن هذا من العرب، وهذا منهم أيضًا مثلًا؛ فالعروبة لا يمكن أن تكون خلفًا من الإسلام. واستبدالها به صفقة خاسرة.

فهي كما قال الراجز:

بدلت بالجمة رأسًا أزعرا وبالثنايا الواضحات الدردرا كما اشترى المسلم إذ تنصَّرا

وقد علم في التاريخ حال العرب قبل الإسلام وحالهم بعده كما لا يخفى.

وقد بين الله جلَّ وعلا في محكم كتابه: أن الحكمة في جعله بني آدم شعوبًا وقبائل هي التعارف فيما بينهم. وليست هي أن يتعصب كل شعب على غيره، وكل قبيلة على غيرها. قال جلَّ وعلا: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمُ مِن ذَكْرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَاإِلَ لِتَعَارَفُوا اللهِ أَنَّ أَكُرَمُكُمُ عِندَ اللهِ أَنْقَنَكُمُ مَن ذَكْرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَاإِلَ لِتَعَارَفُوا اللهِ إِنَّ أَكْرَمُكُمُ عِندَ اللهِ أَنْقَنكُمُ اللهِ اللهِ اللهِ أَنْقَنكُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

فاللام في قوله ﴿ لِتَعَارَفُوا لَهُ لام التعليل، والأصل لتتعارفوا، وقد حذفت إحدى التاءين. فالتعارف هو العلة المشتملة على الحكمة لقوله: ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقِبَالِكَ ﴾ ونحن حين نصرح بمنع النداء بالروابط العصبية والأواصر النسبية، ونقيم الأدلة على منع ذلك لا ننكر أن المسلم ربما انتفع بروابط نسبية لا تمت إلى الإسلام بصلة، كما نفع الله نبيه على بعمه أبي طالب. وقد بين الله جلَّ وعلا أن عطف ذلك العم الكافر على نبيه على من الله عليه. قال تعالى: ﴿ أَلُمْ يَعِدُكَ يَتِيمًا فَاوَىٰ ﴿ أَي آواك بأن ضمك إلى عمك أبي طالب.

ومن آثار هذه العصبية النسبية قول أبي طالب فيه ﷺ:

والله لن يصلوا إليك بجمعهم حتى أوسَّد في التُّراب دفينا كما قدمنا في سورة «هود».

وقد نفع الله بتلك العصبية النسبية شعيبًا عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام كما قال تعالى عن قومه: ﴿قَالُوا يَنشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرْعِكَ فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلَا رَهْطُكَ لَرَجَمْنَكُ ﴾.

وقد نفع الله بها نبيه صالحًا أيضًا عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، كما أشار تعالى لذلك بقوله: ﴿ قَالُوا تَقَاسَمُواْ بِاللّهِ لَنَبْيَتَنَكُم وَأَهْلَمُ ثُعُ لَنَقُولَنَ اللّهِ لَنَبْيَتَنَكُم وَأَهْلَمُ ثُعُ لَنَقُولَنَ الْمَالِدِقُونَ اللّه فقد دلت الآية على أنهم يخافون من أولياء صالح، ولذلك لم يفكروا أن يفعلوا به سوءًا إلا ليلا خفية، وقد عزموا أنهم إن فعلوا به ذلك أنكروا وحلفوا لأوليائه أنهم ما حضروا ما وقع بصالح خوفًا منهم، ولما كان لوط عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام لا عصبة له في قومه ظهر فيه أثر ذلك حتى قال: ﴿ لَوَ أَنَ لِي بِكُمْ قُورَةً الله وقد قدمنا هذا مستوفى في «سورة هود». فيلزم الناظر في هذه المسألة أن يفرق بين الأمرين، ويعلم أن النداء فيلزم الناظر في هذه المسألة أن يفرق بين الأمرين، ويعلم أن النداء

بروابط القوميات لا يجوز على كل حال، ولا سيما إذا كان القصد بذلك القضاء على رابطة الإسلام، وإزالتها بالكلية بدعوى أنه لا يساير التطور الجديد، أو أنه جمود وتأخر عن مسايرة ركب الحضارة - نعوذ بالله من طمس البصيرة - وأن منع النداء بروابط القوميات لا ينافي أنه ربما انتفع المسلم بنصرة قريبه الكافر بسبب العواطف النسبية والأواصر العصبية التي لا تمت إلى الإسلام بصلة، كما وقع من أبي طالب للنبي على وقد ثبت في الصحيح عنه على أنه قال: "إن الله يؤيد هذا الدين بالرجل الفاجر" (٢٠١) ولكن تلك القرابات النسبية لا يجوز أن تجعل هي الرابطة بين المجتمع ولكن تلك القرابات النسبية لا يجوز أن تجعل هي الرابطة بين المجتمع ولكن تلك القرابات النسبية لا يجوز أن تجعل هي الرابطة بين المجتمع عنالي: ﴿ لا يَجِورُ مَنْ مَا قَالَ وَالْمَاوِرِ وَمعلوم أن المسلم عدو الكافر، كما قال تعالى: ﴿ لا يَجِدُ قُومًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْمَوْمِ الْاَخِرِ يُوادّدُونَ مَنْ حَادً اللّهَ وَالْمَوْمِ الْاَخِرِ يُوادّدُونَ مَنْ حَادًا اللّه وَرَسُولَهُ ، كما تقدم.

<sup>(</sup>۲۰۲) أخرجه البخاري (۳/ ۱۱۱۶) (۲۸۹۷)، ومسلم (۱/ ۱۰۵) (۱۱۱) من حديث أبي هريرة ويشيء مطولًا به .

تعالى إلى أن الرابطة التي رَبَطَتْ بين حملة العرش ومن حوله، وبين بني آدم في الأرض حتى دعوا الله لهم هذا الدعاء الصالح العظيم، إنما هي الإيمان بالله جلَّ وعلا. لأنه قال عن الملائكة: ﴿ وَيُؤمِنُونَ بِهِ عَلَى فوصفهم بالإيمان. وقال عن بني آدم في استغفار الملائكة لهم ﴿ وَيَسَتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ فوصفهم أيضًا بالإيمان؛ فدل ذلك على أن الرابطة بينهم هي الإيمان وهو أعظم رابطة.

ومما يوضح لك أن الرابطة الحقيقية هي دين الإسلام قوله تعالى في أبي لهب عم النّبي على: ﴿ سَيَطَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهُبِ ﴿ فَكَ ويقابل ذلك بما لسلمان الفارسي من الفضل والمكانة عند النّبي على والمسلمين، وقد جاء عن النّبي على أنه قال فيه: ﴿ سَلمان منا أهل البيت ﴾ (٢٠٣٠ رواه الطبراني والحاكم في المستدرك، وجعل عليه صاحب الجامع الصغير علامة الصحة. وضعفه الحافظ الذهبي. وقال الهيتمي فيه، عند الطبراني كثير بن عبد الله المزني ضعفه الجمهور، وبقية رجاله ثقات. وقد أجاد من قال: لقد رفع الإسلام سلمان فارس وقد وضع الكفر الشريف أبا لهب وقد أجمع العلماء: على أن الرجل إن مات وليس له من القرباء إلا ابن كافر، أن إرثه يكون للمسلمين بأخوة الإسلام، ولا يكون لولده لصلبه الذي هو كافر، والميراث دليل القرابة؛ فدل ذلك على أن الأخوة الدينية أقرب من الأخوة الدينية أقرب

وبالجملة، فلا خلاف بين المسلمين أن الرابطة التي تربط أفراد أهل

<sup>(</sup>٤٠٣) أخرجه الطبراني (٦/ ٢١٢) (٦٠٤٠)، والحاكم (٣/ ٦٩١) (٦٥٤١) من حديث كثير بن عبد الله المزني عن أبيه عن جده به، والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله في الضعيفة (٣٧٠٤) وقال عنه: ضعيف جدًا .

<sup>(</sup>٤٠٤) بالأصل: النبوة، والصواب ما أثبته .

الأرض بعضهم ببعض، وتربط بين أهل الأرض والسماء، هي رابطة «لا إله إلا الله» فلا يجوز ألبتة النداء برابطة غيرها. ومن والى الكفار بالروابط النسبية محبة لهم، ورغبة فيهم يدخل في قوله تعالى ﴿وَمَن يَتَوَلِّمُم مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُم ﴾، وقوله تعالى: ﴿إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتَنَةٌ فِي اَلْأَرْضِ وَفَسَادُ مِنْهُم ﴾، وقوله تعالى: ﴿إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتَنَةٌ فِي الْأَرْضِ وَفَسَادُ صَادِي الله تعالى] (٥٠٠٠).

#### ولاية اليهود للنصارى، كعكسه ولاية زائفة.

[قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَصَارَى بَعضهم أُولِياءً بَعْضُهُمْ اَولِياءً بَعض، ولكنه بين في هذه الآية الكريمة أن اليهود والنصارى بعضهم أولياء بعض، ولكنه بين في مواضع أخر أن ولاية بعضهم لبعض زائفة ليست خالصة، لأنها لا تستند على أساس صحيح، هو دين الإسلام، فبين أن العداوة والبغضاء بين النصارى دائمة إلى يوم القيامة، بقوله: ﴿ وَمِنَ الْعَدَاوة والبغضاء بين النصارى دائمة إلى يوم القيامة، بقوله: ﴿ وَمِنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ ال

وصرح تعالى بعدم اتفاق اليهود معللًا له بعدم عقولهم في قوله:

<sup>(</sup>٤٠٥) ٣/ ٤٠١: ٨٠٨، بني إسرائيل / ٩، وانظر أيضًا: (٣/ ٤١: ٣٤) (هود/ ٩١)، (٥/ ٢٦٦- ٢٦٧) (السمومسنون/ ٥: ٧)، (٧/ ٥٨٠) (محمد/ ٢٥: ٨٨)، (٧/ ٢٨٨) (الحجرات/ ١٠)، (٩/ ٢٧٧، ٢٧٨) (الضحي / ١: ٣).

﴿ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَّىٰ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴾.

#### تنبيه:

أخذ بعض العلماء من قوله تعالى: ﴿ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضِ ﴾ أن اليهودي، والنصراني، يتوارثان، ورده بعض العلماء، بأن المراد بالآية، ولاية اليهود لخصوص النصارى، وعلى هذا المعنى فلا دليل في الآية لتوارث اليهود والنصارى](٤٠٦).

\* \* \*

<sup>(</sup>٤٠٦) ٢/ ٩٨، المائدة / ٥١ .

### فصل

## في الهجرة

[قوله تعالى: ﴿ يَاعِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ أَرْضِى وَاسِعَةٌ فَإِيَّنَى فَأَعُبُدُونِ ﴿ ۞ ﴾. نادى اللَّه جلَّ وعلا عباده المؤمنين، وأكّد لهم أن أرضه واسعة، وأمرهم أن يعبدوه وحده دون غيره، كما دلّ عليه تقديم المعمول الذي هو إياي؛ كما بيّناه في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِيَاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسَتَعِينُ ﴾.

والمعنى: أنهم إن كانوا في أرض لا يقدرون فيها على إقامة دينهم، أو يصيبهم فيها أذى الكفار، فإن أرض ربّهم واسعة فليهاجروا إلى موضع منها يقدرون فيه على إقامة دينهم، ويسلمون فيه من أذى الكفار، كما فعل رسول الله على والمسلمون.

وهذا المعنى الذي دلّت عليه هذه الآية الكريمة جاء في آيات أُخر؛ كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّنُهُمُ ٱلْمَكَتِهِكَةُ ظَالِمِيّ أَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُننُمْ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضُ قَالُواْ أَلَمْ تَكُن أَرْضُ ٱللّهِ ، وقوله تعالى: ﴿وَأَرْضُ ٱللّهِ وَسِعَةً إِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾](٢٠٠٠).

وقال أيضًا: [قوله تعالى: ﴿ وَنَجَيْنَكُ ۗ وَلُوطًا إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَكَرُّنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ۚ ﴾ الضمير في قوله: ﴿ وَنَجَيْنَكُ ﴾ عائد إلى إبراهيم.

قال أبو حيان في البحر المحيط: وضمن قوله ﴿ وَنَجَيَّنَاكُ ﴾ معنى أخرجناه بنجاتنا إلى الأرض، ولذلك تعدى «نجّيناه» بإلى، ويحتمل أن يكون «إلى» متعلقًا بمحذوف، أي منتهيًا إلى الأرض، فيكون في موضع الحال، ولا تضمين في «ونجّيناه» على هذا، والأرض التي خرجا منها: هي

<sup>(</sup>٤٠٧) ٦/٤٦٩، العنكبوت / ٥٦، وانظر أيضًا (٧/٤٦- ٤٧) (الزمر/١٠) .

كوثى من أرض العراق، والأرض التي خرجا إليها: هي أرض الشام ا هـ منه.

وهذه الآية الكريمة تشير إلى هجرة إبراهيم ومعه لوط من أرض العراق إلى الشام فرارًا بدينهما.

وقد أشار تعالى إلى ذلك في غير هذا الموضع. كقوله في «العنكبوت» ﴿ فَاَمَنَ لَهُ لُوطُ ۗ وَقَالَ إِنِي مُهَاجِرُ إِلَى رَبِّيَ ۖ إِنَّهُ هُو ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ﴾ ، وقوله في «الصافات: » ﴿ وَقَالَ إِنِي ذَاهِبُ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ ۞ ﴾ على أظهر القولين؛ لأنه فار إلى ربه بدينه من الكفار.

وقال القرطبي رحمه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ إِنِي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّ سَيَهْدِينِ ﴿ وَقَالَ اللهِ عَلَى اللهِ وَالعزلة ، وأول من فعل ذلك ابراهيم عليه السلام ، وذلك حين خلصه الله من النار قال: ﴿ إِنِي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِي أَي مهاجر من بلد قومي ومولدي ، إلى حيث أتمكن من عبادة ربي ﴿ وَإِنَّهُ سَيَهُدِينِ ﴾ فيما نويت إلى الصواب ، وما أشار إليه جل وعلا من أنه بارك العالمين في الأرض المذكورة ، التي هي الشام على قول الجمهور في هذه الآية بقوله: ﴿ وَلِسُلَيْمُنَ الرّبِيحَ عَاصِفَةً تَعْرِى بِأَمْرِهِ وَإِلَى الْأَرْضِ الَّذِي بَكَرَكُنَا فِيهَا لِلْعَلَمِينِ ﴾ بينه في غير الموضع . كقوله: ﴿ وَلِسُلَيْمُنَ الرّبِيحَ عَاصِفَةً تَعْرِى بِأَمْرِهِ إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَكَرَكُنَا فِيهَا لِلْعَلَمِينِ ﴾ الله عَين في غير الموضع . كقوله: ﴿ وَلِسُلَيْمُنَ الرّبِيحَ عَاصِفَةً تَعْرِى بِأَمْرِهِ إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَكَرُكُنَا فِيهَا لِلْعَلَمِينِ اللهِ الْمَوْفِ اللهِ بَكَرُكُنَا وَيَهَا اللهُ الْأَرْضِ اللّهِ بَكَرَكُنَا فِيهَا لِلْعَلَمِينَ اللّهِ بَكَرَكُنَا فِيهَا اللهُ اللهُ وَهِ اللهُ اللّهُ وَلِيهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وقوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِي ٓ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَكَرَّكُنَا حَوْلَهُ ﴾. ومعنى كونه (بارك فيها). هو ما جعل فيها من الخصب والأشجار والأنهار والثمار. كما قال تعالى: ﴿ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُتْتٍ مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ومن ذلك أنه بعث أكثر الأنبياء منها.

وقال بعض أهل العلم: ومن ذلك أن كل ماء عذب أصل منبعه من تحت

الصخرة التي عند بيت المقدس (٤٠٨). وجاء في ذلك حديث مرفوع، والظاهر أنه لا يصح.

وفي قوله تعالى: ﴿ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَكَرُّكُنَا فِيهَا﴾ أقوال أخر تركناها لضعفها في نظرنا.

وفي هذه الآية الكريمة دليل على أن الفرار بالدين من دار الكفر إلى بلد يتمكن فيه الفار بدينه من إقامته دينه واجب. وهذا النوع من الهجرة وجوبه باق بلا خلاف بين العلماء في ذلك] (٤٠٩).



<sup>(</sup>٤٠٨) ذكر السيوطي في الجامع الصغير من حديث عبادة بن الصامت رَفِيْقَ مرفوعًا: «الصخرة صخرة بيت المقدس على نخلة و النخلة على نهر من أنهار الجنة و تحت النخلة آسية بنت مزاحم امرأة فرعون ومريم بنت عمران ينظمان سموط أهل الجنة إلى يوم القيامة»، وعزاه للطبراني، والحديث قال عنه الشيخ الألباني رحمه الله في ضعيف الجامع: موضوع .

<sup>(</sup>٤٠٩) ٧/ ٤٦ ٤٧، الأنبياء / ٧١ .

# فصل في الأعذار

## العذر بالإكراه، والنسيان، والخطأ

### العذر بالإكراه من خصائص هذه الأمة.

[أخذ بعض العلماء من هذه الآية الكريمة أي قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ إِن يُظْهَرُواْ عَلَيْكُو يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلَّتِهِمْ وَلَن تُفْلِحُواْ إِذًا أَبَدًا ﴿ يَظْهَرُواْ عَلَيْكُو يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلَّتِهِمْ وَلَه عن أصحاب الكهف إن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُو يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلَّتِهِمْ فَاهر في إكراههم على ذلك وعدم طواعيتهم، ومع هذا قال عنهم: ﴿ وَلَن تُفْلِحُواْ إِذًا أَبَدًا ﴾ فدل ذلك على أن ذلك الإكراه ليس بعذر. ويشهد لهذا المعنى حديث طارق بن شهاب في الذي دخل النار في ذباب قربه مع الإكراه بالخوف من القتل؛ لأن صاحبه الذي امتنع أن يقرب ولو ذبابًا قتلوه (٢١٠٤).

ويشهد له أيضًا دليل الخطاب، أي مفهوم المخالفة في قوله ﷺ: "إن الله تجاوز لي عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه" (٤١١) فإنه يفهم من قوله: «تجاوز لي عن أمتي» أن غير أمته من الأمم لم يتجاوز لهم عن

<sup>(</sup>٤١٠) أخرجه أحمد في «الزهد» (١/ ١٥)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٦/ ٤٧٣)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٠٣٨) (٣٣٠٣٨) وأبو نعيم في " الحلية " (٢٠٣/١) من طرق عن سلمان وَوَفَّا عليه، وهذا الأثر صحيح الإسناد لسلمان، ولكنه ليس له حكم الرفع لأن سلمان معروف برواية الإسرائيليات.

ذلك. وهذا الحديث وإن أعله الإمام أحمد وابن أبي حاتم فقد تلقاه العلماء قديمًا وحديثًا بالقبول، وله شواهد ثابتة في القرآن العظيم والسنة الصحيحة.

وقد أوضحنا هذه المسألة في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) في سورة «الكهف»، في الكلام على قوله ﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُرُ لَكُمُ وَكُمْ وَكُمْ وَلَهُ ﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُمْ لَا يَرْجُمُوكُمْ ﴾. ولذلك اختصرناها هنا.

أما هذه الأمة فقد صرح الله تعالى بعذرهم بالإكراه في قوله: ﴿ إِلَّا مَنْ أَكُونِهُ وَقَلْبُهُم مُطْمَيِنٌ ۖ بِٱلْإِيمَانِ﴾. والعلم عند الله تعالى](٤١٢).

## من أكره على الكفر بالإهلاك العظيم وصبر فله الشرف، فإن لم يصبر فله الرخصة.

قال صاحب التتمة رحمه الله بعد أن ساق حديث الغلام والساحر والكاهن، وأخذ يعدد الفوائد المستفادة من هذا الحديث: [الثالث عشر: منتهى الصبر وعدم الرجوع عن الدين، وهكذا كان في الأمم الأولى، وبيان فضل الله على هذه الأمة، إذ جاز لها التلفظ بما يخالف عقيدتها وقلبها مطمئن بالإيمان.

وقد جاء عن الفخر الرازي قوله: الآية تدل على أن المكره على الكفر بالإهلاك العظيم الأولى به أن يصبر على ما خوف منه، وأن إظهار كلمة الكفر كالرخصة في ذلك، وقال وروى الحسن أن مسيلمة أخذ رجلين من أصحاب النّبي عَلَيْ فقال لأحدهما: تشهد أني رسول الله؟ فقال: نعم، فتركه، وقال للآخر مثله، فقال: لا بل أنت كذاب. فقتله، فقال النّبي عَلَيْ: «أما الذي ترك فأخذ بالرخصة فلا تبعة عليه، وأما الذي قتل فأخذ بالأفضل

<sup>(</sup>٤١٢) ٤/ ٨١، الكهف/٢٠.

فهنيتًا له» (٤١٣)](٤١٤).

#### إشكال، والجواب عنه.

وقوله في «الأعراف»: ﴿ وَبَهَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلَا مِنْ حَيْثُ شِئْمًا وَلَا نَقْرَبًا هَاذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ۞ .

<sup>(</sup>٤١٣) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/ ٤٧٣) (٣٣٠٣٧) بسند رجاله ثقات، إلا أنه من مرسل عن الحسن .

<sup>(</sup>٤١٤) ٩/ ١٤٢ ، البروج/ ٤، ٥ .

نَسَنَكُمْ كَمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَنَدَا وَمَأُونَكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُم مِن نَصِرِينَ ﴿ ﴾. وعلى هذا فمعنى قوله: ﴿ فَنَسِى ﴾ أي ترك الوفاء بالعهد، وخالف ما أمره الله به من ترك الأكل من تلك الشجرة؛ لأن النهي عن الشيء يستلزم الأمر بضده.

والوجه الثاني: هو أن المراد بالنسيان في الآية: النسيان الذي هو ضد الذكر، لأن إبليس لما أقسم له بالله أنه له ناصح فيما دعاه إليه من الأكل من الشجرة التي نهاه ربه عنها غره وخدعه بذلك، حتى أنساه العهد المذكور. كما يشير إليه قوله تعالى: ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِي لَكُما لَمِنَ النَّصِحِينَ اللهُ عَنهما قال: إنما سمي فَدَلَنهُما بِغُرُورٍ . وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: إنما سمي الإنسان لأنه عهد إليه فنسي رواه عنه ابن أبي حاتم اه (١٥٥٠). ولقد قال بعض الشعراء:

وما سمي الإنسان إلا لنسيه ولا القلب إلا أنه يتقلب أما على القول الأول فلا إشكال في قوله: ﴿ وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبِّهُ فَغُوكُ ﴾ وأما على الثاني ففيه إشكال معروف؛ لأن الناسي معذور فكيف يقال فيه ﴿ وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبِّهُ فَغُوكُ ﴾ .

وأظهر أوجه الجواب عندي عن ذلك: أن آدم لم يكن معذورًا بالنسيان. وقد بينت في كتابي (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) الأدلة الدالة على أن العذر بالنسيان والخطأ والإكراه من خصائص هذه الأمة. كقوله هنا فَنسَي مع قوله ﴿وَعَصَى فأسند إليه النسيان والعصيان، فدل على أنه غير معذور بالنسيان. ومما يدل على هذا ما ثبت في صحيح مسلم من

<sup>(</sup>٤١٥) أخرجه ابن أبي حاتم، كما ذكر عنه ابن كثير في تفسيره (٣/ ٢٢٥)، ساق إسناده، وأخرجه الطبري (٨/ ٤٦٥) من طريق الأعمش عن مسلم البطين عن سعيد بن جبير عن ابن عباس به، والحديث رجاله ثقات إلا أنه معلول بعنعنة الأعمش؛ لأنه مدلسًا .

حديث ابن عباس وأبي هريرة: أن النّبي ﷺ لما قرأ ﴿رَبّنَا لَا تُؤَاخِذْنَآ إِن فَسِينَآ أَوْ أَخْطَأْنًا ﴾ قال الله نعم قد فعلت (٢١٦). فلو كان ذلك معفوًا عن جميع الأمم لما كان لذكره على سبيل الامتنان وتعظيم المنة عظيم موقع. ويستأنس لذلك بقوله: ﴿كُمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبّلِنَا ﴾ ويؤيد ذلك حديث: ﴿إِن الله تجاوز لي عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه (٢١٧٤). فقوله «تجاوز لي عن أمتي» يدل على الاختصاص بأمته، وليس مفهوم لقب؛ لأن مناط التجاوز عن ذلك هو ما خصه الله به من التفضيل على غيره من الرسل.

والحديث المذكور وإن أعله الإمام أحمد وابن أبي حاتم فله شواهد ثابتة في الكتاب والسنة، ولم يزل علماء الأمة قديمًا وحديثًا يتلقونه بالقبول.

ومن الأدلة على ذلك حديث طارق بن شهاب المشهور في الذي دخل النار في ذباب قربه مع أنه مكره وصاحبه الذي امتنع من تقريب شيء للصنم ولو ذبابًا قتلوه (٢١٨). فدل ذلك على أن الذي قربه مكره، لأنه لو لم يقرب لقتلوه كما قتلوا صاحبه، ومع هذا دخل النار فلم يكن إكراهه عذرًا. ومن الأدلة على ذلك قوله تعالى عن أصحاب الكهف: ﴿إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُو لَا يُعْمِدُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلَّتِهِمْ وَلَن تُفْلِحُواْ إِذًا أَبَكُما فَقُوله: ﴿وَلَن مُنْ لِحُواْ إِذًا أَبَكُما وقوله: ﴿وَلَن تُفْلِحُواْ إِذًا أَبَكُما وقوله: ﴿وَلَن عُنْهِ مِلْتَهِمْ لَا لَا لَا كراه، وقوله: ﴿وَلَن عُنْهِ مِلْمَا اللّه الإكراه، كما أوضحنا ذلك في غير هذا الموضع.

<sup>(</sup>٤١٦) أخرجه مسلم (١/ ١١٥) (١٢٥) عن أبي هريرة رضي الله عنهما . رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>١٧٪) سبق تخريجه آنفًا .

<sup>(</sup>٤١٨) سبق تخريجه أيضًا .

واعلم أن في شرعنا ما يدل على نوع من التكليف بذلك في الجملة، كقوله تعالى: ﴿وَمَن قَنَلَ مُوَّمِنًا خَطَّا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ فتحرير الرقبة هنا كفارة لذلك القتل خطأ. والكفارة تشعر بوجود الذنب في الجملة. كما يشير إلى ذلك قوله في كفارة القتل خطأ ﴿وَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهُرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَكَ مِّن اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ فَعِل سَهُمْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَكَ مِّن اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ فَعِل سَهُمْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَكَ مِّن اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ فَعِل صُومِ الشهرين بدلًا من العتق عند العجز عنه. وقوله بعد ذلك ﴿ تَوْبَكَةُ مِن اللهِ هناك مؤاخذه في الجملة بذلك الخطأ، مع قوله: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ مُنَاثٌ فِيمًا أَخْطَأْتُم بِهِ عَلَى الله نعم قد وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ مُنَاثٌ فِي الْمُعْلَقُ الله نعم قد أن الله نعم قد أن الله على التقصير في التحفظ والحذر من وقوع الخطأ أهل العلم: هي بسبب التقصير في التحفظ والحذر من وقوع الخطأ والنسيان، والله جل وعلا أعلم] (٤١٤).



انتهى الجزء الأول ويليه الجزء الثاني ويبدأ بمسألة العذر بالجهل

<sup>(</sup>٤١٩) ٤/ ٥٦٦، ٥٦٧، طه/ ١١٥، وانظر أيضًا ٦/ ٢١٩، النور / ٣٣.

مكنبالمشيالنبوي الشريف المريف المريف

التي ذَكرَهَا العَلاَمَة الشَّنْقِيطِيّ عُهَا الْمِينِ بِن مُحَادِ المُخِنَار الْجَكِين في يهنسيره أضواء البيان جَمْع مَحَمْمُودْبنِ مُحَدِّبنِ مُصِّطِفَىٰ لِنِيَاوِيّ الْجُهِنْءُالنَّانِي مِكْنَا لَرْبَعَ اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي

### فصل

### العذر بالجهل

[قوله: ﴿ لِنَعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ وقوله: ﴿ اَعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ ﴾ راجع إلى شيء واحد هو العلم بالله؛ لأن من عرف الله أطاعه ووحده.

وهذا العلم يعلمهم الله إياه ويرسل لهم الرسل بمقتضاه ليهلك من هلك عن بينة، ويحيي من حيي عن بينة، فالتكليف بعد العلم، والجزاء بعد التكليف. . ] (٤٢٠).

#### ملاحظة:

قد يستدل البعض بآية الميثاق على عدم العذر بالجهل في أمور التوحيد؛ لذا سوف أنقل كلام العلامة الشنقيطي رحمه الله حول هذه الآية ليتضح المقام. والله المستعان.

قال رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيّ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ فُرُرِيَّهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ أَلْقِيْكُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ أَلْقِيْكُمْ وَأَلُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا أَنْ أَنْكُ عَالَاكُونَ فَي أَوْ نَقُولُوا إِنَّا كُنَا مِن قَبْلُ وَكُنَا مِن قَبْلُ وَكُنا مِن قَبْلُ وَكُنَا مِن فَعْلَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ اللهِ ﴾ .

في هذه الآية الكريمة وجهان من التفسير معروفان عند

<sup>(</sup>٤٢٠) ٧/ ٢٧٦، الذاريات / ٥٦ .

أحدهما: أن معنى أخذه ذرية بني آدم من ظهورهم: هو إيجاد قرن منهم بعد قرن، وإنشاء قوم بعد آخرين كما قال تعالى: ﴿ كُمَّا آنشاكُم مِن ذُرِيكةِ قَوْمٍ ءَاخَرِين ﴾، وقال: ﴿ هُوَ الَّذِى جَعَلَكُم خَلَكُم خَلَكُم خُلُكُم عَلَى الْأَرْضِ ﴾ وقال: ﴿ هُوَ الَّذِى جَعَلَكُم خَلَكُم مَن الآيات: وعلى هذا القول وقال: ﴿ وَاَشْهَدُهُم عَلَى آنفُسِهِم آلَسَتُ بِرَبِكُم قَالُوا بَلَى ﴾ أن إشهادهم على أنفسهم إنما هو بما نصب لهم من الأدلة القاطعة بأنه ربهم المستحق منهم لأن يعبدوه وحده ؛ وعليه فمعنى قالوا بلى، أي قالوا ذلك: بلسان منهم لظهور الأدلة عليه. ونظيره من إطلاق الشهادة على شهادة لسان الحال قوله تعالى: ﴿ مَا كُنُودٌ ﴿ هُو وَلِهُ تَعالَى: ﴿ إِنَّ الْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللهِ شَهِدِينَ عَلَى الْفُسِيمِ وَالْمُولُ بَلْكُ مُولُولُ بَذلك، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللهِ شَاهِدِينَ عَلَى الْفُولُ بَذلك، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللهِ عَلَى المَولُ بَاللهِ اللهِ عَلَى القولُ بَالله وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللهِ عَلَى المَولُولُ اللهُ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُسْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَانِ حَالَة أَيْمِ اللهِ عَلَى القولُ بِلْكَ اللهُ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدُ ﴾ أي بلسان حاله أيضًا والقولُ بأن ذلك هو المراد في الآية أيضًا.

واحتج من ذهب إلى هذا القول بأن الله جل وعلا جعل هذا الإشهاد حجة عليهم في الإشراك به جل وعلا في قوله: ﴿أَن تَقُولُواْ يَوْمَ اللَّهِيكُمَةِ إِنَّا صَحَنًّا عَنْ هَلَا غَيْفِلِينَ ﴾ أَو نَقُولُواْ إِنَّما أَشْرَكُ ءَابَآوُنا مِن قَبْلُ وَكُنّا ذُرِيّةً مِن بَعْدِهِم ، قالوا: فلو كان الإشهاد المذكور الإشهاد عليهم يوم الميثاق، وهم في صورة الذر لما كان حجة عليهم؛ لأنه لا يذكره منهم أحد عند وجوده في الدنيا، وما لا علم للإنسان به لا يكون حجة عليه.

فإن قيل إخبار الرسل بالميثاق المذكور كاف في ثبوته، قلنا: قال ابن كثير في تفسيره: «الجواب عن ذلك أن المكذبين من المشركين يكذبون بجميع ما جاءتهم به الرسل من هذا وغيره، وهذا جعل حجة مستقلة عليهم، فدل على أنه الفطرة التي فطروا عليها من التوحيد، ولهذا قال: ﴿ أَن تَقُولُوا ﴾ اه منه بلفظه.

فإذا علمت هذا الوجه الذي ذكرنا في تفسير الآية، وما استدل عليه قائله به من القرآن. فاعلم أن الوجه الآخر في معنى الآية: أن الله أخرج جميع ذرية آدم من ظهور الآباء في صورة الذر، وأشهدهم على أنفسهم بلسان المقال: ﴿ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَكُنْ ﴾ ثم أرسل بعد ذلك الرسل مذكرة بذلك الميثاق الذي نسيه الكل ولم يولد أحد منهم وهو ذاكر له وإخبار الرسل به يحصل به اليقين بوجوده.

قال مقيده عفا الله عنه هذا الوجه الأخير يدل له الكتاب والسنة.

أما وجه دلالة القرآن عليه، فهو أن مقتضى القول الأول أن ما أقام الله لهم من البراهين القطعية كخلق السماوات والأرض، وما ركز فيهم من الفطرة صنع الله الدالة على أنه الرب المعبود وحده، وما ركز فيهم من الفطرة التي فطرهم عليها تقوم عليهم به الحجة، ولو لم يأتيهم نذير والآيات القرآنية مصرحة بكثرة، بأن الله تعالى لا يعذب أحدًا حتى يقيم عليه الحجة بإنذار الرسل، وهو دليل على عدم الاكتفاء بما نصب من الأدلة، وما ركز من الفطرة، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنّا مُعَدِّبِينَ حَتّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ فإنه قال فيها: حتى نبعث رسولًا، ولم يقل حتى نخلق عقولًا، وننصب أدلة، ونركز فطرة.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى النَاسِ، وَمُخَمِّةُ بَعْدَ الرُّسُلِّ ﴾، فصرح بأن الذي تقوم به الحجة على الناس، وينقطع به عذرهم: هو إنذار الرسل لا نصب الأدلة والخلق على الفطرة.

وهذه الحجة التي بعث الرسل لقطعها بينها في «طه» بقوله: ﴿ وَلَوْ أَنَّا اَهُلَكُنَّهُم بِعَدَابٍ مِّن قَبْلِهِ لَقَالُواْ رَبّنَا لَوْلَا آرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَاينلِكَ مِن قَبْلِ أَن نَذِلَ وَخَذَرَىٰ ﴿ اللَّهُ مَ وَاشَارِ لَهَا فِي «القصص» بقوله: ﴿ وَلَوْلَا أَن تُصِيبَهُم مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ

إِلَيْمَا رَسُولًا فَنَنَبِعَ ءَايَكِكَ وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمِن ذَلْكَ أَنهُ وَلَمُ عَدَرهم في الدنيا بإنذار الرسل، ولم يحتف في ذلك بنصب الأدلة كقوله تعالى: ﴿ كُلُمَا أَلْقِي فِيها فَوْجُ سَأَهُمُ خُرَنَهُا اللهُ مِن شَيْءٍ إِنْ يَكَتَفُ في ذلك بنصب الأدلة كقوله تعالى: ﴿ كُلُمَا أَلْقِي فِيها فَوْجُ سَأَهُمُ خُرَنَهُا أَلَهُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَلَهُ مِنْ شَيْءٍ إِنْ أَلَهُ مِن شَيْءٍ إِنْ اللهُ مِن شَيْءٍ إِنْ اللهُ مِن شَيْءٍ إِنْ اللهُ مِن شَيْءٍ إِنْ اللهُ مِن شَيْءٍ إِنْ اللهِ فِي ضَلَالٍ كِيرٍ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَسِيقَ اللّذِينَ كَفُرُوا إِلَى اللّهُ مِن شَيْءٍ إِنْ اللّهُ مِن شَيْءٍ إِنَّ عَلَيْكُمُ عَالِيلٍ كِيرٍ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَسِيقَ اللّذِينَ كَفُرُوا إِلَى اللّهُ مِن شَيْءٍ إِلّهُ مِن اللهِ وَاللّهُ مُ خُرَنَهُم اللهُ اللهُ مَا يَكُمُ وَلِيكُمْ وَلِيكِنْ مَنْ اللهُ وَاللّهُ مُ خُرَنَهُم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْكُفِرِينَ ﴿ وَاللّهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وأما السنة: فإنه قد دلت أحاديث كثيرة على أن الله أخرج ذرية آدم في صورة الذر فأخذ عليهم الميثاق كما ذكر هنا، وبعضها صحيح. قال القرطبي في تفسير هذه الآية: قال أبو عمر يعني ابن عبد البر لكن معنى هذا الحديث قد صح عن النَّبي عَلَيْ من وجوه ثابتة كثيرة من حديث عمر بن الخطاب عَنِيْ وعبد الله بن مسعود، وعلي بن أبي طالب، وأبي هريرة رضي الله عنهم أجمعين وغيرهم اه (٤٢١). محل الحاجة منه بلفظه.

وهذا الخلاف الذي ذكرنا هل يكتفي في الإلزام بالتوحيد بنصب الأدلة، أو لا بد من بعث الرسل لينذروا؟ هو مبنى الخلاف المشهور عند أهل الأصول في أهل الفترة. هل يدخلون النار بكفرهم؟ وحكى القرافي عليه

<sup>(</sup>٤٢١) التمهيد لابن عبد البر (١٨/ ٨٥) وما بعدها، وانظر السلسلة الصحيحة (٤٨، ٤٩، ٥٠) فقد صحح الشيخ الألباني رحمه الله جملة من هذه الأحاديث وتكلم على بعض الفوائد المستفادة منها.

الإجماع وجزم به النووي في (شرح مسلم)، أو يعذرون بالفترة وهو ظاهر الآيات التي ذكرناها، وإلى هذا الخلاف أشار في (مراقي السعود) بقوله: فو فتسرة بالفرع لا يسراع وفي الأصول بينهم نزاع وقد حققنا هذه المسألة مع مناقشة أدلة الفريقين في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) في سورة «بني إسرائيل» في الكلام على قوله تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ وَلَذَلْكُ اختصرناها هنا] (٢٢٤).

## مسألة: أهل الفترة معذورون في الدنيا، ويختبرون في الآخرة.

[قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذِّبِينَ حَتّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ . ظاهر هذه الآية الكريمة: أن الله جلّ وعلا لا يعذب أحدًا من خلقه لا في الدنيا ولا في الآخرة . حتى يبعث إليه رسولًا ينذره ويحذره فيعصى ذلك الرسول، ويستمر على الكفر والمعصية بعد الإنذار والإعذار .

وقد أوضح جلَّ وعلا هذا المعنى في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ بَعَدَ الرُّسُلِ ﴾ فصرح في هذه الآية الكريمة: بأن لا بد أن يقطع حجة كل أحد بإرسال الرسل، مبشرين من أطاعهم بالجنة، ومنذرين من عصاهم النار.

وهذه الحجة التي أوضح هنا قطعها بإرسال الرسل مبشرين ومنذرين. بينها في آخر سورة طه بقوله ﴿وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُنْهُم بِعَذَابٍ مِّن قَبْلِهِ لَقَالُواْ رَبَّنَا لَوَلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَاينيْكَ مِن قَبْلِ أَن نَذِلٌ وَخَنْزَك ۗ ﴾. وأشار لها في سورة القصص بقوله: ﴿وَلَوْلَا أَن تُصِيبَهُم مُصِيبَةُ بِمَا

<sup>(</sup>٤٢٢) ٢/ ٣٠٠: ٣٠٣، الأعراف / ١٧٢، ١٧٣.

قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولَا فَنَتَبِعَ ءَايَاكِ وَنَكُوكِ
مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَقُولُه جَلَّ وعلا: ﴿ ذَالِكَ أَن لَمْ يَكُن رَبُّكَ مُهْلِك الْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا غَلِولُونَ ﴾ وقوله: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنْبِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتُرَةٍ مِنَ ٱلرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ يَبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتُرَةٍ مِنَ ٱلرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُمْ بَشِيرُ وَنَذِيرُ ﴾ وكقوله: ﴿ وَهَذَا كِنَابُ أَنزَلَنَاهُ مُبَارَكُ فَأَتَّبِعُوهُ وَاتَقُواْ لَعَلَيْكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ فَانَا أَنزِلَ ٱلْكِنَابُ عَلَى طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن لَمَا كُنَا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَلِيلِينَ ﴾ أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَا أَنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَابُ لَكُنَا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَلِيلِينَ ﴾ أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَا أَنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَابُ لَكُنَا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَلِيلِينَ ﴾ أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَا أَنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَابُ لَكُنَا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَلِيلِينَ ﴾ أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَا أَنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَابُ لَكُنَا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَلِيلِينَ ﴾ أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَا أَنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَابُ لَكُنَا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَلِينَ ﴾ أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَا أُولِ عَلَيْنَا ٱلْكِنَابُ لَكُنَا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَلِينَ هُولُوا فَي وَيَوْمُوا لَوْ أَنَا أُولِ عَلَيْكُ مُذَى وَرَحْمَةٌ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات.

ويوضح ما دلت عليه هذه الآيات المذكورة وأمثالها في القرآن العظيم من أن الله جلَّ وعلا لا يعذب أحدًا إلا بعد الإنذار والإعذار على ألسنة الرسل عليهم الصلاة والسلام تصريحه جلَّ وعلا في آيات كثيرة بأن لم يدخل أحدًا النار إلا بعد الإعذار والإنذار على ألسنة الرسل.

فمن ذلك قوله جلَّ وعلا: ﴿ كُلَّمَا أُلْقِىَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَنُهُمَاۤ أَلَمْ يَأْتِكُمُ نَذِيرٌ ﴿ قَالُواْ بَلَىٰ قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبُنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ ٱللَّهُ مِن شَىْءٍ﴾ .

ومعلوم أن قوله جلَّ وعلا: ﴿ كُلَّمَا أَلْقِيَ فِيهَا فَوْجُ ﴾ يعم جميع الأفواج الملقين في النار.

قال أبو حيان في «البحر المحيط» في تفسير هذه الآية التي نحن بصددها ما نصه: «وكلما» تدل على عموم أزمان الإلقاء فتعم الملقين، ومن ذلك قوله جلَّ وعلا: ﴿وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنَمَ زُمَرًّ حَتَى إِذَا جَآءُوهَا فَيَحَتُ أَبُوبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُمَ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنكُم يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ وَيَخَمُ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمُ هَذَا قَالُواْ بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتَ كَلِمَةُ الْعَذَاتِ عَلَى رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمُ هَذَا قَالُواْ بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتَ كَلِمَةُ الْعَذَاتِ عَلَى الْكَيْفِرِينَ الله ، وقوله في هذه الآية: ﴿وَسِيقَ النَّذِينَ كَفُرُواْ عَامَ اللَّهِ عَامَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ كَانُونُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْكُمْ وَلِهُ فَي هذه الآية: ﴿وَسِيقَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْلُ عَلَيْكُمْ وَسِيقَ اللّهِ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَمْ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْلُونَ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَالًا عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَقَتَ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمْ عَلَمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَسِيقَ اللّهِ عَلَيْكُولُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَيْكُونُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَالِهُ عَلْولُهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُولُولُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ

لجميع الكفار.

وقد تقرر في الأصول: أن الموصولات كالذي والتي وفروعهما من صيغ العموم، لعمومها في كل ما تشمله صلاتها، وعقده في «مراقي السعود» بقوله في صيغ العموم:

صيغة كل أو الجميع وقد تلا الذي النبي الفروع ومراده بالبيت: أن لفظة «كل، وجميع، والذي، والتي» وفروعهما كل ذلك من صيغ العموم، فقوله تعالى: ﴿وَسِيقَ اللَّذِينَ كَفَرُوٓا إِلَى جَهَنَّمَ وَلَكُ من صيغ العموم، فقوله تعالى: ﴿وَسِيقَ اللَّذِينَ كَفَرُوٓا إِلَى جَهَنَّمَ وَلَكُ من صيغ العموم، فقوله عام في جميع الكفار، وهو ظاهر في أن رُمَّا ﴾ إلى قوله ﴿يَوْمِكُمُ هَلَذا ﴾ عام في جميع الكفار، وهو ظاهر في أن جميع أهل النار قد أنذرتهم الرسل في دار الدنيا، فعصوا أمر ربهم كما هو واضح.

ونظيره أيضًا قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُونُواْ وَلَا يُحَفَّنُو كَا يُقَضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُونُواْ وَلَا يُحَفَّنُو عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا كَذَالِكَ نَجْزِى كُلَّ كَفُورٍ ۞ وَهُمْ يَصْطَرِجُونَ فِهَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِلِحًا غَيْرَ ٱلَّذِى كُنَّا نَعْمَلُ أَوَلَمْ يَصَطَرِجُونَ فِهَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِلِحًا غَيْرَ ٱلَّذِي كُلُ كَانِي فَوله ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ نَعْمَلُ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَآءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ ۚ فَوله ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَآءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ فَذُوقُوا ﴾ عام أيضًا في جميع أهل كَذَار . كما تقدم إيضاحه قريبًا.

ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَيْةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُواْ رَبَّكُمْ يُحَفِّفُ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ ٱلْعَذَابِ ﴿ قَالُواْ أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِالْبِينَاتِ قَالُواْ بَكَنَ قَالُواْ فَادْعُواْ وَمَا دُعَتَوُا ٱلْكَنفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ۞ ﴾ ، الله غير ذلك من الآيات الدالة على أن جميع أهل النار أنذرتهم الرسل في دار الدنيا.

وهذه الآيات التي ذكرنا وأمثالها في القرآن تدل على عذر أهل الفترة بأنهم لم يأتهم نذير ولو ماتوا على الكفر، وبهذا قالت جماعة من أهل

العلم.

وذهبت جماعة أخرى من أهل العلم إلى أن كل من مات على الكفر فهو في النار ولو لم يأته نذير، واستدلوا بظواهر آيات من كتاب الله، وبأحاديث عن النّبي على فمن الآيات التي استدلوا بها قوله تعالى: ﴿وَلا النّبِينَ يَمُونُونَ وَهُمّ كُفّارُ أُولَتَهِكَ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾، وقوله: ﴿إِنّ الّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفّارُ أُولَتَهِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَهُ اللّهِ وَالْمَلَتَهِكَةِ وَالنّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿إِنّ الّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفّارُ فَلَن يُقْبَلُ مِن أَجْمَعِينَ ﴿ وقولُهُ: ﴿إِنّ الّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفّارُ فَلَن يُقْبَلُ مِن أَخْمِينَ ﴿ وقولُهُ: ﴿إِنّ الّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفّارُ فَلَن يُقْبَلُ مِن أَخْرَهِم مِلْ اللّهُ وَلَوْلَهُ اللّهُ عَلَيْهُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَقُولُهُ: ﴿إِنّ اللّهُ فَكَأَنّما خَرٌ مِن السّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ وَلَمْ يَشْرِكُ بِهِ الرّبِحُ فِي مَكَانِ سَحِيقٍ ﴾، وقوله ﴿إِنّهُ مَن يُشْرِكَ بِهِ الرّبِحُ فِي مَكَانِ سَحِيقٍ ﴾، وقوله ﴿إِنّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ كُنّ اللّهُ عَلَيْهِ الرّبِحُ فِي مَكَانِ سَحِيقٍ ﴾، وقوله ﴿إِنّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ مَن اللّهُ عَلَيْهِ مَن يُشْرِكُ بِاللّهِ عَلَيْهُ مَن يُشْرِكَ بِاللّهِ عَلَالًا إِنّ اللّهُ عَلَيْهُ مَن يُشْرِكُ بِاللّهِ عَلَمْ اللّهُ عَلَوْلُوا إِنّ اللّهُ عَلَيْهُ مَن يُشْرِكُ بِاللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا عَلَى اللّهُ عَيْدِهِ الرّبِيحُ فِي مَكَانِ سَحِيقٍ ﴾، وقوله ﴿إِنّهُ مَن يُشْرِكُ بِاللّهِ عَيْدِ ذَلْكُ مَن الآيات .

وظاهر جميع هذه الآيات العموم. لأنها لم تخصص كافرًا دون كافر، بل ظاهرها شمول جميع الكفار.

ومن الأحاديث الدالة على أن الكفار لا يعذرون في كفرهم بالفترة ما أخرجه مسلم في صحيحه: حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة، حدثنا عفان، حدثنا حماد بن سلمة، عن ثابت، عن أنس: أَنَّ رجلًا قال: يا رسول الله، أَين أبي؟. قال: «في النَّار» فلما قفى دعاه فقال: «إنَّ أبي وأباك في النَّار» (٢٣٤) اه. وقال مسلم رحمه الله في صحيحه أيضًا: حدثنا يَحْيَى بن أيوب، ومحمد بن عباد واللفظ ليحيى قالا: حدثنا مروان بن معاوية، عن يزيد يعني ابن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْنَ ابن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْنَ ابن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْنَ ابن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْنَ ابن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْنَ ابن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْنَ ابن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْنَ ابن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْنَ ابن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْنَ ابن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْنَ ابن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْنَ ابن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عن أبي عن

<sup>(</sup>٤٢٣) صحيح مسلم (١/ ١٩١) (٢٠٣) .

"استأذنت ربي أن أستغفر لأمي فلم يأذن لي، واستأذنته أن أزور قبرها فأذن لي، حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة، وزهير بن حرب قالا: حدثنا محمد بن عبيد، عن يزيد بن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: زار النّبي عبيد، عن يزيد بن كيسان، عن أبي حازه، فقال: "استأذنت ربي في أن أستغفر لها فلم يؤذن لي، واستأذنته في أن أزور قبرها فأذن لي، فزوروا القبور فإنها تذكّر الموت" (٢٤١) اهم إلى غير ذلك من الأحاديث الدالة على عدم عذر المشركين بالفترة.

وهذا الخلاف مشهور بين أهل الأصول، هل المشركون الذين ماتوا في الفترة وهم يعبدون الأوثان في النار لكفرهم، أو معذورون بالفترة؟ وعقده في «مراقي السعود» بقوله:

ذو فترة بالسفرع لا يراع وفي الأصول بينهم نزاع وممن ذهب إلى أن أهل الفترة الذين ماتوا على الكفر في النار: النووي في شرح مسلم، وحكى عليه القرافي في شرح التنقيح الإجماع. كما نقله عنه صاحب «نشر البنود».

وأجاب أهل هذا القول عن قوله تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا﴾ من أربعة أوجه:

الأول: أن التعذيب المنفى في قوله ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذِّبِينَ ﴾، وأمثالها من الآيات، إنما هو التعذيب الدنيوي، كما وقع في الدنيا من العذاب بقوم نوح، وقوم هود، وقوم صالح، وقوم لوط، وقوم شعيب، وقوم موسى وأمثالهم. وإذًا فلا ينافي ذلك التعذيب في الآخرة.

ونسب هذا القول القرطبي، وأبو حيان، والشوكاني وغيرهم في

<sup>(</sup>۲۲٤) صحيح مسلم (۲/ ۲۷۱) (۹۷۲) .

تفاسيرهم إلى الجمهور.

والوجه الثاني: أن محل العذر بالفترة المنصوص في قوله: ﴿وَمَا كُنّا مَعْذَبِينَ ﴾ وأمثالها في غير الواضح الذي لا يخفى على أدنى عاقل، أما الواضح الذي لا يخفى على من عنده عقل كعبادة الأوثان فلا يعذر فيه أحد؛ لأن الكفار يقرون بأن الله هو ربهم، الخالق الرازق، النافع، الضار، ويتحققون كل التحقق أن الأوثان لا تقدر على جلب نفع ولا على دفع ضر، كما قال عن قوم إبراهيم عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام: ﴿لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَنُولُلاّ مِ يَنْطِقُونَ ﴾ وكما جاءت الآيات القرآنية بكثرة بأنهم وقت الشدائد يخلصون الدعاء لله وحده. لعلمهم أن غيره لا ينفع ولا يضر، كقوله ﴿فَإِذَا مَسَّكُمُ الفُرُ فِي الْبَحْرِ رَكِبُواْ فِي الْفُلُكِ دَعُواْ اللّه مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾، وقوله: ﴿وَإِذَا مَسَّكُمُ الفُرُ فِي الْبَحْرِ مَنَّ الله عَيْر ذلك من الآيات، ولكن الكفار غالطوا مَنْلَ مَن تَدْعُونَ إِلَا إِيَّاهُ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات، ولكن الكفار غالطوا أنفسهم لشدة تعصبهم لأوثانهم فزعموا أنها تقربهم إلى الله زلفى، وأنها شفعاؤهم عند الله، مع أن العقل يقطع بنفي ذلك.

الوجه الثالث: أن عندهم بقية إنذار مما جاءت به الرسل الذين أرسلوا قبل نبينا عَلَيْهُ. كإبراهيم وغيره، وأن الحجة قائمة عليهم بذلك، وجزم بهذا النووي في شرح مسلم، ومال إليه العبادي في «الآيات البينات».

الوجه الرابع: ما جاء من الأحاديث الصحيحة عن النّبي عَلَيْهُ، الدالة على أن بعض أهل الفترة في النار، كما قدمنا بعض الأحاديث الواردة بذلك في صحيح مسلم وغيره.

وأجاب القائلون بعذرهم بالفترة عن هذه الأوجه الأربعة، فأجابوا عن الوجه الأول، وهو كون التعذيب في قوله: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ إنما هو التعذيب الدنيوي دون الأخروي من وجهين:

الأول: أنه خلاف ظاهر القرآن؛ لأن ظاهر القرآن انتفاء التعذيب مطلقًا، فهو أعم من كونه في الدنيا، وصرف القرآن عن ظاهره ممنوع إلا بدليل يجب الرجوع إليه.

الوجه الثاني: أن القرآن دل في آيات كثيرة على شمول التعذيب المنفي في الآية للتعذيب في الآخرة. كقوله: ﴿ كُلَّمَا أَلْقِى فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمُ خَرَنَهُما أَلَمُ اللّهِ للتعذيب في الآخرة. كقوله: ﴿ كُلَّمَا أَلْقِى فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمُ خَرَنَهُما أَلَمُ اللّهِ مَا عَذَبُوا يَأْتُكُم نَذِيرٌ ﴾ وهو دليل على أن جميع أفواج أهل النار ما عذبوا في الآخرة إلا بعد إنذار الرسل. كما تقدم إيضاحه بالآيات القرآنية.

وأجابوا عن الوجه الثاني، وهو أن محل العذر بالفترة في غير الواضح الذي لا يخفى على أحد بنفس الجوابين المذكورين آنفًا؛ لأن الفرق بين الواضح وغيره مخالف لظاهر القرآن، فلا بد له من دليل يجب الرجوع إليه، ولأن الله نص على أن أهل النار ما عذبوا بها حتى كذبوا الرسل في دار الدنيا، بعد إنذارهم من ذلك الكفر الواضح، كما تقدم إيضاحه.

قَبْلِكَ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات.

وأجابوا عن الوجه الرابع، بأن تلك الأحاديث الواردة في صحيح مسلم وغيره أخبار آحاد يقدم عليها القاطع، وهو قوله: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا﴾، وقوله: ﴿ كُلَّمَا أُلِقِى فِيهَا فَوْجٌ سَالَهُمُّ خَزَنَنُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمُ نَذِيرٌ ﴾ قَالُوا بَلَى﴾، ونحو ذلك من الآيات.

وأجاب القائلون بالعذر بالفترة أيضًا عن الآيات التي استدل بها مخالفوهم كقوله: ﴿وَلَا الَّذِينَ يَمُونُونَ وَهُمّ كُفّارٌ أُولَتَهِكَ أَعْتَدُنَا لَمُمّ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾، إلى آخر ما تقدم من الآيات بأن محل ذلك فيما إذا أرسلت إليهم الرسل فكذبوهم بدليل قوله: ﴿وَمَا كُنّا مُعَذّبِينَ حَتّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾. وأجاب القائلون بتعذيب عبده الأوثان من أهل الفترة عن قول مخالفيهم: إن القاطع الذي هو قوله تعالى: ﴿وَمَا كُنّا مُعَذّبِينَ حَتّى نَبْعَثُ رَسُولًا ﴾ مخالفيهم: إن القاطع الذي هو قوله تعالى: ﴿وَمَا كُنّا مُعَذّبِينَ حَتّى نَبْعَثُ الله على عجب تقديمه على أخبار الآحاد الدالة على تعذيب بعض أهل الفترة، كحديثي مسلم في صحيحه المتقدمين بأن الآية عامة، والحديثين كلاهما خاص في شخص معين. والمعروف في الأصول أنه لا يتعارض عام وخاص؛ لأن الخاص يقضي على العام كما هو مذهب الجمهور، غلاقًا لأبي حنيفة رحمه الله، كما بيناه في غير هذا الموضع.

فما أخرجه دليل خاص خرج من العموم، وما لم يخرجه دليل خاص بقي داخلًا في العموم. كما تقرر في الأصول.

وأجاب المانعون بأن هذا التخصيص يبطل حكمة العام؛ لأن الله جل وعلا تمدح بكمال الإنصاف. وأنه لا يعذب حتى يقطع حجة المعذب بإنذار الرسل في دار الدنيا، وأشار لأن ذلك الإنصاف الكامل، والإعذار الذي هو قطع العذر علة لعدم التعذيب، فلو عذب إنسانًا واحدًا من غير إنذار لاختلت تلك الحكمة التي تمدح الله بها، ولثبتت لذلك الإنسان

الحجة التي أرسل الله الرسل لقطعها، كما بينه بقوله: ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ ٱلرُّسُلِّ﴾، وقوله: ﴿وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُنْنَهُم بِعَذَابٍ مِن قَبْلِهِ، لَقَـالُواْ رَبَّنَا لَوْلَآ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَّبِعَ ءَايَنْنِكَ مِن قَبَٰلِ أَن نَّـٰذِلُ وَنَخُـٰزَىٰ ۞ كما تقدم إيضاحه.

وأجاب المخالفون عن هذا بأنه لو سلم أن عدم الإنذار في دار الدنيا علة لعدم التعذيب في الآخرة، وحصلت علة الحكم التي هي عدم الإنذار في الدنيا، مع فقد الحكم الذي هو عدم التعذيب في الآخرة للنص في الأحاديث على التعذيب فيها، فإن وجود علة الحكم مع فقد الحكم المسمى في اصطلاح أهل الأصول به «النقض» تخصيص للعلة، بمعنى أنه قصر لها على بعض أفراد معلولها بدليل خارج كتخصيص العام، أي قصره على بعض أفراده بدليل. والخلاف في النقض هل هو إبطال للعلة، أو تخصيص لها معروف في الأصول، وعقد الأقوال في ذلك صاحب «مراقى السعود» بقوله في مبحث القوادح:

منها وجود الوصف دون الحكم سماه والأكثرون عندهم لا يقدح بل وقد روى عن مالك تخصيص إن وعكس هذا قد رآه البعض إن لم تكن منصوصة بظاهر إن جا لفقد الشرط أو لما منع فقد أشار في الأبيات إلى خمسة أقوال في النقض: هل هو تخصيص، أو إبطال للعلة، مع التفاصيل التي ذكرها في الأقوال المذكورة.

بالنقض وعاة العلم هو تخصیص وذا مصحح يك الاستنباط لا التنصيص ومنتقى ذى الاختصار النقض وليس فيما استنبطت بضائر والوفق في مثل العرايا قد وقع

واختار بعض المحققين من أهل الأصول: أن تخلف الحكم عن الوصف

إن كان لأجل مانع منع من تأثير العلة، أو لفقد شرط تأثيرها فهو تخصيص للعلة، وإلا فهو نقض وإبطال لها.

فالقتل العمد العدوان علة لوجوب القصاص إجماعًا، فإذا وجد هذا الوصف المركب الذي هو القتل العمد العدوان، ولم يوجد الحكم الذي هو القصاص في قتل الوالد ولده لكون الأبوة مانعًا من تأثير العلة في الحكم فلا يقال هذه العلة منقوضة؛ لتخلف الحكم عنها في هذه الصورة، بل هي علة منع من تأثيرها مانع. فيخصص تأثيرها بما لم يمنع منه مانع.

وكذلك من زوج أمته من رجل، وغره فزعم له أنها حرة فولد منها. فإن الولد يكون حرًا، مع أن رق الأم علة لرق الولد إجماعًا؛ لأن كل ذات رحم فولدها بمنزلتها؛ لأن الغرور مانع منع من تأثير العلة التي هي رق الأم في الحكم الذي هو رق الولد، وكذلك الزنى: فإنه علم للرجم إجماعًا.

فإذا تخلف شرط تأثير هذه العلة التي هي الزنى في هذا الحكم الذي هي الرجم، ونعني بذلك الشرط الإحصان. فلا يقال إنها علة منقوضة، بل هي علة تخلف شرط تأثيرها. وأمثال هذا كثيرة جدًا. هكذا قاله بعض المحققين.

قال مقيده عفا الله عنه: الذي يظهر: أن آية «الحشر» دليل على أن النقض تخصيص للعلة مطلقًا، والله تعالى أعلم. ونعني بآية «الحشر» قوله تعالى في بني النضير: ﴿ وَلَوَلَا أَن كُنَبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاّءَ لَعَذَّبَهُمْ فِي الدُّنَيْ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاّءَ لَعَذَّبَهُمْ فِي الدُّنَيْ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاّءَ لَعَذَّبَهُمْ فِي الدُّنَيْ اللهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاّءَ لَعَذَابُ النَّارِ ﴿ وَلَوَلَا آنَ كُنَبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاّءَ لَعَذَابُ النَّارِ ﴾.

ثم بين جل وعلا علة هذا العقاب بقوله: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقَوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾. وقد يوجد بعض من شاق الله ورسوله، ولم يعذب بمثل العذاب الذي عذب به بنو النضير، مع الاشتراك في العلة التي هي مشاقة الله ورسوله.

فدل ذلك على أن تخلف الحكم عن العلة في بعض الصور تخصيص للعلة لا نقض لها. والعلم عند الله تعالى.

أما مثل بيع التمر اليابس بالرطب في مسألة بيع العرايا فهو تخصيص للعلة إجماعًا لا نقض لها. كما أشار له في الأبيات بقوله:

### \* والوفق في مثل العرايا قد وقع \*

قال مقيده عفا الله عنه: الظاهر أن التحقيق في هذه المسألة التي هي: هل يعذر المشركون بالفترة أو لا؟ هو أنهم معذورون بالفترة في الدنيا، وأن الله يوم القيامة يمتحنهم بنار يأمرهم باقتحامها، فمن اقتحمها دخل الجنة وهو الذي كان يصدق الرسل لو جاءته في الدنيا، ومن امتنع دخل النار وعذب فيها، وهو الذي كان يكذب الرسل لو جاءته في الدنيا؛ لأن الله يعلم ما كانوا عاملين لو جاءتهم الرسل.

وإنما قلنا: إن هذا هو التحقيق في هذه المسألة لأمرين:

الأول: أن هذا ثبت عن رسول الله ﷺ، وثبوته عنه نص في محل النزاع. فلا وجه للنزاع ألبتة مع ذلك.

قال الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسير هذه الآية التي نحن بصددها، بعد أن ساق الأحاديث الكثيرة الدالة على عذرهم بالفترة وامتحانهم يوم القيامة، رادا على ابن عبد البر تضعيف أحاديث عذرهم وامتحانهم، بأن الآخرة دار جزاء لا عمل، وأن التكليف بدخول النار تكليف بما لا يطاق وهو لا يمكن ما نصه: والجواب عما قال: أن أحاديث هذا الباب منها ما هو صحيح كما قد نص على ذلك كثير من أئمة العلماء، ومنها ما هو حسن، ومنها ما هو ضيف يتقوى بالصحيح والحسن. وإذا كانت أحاديث الباب الواحد متصلة متعاضدة على هذا النمط، أفادت الحجة عند الناظر فيها. وأما قوله: إن الدار الآخرة دار جزاء، فلا شك أنها

دار جزاء، ولا ينافي التكليف في عرصاتها قبل دخول الجنة أو النار. كما حكاه الشيخ أبو الحسن الأشعري عن مذهب أهل السنة والجماعة من امتحان الأطفال، وقد قال تعالى: ﴿يَوْمَ يُكُشُفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ ﴾.

وقد ثبت في الصحاح وغيرها: «أن المؤمنين يسجدون لله يوم القيامة، وأن المنافق لا يستطيع ذلك، ويعود ظهره كالصفيحة الواحدة طبقًا واحدًا، كلما أراد السجود خر لقفاه» (٢٠٥٠). وفي الصحيحين في الرجل الذي يكون آخر أهل النار خروجًا منها: «أن الله يأخذ عهوده ومواثيقه ألا يسأل غير ما هو فيه، ويتكرر ذلك منه، ويقول الله تعالى: يا بن آدم، ما أغدرك ثم يأذن له في دخول الجنة» (٢٦٥).

وأما قوله: فكيف يكلفهم الله دخول النار، وليس ذلك في وسعهم؟ فليس هذا بمانع من صحة الحديث. فإن الله يأمر العباد يوم القيامة بالجواز على الصراط وهو جسر على متن جهنم أحد من السيف وأدق من الشعر، ويمر المؤمنون عليه بحسب أعمالهم، كالبرق، وكالريح، وكأجاويد الخيل والركاب، ومنهم الساعي، ومنهم الماشي، ومنهم من يحبو حبوًا، ومنهم المكدوس على وجهه في النار. وليس ما ورد في أولئك بأعظم من هذا، بل هذا أطم وأعظم!

وأيضًا: فقد ثبتت السنة بأن الدجال يكون معه جنة ونار، وقد أمر الشارع المؤمنين الذين يدركونه أن يشرب أحدهم من الذي يرى أنه نار فإنه

<sup>(</sup>٤٢٥) أخرجه البخاري (٦/ ٢٧٠٤) (٧٠٠٠)، ومسلم (١/١٦٧) (١٨٣) من حديث أبي سعيد

<sup>(</sup>٤٢٦) أخرجه البخاري (٥/ ٣٤٠٣) (٢٢٠٤)، ومسلم (١٦٣/١) (١٨٢) من حديث أبي هريرة

يكون عليه بردًا وسلامًا (٤٢٧). فهذا نظير ذلك.

وأيضًا: فإن الله تعالى أمر بني إسرائيل أن يقتلوا أنفسهم، فقتل بعضهم بعضًا حتى قتلوا فيما قيل في غداة واحدة سبعين ألفًا، يقتل الرجل أباه وأخاه، وهم في عماية غمامة أرسلها الله عليهم، وذلك عقوبة لهم على عبادة العجل (٢٦٨). وهذا أيضًا شاق على النفوس جدًا لا يتقاصر عما ورد في الحديث المذكور. والله أعلم. انتهى كلام ابن كثير بلفظه.

وقال ابن كثير رحمه الله تعالى أيضًا قبل هذا الكلام بقليل ما نصه: ومنهم من ذهب إلى أنهم يمتحنون يوم القيامة في عرصات المحشر، فمن أطاع دخل الجنة، وانكشف علم الله فيه بسابق السعادة، ومن عصى دخل النار داخرًا، وانكشف علم الله فيه بسابق الشقاوة (٤٢٩).

وهذا القول يجمع بين الأدلة كلها، وقد صرحت به الأحاديث المتقدمة المتعاضدة، الشاهد بعضها لبعض.

وهذا القول هو الذي حكاه الشيخ أبو الحسن علي بن إسماعيل الأشعري

<sup>(</sup>٤٢٧) أخرجه البخاري (٣/ ١٢٧٢) (٣٢٦٦)، ومسلم (٤/ ٢٢٤٨) (٢٩٣٤) من حديث حذيفة ريواني .

<sup>(</sup>٤٢٨) انظر الآثار الواردة في ذلك في «تفسير الطبري» (١/ ٢٨٦) .

<sup>(</sup>٤٢٩) أخرج أحمد (٤/ ٤٢) عن الأسود بن سريع أن نبي الله على قال: «أربعة يوم القيامة: رجل أصم لا يسمع شيئا، ورجل أحمق، ورجل هرم، ورجل مات في فترة، فأما الأصم فيقول: رب لقد جاء الإسلام وما أسمع شيئا، وأما الأحمق فيقول: رب لقد جاء الإسلام والصبيان يحذفوني بالبعر، وأما الهرم فيقول: ربي لقد جاء الإسلام وما أعقل شيئا، وأما الذي مات في الفترة فيقول: رب ما أتاني لك رسول، فيأخذ مواثيقهم ليطيعنه فيرسل؛ إليهم أن ادخلوا النار! قال: فوالذي نفس محمد بيده لو دخلوها لكانت عليهم بردًا وسلامًا»، وأخرج نحوه عن أبي هريرة، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله في الصحيحة (١٤٣٤)، وهو فصل النزاع في هذه المسألة.

عن أهل السنة والجماعة، وهو الذي نصره الحافظ أبو بكر البيهقي في كتاب «الاعتقاد» وكذلك غيره من محققي العلماء والحفاظ والنقاد. انتهى محل الغرض من كلام ابن كثير رحمه الله تعالى، وهو واضح جدًا فيما ذكرنا.

الأمر الثاني: أن الجمع بين الأدلة واجب متى ما أمكن بلا خلاف؛ لأن إعمال الدليلين أولى من إلغاء أحدهما، ولا وجه للجمع بين الأدلة إلا هذا القول بالعذر والامتحان، فمن دخل النار فهو الذي لم يمتثل ما أمر به عند ذلك الامتحان، ويتفق بذلك جميع الأدلة، والعلم عند الله تعالى.

ولا يخفى أن مثل قول ابن عبد البر رحمه الله تعالى: إن الآخرة دار جزاء لا دار عمل لا يصح أن ترد به النصوص الصحيحة الثابتة عن النّبي كما أوضحناه في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب)](٤٣٠).



<sup>(</sup>٤٣٠) ٣/ ٤٢٩: ٤٤٠، بني إسرائيل / ١٥، وانظر أيضًا (١٦٨/٢) (الأنعام/١٩) .

# فصل في الحاكمية

[قوله تعالى: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ الآية، أمر اللّه في هذه الآية الكريمة، بأن كل شيء تنازع فيه الناس من أصول الدين وفروعه أن يرد التنازع في ذلك إلى كتاب اللّه وسنة نبيه على الأنه تعالى قال: ﴿ مَن يُطِع الرّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللّهَ ﴾ ، وأوضح هذا المأمور به هنا بقوله: ﴿ وَمَا اخْلَقُتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى اللّهَ ﴾ ، ويفهم من هذه الآية الكريمة أنه لا اخْلَقَتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى اللّهَ ﴾ ، ويفهم من هذه الآية الكريمة أنه لا يجوز التحاكم إلى غير كتاب اللّه وسنة نبية على هذا المفهوم موبخًا للمتحاكمين إلى غير كتاب الله وسنة نبية على مبينًا أن الشيطان أضلهم ضلالًا بعيدًا عن الحق بقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللّهِ مِن اللهُ وَمَا أَنْزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطّعْوتِ بقوله: ﴿ السّتَمْسَكَ يَالُعُمُونَ اللّهُ وَمَا أَنْزِلَ مِن أحد حتى يكفر بالطاغوت بقوله: ﴿ السّتَمْسَكَ يَالُعُمُونَ الْوَتْقَى ﴾ . الطّعُوتِ وَيُؤْمِن يَكُفُر بِالطّغُوتِ وَيُؤْمِن يَاللّهِ فَقَدِ السّتَمْسَكَ يَالُعُمُومَ الْوَتْقَى ﴾ .

ومفهوم الشرط أن من لم يكفر بالطاغوت لم يستمسك بالعروة الوثقى وهو كذلك، ومن لم يستمسك بالعروة الوثقى فهو بمعزل عن الإيمان؛ لأن الإيمان باللَّه هو العروة الوثقى، والإيمان بالطاغوت يستحيل اجتماعه مع الإيمان باللَّه؛ لأن الكفر بالطاغوت شرط في الإيمان باللَّه أو ركن منه، كما هو صريح قوله: ﴿فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّاعُوتِ﴾](٢٣١).

- وقد فصَّل أيضًا رحمه الله القول عند قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ ۚ أَحَدًا ﴾، وبيَّن أن الحكم لا يكون إلا لله، وأخذ يسوق الآيات الدالة على ذلك، ثم بيَّن أن متبعي أحكام المشرعين غير ما شرعه الله أنهم مشركون بالله فقال: [قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ ۗ أَحَدًا ﴾. قرأ

<sup>(</sup>۲۹۱) ۱/۲۹۲، ۲۹۳، النساء / ۵۹.

هذا الحرف عامة السبعة ما عدا ابن عامر «ولا يشرك» بالياء المثناة التحتية، وضم الكاف على الخبر، ولا نافية والمعنى: ولا يشرك الله جل وعلا أحدًا في حكمه، بل الحكم له وحده جل وعلا لا حكم لغيره البتة، فالحلال ما أحله تعالى، والحرام ما حرمه، والدين ما شرعه، والقضاء ما قضاه.

وقرأه ابن عامر من السبعة. «ولا تشرك» بضم التاء المثناة الفوقية وسكون الكاف بصيغة النهي، أي لا تشرك يا نبي الله، أو لا تشرك أيها المخاطب أحدًا في حكم الله جل وعلا، بل أخلص الحكم لله من شوائب شرك غيره في الحكم.

وحكمه جل وعلا المذكور في قوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ ۚ أَحَدًا ﴾ شامل لكل ما يقضيه جل وعلا. ويدخل في ذلك التشريع دخولًا أوليًا.

ويفهم من هذه الآيات كقوله ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ ۚ أَحَدًا ﴾ أن متبعي أحكام المشرعين غير ما شرعه الله أنهم مشركون بالله.

وهذا المفهوم جاء مبينًا في آيات أخر. كقوله فيمن اتبع تشريع الشيطان في إباحة الميتة بدعوى أنها ذبيحة الله: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَرُ يُذَكَّرُ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآبِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمْ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﷺ فصرح بأنهم مشركون بطاعتهم. وهذا الإشراك في الطاعة، واتباع التشريع المخالف لما شرعه الله تعالى هو المراد بعبادة الشيطان في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَنْبَنِيٓ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُواْ ٱلشَّيْطَانَّ إِنَّهُ لَكُو عَدُقٌ مُبِينٌ ۞ وَأَنِ ٱعْبُدُونِي هَلَا صِرَطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴿ يَكَأَبُتِ لَا تَعَالَى عَن نبيه إبراهيم: ﴿ يَكَأَبُتِ لَا تَعَبُدِ ٱلشَّيْطَانُّ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ عَصِيًّا ۞﴾، وقوله تعالى: ﴿إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِۦ ۗ إِلَّا إِنَاثًا وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَانًا مَّرِيدًا ١ اللهِ أي ما يعبدون إلا شيطانًا، أي وذلك باتباع تشريعه؛ ولذا سمى الله تعالى الذين يطاعون فيما زينوا من المعاصي شركاء في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ زَيِّنَ لِكَثِيرٍ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلَىدِهِمْ شُرَكَآوُهُمْ ﴿. وقد بين النَّبِي عَلِيْ هذا لعدي بن حاتم سَرْفِينَ لما سأله عن قوله تعالى: ﴿ أَتَّحَادُوا أَحْبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ لَهُمْ أَرْبُكَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ فبين له أنهم أحلوا لهم ما حرم الله، وحرموا عليهم ما أحل الله فاتبعوهم في ذلك، وأن ذلك هو اتخاذهم إياهم أربابًا(٤٣٢).

ومن أصرح الأدلة في هذا: أن الله جل وعلا في سورة النساء بين أن من يريدون أن يتحاكموا إلى غير ما شرعه الله يتعجب من زعمهم أنهم مؤمنون، وما ذلك إلا لأن دعواهم الإيمان مع إرادة التحاكم إلى الطاغوت بالغة من الكذب ما يحصل منه العجب. وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ

<sup>(</sup>٤٣٢) أخرجه الترمذي (٧٥/٥) (٣٠٩٥) من حديث عدي، والحديث حسنه الشيخ الألباني رحمه الله .

إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوَا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أَمِرُوَا أَن يَكُفُرُوا بِدِّء وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُكُفُرُوا بِدِّء وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَلًا بَعِيدًا ۞﴾.

وبهذه النصوص السماوية التي ذكرنا يظهر غاية الظهور: أن الذين يتبعون القوانين الوضعية التي شرعها الشيطان على ألسنة أوليائه مخالفة لما شرعه الله جل وعلا على ألسنة رسله صلى الله عليهم وسلم، أنه لا يشك في كفرهم وشركهم إلا من طمس الله بصيرته، وأعماه عن نور الوحي مثلهم] (٢٣٣).

وقال أيضًا: [اعلم أن كل مسلم، يجب عليه في هذا الزمان، تأمل هذه الآيات، من سورة محمد - أي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ الرَّيَّدُواْ عَلَىٰ الْآيَنَ لَهُمُ الْهُدَى الشَّيْطِنُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمَلِي لَهُمْ الْهُدَى الشَّيْطِنُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمَلِي لَهُمْ الْمُرَّ الْمَدِيهِ مِنْ بَعْضِ الْأَمْرِ اللهِ يَعْلَمُ اللهُ اللهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ وَاللّهُ يَعْلَمُ إِنْ اللّهُ يَعْلَمُ اللّهُ يَعْلَمُ السَّرَارَهُمْ إِنَّ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ الْمَلْتِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهُهُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ السَّرَارَهُمْ اللّهُ وَكَرِهُواْ رِضَوْنَهُ وَاللّهُ يَعْلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى رسوله محمد عَلَيْهُ، وهو هذا القرآن وما يبينه به النبي عَلَيْهُ من السني الله على رسوله محمد عَلَيْهُ، وهو هذا القرآن وما يبينه به النبي عَلَيْهُ من السنن.

فكل من قال لهؤلاء الكفار الكارهين لما نزله الله: سنطيعكم في بعض الأمر، فهو داخل في وعيد الآية.

وأحرى من ذلك من يقول لهم: سنطيعكم في الأمر كالذين يتبعون

<sup>(</sup>٤٣٣) ٤/ ٩٠ : ٩٠ الكهف / ٢٦ .

القوانين الوضعية مطيعين بذلك للذين كرهوا ما نزل الله، فإن هؤلاء لا شك أنهم ممن تتوفاهم الملائكة يضربون وجوههم وأدبارهم، وأنهم اتبعوا ما أسخط الله وكرهوا رضوانه، وأنه محبط أعمالهم.

فاحذر كل الحذر من الدخول في الذين قالوا: سنطيعكم في بعض الأمر] (٤٣٤).

وقال أيضًا مبينًا صفات من يستحق أن يكون له الحكم: [قوله تعالى: ﴿ وَمَا الْخَلَفَةُ مُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى اللَّهِ ﴿ . ما دلت عليه هذه الآية الكريمة من أن ما اختلف فيه الناس من الأحكام فحكمه إلى الله وحده، لا إلى غيره، جاء موضحًا في آيات كثيرة.

فالإشراك بالله في حكمه كالإشراك به في عبادته قال في حكمه ﴿وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ ۚ وَلَا تُشْرِكُواْ في حُكْمِهِ أَحَدًا﴾، وفي قراءة ابن عامر من السبعة «وَلَا تُشْرِكُواْ في حُكْمِهِ أَحَدًا» بصيغة النهى.

وقال في الإشراك به في عبادته: ﴿ فَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَى عَمَلَ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾، فالأمران سواء كما ترى إيضاحه إن شاء الله.

وبذلك تعلم أن الحلال هو ما أحله الله، والحرام هو ما حرمه الله، والدين هو ما شرعه الله، فكل تشريع من غيره باطل، والعمل به بدل تشريع الله عند من يعتقد أنه مثله أو خير منه، كفر بواح لا نزاع فيه.

وقد دل القرآن في آيات كثيرة، على أنه لا حكم لغير الله، وأن اتباع تشريع غيره كفر به، فمن الآيات الدالة على أن الحكم لله وحده قوله تعالى في إن المُحكمُمُ إِلَّا بِللَهِ أَمَرَ أَلَّا تَعَبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿إِنِ اَلْمُكُمُمُ إِلَّا بِللَهِ أَمَرَ أَلَّا تَعَبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿إِنِ اَلْمُكُمُ

<sup>(</sup>٤٣٤) ٧/ ١٨٥: ٥٩٠، محمد / ٢٨:٨٥ .

إِلَّا بِلَهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِلَهِ يَقُصُ ٱلْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَاصِلِينَ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ اَحْدًا ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ اَحْدًا ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَةً لَهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ نُرْجَعُونَ ﴾ ، وقوله تعالى ﴿ لَهُ الْحُكُمُ وَإِلَيْهِ نُرْجَعُونَ ﴾ ، وقوله تعالى ﴿ لَهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ نُرْجَعُونَ ﴾ والآيات بمثل ذلك كثيرة.

وقد قدمنا إيضاحها في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِۦ أَحَدًا﴾.

وأما الآيات الدالة على أن اتباع تشريع غير الله المذكور كفر فهي كثيرة جدًا، كقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا سُلَطَنْنُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَتُولُونَهُ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ مَشْرِكُونَ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴾ ، والآيات تعالى: ﴿ أَلَوْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنْبَنِي عَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا ٱلشَّيْطَانَ ﴾ ، والآيات بمثل ذلك كثيرة جدًا، كما تقدم إيضاحه في الكهف.

#### مسألة:

اعلم أن الله جل وعلا بين في آيات كثيرة، صفات من يستحق أن يكون الحكم له، فعلى كل عاقل أن يتأمل الصفات المذكورة، التي سنوضحها الآن إن شاء الله، ويقابلها مع صفات البشر المشرعين للقوانين الوضعية، فينظر هل تنطبق عليهم صفات من له التشريع.

سبحان الله وتعالى عن ذلك.

فإن كانت تنطبق عليهم ولن تكون، فليتبع تشريعهم.

وإن ظهر يقينًا أنهم أحقر وأخس وأذل وأصغر من ذلك، فليقف بهم عند حدهم، ولا يجاوزه بهم إلى مقام الربوبية.

سبحانه وتعالى أن يكون له شريك في عبادته، أو حكمه أو ملكه.

فهل في الكفرة الفجرة المشرعين للنظم الشيطانية، من يستحق أن يوصف بأنه الرب الذي تفوض إليه الأمور، ويتوكل عليه، وأنه فاطر السماوات والأرض أي خالقهما ومخترعهما، على غير مثال سابق، وأنه هو الذي خلق للبشر أزواجًا، وخلق لهم أزواج الأنعام الثمانية المذكورة في قوله تعالى: ﴿ ثَمَنِيكَ أَزُورَجٌ مِن الضَّأَنِ اثْنَيْنِ ﴾، وأنه ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَقَالِيدُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ ، وأنه هُو الَّذِي ﴿ يَسُمُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾ أي يضيقه على من يشاء ﴿ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ .

فعليكم أيها المسلمون أن تتفهموا صفات من يستحق أن يشرع ويحلل ويحرم، ولا تقبلوا تشريعًا من كافر خسيس حقير جاهل.

ونظير هذه الآية الكريمة قوله تعالى ﴿فَإِن نَنْزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرَ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا﴾، فقوله في هذه ﴿فَحُكُمُهُۥ إِلَى ٱللّهِ﴾.

وقد عجب نبيه على بعد قوله: ﴿ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ ﴾ من الذين يدعون الإيمان مع أنهم يريدون المحاكمة، إلى من لم يتصف بصفات من له

الحكم، المعبر عنه في الآية بالطاغوت، وكل تحاكم إلى غير شرع الله فهو تحاكم إلى الطاغوت، وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ السَّاعُونَ الطاغوت، وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ النَّهُمُ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّاعُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكُفُرُوا بِهِ مَ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا السَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ صَلَالًا بَعِيدًا السَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ صَلَالًا بَعِيدًا السَّيْطَانُ أَن يُضِلِّهُمْ صَلَالًا بَعِيدًا السَّيْطَانُ أَن يُضِلِّهُمْ صَلَالًا بَعِيدًا اللهَ اللهُ اللهُلّمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

فالكفر بالطاغوت، الذي صرح الله بأنه أمرهم به في هذه الآية، شرط في الإيمان كما بينه تعالى في قوله: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ فَي الإيمان كما بينه تعالى في قوله: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ فَي قَوْلُهِ:

فيفهم منه أن من لم يكفر بالطاغوت لم يتمسك بالعروة الوثقى، ومن لم يستمسك بها فهو مترد مع الهالكين.

ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ لَهُ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ الْمُ عَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَبْصِرُ بِهِ وَأَسْمِعُ مَا لَهُم مِّن دُونِيهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ عَالَمُ الْمُحَدَّا ﴾.

فهل في الكفرة الفجرة المشرعين من يستحق أن يوصف بأن له غيب السماوات والأرض؟ وأن يبالغ في سمعه وبصره لإحاطة سمعه بكل المسموعات وبصره بكل المبصرات؟

وأنه ليس لأحد دونه من ولي؟

سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا؟

ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرُ لاَ إِلَاهُ إِلَّا هُؤَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَامُ لَهُ ٱلْحُكُمُ وَلِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞ ﴿ . فهل في الكفرة الفجرة المشرعين من يستحق أن يوصف بأنه الإله

فهل في الكفره الفجره المشرعين من يستحق أن يوصف باله الواحد؟ وأن كل شيء هالك إلا وجهه؟ وأن الخلائق يرجعون إليه؟

تبارك ربنا وتعاظم وتقدس أن يوصف أخس خلقه بصفاته.

ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ ذَالِكُمْ بِأَنَّهُۥ إِذَا دُعِي ٱللَّهُ وَمَدَهُ كَاللَّهُ الْعَلِي الْكَبِيرِ ﴾ .

فهل في الكفرة الفجرة المشرعين النظم الشيطانية، من يستحق أن يوصف في أعظم كتاب سماوي، بأنه العلى الكبير؟

سبحانك ربنا وتعاليت عن كل ما لا يليق بكمالك وجلالك.

ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ اللَّهُ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُوَ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَالْآخِرَةِ وَلَهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَهُو اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ وَالنَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

فهل في مشرعي القوانين الوضعية، من يستحق أن يوصف بأن له الحمد في الأولى والآخرة، وأنه هو الذي يصرف الليل والنهار مبينًا بذلك كمال قدرته، وعظمة إنعامه على خلقه.

سبحان خالق السماوات والأرض، جل وعلا أن يكون له شريك في حكمه أو عبادته، أو ملكه.

ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ إِن ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ ۚ أَمَرَ أَلَّا لَهُ أَمَرَ أَلَّا لَهُ أَمَرَ أَلَّا لَهُ أَمْرَ أَلَّا لِلَّهِ أَمْرَ أَلَّا لِللَّهِ أَمْرَ أَلَّا لِللَّهِ أَمْرَ أَلَّا لِللَّهِ عَبُدُونَ ﴾ .

فهل في أولئك من يستحق أن يوصف بأنه هو الإله المعبود وحده، وأن عبادته وحده هي الدين القيم؟

سبحان الله وتعالى عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا.

ومنها قوله تعالى: ﴿إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا يِلَهِ عَلَيْهِ تَوَكَلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلِ

فهل فيهم من يستحق أن يتوكل عليه، وتفوض الأمور إليه؟

و منها قوله تعالى: ﴿ وَأَنِ اَحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلَا تَتَبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَاَحْدُرُهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُ فَإِن تَوَلَّوْا فَاعْلَمْ أَنَّهَا يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُصِيبُهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ لَفَسِقُونَ ﴿ اللَّهُ أَفَحُكُم الجُهَلِيَةِ اللَّهُ عَمْدُ اللَّهُ عَمْدًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ اللَّهِ حَكْمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ اللَّهِ حَكْمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ الللّه

فهل في أولئك المشرعين من يستحق أن يوصف بأن حكمه بما أنزل الله وأنه مخالف لاتباع الهوى؟ وأن من تولى عنه أصابه الله ببعض ذنوبه؟ لأن الذنوب لا يؤاخذ بجميعها إلا في الآخرة؟ وأنه لا حكم أحسن من حكمه لقوم يوقنون؟

سبحان ربنا وتعالى عن كل ما لا يليق بكماله وجلاله.

ومنها قوله تعالى: ﴿إِنِ ٱلْمُكُمُّمُ إِلَّا يَلَّهُ يَقُشُّ ٱلْحَقَّ وَهُو خَيْرُ ٱلْفَصِلِينَ ﴿. فَهُلَ فَهُلَ فَيْهُ مَا لَحَقَ، وأنه خير الفاصلين؟ ومنها قوله تعالى: ﴿أَفَعَنَيْرَ ٱللَّهِ أَبْتَغِى حَكَمًا وَهُو ٱلَّذِى آلَزُلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِئْبَ مُفَصَّلًا وَاللَّهِ مَا تَلَيْنَهُمُ ٱلْكِئْبَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلُ مِن رَبِكَ بِالْحَقِّ فَلَا مَكُونَنَ مِنَ ٱللَّهُ مُنَزَّلُ مِن رَبِكَ بِالْحَقِّ فَلَا يَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ إِلَى وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدَّلاً ﴿ .

فهل في أولئك المذكورين من يستحق أن يوصف بأنه هو الذي أنزل هذا الكتاب مفصلًا، الذي يشهد أهل الكتاب أنه منزل من ربك بالحق، وبأنه تمت كلماته صدقًا وعدلًا أي صدقًا في الأخبار، وعدلًا في الأحكام، وأنه لا مبدل لكلماته وهو السميع العليم؟

سبحان ربنا ما أعظمه وما أجل شأنه.

ومنها قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرَءَ يُشُم مَّا أَنـزَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ مِن رِّزْقٍ فَجَعَلْتُمُ مِّنَهُ حَرَامًا وَحَلَلًا قُلْ ءَاللَّهُ أَذِكَ لَكُمْ أَمْر عَلَى ٱللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴿ آَلِكُ مُ اللَّهِ مَنْتُرُونَ ﴾.

فهل في أولئك المذكورين من يستحق أن يوصف بأنه هو الذي ينزل الرزق للخلائق، وأنه لا يمكن أن يكون تحليل ولا تحريم إلا بإذنه؟ لأن من الضروري أن من خلق الرزق وأنزله هو الذي له التصرف فيه بالتحليل والتحريم؟

سبحانه جل وعلا أن يكون له شريك في التحليل والتحريم.

ومنها قوله تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ

فهل فيهم من يستحق الوصف بذلك؟

سبحان ربنا وتعالى عن ذلك.

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَكُمُ ٱلْكَذِبَ هَاذَا حَالُلُ وَهَا لَا لَهُ اللَّهِ الْكَذِبَ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يَقْلِحُونَ اللَّهِ مَتَكُم قَلِيلٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ ﴾ .

فقد أوضحت الآية أن المشرعين غير ما شرعه الله إنما تصف ألسنتهم الكذب، لأجل أن يفتروه على الله، وأنهم لا يفلحون وأنهم يمتعون قليلًا ثم يعذبون العذاب الأليم، وذلك واضح في بعد صفاتهم من صفات من له أن يحلل ويحرم.

ومنها قوله تعالى: ﴿قُلْ هَلُمُ شُهَدَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَ هَنذَاً فَإِن شَهِدُواْ فَلَا تَشْهَكُ مَعَهُمًّ ﴾.

فقوله: ﴿ هَلُمُ مَنْهُ كَآءَكُمُ ﴾ صيغة تعجيز، فهم عاجزون عن بيان مستند

التحريم. وذلك واضح في أن غير الله لا يتصف بصفات التحليل ولا التحريم، ولما كان التشريع وجميع الأحكام، شرعية كانت أو كونية قدرية، من خصائص الربوبية، كما دلت عليه الآيات المذكورة كان كل من اتبع تشريعًا غير تشريع الله قد اتخذ ذلك المشرع ربا، وأشركه مع الله.

والآيات الدالة على هذا كثيرة، وقد قدمناها مرارًا وسنعيد منها ما فيه كفاية، فمن ذلك وهو من أوضحه وأصرحه، أنه في زمن النبي على وقعت مناظرة بين حزب الرحمن، وحزب الشيطان، في حكم من أحكام التحريم والتحليل وحزب الرحمن يتبعون تشريع الرحمن، في وحيه في تحريمه، وحزب الشيطان يتبعون وحي الشيطان في تحليله.

وقد حكم الله بينهما وأفتى فيما تنازعوا فيه فتوى سماوية قرآنية تتلى في سورة الأنعام.

وذلك أن الشيطان لما أوحى إلى أوليائه فقال لهم في وحيه: سلوا محمدًا عن الشاة تصبح ميتة من هو الذي قتلها؟ فأجابوهم أن الله هو الذي قتلها.

فقالوا: الميتة إذًا ذبيحة الله، وما ذبحه الله كيف تقولون إنه حرام؟ مع أنكم تقولون إنما ذبحتموه بأيديكم حلال، فأنتم إذا أحسن من الله وأحل ذبيحة.

فأنزل الله بإجماع من يعتد به من أهل العلم قوله تعالى: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَوْ يُذْكُرُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ (٤٣٥) يعني الميتة أي وإن زعم الكفار أن الله ذكاها بيده الكريمة بسكين من ذهب: ﴿وَإِنَّهُمُ لَفِسْقٌ ﴾ والضمير عائد إلى

<sup>(</sup>٤٣٥) أخرجه أبو داود (٢/ ١١١) (٢٨١٨)، والنسائي (٧/ ٢٣٧) (٤٤٣٧)، وابن ماجه (1/ ٤٠٥٩) أخرجه أبو داود (111) عن ابن عباس رضي الله عنهما به، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

الأكل المفهوم من قوله: ﴿وَلاَ تَأْكُلُوا ﴾ وقوله: ﴿لَفِسُقُ ﴾ أي خروج عن طاعة الله، واتباع لتشريع الشيطان: ﴿وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَا إِبِهِمَ لِيُجَدِلُوكُمُ ﴾. أي بقولهم: ما ذبحتموه حلال وما ذبحه الله حرام، فأنتم إذًا أحسن من الله، وأحل تذكية، ثم بين الفتوى السماوية من رب العالمين، في الحكم بين الفريقين في قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ أَطَعَتُمُوهُمُ إِنَّكُمُ لَمُشْرِكُونَ ﴾ فهي فتوى سماوية من الخالق جل وعلا صرح فيها بأن متبع تشريع الشيطان المخالف لتشريع الرحمن مشرك بالله.

وهذه الآية الكريمة مثل بها بعض علماء العربية لحذف اللام الموطئة للقسم، والدليل على اللام الموطئة المحذوفة عدم اقتران جملة إنكم لمشركون بالفاء، لأنه لو كان شرطًا لم يسبقه قسم لقيل: فإنكم لمشركون على حد قوله في الخلاصة:

واقرن بفا حتما جوابًا لو جعل شرطًا لأن أو غيرها لم ينجعل وهو مذهب سيبويه، وهو الصحيح، وحذف الفاء في مثل ذلك من ضرورة الشعر.

وما زعمه بعضهم من أنه يجوز مطلقًا، وأن ذلك دلت عليه آيتان من كتاب الله.

إحداهما قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴾.

والثانية: قوله تعالى: ﴿وَمَا أَصَابَكُم مِن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُونَ بحذف الفاء في قراءة نافع وابن عامر من السبعة خلاف التحقيق.

بل المسوغ لحذف الفاء في آية: ﴿إِنَّكُمُ لَمُثَرِكُونَ ﴾ تقدير القسم المحذوف قبل الشرط المدلول عليه بحذف الفاء على حد قوله في الخلاصة:

واحذف لدى اجتماع شرط وقسم جواب ما أحرت فهو ملتزم وعليه: فجملة إنكم لمشركون جواب القسم المقدر، وجواب الشرط محذوف فلا دليل في الآية لحذف الفاء المذكور.

والمسوغ له في آية ﴿فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ ﴾ أن ما في قراءة نافع وابن عامر موصولة كما جزم به غير واحد من المحققين، أي والذي أصابكم من مصيبة كائن وواقع بسبب ما كسبت أيديكم.

وأما على قراءة الجمهور: فما موصولة أيضًا، ودخول الفاء في خبر الموصول جائز كما أن عدمه جائز فكلتا القراءتين جارية على أمر جائز.

ومثال دخول الفاء في خبر الموصول قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ الْمَوْلَهُم بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِئًا وَعَلَانِيكَةً فَلَهُم الْجَرُهُم عِنكَ رَبِّهِم وَلَا خُونُ عَلَيْهِم وَلا هُمُم يَحْرَنُونَ ﴿ اللَّهِ وَهُو كثير في القرآن وقال بعضهم: إن ما في قراء الجمهور شرطية، وعليه فاقتران الجزاء بالفاء واجب أما على قراءة نافع وابن عامر، فهي موصولة ليس إلا كما هو التحقيق إن شاء الله.

وكون ما شرطية على قراءة وموصولة على قراءة لا إشكال فيه. لما قدمنا من أن القراءتين في الآية الواحدة كالآيتين.

ومن الآيات الدالة على نحو ما دلت عليه آية الأنعام المذكورة قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا سُلْطَنُنُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ وَاللَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ وَالمعاصي مخالفًا لما جاءت به الرسل، ثم صرح بأن ذلك إشراك به في قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ وصرح أن الطاعة في ذلك الذي يشرعه الشيطان لهم ويزينه عبادة للشيطان.

ومعلوم أن من عبد الشيطان فقد أشرك بالرحمن قال تعالى: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدُ

إِلَيْكُمْ يَنَبَنِىٓ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانِّ إِنَّهُ لَكُوْ عَدُقُّ مَٰبِينٌ ﴿ وَأَنِ الْفَكُمْ يَنَبُونُ هَٰبَيْنُ ﴿ وَلِيدَخُلُ الْمَنْكُورُ جِبِلًا كَثِيرًا ﴾، ويدخل أغبُدُونِ هَنذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُورُ جِبِلًا كَثِيرًا ﴾، ويدخل فيهم متبعوا نظام الشيطان دخولًا أولياء ﴿ أَفَلَمْ تَكُونُواْ تَعْقِلُونَ ﴾.

ثم بين المصير الأخير لمن كان يعبد الشيطان في دار الدنيا، في قوله تعالى: ﴿هَاذِهِ جَهَنّمُ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ اَصْلَوْهَا ٱلْيُوْمَ بِمَا كُنتُمْ تَوْعَدُونَ ﴿ اَصْلَوْهَا ٱلْيُوْمَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴾ آلَيُوْمَ نَخْتِمُ عَلَى آفَوْهِ فِمْ وَتُكَلّمُنَا آيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَنْتُو يَكُونُ ﴾ وقال تعالى: عن نبيه إبراهيم ﴿ يَتَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ الشّيطان: أي الشّيطان كَانُ لِلرَّمْنِ عَصِيّا ﴾ فقوله: لا تعبد الشيطان: أي الشّيطان: أي باتباع ما يشرعه من الكفر والمعاصي، مخالفًا لما شرعه الله.

وقال تعالى: ﴿إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا إِنَّكُا وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَانَا ﴾ يعني ما يعني ما يعبدون إلا شيطانًا مريدًا.

فقوله تعالى: ﴿ بَلَ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ ﴾ أي يتبعون الشياطين ويطيعونهم فيما يشرعون ويزينون لهم، من الكفر والمعاصي على أصح التفسيرين.

والشيطان عالم بأن طاعتهم له المذكورة إشراك به كما صرح بذلك وتبرأ منهم في الآخرة، كما نص الله عليه في سورة إبراهيم في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِى الْأَمْرُ إِنَ اللّهَ وَعَدَكُمْ وَعُدَ الْحَقِ وَوَعَدَتُكُمُ فَاللّهُ فَا الشَّهُ وَعَدَاهُمُ وَعُدَ الْحَقِ وَوَعَدَتُكُمُ فَا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَعُدَ اللّهُ فقد اعترف فَأَخُلُقُتُكُمْ إلى قوله: ﴿ إِنّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكُ تُمُونِ مِن قَبَلُ ﴾ فقد اعترف فأخلف من قبل أي في دار الدنيا، ولم يكفر بشركهم ذلك بأنهم كانوا مشركين به من قبل أي في دار الدنيا، ولم يكفر بشركهم ذلك إلا يوم القيامة.

وقد أوضح النبي عَلَيْهُ هذا المعنى الذي بيننا في الحديث لما سأله عدي بن حاتم سَعْفَ عن قوله: ﴿ التَّخَدُوا أَحْبَارُهُمْ وَرُهُبَكُنَهُمُ أَرْبَابًا ﴾ كيف اتخذوهم أربابًا ؟ وأجابه عليه الله وحرموا عليهم ما أحل الله فاتبعوهم، وبذلك الاتباع اتخذوهم أربابًا » (٣٦٤).

ومن أصرح الأدلة في هذا أن الكفار إذا أحلوا شيئًا، يعلمون أن الله حرمه وحرموا شيئًا يعلمون أن الله أحله، فإنهم يزدادون كفرًا جديدًا بذلك، مع كفرهم الأول، وذلك في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلنَّسِيَّةُ زِيَادَةٌ فِي ٱلْكَفْرِينَ ﴾ .

وعلى كل حال فلا شك أن كل من أطاع غير الله، في تشريع مخالف لما شرعه الله، فقد أشرك به مع الله كما يدل لذلك قوله: ﴿ وَكَذَالِكَ زَيَّنَ لِيصَافِيهِ مِنْ اللهُ كَمَا يدل لذلك قوله: ﴿ وَكَذَالِكَ زَيَّنَ لِيصَافِهِ مِنْ مُرَكَا وَهُمْ مَا فَي قَتْل الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلَادِهِمْ شُرَكَا وَهُمْ مَا في قتل الأولاد.

وقوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَ وَ أَشَرَعُوا لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَا بِهِ الله شركاء، الله الله الله الله شركاء، ومما يزيد ذلك إيضاحًا، أن ما ذكره الله عن الشيطان يوم القيامة، من أنه يقول للذين كانوا يشركون به في دار الدنيا، إني كفرت بما أشركتمون من قبل، أن ذلك الإشراك المذكور ليس فيه شيء زائد على أنه دعاهم إلى طاعته فاستجابوا له كما صرح بذلك في قوله تعالى عنه: ﴿ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُم مِّن سُلُطَنِ إِلَّا أَن دَعُونًا مُ فَاسَتَجَبَّتُم لَيْ ﴾، وهو واضح كما ترى] (٤٣٧).

<sup>(</sup>٤٣٦) سبق تخريجه آنفًا .

<sup>(</sup>٤٣٧) ٧/ ١٦٢: ١٧٣، الشوري/ ١٠.

# وقفة مع آيات المائدة وبيان حكم من لم يحكم بما أنزل الله.

[قوله تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْكَافِرُونَ﴾.

اختلف العلماء في هذه الآية الكريمة: هل هي في المسلمين، أو في الكفّار، فروي عن الشعبي أنها في المسلمين، وروي عنه أنها في اليهود، وروي عن طاوس أيضًا أنها في المسلمين، وأن المراد بالكفر فيها كفر دون كفر، وأنه ليس الكفر المخرج من الملة، وروي عن ابن عباس في هذه الآية أنه قال: ليس الكفر الذي تذهبون إليه (٢٣٨)، رواه عنه ابن أبي حاتم، والحاكم وقال صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، قاله ابن كثير.

قال بعض العلماء: والقرآن العظيم يدل على أنها في اليهود؛ لأنه تعالى ذكر فيما قبلها أنهم ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكِلْمَ مِنْ بَعَدِ مَوَاضِعِ فِي ﴾ وأنهم يقولون ﴿ إِنّ أُوتِيتُمْ هَلَا ﴾ يعني الحكم المحرف الذي هو غير حكم الله ﴿ فَخُذُوهُ وَإِن لَمَ تُؤْتُوهُ ﴾ أي المحرف، بل أوتيتم حكم الله الحق ﴿ فَأَخَذُوهُ فَهِم يأمرون بالحذر من حكم الله الذي يعلمون أنه حق.

وقد قال تعالى بعدها ﴿ وَكُنْبَنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ﴾، فدل على أن الكلام فيهم، وممن قال بأن الآية في أهل الكتاب، كما دل عليه ما ذكر البراء بن عازب، وحذيفة بن اليمان، وابن عباس، وأبو مجلز، وأبو رجاء العطاردي، وعكرمة وعبيد الله بن عبد الله، والحسن البصري وغيرهم، وزاد الحسن، وهي علينا واجبة نقله عنهم ابن كثير، ونقل نحو

<sup>(</sup>٤٣٨) أخرجه الحاكم (٢/ ٣٤٢) (٣٢١٩)، وصححه على شرطهما، ووافقه الذهبي، وأخرجه البيهقي (٨/ ٢٠)، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله في تحقيق الإيمان لشيخ الإسلام (ص/ ١١٤).

قول الحسن عن إبراهيم النخعي.

وقال القرطبي في تفسيره: ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴾ و﴿ الفَلْسِقُونَ ﴾ نزلت كلها في الكفّار، ثبت ذلك في صحيح مسلم من حديث البراء (٢٩٩٤)، وقد تقدم وعلى هذا المعظم، فأما المسلم فلا يكفر وإن ارتكب كبيرة، وقيل فيه إضمار، أي ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ ﴾ ردًا للقرآن وجحدًا لقول الرسول عَلَيْ فهو كافر، قاله ابن عباس ومجاهد.

فالآية عامةً على هذا قال ابن مسعود، والحسن: هي عامة في كل من لم يحكم بما أنزل الله من المسلمين واليهود والكفّار، أي معتقدًا ذلك ومستحلًا له.

فأما من فعل ذلك، وهو معتقد أنه مرتكب محرم فهو من فساق المسلمين وأمره إلى الله تعالى إن شاء عذبه، وإن شاء غفر له.

وقال ابن عباس في رواية: ﴿وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾ فقد فعل فعلًا يضاهي أفعال الكفّار.

وقيل: أي ومن لم يحكم بجميع ما أنزل فهو كافر فأما من حكم بالتوحيد، ولم يحكم ببعض الشرائع فلا يدخل في هذه الآية، والصحيح الأول إلا أن الشعبي قال: هي في اليهود خاصة، واختاره النحاس قال: ويدل على ذلك ثلاثة أشياء. منهما أن اليهود ذكروا قبل هذا في قوله تعالى للله فعاد الضمير عليهم.

ومنها أن سياق الكلام يدل على ذلك. ألا ترى أن بعده ﴿ وَكُنِّبْنَا عَلَيْهِمْ ﴾، فهذا الضمير لليهود بإجماع، وأيضًا فإن اليهود هم الذين أنكروا

<sup>(</sup>٤٣٩) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٣/ ١٣٢٧) (١٧٠٠) .

الرجم والقصاص، فإن قال قائل «من» إذا كانت للمجازاة فهي عامة إلا أن يقع دليل على تخصيصها قيل له: «من» هنا بمعنى الذي، مع ما ذكرناه من الأدلة والتقرير، واليهود الذين لم يحكموا بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون، فهذا من أحسن ما قيل في هذا.

ويروى أن حذيفة سئل عن هذه الآيات، أهي في بني إسرائيل، فقال: نعم هي فيهم، ولتسلكن سبيلهم حذو النعل بالنعل، وقيل: ﴿الْكَفِرُونَ﴾ للمسلمين، و﴿ الظَّالِمُونَ ﴾ لليهود و﴿ الْفَاسِقُونَ ﴾ للنصارى، وهذا اختيار أبي بكر بن العربي، قال: لأنه ظاهر الآيات، وهو اختيار ابن عباس، وجابر بن زيد، وابن أبي زائدة، وابن شبرمة والشعبي أيضًا. قال طاوس وغيره: ليس بكفر ينقل عن الملة، ولكنه كفر دون كفر.

وهذا يختلف إن حكم بما عنده على أنه من عند الله فهو تبديل له يوجب الكفر. وإن حكم به هوى ومعصية فهو ذنب تدركه المغفرة على أصل أهل السنة في الغفران للمذنبين. قال القشيري: ومذهب الخوارج أن من ارتشى، وحكم بحكم غير الله فهو كافر، وعزا هذا إلى الحسن والسدي، وقال الحسن أيضًا: أخذ الله على الحكام ثلاثة أشياء: ألا يتبعوا الهوى، وألا يخشوا الناس ويخشوه، وألا يشتروا بآياته ثمنًا قليلًا، انتهى كلام القرطبى.

قال مقيده عفا الله عنه: الظاهر المتبادر من سياق الآيات أن آية ﴿ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴾ نازلة في المسلمين، لأنه تعالى قال قبلها مخاطبًا لمسلمي هذه الأُمة ﴿ فَكَلَا تَخْشُوا النَّكَاسَ وَالْخَشُوا أَ وَلَا تَشْتَرُوا بِعَايَتِي ثَمَنًا قَلِيلاً ﴾، ثم قال: ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِكِ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴾ فالخطاب للمسلمين كما هو ظاهر متبادر من سياق الآية، وعليه فالكفر إما كفر دون كفر، وإما أن يكون فعل ذلك مستحلًا له، أو قاصدًا به جحد أحكام الله

وردها مع العلم بها.

أما من حكم بغير حكم الله، وهو عالم أنه مرتكب ذنبًا فاعل قبيحًا، وإنما حمله على ذلك الهوى فهو من سائر عصاة المسلمين، وسياق القرآن ظاهر أيضًا في أن آية ﴿ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلظَّلِلُمُونَ ﴾ في اليهود لأنه قال قبلها: ﴿ وَكُنبَنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَيْنِ بِٱلْعَيْنِ وَٱلْأَنفَ بِٱلْأَنفِ وَٱلْأَنفَ بِٱلْأَنفِ وَٱلْأَدُن وَٱلسِّنَ بِٱلسِّنِ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصُ فَمَن تَصَدَق بِهِ فَهُو وَاللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ فِي ﴿ فَكُن تَصَدَق بِهِ فَهُو كَاللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ فَهُ وَالْجَابِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ فَهُ أَنْ لَا اللهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ فَي أَن آية فَالْحَلَابِ لهم لوضوح دلالة السياق عليه كما أنه ظاهر أيضًا في أن آية فالخطاب لهم لوضوح دلالة السياق عليه كما أنه ظاهر أيضًا في أن آية فَانُولَتِهِكَ هُمُ ٱلفَلْسِقُونَ ﴾.

واعلم أن تحرير المقام في هذا البحث أن الكفر والظلم والفسق كل واحد منها ربما أطلق في الشرع مرادًا به المعصية تارة، والكفر المخرج من الملة أخرى ﴿وَمَن لَمَّ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ الله ﴾ معارضةً للرُّسل وإبطالًا لأحكام الله فظلمه وفسقه وكفره كلها كفر مخرج عن الملة، ﴿وَمَن لَمَّ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ الله ﴾ معتقدًا أنه مرتكب حرامًا فاعل قبيحًا فكفره وظلمه وفسقه غير مخرج عن الملة، وقد عرفت أن ظاهر القرآن يدل على أن الأولى في المسلمين، والثانية في اليهود، والثالثة في النصارى، والعبرة بعموم الألفاظ لا بخصوص الأسباب، وتحقيق أحكام الكل هو ما رأيت، والعلم عند الله تعالى] (١٤٤٠).

وقال أيضًا - رحمه الله -: [قوله تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللّهُ فَأُولَكَيِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ﴾ قد قدمنا أن هذه الآية في النصارى، والتي قبلها في اليهود، والتي قبل تلك في المسلمين، كما يقتضيه ظاهر القرآن.

وقد قدمنا أن الكفر، والظلم، والفسق كلها يطلق على المعصية بما دون

<sup>(</sup>٤٤٠) ٢/ ٩٠: ٩٣، المائدة / ٤٤: ٤٧ .

الكفر، وعلى الكفر المخْرج من الملة نفسه.

فمن الكفر بمعنى المعصية قوله على لما سألته المرأة عن سبب كون النساء أكثر أهل النار، إن ذلك واقع بسبب كفرهن، ثم فسره بأنهن «يكفرن العشير» (٤٤١)، ومن الكفر بمعنى المخرج عن الملة، قوله تعالى: ﴿قُلْ يَتَأْيُهُا اللَّهَ عَلَى اللَّهُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾.

ومن الظلم بمعنى الكفر قوله تعالى: ﴿ وَٱلْكَنْفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكُ إِذَا مِّنَ الطَّالِمِينَ ﴾ ، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْرٌ عَظِيمٌ ﴾ ، ومنه بمعنى المعصية قوله تعالى: ﴿ فَمِنْهُم ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم ثُقْتَصِدٌ ﴾ .

ومن الفسق بمعنى الكفر قوله: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَا وَدَهُمُ ٱلنَّارُ كُلَّمَا ٱلْدَينِ الْمُعْصِيةِ قُولِه فِي الذينِ قَلْوُا أَن يَغْرُجُواْ مِنْهَا أَعِيدُواْ فِيهَا ﴾ ومنه بمعنى المعصية قوله في الذين قذفوا عائشة ، رضي الله عنها: ﴿ وَلَا نَقْبَلُواْ لَمُمْ شَهَدَةً أَبَدًا وَأُولَتِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ ومعلوم أن القذف ليس بمخرج عن الملة ، ويدل له قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُرْ ﴾ ، ومن الفِسق بمعنى المعصية أيضًا ، قوله في الوليد بن عقبة : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَا إِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقد قدمنا أن العبرة بعموم الألفاظ لا بخصوص الأسباب، فمن كان امتناعه من الحكم بما أنزل الله، لقصد معارضته ورده، والامتناع من التزامه، فهو كافر ظالم فاسق كلها بمعناها المخرج من الملة، ومن كان امتناعه من الحكم لهوى، وهو يعتقد قبح فعله، فكفره وظلمه وفسقه غير المخرج من الملة، إلا إذا كان ما امتنع من الحكم به شرطًا في صحة إيمانه، كالامتناع من اعتقاد ما لا بد من اعتقاده، هذا هو الظاهر في الآيات

<sup>(</sup>٤٤١) أخرجه البخاري (١/ ١٩) (٢٩) من حديث ابن عباس ريك .

المذكورة، كما قدمنا والعلم عند الله تعالى](٤٤٢).

تنبيه: يجب التنبه إلى الفرق بين النظام الشرعي، والنظام الإداري في الحاكمية.

[اعلم أنه يجب التفصيل بين النظام الوضعي الذي يقتضى تحكيمه الكفر بخالق السماوات والأرض، وبين النظام الذي لا يقتضى ذلك.

وإيضاح ذلك أن النظام قسمان: إداري، وشرعي. أما الإداري الذي يراد به ضبط الأمور وإتقانها على وجه غير مخالف للشرع، فهذا لا مانع منه، ولا مخالف فيه من الصحابة، فمن بعدهم. وقد عمل عمر وقد عمل عمر وقد عمل عمر وقد عمل الشياد كثيرة ما كانت في زمن النّبي وكله أسماء الجند في ديوان لأجل الضبط، ومعرفة من غاب ومن حضر كما قدمنا إيضاح المقصود منه في سورة «بني إسرائيل» في الكلام على العاقلة التي تحمل دية الخطأ، مع أن النّبي ولا يعلم بتخلف كعب بن مالك عن غزوة تبوك إلا بعد أن وصل تبوك ولم يعلم بتخلف كعب بن مالك عن غزوة أمية وجعله إياها سجنًا في مكة المكرمة، مع أنه ولا يتخذ سجنًا هو ولا أبو بكر. فمثل هذا من الأمور الإدارية التي تفعل لإتقان الأمور مما لا يخالف الشرع لا بأس به. كتنظيم شؤون الموظفين، وتنظيم إدارة الأعمال على وجه لا يخالف الشرع. فهذا النوع من الأنظمة الوضعية لا بأس به، ولا يخرج عن قواعد الشرع من مراعاة المصالح العامة.

وأما النظام الشرعي المخالف لتشريع خالقي السماوات والأرض فتحكيمه كفر بخالق السماوات والأرض. كدعوى أن تفضيل الذكر على الأنثى في الميراث ليس بإنصاف، وأنهما يلزم استواؤهما في الميراث.

<sup>(</sup>٤٤٢) ٢/ ٩٧، المائدة / ٤٧، وانظر أيضًا (١/ ٣٦٥ ٣٦٥) (النساء/١١٧)، (٣/ ٤٠٠) (٢٤٢) (بني إسرائيل / ٩) .

وكدعوى أن تعدد الزوجات ظلم، وأن الطلاق ظلم للمرأة، وأن الرجم والقطع ونحوهما أعمال وحشية لا يسوغ فعلها بالإنسان، ونحو ذلك.

فتحكيم هذا النوع من النظام في أنفس المجتمع وأموالهم وأعراضهم وأنسابهم وعقولهم وأديانهم كفر بخالق السماوات والأرض، وتمرد على وأنسابهم وعقولهم وأديانهم كفر بخلق السماوات والأرض، وتمرد على نظام السماء الذي وضعه من خلق الخلائق كلها وهو أعلم بمصالحها سبحانه وتعالى عن أن يكون معه مشرع آخر علوًا كبيرًا ﴿أُمْ لَهُمْ شُرَكَوُا وَمُنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللَّهُ ﴾، ﴿فُلُ أَرَءَيْتُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ لَكُمُ مَن الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ اللَّهُ ﴾، ﴿فُلُ أَرَءَيْتُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ لَكُمُ مِن الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ اللَّهُ فُلُ ءَاللَّهُ أَذِن لَكُمُ أَلُم لَكُمُ اللَّهُ لَكُمُ مَن الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

## الإيمان بالملائكة

## ملائكة الصعود بالأرواح:

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قال أبو حيان في كلامه على الملائكة التي ترقى بروح العبد: الله تعالى جعل ملائكة للمشركين وهم ملائكة العذاب، وملائكة للمؤمنين، وهم ملائكة الرحمة. ولا يستكره فريق منهما أن يصعد بما تخصص له، بل قد لا يسمح للآخر بما يخصه.

كما في حديث الذي قتل مائة نفس (٤٤٤)، وأدركته الوفاة في منتصف

<sup>(</sup>٤٤٣) ٤/ ٩٢ ، الكهف / ٢٦ .

<sup>(</sup>٤٤٤) أخرجه مسلم (٢١١٨/٤) (٢٧٦٦) من حديث أبي سعيد رَبُطُنَكُ .

الطريق، فحضرته ملائكة الرحمة وملائكة العذاب يختصمون أيهم يصعد بروحه، كل يريد أن يتولى قبض روحه أولئك يقولون: إنه قتل مائة نفس ولم يعمل خيرًا قط، وأولئك يقولون: إنه خرج تائبًا إلى الله تعالى](٥٤٤).

### الحفظة، وما تكتب.

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى ﴿كُلَّ سَنَكُنْبُ مَا يَقُولُ﴾.

وفي سورة الزخرف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ سَتُكُنَّبُ شَهَادَ تُهُمَّ وَيُسْتَكُونَ ﴾، وقد ذكر جماعة من أهل العلم أن القعيد الذي هو عن اليمين يكتب الحسنات، والذي عن الشمال يكتب السيئات، وأن صاحب الحسنات أمين على صاحب السيئات، فإذا عمل حسنة كتبها صاحب اليمين عشرًا، وإذا عمل سيئة قال صاحب اليمين لصاحب الشمال: أمهله ولا تكتبها عليه لعله يتوب أو يستغفر؟ وبعضهم يقول: يمهله سبع

<sup>(</sup>٤٤٥) ٨/ ٦٤١ - ٦٤٢، القيامة / ٢٦: ٣٠ .

ساعات (٤٤٦). والعلم عند الله تعالى [(٤٤٧).

# هل تكتب الحفظة ما لا ثواب فيه، ولا عقاب.

[تنبيه: اعلم أن العلماء اختلفوا في عمل العبد الجائز الذي لا ثواب ولا عقاب عليه، هل تكتبه الحفظة عليه أولًا؟ فقال بعضهم: يكتب عليه كل شيء حتى الأنين في المرض، وهذا هو ظاهر قوله: ﴿مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَتِيدٌ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ العَمُوم .

وقال بعض العلماء: لا يكتب من الأعمال إلا ما فيه ثواب أو عقاب، وكلهم مجمعون على أنه لا جزاء إلا فيما فيه ثواب أو عقاب فالذين يقولون: لا يكتب إلا ما فيه ثواب أو عقاب، والذين يقولون يكتب الجميع متفقون على إسقاط ما لا ثواب فيه ولا عقاب، إلا أن بعضهم يقولون لا يكتب أصلًا، وبعضهم يقولون: يكتب أولًا ثم يمحى. وزعم بعضهم أن محو ذلك، وإثبات ما فيه ثواب أو عقاب هو معنى قوله تعالى: ﴿ يَمْحُوا اللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ ﴾.

والذين قالوا: لا يكتب ما لا جزاء فيه. قالوا: إن في الآية نعتًا محذوفًا سوَّغ حذفه العلم به، لأن كل الناس يعلمون أن الجائز لا ثواب فيه ولا

<sup>(</sup>٤٤٦) روى الطبراني (٨/ ١٩١) (٧٧٨٧)، (٨/ ٢٤٧) عن أبي أمامة: أن النبي على قال: الساحب اليمين أمين على صاحب الشمال؛ فإذا عمل العبد حسنة كتبها بعشر أمثالها، وإذا عمل سيئة وأراد صاحب الشمال أن يكتبها قال لصاحب اليمين: أمسك عنها فيمسك عنها فإن استغفر الله لم يكتب وإن سكت كتبت عليه"، والحديث قال عنه الشيخ الألباني- رحمه الله - في الضعيفة (٢٢٣٧): موضوع.

<sup>(</sup>۷۲۷) / ۲۶۸: ۲۰۱۱، ق/ ۱۷ ۱۸، وانظر أيضًا (۲/ ۱۷۹) (الأنعام/ ۲۱)، (۷/ ۲۲۹، ۲۳۰) (القمر / ۵۲ ۵۳)، (۸۳/۹ ۸۶) (الانفطار / ۲۰: ۱۲).

عقاب، وتقدير النعت المحذوف، ما يلفظ من قول مستوجب للجزاء، وقد قدمنا أن حذف النعت إذا دل عليه أسلوب عربي معروف] (٤٤٨).

### المفاضلة بين الملائكة وصالحي البشر.

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ أُولَتِكَ هُرُّ خَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ ۞ . الحكم هنا بالعموم، كالحكم هناك. ولكنه هنا بالخيرية والتفضيل.

أما من حيث الجنس فلا إشكال، لأن الإنسان أفضل الأجناس ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيٓ ءَادَمَ ﴾.

وأما من حيث العموم، فقال بعض العلماء فيها ما يدل على أن صالح المؤمنين أفضل من الملائكة.

ولعل مما يقوي هذا الاستدلال، هو أن بعض أفراد جنس الإنسان أفضل من عموم أفراد جنس الملائكة، وهو الرسول على وإذا فضل بعض أفراد المجنس لا يمنع في البعض الآخر ولكن هل بعض أفراد الأمة بعده أفضل من عموم أو بعض أفراد الملائكة؟ هذا هو محل الخلاف.

وللقرطبي مبحث في ذلك: مبناه على أصل المادة وورود النصوص من جهة أصل المادة إن كانت البرية مأخوذة من البري وهو التراب. فلا تدخل الملائكة تحت هذا التفضيل وإلا فتدخل.

وأما من جهة النصوص، فقال في سورة البقرة عند قوله: ﴿ قَالَ يَكَادَمُ الْبِينَهُم بِأَسْمَآمِهِم اللهِ اللهِ المسألة الثالثة: اختلف العلماء في هذا الباب أيهما أفضل، الملائكة أو بنو آدم؟ على قولين، فذهب قول إلى أن الرسل من

<sup>(</sup>۸۶۶) ۷/ ۱۰۲: ۲۰۲، ق/ ۱۷ ۱۸ .

البشر أفضل من الرسل من الملائكة، والأولياء من البشر أفضل من الأولياء من الملائكة.

وذهب آخرون إلى أن الملأ الأعلى أفضل، واحتج من فضل الملائكة بأنهم عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون وقوله لا يعصون لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون. وقوله: ﴿ قُلُ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ ﴾.

وبما في البخاري يقول اللَّه: «من ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منه» (٤٤٩) وهذا نص على أن الملأ الأعلى خير من ملا الأرض.

واحتج من فضل بني آدم بقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَتِ أُولَاَئِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ ﴿ ﴾، بالهمز من بَراً اللَّهُ الْخَلَقُ، وقوله ﷺ: ﴿إِن الملائكة لتضع أجنحتها رضًا لطالب العلم اخرجه أبو داود (۲۰۰۰).

وبأن الله يباهي بأهل عرفات الملائكة، ولا يباهي إلا بالأفضل واللَّه تعالى أعلم.

وقال بعض العلماء: ولا طريق إلى القطع بأن الملائكة خير منهم؛ لأن طريق ذلك خبر الله، وخبر رسول الله ﷺ، أو إجماع الأمة.

وليس ها هنا شيء من ذلك خلافًا للقدرية والقاضي أبي بكر، حيث قالوا: الملائكة أفضل. قال: وأما من قال من أصحابنا والشيعة: إن الأنبياء أفضل، لأن الله تعالى أمر الملائكة بالسجود لآدم، إلى آخره.

<sup>(</sup>٤٤٩) صحيح البخاري (٦/ ٢٦٩٤) (٦٩٧٠) من حديث أبي هريرة رَفِيْكُ .

<sup>(</sup>٤٥٠) أخرجه أبو داود (٢/ ٢٤١) (٣٦٤١)، والترمذي (٥/ ٤٨) (٢٦٨٢)، وابن ماجه (٢٢٣) (1/ 1 ) من حديث أبي الدرداء رضي الله عنه، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله.

ثم رد هذا الاستدلال.

وقد سقنا هذا البحث لبيان الخلاف في هذه المسألة المشتمل عليها لفظ البرية، وأعتقد أن المفاضلة جزئية لا كلية، وذلك أن جنس البشر خلاف جنس الملائكة، والملائكة فيهم النص بأنهم ﴿عِبَادٌ مُكْرَمُوبَ ﴾، والبشر فيهم النص ﴿وَلَقَدْ كَرَّمُنَا بَنِي ءَادَمَ ﴾، والفرق بينهما، كالفرق بين الاسم والفعل في الدلالة.

ففي الملائكة بالاسم: مكرمون، وهو يدل على الدوام والثبوت، وفي بنى آدم كرمنا، وهو يدل على التجدد والحدوث.

وهذا هو الواقع، فالتكريم ثابت ولازم ودائم للملائكة بخلافه في بني آدم إذ فيهم وفيهم، ولا يبعد أن يقال: إن التفضيل في الأعمال من حيث صدورها من بني آدم ومن الملائكة، إذ الملائكة تصدر عنهم أعمال الخير جبلة أو بدون نوازع شر، بخلاف بني آدم، وإن أعمال الخير تصدر عنها بمجهود مزدوج، حيث ركبت فيهم النفس اللوامة والأمارة بالسوء. ونحو ذلك من الجانب الحيواني.

وازدواجية المجهود، هو أنه ينازع عوامل الشرحتى يتغلب عليها، ويبذل الجهد في فعل الخير، فهو يجاهد للتخليص من نوازع الشر، هو يجاهد للقيام بفعل الخير، وهذا مجهود يقتضي التفضيل على المجهود من جانب واحد.

وقد جاء في السنة ما يشهد لذلك، لما ذكر على لأصحابه «أن يأتي بعدهم من أن العامل منهم له أجر خمسين، فقالوا: خمسين منا أو منهم يا رسول الله قال: بل خمسين منكم، لأنكم تجدون أعوانًا على الخير وهم لا يجدون» (۱۵۱).

<sup>(</sup>٤٥١) أخرجه أبو داود (٢/ ٥٢٦) (٤٣٤١)، والترمذي (٥/ ٢٥٧) (٣٠٥٨)، وقال: حسن غريب، ﴿

وحديث «سبق درهم مائة ألف درهم» (٤٥٢) وبين عَلَيْهِ، أن الدرهم سبق الأضعاف المضاعفة، لأنه ثاني اثنين فقط، والمائة ألف جزء من مجموع كثير.

فالنفس التي تجود بنصف ما تملك، ولا يتبقى لها إلا درهم، خير بكثير ممن تنفق جزءًا ضئيلًا مما تملك ويتبقى لها المال الكثير، فكانت عوامل التصدق ودوافعه مختلفة منزلة في النفس متضادة. فالدرهم في ذاته وماهيته من جنس الدراهم الأخرى، لم تتفاوت الماهية ولا الجنس، ولكن تفاوت الدوافع والعوامل لإنفاقه، ولعل المفاضلة المقصودة تكون من هذا القبيل أولى. واللَّه تعالى أعلم] (٢٥٥).

# فصل بعض أحكام الجن

## هل إبليس ملك في الأصل أم لا؟ وبيان ذريته، وكيف تناسله.

[وقوله في هذه الآية الكريمة، ﴿كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنَ أَمْرِ رَبِّهِ ۗ ﴾ ظاهر في أن سبب فسقه عن أمر ربه كونه من الجن. وقد تقرر في الأصول في «مسلك النص» وفي «مسلك الإيماء والتنبيه»: أن الفاء من الحروف الدالة على التعليل، كقولهم: سرق فقطعت يده، أي لأجل سرقته. وسها فسجد، أي لأجل سهوه، ومن هذا القبيل قوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَارِقَ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَارِقَ وَالسَارِقُ وَالسَّارِقُ وَلَا السَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالْسَارِقُ وَالْسَالِقُ وَالْسَارِقُ وَالْسَارِقُ وَالْسَارِقُ وَالْسَارِقُ وَالْسَالِقُ الْسَارِقُ وَالْسُلَالِقُ الْسَالِقُ الْسَالِقُ وَالْسَالِقُ الْسَالِقُ الْسَالِقُ وَالْسَالِقُ الْسَالِقُ الْسَالِقُ

<sup>=</sup> وابن ماجه (٢/ ١٣٣٠) (٤٠١٤)، من حديث أبي ثعلبة رَبِيْكُ مطولًا به، والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>٤٥٢) أخرجه النسائي (٥/ ٥٩) (٢٥٢٧، ٢٥٢٧)، وأحمد (٣/ ٣٧٩) من حديث أبي هريرة رَفِيْكَ، والحديث حسنه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>٥٣٣) ٩/ ٤١٧ : ٢١١ ، البينة / ٧ .

فَفَسَقَ ﴾ أي لعلة كينونته من الجن؛ لأن هذا الوصف فرق بينه وبين الملائكة، لأنهم امتثلوا الأمر وعصا هو؛ ولأجل ظاهر هذه الآية الكريمة ذهبت جماعة من العلماء إلى أن إبليس ليس من الملائكة في الأصل بل من الجن، وأنه كان يتعبد معهم، فأطلق عليهم اسمهم لأنه تبع لهم، كالحليف في القبيلة يطلق عليه اسمها. والخلاف في إبليس هل هو ملك في الأصل وقد مسخه الله شيطانًا، أو ليس في الأصل بملك، وإنما شمله لفظ الملائكة لدخوله فيهم وتعبده معهم مشهور عند أهل العلم.

## وحجة من قال: إن أصله ليس من الملائكة أمران:

أحدهما: عصمة الملائكة من ارتكاب الكفر الذي ارتكبه إبليس، كما قال تعالى عنهم: ﴿ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ لَا يَسْبِقُونَهُ بِٱلْقَوْلَبِ وَهُم بِأَمْرِهِ، يَعْمَلُونَ ﴾ .

والثاني: أن الله صرح في هذه الآية الكريمة بأنه من الجن، والجن غير الملائكة. قالوا: وهو نص قرآني في محل النزاع.

واحتج من قال: إنه ملك في الأصل بما تكرر في الآيات القرآنية من قوله: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتَهِكَةُ كُلُّهُمُ أَجْمَعُونَ ۞ إِلَّا إِبْلِيسَ ﴾ قالوا: فإخراجه بالاستثناء من لفظ الملائكة دليل على أنه منهم. وقال بعضهم:

والظواهر إذا كثرت صارت بمنزلة النص. ومن المعلوم أن الأصل في الاستثناء الاتصال لا الانقطاع.

قالوا: ولا حجة لمن خالفنا في قوله تعالى ﴿ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ ﴾ لأن الجن قبيلة من الملائكة، خلقوا من بين الملائكة من نار السموم كما روي عن ابن عباس (٤٥٤). والعرب تعرف في لغتها إطلاق الجن على الملائكة. ومنه

<sup>(</sup>٤٥٤) رواه الطبري في «تفسيره» (٧/ ١٣٥) بسند فيه بشر بن عمارة، قال عنه ابن حجر في\_

قول الأعشى في سليمان بن داود:

وسخر من جن الملائك تسعة قيامًا لديه يعملون بلا أجر قالوا: ومن إطلاق الجن على الملائكة قوله تعالى: ﴿وَجَعَلُواْ بَيْنَهُم وَبَيْنَ الْمِالِةِ وَلَه تعالى: ﴿وَجَعَلُواْ بَيْنَهُم وَبَيْنَ الْمِالِةِ عَلَى الملائكة بنات الله. الجِنّةِ نَسَبًا ﴿ عند من يقول: بأن المراد بذلك قولهم: الملائكة بنات الله سبحانه وتعالى عن كل ما لا يليق بكماله وجلاله علوًا كبيرًا! وممن جزم بأنه ليس من الملائكة في الأصل لظاهر هذه الآية الكريمة: الحسن البصري، وقصره الزمخشري في تفسيره.

وقال القرطبي في تفسير سورة «البقرة»: إن كونه من الملائكة هو قول الجمهور: ابن عباس، وابن مسعود، وابن جريج، وابن المسيب، وقتادة وغيرهم. وهو اختيار الشيخ أبي الحسن، ورجحه الطبري، وهو ظاهر قوله ﴿ إِلّا إِبْلِيسَ ﴾ اه وما يذكره المفسرون عن جماعة من السلف كابن عباس وغيره: من أنه كان من أشراف الملائكة، ومن خزان الجنة، وأنه كان يدبر أمر السماء الدنيا، وأنه كان اسمه عزازيل كله من الإسرائيليات التي لا معول عليها.

وأظهر الحجّج في المسألة حجة من قال: إنه غير ملك؛ لأن قوله تعالى: ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ ﴾، وهو أظهر شيء في الموضوع من نصوص الوحي. والعلم عند الله تعالى...

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿وَذُرِّيَّتُهُو كُلُو الله على أن للشيطان ذرية ، فادعاء أنه لا ذرية له مناقض لهذه الآية مناقضة صريحة كما ترى . وكل ما ناقض صريح القرآن فهو باطل بلا شك ولكن طريقة وجود نسله هل هي عن تزويج أو غيره . لا دليل عليها من نص صريح ، والعلماء مختلفون فيها . وقال الشعبي : سألني الرجل : هل لإبليس زوجة ؟ فقلت : إن ذلك عرس لم

<sup>= «</sup>التقريب»: ضعيف.

أشهدها ثم ذكرت قوله تعالى: ﴿ أَفَنَتَّخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ ۚ أَوْلِيكَاءَ مِن دُونِي ﴾ فعلمت أنه لا تكون ذرية إلا من زوجة فقلت: نعم. وما فهمه الشعبي من هذه الآية من أن الذرية تستلزم الزوجة روي مثله عن قتادة. وقال مجاهد: إن كيفية وجود النسل منه أنه أدخل فرجه في فرج نفسه فباض خمس بيضات: قال: فهذا أصل ذريته. وقال بعض أهل العلم: إن الله تعالى خلق له في فخذه اليمني ذكرًا، وفي اليسرى فرجًا، فهو ينكح هذا بهذا فيخرج له كل يوم عشر بيضات، يخرج من كل بيضة سبعون شيطانًا وشيطانة. ولا يخفى أن هذه الأقوال ونحوها لا معول عليها لعدم اعتضادها بدليل من كتاب أو سنة. فقد دلت الآية الكريمة على أن له ذرية. أما كيفية ولادة تلك الذرية فلم يثبت فيه نقل صحيح، ومثله لا يعرف بالرأي. وقال القرطبي في تفسير هذه الآية: قلت: الذي ثبت في هذا الباب من الصحيح ما ذكره الحميري في الجمع بين الصحيحين عن الإمام أبي بكر البرقاني: أنه خرج في كتابه مسندًا عن أبي محمد عبد الغني بن سعيد الحافظ، من رواية عاصم، عن أبي عثمان، عن سلمان قال: قال رسول الله على: «لا تكن أول من يدخل السوق ولا آخر من يخرج منها، فيها باض الشيطان وفرخ» (٥٥٠) وهذا يدل على أن للشيطان ذرية من صلبه.

قال مقيده عفا الله عنه: هذا الحديث إنما يدل على أنه يبيض ويفرخ، ولكن لا دلالة فيه على ذلك. هل هي من أنثى هي زوجة له، أو من غير ذلك، مع أن دلالة الحديث على ما ذكرنا لا تخلو من احتمال؛ لأنه يكثر

<sup>(200)</sup> أخرجه بهذا اللفظ الطبراني (٦/ ٢٤٨) (٢١٨)، والبيهقي في الشعب (٧/ ٣٧٩) (٤٥٥) أخرجه بهذا اللفظ الطبراني (٦/ ٢٤٨) (١٠٦٥٥)، ورواه مسلم في صحيحه عن سلمان بلفظ: قال رسول الله ﷺ: «لا تكن أول من يدخل السوق ولا آخر من يخرج منها فإنها معركة – أو قال مربض – الشيطان وبها رابته».

في كلام العرب إطلاق باض وفرخ على سبيل المثل. فيحتمل معنى باض وفرخ على سبيل المثل؛ فيحتمل معنى باض وفرخ أنه فعل بها ما شاء من إضلال وإغواء ووسوسة ونحو ذلك على سبيل المثل، لأن الأمثال لا تغير ألفاظها (٢٥٦).

وما يذكره كثير من المفسرين وغيرهم من تعيين أسماء أولاده ووظائفهم التي قلدهم إياها؛ كقوله: زلنبور صاحب الأسواق. وتبر صاحب المصائب يأمر بضرب الوجوه وشق الجيوب ونحو ذلك، والأعور صاحب أبواب الزني، ومسوط صاحب الأخبار يلقها في أفواه الناس فلا يجدون لها أصلًا، وداسم هو الشيطان الذي إذا دخل الرجل بيته فلم يسلم ولم يذكر اسم الله بصره ما لم يرفع من المتاع وما لم يحسن موضعه يثير شره على أهله، وإذا أكل ولم يذكر اسم الله أكل معه، والولهان صاحب المزامير وبه كان يكني إبليس، إلى غير ذلك من تعيين أسمائهم ووظائفهم كله لا معلو عليه؛ إلا ما ثبت منه عن النَّبي ﷺ، ومما ثبت عنه ﷺ من تعيين وظيفة الشيطان واسمه ما رواه مسلم رحمه الله في صحيحه (٤٥٧): حدثنا يحيى بن خلف الباهلي، حدثنا عبد الأعلى عن سعيد الجريري عن أبي العلاء: أن عثمان بن أبي العاص أتى النَّبي عَلَيْ فقال: يا رسول الله، إن الشيطان قد حال بيني وبين صلاتي وقراءتي يلبسها عليا! فقال رسول الله عَلَيْهُ «ذاك شيطان يقال له خنرب، فإذا أحسسته فتعوذ بالله منه، واتفل عن يسارك ثلاثًا» قال: ففعلت ذلك فأذهبه الله عني.

وتحريش الشيطان بين الناس وكون إبليس يضع عرشه على البحر، ويبعث سرايا فيفتنون الناس فأعظمهم عنده أعظمهم فتنة كل ذلك معروف

<sup>(</sup>٤٥٦) ويشهد لهذا الوجه رواية مسلم السابقة .

<sup>(</sup>٤٥٧) صحيح مسلم (٤/ ١٧٢٨) (٢٢٠٣) .

ثابت في الصحيح (٢٥٨). والعلم عند الله تعالى] (٢٥٩).

# الجن مكلفون، وبيان أن مؤمنيهم في الجنة، وكفارهم في النار.

أما دخول المؤمنين، المجيبين داعي الله من الجن، الجنة فلم تتعرض له الآية الكريمة بإثبات ولا نفي، وقد دلت آية أخرى على أن المؤمنين من الجن يدخلون الجنة، وهي قوله تعالى في سورة الرحمن: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَنْنَانِ اللَّهِ فَيَأَيّ ءَالآءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ الله وبه تعلم أن ما ذهب إليه بعض أهل العلم، قائلين إنه يفهم من هذه الآية، من أن المؤمنين من الجن

<sup>(</sup>٤٥٨) صحيح مسلم (٤/٢١٦) (٢٨١٣) .

<sup>(</sup>٤٥٩) ٤/ ١٣١: ١٣٥، الكهف/ ٥٠.

لا يدخلون الجنة، وأن جزاء إيمانهم وإجابتهم داعي الله، هو الغفران وإجارتهم من العذاب الأليم فقط، كما هو نص الآية، كله خلاف التحقيق.

وقد أوضحنا ذلك في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب، عن آيات الكتاب» في الكلام على هذه الآية، من سورة الأحقاف فقلنا فيه ما نصه: هذه الآية، يفهم من ظاهرها، أن جزاء المطيع من الجن غفران ذنوبه، وإجارته من عذاب أليم، لا دخوله الجنة.

وقد تمسك جماعة من العلماء منهم الإمام أبو حنيفة رحمه الله تعالى، بظاهر هذه الآية، فقالوا إن المؤمنين المطيعين من الجن لا يدخلون الجنة، مع أنه جاء في آية أخرى، ما يدل على أن مؤمنيهم في الجنة وهي قوله تعالى ﴿وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴿ اللَّهِ عَالَى بين شموله للجن والإنس، بقوله ﴿ فَبَأَيِّ ءَالآءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ ﴾ .

ويستأنس لهذا بقوله تعالى: ﴿ لَمْ يَطْمِثُهُنَ إِنْسُ قَبَلُهُمْ وَلَا جَآنٌ ﴾ فإنه يشير إلى أن في الجنة جنًا يطمثون النساء كالإنس.

والجواب عن هذا، أن آية الأحقاف، نص فيها على الغفران، والإجارة من العذاب، ولم يتعرض فيها لدخول الجنة، بنفي ولا إثبات، وآية الرحمن نص فيها على دخولهم الجنة، لأنه تعالى قال فيها: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴾.

وقد تقرر في الأصول أن الموصولات من صيغ العموم، فقوله: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ ﴾، يعم كل خائف مقام ربه، ثم صرح بشمول ذلك الجن والإنس معًا بقوله: ﴿ فَيِأْيِ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾.

فبين أن الوعد بالجنتين لمن خاف مقام ربه من آلائه، أي نعمه على الإنس والجن، فلا تعارض بين الآيتين، لأن إحداهما بينت ما لم تعرض له

الأخرى.

ولو سلمنا أن قوله: ﴿ يَغْفِرُ لَكُمْ مِن ذُنُوبِكُرُ وَيُجِرَكُمُ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ ﴾ ، يفهم منه عدم دخولهم الجنة ، فإنه إنما يدل عليه بالمفهوم ، وقوله : ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَنَانِ ۞ ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞ ﴾ يدل على دخولهم الجنة بعموم المنطوق .

والمنطوق مقدم على المفهوم كما تقرر في الأصول.

ولا يخفى أنا إذا أردنا تحقيق هذا المفهوم المدعي وجدناه معدومًا من أصله للإجماع على أن قسمة المفهوم ثنائية، إما أن يكون مفهوم موافقة أو مخالفة ولا ثالث.

ولا يدخل هذا المفهوم المدعي في شيء من أقسام المفهومين.

أما عدم دخوله في مفهوم الموافقة بقسميه فواضح.

وأما عدم دخوله في شيء من أنواع مفهوم المخالفة، فلأن عدم دخوله في مفهوم الحصر أو الغاية أو العدد أو الصفة أو الظرف واضح.

فلم يبق من أنواع مفهوم المخالفة يتوهم دخوله فيه إلا مفهوم الشرط أو اللقب، وليس داخلًا في واحد منهما.

فظهر عدم دخوله فيه أصلًا.

أما وجه توهم دخوله في مفهوم الشرط، فلأن قوله: ﴿ يَغْفِرُ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُرُ ﴾ فعل مضارع مجزوم بكونه جزاء الطلب.

وجمهور علماء العربية على أن الفعل إذا كان كذلك فهو مجزوم بشرط مقدر، لا بالجملة قبله، كما قيل به.

وعلى الصحيح الذي هو مذهب الجمهور، فتقرير المعنى: ﴿ أَجِيبُوا دَاعِيَ اللَّهِ وَءَامِنُوا بِهِـ ﴾ إن تفعلوا ذلك يغفر لكم، فيتوهم في الآية مفهوم هذا

الشرط المقدر.

والجواب عن هذا: أن مفهوم الشرط عند القائل به، إنما هو في فعل الشرط لا في جزائه، وهو معتبر هنا في فعل الشرط على عادته، فمفهوم أن تجيبوا داعي الله وتؤمنوا به يغفر لكم، أنهم إن لم يجيبوا داعي الله ولم يؤمنوا به لم يغفر لهم، وهو كذلك.

أما جزاء الشرط فلا مفهوم له لاحتمال أن تترتب على الشرط الواحد مشروطات كثيرة، فيذكر بعضها جزاء له فلا يدل على نفي غيره.

كما لو قلت لشخص مثلًا: إن تسرق يجب عليك غرم ما سرقت.

فهذا الكلام حق ولا يدل على نفي غير الغرم كالقطع، لأن قطع اليد مرتب أيضًا على السرقة كالغرم.

وكذلك الغفران، والإجارة من العذاب ودخول الجنة كلها مرتبة على إجابة داعى الله والإيمان به.

فذكر في الآية بعضها وسكت فيها عن بعض، ثم بين في موضع آخر، وهذا لا إشكال فيه.

وأما وجه توهم دخوله في مفهوم اللقب، فلأن اللقب في اصطلاح الأصوليين هو ما لم يمكن انتظام الكلام العربي دونه، أعني المسند إليه سواء كان لقبًا أو كنية أو اسمًا أو اسم جنس أو غير ذلك.

وقد أوضحنا اللقب غاية في المائدة.

والجواب عن عدم دخوله في مفهوم اللقب، أن الغفران والإجارة من العذاب المدعي بالفرض أنهما لقبان لجنس مصدريهما، وأن تخصيصهما بالذكر يدل على نفي غيرهما في الآية سندان لا مسند إليهما بدليل أن المصدر فيهما كامن في الفعل ولا يستند إلى الفعل إجماعًا ما لم يرد مجرد

لفظه على سبيل الحكاية.

و مفهوم اللقب عند القائل به إنما هو فيما إذا كان اللقب مسندًا إليه، لأن تخصيصه بالذكر عند القائل به يدل على اختصاص الحكم به دون غيره، وإلا لما كان للتخصيص بالذكر فائدة كما عللوا به مفهوم الصفة.

وأجيب من جهة الجمهور: بأن اللقب ذكر ليمكن الحكم لا لتخصيصه بالحكم، إذ لا يمكن الإسناد بدون مسند إليه.

ومما يوضح ذلك أن مفهوم الصفة الذي حمل عليه اللقب عند القائل به إنما هو في المسند إليه لا في المسند لأن المسند إليه هو الذي تراعى أفراده وصفاتها فيقصد بعضها بالذكر دون بعض فيختص الحكم بالمذكور.

أما المسند فإنه لا يراعى فيه شيء من الأفراد ولا الأوصاف أصلا وإنما يراعى فيه مجرد الماهية التي هي الحقيقة الذهنية.

ولو حكمت مثلا على الإنسان بأنه حيوان فإن المسند إليه الذي هو الإنسان في هذا المثال يقصد به جميع أفراده لأن كل فرد منها حيوان بخلاف المسند الذي هو الحيوان في هذا المثال فلا يقصد به إلا مطلق ماهيته وحقيقته الذهنية من غير مراعاة الأفراد، لأنه لو روعيت أفراده لاستلزم الحكم على الإنسان بأنه فرد آخر من أفراد الحيوان كالفرس مثلا.

والحكم بالمباين على المباين باطل إذا كان إيجابيا باتفاق العقلاء. وعامة النظار على أن موضوع القضية إذا كانت غير طبيعية يراعى فيه ما يصدق عليه عنوانها من الأفراد باعتبار الوجود الخارجي إن كانت خارجية أو الذهنى إن كانت حقيقية.

وأما المحمول من حيث هو فلا تراعى فيه الأفراد ألبتة، وإنما يراعى فيه مطلق الماهية ولو سلمنا تسليما جدليا أن مثل هذه الآية يدخل في مفهوم اللقب فجماهير العلماء على أن مفهوم اللقب لا عبرة به وربما كان اعتباره كفرا كما لو اعتبر معتبر مفهوم اللقب في قوله تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ فَهذا كَفَر فَقَالَ يَفْهِم مِن مفهوم لقبه أن غير محمد ﷺ لم يكن رسول الله فهذا كفر بإجماع المسلمين.

فالتحقيق أن اعتبار مفهوم اللقب لا دليل عليه شرعا ولا لغة ولا عقلا سواء كان اسم جنس أو اسم عين أو اسم جمع أو غير ذلك، فقولك: جاء زيد لا يفهم منه عدم مجيء عمرو، وقولك: رأيت أسدا لا يفهم منه عدم رؤيتك غير الأسد والقول بالفرق بين اسم الجنس فيعتبر واسم العين فلا يعتبر، لا يظهر.

فلا عبرة بقول الصيرفي وأبي بكر الدقاق وغيرهما من الشافعية.

ولا يقول ابن خويز منداد وابن القصار من المالكية ولا يقول بعض الحنابلة باعتبار مفهوم اللقب، لأنه لا دليل على اعتباره عند القائل به، إلا أنه يقول: لو لم يكن اللقب مختصًا بالحكم لما كان لتخصيصه بالذكر فائدة، كما علل به مفهوم الصفة لأن الجمهور يقولون: ذكر اللقب ليسند إليه وهو واضح لا إشكال فيه.

وأشار صاحب «مراقي السعود» إلى تعريف اللقب بالاصطلاح الأصولي وأنه أضعف المفاهيم بقوله:

أضعفها اللقب وهو ما أبى من دونه نظم الكلام العرب وحاصل فقه هذه المسألة أن الجن مكلفون، على لسان نبينا على بدلالة الكتاب والسنة، وإجماع المسلمين وأن كافرهم في النار بإجماع المسلمين، وهو صريح قوله تعالى: ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ المسلمين، وهو صريح قوله تعالى: ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ المَّعَوْنَ فَي وقوله تعالى: ﴿ فَكُبُرِكُوا فِيهَا هُمْ وَٱلْفَاوُنَ اللَّهِ وَجُنُودُ إِبِلِيسَ المَّعَوُنَ الْجِنِ وقوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱدْخُلُوا فِي آمَهِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مِّنَ ٱلْجِنِ وَالْإِنْسِ فِي ٱلنَّارِ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وأن مؤمنيهم اختلف في دخولهم الجنة ومنشأ الخلاف الاختلاف في فهم الآيتين المذكورتين.

والظاهر دخولهم الجنة كما بينا، والعلم عند الله تعالى. اه. منه لفظه](٤٦٠).

# إذا كان الجن من نار فكيف تحرقه النار؟

قال صاحب التتمة رحمه الله: [وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِللَّهَ عَالَى: ﴿وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِللَّهَ عَلَيْ اللَّهِ وَالشَّهِ النار، والشَّهِ النار، كما في قوله: ﴿أَوْ السَّهِ اِللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقوله: ﴿ إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْخَطْفَةَ فَأَنْبَعَهُم شِهَاكُ ثَاقِبٌ ۞ ﴿ .

وهنا سؤال، وهو إذا كان الجن من نار، كما في قوله: ﴿وَخَلَقَ ٱلْجَانَّ وَهِنَا سُؤَالُ، وَهُوَخَلَقَ ٱلْجَانَّ و

فأجاب عنه الفخر الرازي بقوله: إن النار يكون بعضها أقوى من بعض، فالأقوى يؤثر على الأضعف، ومما يشهد لما ذهب إليه قوله تعالى بعده وأَعْتَدُنَا لَهُمُ عَذَابَ ٱلسَّعِيرِ والسعير: أشد النار.

ومعلوم أن النار طبقات بعضها أشد من بعض، وهذا أمر ملموس، فقد تكون الآلة مصنوعة من حديد وتسلط عليها آلة من حديد أيضًا، أقوى منها فتكسرها.

كما قيل: لا يقل الحديد إلا الحديد، فلا يمنع كون أصله من نار ألا

<sup>(</sup>٤٦٠) ٧/ ٤٠١: ٤٠٧، الأحقاف / ٣١، وانظر أيضًا (٧/ ٧٥٧) (الرحمن / ٤٦) .

يتعذب بالنار، كما أن أصل الإنسان من طين من حماً مسنون، ومن صلصال كالفخّار، وبعد خلقه فإنه لا يحتمل التعذيب بالصلصال ولا بالفخار، فقد يقضي عليه بضربة من قطعة من فخّار. والعلم عند الله تعالى](٤٦١).

## - لا رسل من الجن.

وقال بعض العلماء: ﴿رُسُلُ مِّنكُمْ أَي من مجموعكم الصادق بخصوص الإنس: لأنه لا رسل من الجن، ويستأنس لهذا القول بأن القرآن ربما أطلق فيه المجموع مرادًا بعضه، كقوله: ﴿وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِهِنَ نُورًا﴾، وقوله: ﴿وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِهِنَ نُورًا﴾، وقوله: ﴿فَكَذَبُوهُ فَعَقَرُوهَا﴾، مع أن العاقر واحد منهم، كما بينه بقوله: ﴿فَنَادَوْ صَاحِبُمُ فَنَعَاطَىٰ فَعَقَرَ ﷺ ](٤٦٢).

# هل ينكح الإنس الجن، أو العكس، وحكمه؟

[في قوله جل وعلا في هذه الآية الكريمة: ﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمْ الْكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمُ أَزُوَجًا ﴿ وَاللَّهُ رَدُ عَلَى العرب التي كانت تعتقد أنها كانت تزوج الجن وتباضعها. حتى روي أن عمرو بن يربوع بن حنظلة بن مالك تزوج سعلاة منهم، وكان يخبؤوها عن سنا البرق لئلا تراه فتنفر. فلما كان في بعض الليالي لمع البرق يخبؤوها عن سنا البرق لئلا تراه فتنفر.

<sup>(</sup>۲۱۱) ۸/ ۹۹۲، الملك / ٥.

<sup>(</sup>۲۲۶) ۲/ ۱۸۸، الأنعام / ۱۳۰.

وعاينته السعلاة، فقالت: عمروا ونفرت. فلم يرها أبدًا. ولذا قال علباء بن أرقم يهجو أولاد عمرو المذكور:

ألا لحى الله بني السعلاة عمرو بن يربوع لئام النات ليسوا بأعفاف ولا أكيات

وقوله «النات» أصله «الناس» أبدلت فيه السين تاء. وكذلك قوله «أكيات» أصله «أكياس» جمع كيس، أبدلت فيه السين تاء أيضًا. وقال المعري يصف مراكب إبل متغربة عن الأوطان، إذا رأت لمعان البرق تشتاق إلى أوطانها. فزعم أنه يستر عنها البرق لئلا يشوقها إلى أوطانها كما كان عمرو يستره عن سعلاته:

إذا لاح إيماض سترت وجوهها كأني عمرو والمطي سعالى والسعلاة: عجوز الجن. وقد روي من حديث أبي هريرة: أن النّبي بَيْ الله الله: «أحد أبوي بلقيس كان جنّيًا» (٢٦٠٤) قال صاحب الجامع الصغير: أخرجه أبو الشيخ في العظمة، وابن مردويه في التفسير، وابن عساكر: وقال شارحه المنّاوي: في إسناده سعيد بن بشر قال في الميزان عن ابن معين: ضعيف. وعن ابن مسهر: لم يكن ببلدنا أحفظ منه، وهو ضعيف منكر الحديث، ثم ساق من مناكيره هذا الخبر. وبشير بن نهيك أورده الذهبي في الضعفاء. وقال أبو حاتم: لا يحتج به. ووثقه النسائي. انتهى. وقال المناوي في شرح حديث «أحد أبوي بلقيس كان جنيًا» قال قتادة: ولهذا كان مؤخر قدميها كحافر الدابة. وجاء في آثار: أن الجني الأم، وذلك أن أباها ملك اليمن خرج ليصيد فعطش، فرفع له خباء فيه شيخ فاستسقاه، فقال: يا حسنة اسقي عمك، فخرجت كأنها شمس بيدها كأس فاستسقاه، فقال: يا حسنة اسقي عمك، فخرجت كأنها شمس بيدها كأس

<sup>(</sup>٤٦٣) والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله في الضعيفة (١٨١٨) .

من ياقوت، فخطبها من أبيها، فذكر أنه جني، وزوجها منه بشرط أنه إن سألها عن شيء عملته فهو طلاقها، فأتت منه بولد ذكر، ولم يذكر قبل ذلك، فذبحته فكرب لذلك، وخاف أن يسألها فتبين منه، ثم أتت ببلقيس فأظهرت البشر فاغتم فلم يملك أن سألها، فقالت: هذا جزائي منك! باشرت قتل ولدي من أجلك! وذلك أن أبي يسترق السمع فسمع الملائكة تقول: إن الولد إذا بلغ الحلم ذبحك، ثم استرق السمع في هذه فسمعهم يعظمون شأنها، ويصفون ملكها، وهذا فراق بيني وبينك، فلم يرها بعد. هذا محصول ما رواه ابن عساكر عن يحيى الغساني اه من شرح المناوي للجامع الصغير.

وقال القرطبي في تفسير «سورة النحل»: كان أبو بلقيس وهو السرح بن الهداهد بن شراحيل، ملكًا عظيم الشأن، وكان يقول لملوك الأطراف: ليس أحد منكم كفأ لي، وأبى أن يتزوج منهم، فزوجوه امرأة من الجن يقال لها ريحانة بنت السكن؛ فولدت له بلقمة وهي بلقيس، ولم يكن له ولد غيرها. وقال أبو هريرة: قال النَّبي ﷺ: «كان أحد أبوي بلقيس جنيًا» (٤٦٤) إلى أن قال: ويقال إن سبب تزوج أبيها من الجن أنه كان وزيرًا لملك عات، يغتصب نساء الرعية، وكان الوزير غيورًا فلم يتزوج، فصحب مرة في الطريق رجلًا لا يعرفه فقال: هل لك من زوجة؟ فقال: لا أتزوج أبدًا، فإن ملك بلدنا يغتصب النساء من أزواجهن، فقال: لئن تزوجت ابنتي لا يغتصبها أبدًا، قال: بل يغتصبها! قال: إنا قوم من الجن لا يقدر علينا، فتزوج ابنته فولدت له بلقيس إلى غير ذلك من الروايات.

وقال القرطبي أيضًا: وروى وهيب بن جرير بن حازم، عن الخليل بن أحمد، عن عثمان بن حاضر قال: كانت أم بلقيس من الجن، يقال لها:

<sup>(</sup>٤٦٤) سبق تخريجه أَنفًا .

بلعمة بنت شيصان.

قال مقيده عفا الله عنه: الظاهر أن الحديث الوارد في كون أحد أبوي بلقيس جنيًا ضعيف، وكذلك الآثار الواردة في ذلك ليس منها شيء يثبت.

#### مسألة:

اختلف العلماء في جواز المناكحة بين بني آدم والجن. فمنعها جماعة من أهل العلم، وأباحها بعضهم.

قال المناوي «في شرح الجامع الصغير»: ففي الفتاوى السراجية للحنفية: لا تجوز المناكحة بين الإنس والجن وإنسان الماء. لاختلاف الجنس. وفي فتاوى البارزي من الشافعية: لا يجوز التناكح بينهما. ورجح ابن العماد جوازه اه.

وقال الماوردي: وهذا مستنكر للعقول. لتباين الجنسين، واختلاف الطبعين. إذ الآدمي جسماني، والجني روحاني. وهذا من صلصال كالفخار، وذلك من مارج من نار، والامتزاج مع هذا التباين مدفوع، والتناسل مع هذا الاختلاف ممنوع اه.

وقال ابن العربي المالكي: نكاحهم جائز عقلًا. فإن صح نقلًا فبها ونعمت.

قال مقيده عفا الله عنه: لا أعلم في كتاب الله ولا في سنة نبيه على نصًا يدل على جواز مناكحة الإنس الجن، بل الذي يستروح من ظواهر الآيات عدم جوازه. فقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ مِّنَ أَنفُسِكُمُ أَنوُجًا﴾. ممتنًا على بني آدم بأن أزواجهم من نوعهم وجنسهم يفهم منه أنه ما جعل لهم أزواجًا تباينهم كمباينة الإنس للجن، وهو ظاهر.

ويؤيده قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَاتِهِ ۚ أَنَّ خَلَقَ لَكُم مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزْهَاجًا

لِسَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مُودَةً وَرَحْمَةً ﴿ . فقوله: ﴿ أَنَّ خَلَقَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمُ أَزُوبَا ﴾ في معرض الامتنان يدل على أنه ما خلق لهم أزواجًا من غير أنفسهم. ويؤيد ذلك ما تقرر في الأصول من «أن النكرة في سياق الامتنان تعم» فقوله: ﴿ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمُ أَزُوبَا ﴾ جمع منكر في سياق الامتنان فهو يعم، وإذا عم دل ذلك على حصر الأزواج المخلوقة لنا فيما هو من أنفسنا، أي من نوعنا وشكلنا. مع أن قومًا من أهل الأصول زعموا «أن الجموع المنكرة في سياق الإثبات من صيغ العموم»، والتحقيق أنها في سياق الإثبات من صيغ العموم»، والتحقيق أنها في سياق الإثبات من المعود حيث قال في تعداده سياق الإثبات اللمسائل التي عدم العموم فيها أصح:

منه منكر الجموع عرفا وكان والذي عليه انعطفا أما في سياق الامتنان فالنكرة تعم. وقد تقرر في الأصول «أن النكرة في سياق الامتنان تعم»، كقوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُورًا ﴾ أي فكل ماء نازل من السماء طهور، وكذلك النكرة في سياق النفي أو الشرط أو النهي، كقوله: ﴿ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَه عَيْرُهُ ﴾، وقوله: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾، وقوله: ﴿ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَاثِمًا ﴾. ويستأنس لهذا بقوله: ﴿ وَيَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَزْوَجِكُمْ مِنْ أَزْوَجِهُمْ عَادُونَ ﴿ وَيَعَدِيهُ إِلَى غيره يستوجب الملام، تركهم ما خلق الله لهم من أزواجهم، وتعديه إلى غيره يستوجب الملام، وإن كان أصل التوبيخ والتقريع على فاحشة اللواط؛ لأن أول الكلام وأتأتُونَ الذُّكُونَ مِنَ الْوَلْحِكُمُ فَإنه فاحشة اللواط؛ لأن أول الكلام وبخهم على أمرين:

أحدهما: إتيان الذكور.

والثاني: ترك ما خلق لهم ربهم من أزواجهم.

وقد دلت الآيات المتقدمة على أن ما خلق لهم من أزواجهم، هو الكائن م(٣) (الجموع الهة-ج٢) من أنفسهم. أي من نوعهم وشكلهم. كقوله: ﴿وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَنفُسِكُمْ أَنفُسِكُمْ أَنفُسِكُمْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا ﴿ وَاللَّهُ مَا لَا لَهُ مَا لَا لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَا اللّهُ عَل

# الإيمان بالكتب

# الإيمان بالكتب كلها.

[قوله تعالى: ﴿ وَتُؤْمِنُونَ بِٱلْكِئْبِ كُلِهِ ، يعني: وتؤمنون بالكتب كلها كما يدل له قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا آنزَلَ ٱللَّهُ مِن كِتَبِ ﴾ ، وقوله: ﴿ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَهِكَاهِ ، وَكُنْبِهِ ، ﴾ ] (٤٦٦) .

# صحف إبراهيم وموسى عليهما السلام.

[قوله تعالى: ﴿وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَهِ عَمَ لَم يبين هنا هذا الذي أنزل إلى إبراهيم، ولكنه بين في سورة «الأعلى» أنه صحف وأن من جملة ما في تلك الصحف: ﴿بَلُ تُوْثِرُونَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنِيَا ۞ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ وَٱبْقَىٰ ۞ وَذلك في قوله: ﴿إِنَّ هَاذَا لَفِي ٱلصَّحُفِ ٱلْأُولَى ۞ صُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ۞ . وفلك قوله تعالى: ﴿وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ لم يبين هنا ما أوتيه موسى وعيسى، ولكنه بينه في مواضع أُخر. فذكر أن ما أوتيه موسى هو التوراة وعيسى، ولكنه بينه في مواضع أُخر. فذكر أن ما أوتيه موسى هو التوراة المعبر عنها بالصحف في قوله: ﴿ وَمُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ۞ ، وذلك كقوله: ﴿ وَمُنَا عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَى الْإِجماع. وذكر أن ما أوتيه عيسى هو الإنجيل كما في قوله: ﴿ وَقَفَيَّنَا بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ أُوتِيه عيسى هو الإنجيل كما في قوله: ﴿ وَقَفَيَّنَا بِعِيسَى آبْنِ مَرْيَمَ أُوتِيه عيسى هو الإنجيل كما في قوله: ﴿ وَقَفَيَّنَا بِعِيسَى آبْنِ مَرْيَمَ أُوتِيه عيسى هو الإنجيل كما في قوله: ﴿ وَقَفَيَّنَا بِعِيسَى آبْنِ مَرْيَمَ الْوِيهَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا أُوتِيه مَا الْمِيسَى الْمُنْ مَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَالْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا أُوتِيه عَلَيْهُ عَلَيْهُ

<sup>(</sup>٤٦٥) ٣/ ٢٩٠: ٢٩٢، النحل / ٢٧.

<sup>(</sup>٤٦٦) ١/ ٢٥١، آل عمران / ١١٩، وانظر أيضًا (٥/ ٣١) (الحج/ ٥) .

وَءَاتَيْنُكُ ٱلْإِنجِيلِ ۗ ﴾](٤٦٧).

وقال أيضًا: [قوله تعالى: ﴿وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَابَ وَٱلْفُرَقَانَ لَعَلَّكُمْ مُسَى ٱلْكِنَابِ الذي أوتيه موسى، مُتَدُونَ ﴿ الطاهر في معناه: أن الفرقان هو الكتاب الذي أوتيه موسى، وأنما عطف على نفسه؛ تنزيلًا لتغاير الصفات منزلة تغاير الذوات؛ لأن ذلك الكتاب الذي هو التوراة موصوف بأمرين:

أحدهما: أنه مكتوب كتبه اللَّه لنبيه موسى عليه وعلى نبيّنا الصلاة والسلام.

والثاني: أنه فرقان أي فارق بين الحق والباطل، فعطف الفرقان على الكتاب، مع أنه هو نفسه نظرًا لتغاير الصفتين، كقول الشاعر:

إلى الملك القرم وابن الهمام وليث الكتيبة في المزدحم ثم قال: والدليل من القرءان على أن الفرقان هو ما أوتيه موسى، قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ وَهَا رُونَ الْفُرْقَانَ ﴾ [٤٦٨].

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [وجاء عند القرطبي: أن صحف إبراهيم كانت أمثالًا، وصحف موسى كانت مواعظ، وذكر نماذج لها.

وعند الفخر الرازي من رواية أبي ذر رضي الله عنه، أنه سأل رسول الله عنه، أنه سأل رسول الله عنه أنزل الله من كتاب؟ فقال: «مائة وأربعة كتب على آدم عشر صحف، وعلى شيث خمسين صحيفة: وعلى إدريس ثلاثين صحيفة، وعلى إبراهيم عشر صحائف والتوراة والإنجيل والزبور والفرقان» (٢٦٩).

<sup>(</sup>٤٦٧) ١/٤٧، البقرة / ١٣٦ .

<sup>(</sup>٤٦٨) ١/ ٦٦، البقرة/ ٣٣.

<sup>(</sup>٢٦٩) أخرجه ابن حبان في «صحيحه» (٢/ ٧٦) (٣٦١)، وأبو نعيم في الحلية (١/ ١٦٦) من طريق إبراهيم بن هشام بن يحيى بن يحيى الغساني عن أبيه عن جده عن أبي إدريس الخولاني عن

وفي هذا نص على أن في القرآن مما في الصحف الأولى، وقد جاء ما يدل أن معان أخرى كذلك في صحف إبراهيم وموسى كما في سورة النجم في قوله: ﴿ أَمْ لَمْ يُنْبَأَ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ وَإِبْرَهِيمَ الَّذِى وَفَى ۖ ﴾ أَلَّا في صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ وَإِبْرَهِيمَ الَّذِى وَفَى ۖ ﴾ أَلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَإِرْرَةٌ وَزَرَ أُخْرَىٰ ﴾ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَنَ سَعْيَهُمُ سَوْفَ يُرُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا سَعَىٰ اللَّهُ وَأَن سَعْيَهُمُ سَوْفَ يُرُكُ وَازِرَةٌ وَزَرَ أُخْرَىٰ اللَّهُ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ اللَّهُ وَأَنّ سَعْيَهُمُ سَوْفَ يُركِى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا سَعَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وهذا يؤيد أنها أكثرها أمثالًا ومواعظ، كما يؤكد ترابط الكتب السماوية](٤٧٠).

الكتاب الذي أخذه يحيى عليه السلام بقوة هو: التوراة.

[اعلم أنه هنا وصفه بأنه قال له ﴿يَيَحْيَىٰ خُذِ ٱلْكِتَابَ بِفُوَّوْ ووصفه بقوله ﴿وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﴾. فقوله ﴿يَيَحْيَىٰ خُذِ ٱلْكِتَابِ بقوة . اللَّهِ مقول قول محذوف . أي وقلنا له يا يحيى خذ الكتاب بقوة . والكتاب : التوارة . أي خذ التوراة بقوة . أي بجد واجتهاد ، وذلك بتفهم المعنى أولًا حتى يفهمه على الوجه الصحيح ، ثم يعمل به من جميع الجهات ، فيعتقد عقائده ، ويحل حلاله ، ويحرم حرامه ، ويتأدب بآدابه ، ويتعظ بمواعظه ، إلى غير ذلك من جهات العمل به . وعامة المفسرين على أن المراد بالكتاب هنا : التوارة . وحكى غير واحد عليه الإجماع .

وقيل: هو كتاب أنزل على يحيى، وقيل: هو اسم جنس يشمل الكتب المقدمة. وقيل: هو صحف إبراهيم. والأظهر قول الجمهور: إنه التوراة

<sup>=</sup> أبي ذر مطولًا، الحديث وإسناده ضعيف جدا فإبراهيم بن هشام بن يحيى بن يحيى الغساني فال عنه أبو حاتم، وأبو زرعة: كذاب، وقال عنه الذهبي: متروك . إلا أن الشيخ الألباني رحمه الله في الصحيحة (٦/ ٣٦١ ٣٦٤) ذكر له متابعات عند أبي نعيم ولم يسق لفظها، ومال إلى تقوية الحديث بطوله .

<sup>(</sup>٤٧٠) ٩/ ١٨٤، الأعلى/١٦: ١٩.

كما قدمنا]<sup>(۲۷۱)</sup>.

## معنى تنزيل القرآن على قلب النبي ﷺ.

[قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِّحِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذَنِ اللّهِ ﴿ فَاهْرِ هَذِهِ اللّهِ قَلْمِ مَن عَير اللّهِ ﴿ فَاهْرِ هَذِهِ اللّهِ عَلَى القرءان في قلب النبي عَلَى مَن غير سماع قراءة ونظيرها في ذلك قوله تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ ﴾ ولكنه بين في مواضع أُخر أن معنى ذلك أن الملك يقرؤه عليه حتى يسمعه منه، فتصل معانيه إلى قلبه بعد سماعه وذلك هو معنى تنزيله على قلبه وذلك هو معنى تنزيله على قلبه وذلك كما في قوله تعالى: ﴿ لَا تَحْرَكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴿ فَي وَلَا تَعْجَلَ بِهِ وَقُلْ رَبّ وَقُلْ اللّهُ وَقُلْ اللّهُ وَقُلْ اللّهُ وَقُلْ اللّهُ وَقُلْ اللّهِ عَلَيْ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيَلُهُ وَقُلْ رَبّ وَقُلْ اللّهِ عَلَيْهُ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيَلُهُ وَقُلْ رَبّ وَقُلْ رَبّ وَقُلْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ ال

# الإيمان بالرسل الكرام - عليهم الصلاة والسلام -

## وجوب الإيمان بجميع الرسل - عليهم الصلاة والسلام -.

[قوله تعالى: ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ ﴾ لم يبيّن هنا هذا الذي أمر به أن يوصل، وقد أشار إلى أن منه الأرحام بقوله: ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلأَرْضِ وَتُقَطِّعُوٓا أَرْحَامِكُمْ ﴿ اللَّهِ ﴾.

وأشار في موضع آخر إلى أن منه الإيمان بجميع الرسل، فلا يجوز قطع بعضهم عن بعض في ذلك بأن يؤمن ببعضهم دون بعضهم الآخر. وذلك

<sup>(</sup>٤٧١) ٤/٤٤٢ ٢٤٥، مريم / ١٢: ١٥.

<sup>(</sup>٤٧٢) ١/ ٧١، البقرة/ ٩٧ .

في قوله: ﴿ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَنَكَفُرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۞ أُوْلَئَبِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًا ﴾ [ ٢٧٣ ).

### تكذيب لرسول واحد تكذيب لجميع الرسل.

وأوضح تعالى أن من كذب بعضهم فقد كذب جميع في قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ نَوْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكَفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿ وَيَقُولُونَ حَقَّالًا ﴾ ، وأشار إلى ذلك في قوله: ﴿ لَا نُفَرَقُ بَيْنَ أَكُولُونَ حَقَّالًا ﴾ ، وأشار إلى ذلك في قوله: ﴿ لَا نُفَرَقُ بَيْنَ أَكُولُونَ كَفَا اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ

وقوله ﴿ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾. وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ أُولَئَيْكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ ﴾.

وقد أوضح تعالى في سورة الشعراء أن تكذيب رسول واحد تكذيب لجميع الرسل، وذلك في قوله: ﴿ كُذَّبَتْ فَوْمُ نُوحٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ كُنَّ بَن أَن تَكذيبهم للمرسلين إنما وقع بتكذيبهم نوحًا وحده، حيث فرد ذلك بقوله:

<sup>(</sup>٤٧٣) ١/ ٤٧ ٨٤، البقرة / ٢٧ .

﴿إِذْ قَالَ لَمُمُ أَخُوهُمْ نُوحُ أَلَا لَنَقُونَ ﴿ إِلَى قوله ﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِى كَذَّبُتِ عَادُّ الْمُرْسَلِينَ ﴿ وقوله بين أن ذلك بتكذيب هود وحده، حيث فرده بقوله: ﴿إِذْ قَالَ لَمُمُ أَخُوهُمْ هُودُ أَلَا نَتَقُونَ ﴿ وَفَوهُ وَحَدُهُ وَحَدُهُ وَقُومُهُ وَقُومُهُ وَلَا نَتَقُونَ ﴾ ونحو ذلك في قوله تعالى في قصة صالح وقومه، ولوط وقومه، وشعيب وأصحاب الأيكة، كما هو معلوم، وهو واضح لا خفاء فيه، ويزيده إيضاحًا قوله ﷺ ﴿إنا معاشر الأنبياء أولاد علات ديننا واحد (٤٧٤) يعني أنهم كلهم متفقون في الأصول وإن اختلفت شرائعهم في بعض الفروع (٤٧٤).

# لا طريق لمعرفة أوامر الله ونواهيه إلا عن طريق الوحي.

[لا يخفى على من له إلمام بمعرفة دين الإسلام أنه لا طريق تعرف بها أوامر الله ونواهيه، وما يتقرب إليه به من فعل وترك إلا عن طريق الوحي؛ فمن ادعى أنه غني في الوصول إلى ما يرضي ربه عن الرسل، وما جاؤوا به ولو في مسألة واحدة فلا شك في زندقته.

والآيات والأحاديث الدالة على هذا لا تحصى، قال تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا﴾](٤٧٦).

## دعاء الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - مستجاب.

نقل العلامة الشنقيطي رحمه الله عن المجد في المنتقى قوله: [وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «لكل نبي دعوة مستجابة فتعجل كل نبي دعوته، وإني اختبأت دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة. فهي نائلة إن شاء الله

<sup>(</sup>٤٧٤) أخرجه البخاري (٣/ ١٢٧٠) (٣٢٥٩)، ومسلم (٤/ ١٨٣٧) (٢٣٦٥) من حديث أبي هريرة وكالم

<sup>(</sup>٤٧٥) ٧/ ٧٢٧ ٨٢٨، القمر / ٤١ ٤٢، وانظر أيضًا: ١/ ٧٤ ٥٧، البقرة / ١٣٦. (٤٧٥) ٤/ ٢٧٤) الكهف / ٦٥، وانظر (٧/ ٢٧٦) (الذاريات/ ٥٦) .

من مات من أمتي لا يشرك بالله شيئًا» رواه مسلم (٤٧٧) [ (٤٧٨).

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿ اللَّذِي َ أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّن خُوفٍ ﴿ ﴾: إن في هذه السورة دليلًا على أن دعوة الأنبياء مستجابة، لأن الخليل عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام دعا لأهل الحرام بقوله: ﴿ فَا جُعَلَ أَفْعِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهْوِى ٓ إِلَيْهِمْ وَارْزُفَقَهُم مِّنَ الشَّمَرُتِ ﴾.

وقال أيضًا: ﴿رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ﴾، فأطعمهم الله من جوع وآمنهم من خوف، وبعث فيهم رسولًا منهم يتلو عليهم آياته](٤٧٩).

## ميراث الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام -.

[قوله تعالى عن زكريا: ﴿ وَ إِنِّى خِفْتُ ٱلْمَوَلِيَ مِن وَرَاءِى وَكَانَتِ الْمُوَلِيَ مِن وَرَاءِى وَكَانَتِ الْمُواَتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِى مِن لَّدُنكَ وَلِيَّا ۞ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلُهُ رَبِّ رَضِيًّا ۞ ﴾.

معنى قوله: ﴿خِفْتُ ٱلْمَوَلِيَ ﴾ أي خفت أقاربي وبني عمي وعصبتي: أن يضيعوا الدين بعدي، ولا يقوموا لله بدينه حق القيام، فارزقني ولدًا يقوم بعدي بالدين حق القيام. وبهذا التفسير تعلم أن معنى قومه «يرثني» أنه إرث وعلم ونبوة، ودعوة إلى الله والقيام بدينه، لا إرث مال، ويدل لذلك أمران:

أحدهما: قوله ﴿وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ ومعلوم أن آل يعقوب انقرضوا

<sup>(</sup>٤٧٧) صحيح مسلم (١/ ١٨٩) (١٩٩) من حديث أبي هريرة رفظ على .

<sup>(</sup>٤٧٨) ٣٤٤/٤ ٣٤٤، مريم / ٥٩ . ٦٠

<sup>(</sup>٤٧٩) ٩/ ٩٣٥ - ٥٤٥، قريش / ٤ .

من زمان، فلا يورث عنهم إلا العلم والنبوة والدين.

والأمر الثاني: ما جاء من الأدلة على أن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم لا يورث عنهم المال، وإنما يورث عنهم العلم والدين، فمن ذلك ما أخرجه الشيخان في صحيحيهما عن أبي بكر الصديق رضى الله عنه، عنه عَلِيْهُ أَنه قال: «لا نورث، ما تركنا صدقه» (٤٨٠)، ومن ذلك أيضًا ما رواه الشيخان أيضًا عن عمر رَوْظُينَ أنه قال لعثمان، وعبد الرحمن بن عوف، والزبير وسعد، وعلى، والعباس، رضى الله عنهم: «أنشدكم الله الذي بإذنه تقوم السماء والأرض، أتعلمون أن رسول الله على قال: «لا نورث ما تركنا صدقة»، قالوا: نعم (٤٨١). ومن ذلك ما أخرجه الشيخان أيضًا عن عائشة رضى الله عنها أن أزواج النّبي ﷺ حين توفي أردن أن يبعثن عثمان إلى أبي بكر يسألنه ميراثهن. فقالت عائشة: أليس قال النَّبي عَيْكُ : «ما تركنا صدقة "(٤٨٢). ومن ذلك ما رواه الشيخان أيضًا عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «لا تقتسم ورثني دينارًا، ما تركتُ بعد نَفَقَة نسائى ومؤونة عاملى فهو صدقةٌ» (٤٨٣ وفي لفظ عند أحمد: «لا تقتسم ورثني دينارًا ولا **درهمًا**»(٤٨٤). ومن ذلك أيضًا ما رواه الإمام أحمد والترمذي وصححه عن أبى هريرة: أن فاطمة رضي الله عنها قالت لأبي بكر رضي الله عنه: من يرثك إذا مت؟ قال: ولدي وأهلى، قالت: فما لنا لا نرث النَّبي عَيْكَةٍ؟ قال: سمعت النَّبي عَلَيْ يقول: «إن النَّبي لا يورث» ولكن أعول من كان رسول الله

<sup>(</sup>٤٨٠) أخرجه البخاري (٣/ ١١٢٦) (٢٩٢٦)، ومسلم (٣/ ١٣٨٠) (١٧٥٩) .

<sup>(</sup>٤٨١) أخرجه البخاري (٥/ ٢٠٤٨) (٥٠٤٣)، ومسلم (٣/ ١٣٧٦) (١٧٥٧) .

<sup>(</sup>٤٨٢) أخرجه البخاري (٦/ ٢٤٧٥) (٦٣٤٩)، ومسلم (٣/ ١٣٧٩) (١٧٥٨) .

<sup>(</sup>٤٨٣) أخرجه البخاري (٣/ ١٠٢٠) (٢٦٢٤)، ومسلم (٣/ ١٣٨٢) (١٧٦٠) .

<sup>(</sup>٤٨٤) أخرجه أحمد (٢/٢٤٢).

عَيْظِيْةٍ يعوله، وأنفق على من كان رسول الله عَلِيْةٍ ينفق (٤٨٥).

فهذه الأحاديث وأمثالها ظاهرة في أن الأنبياء لا يورث عنهم المال بل العلم والدين. فإن قيل: هذا مختص به على لأن قوله «لا نورث» يعني به نفسه. كما قال عمر والله عنه الحديث الصحيح المشار إليه عنه آنفًا: أنشدكم بالله الذي بإذنه تقوم السماء والأرض، هل تعلمون أن رسول الله على قال: «لا نورث ما تركنا صدقة» يريد رسول الله على نفسه، فقال الرهط: قد قال ذلك الحديث. ففي هذا الحديث الصحيح أن عمر قال: إن مراد النّبي على الخصوص فلا مانع إذن من كون الموروث عن ذلك، وهذا دليل على الخصوص فلا مانع إذن من كون الموروث عن زكريا في الآية التي نحن بصددها هو المال؟ فالجواب من أوجه:

الأول: أن ظاهر صيغة الجمع شمول جميع الأنبياء، فلا يجوز العدول عن هذا الظاهر إلا بدليل من كتاب أو سنة. وقول عمر لا يصح تخصيص نص من السنة به؛ لأن النصوص لا يصح تخصيصها بأقوال الصحابة على التحقيق كما هو مقرر في الأصول.

الوجه الثاني: أن قول عمر «يريد عَلَيْ نفسه» لا ينافي شمول الحكم لغيره من الأنبياء، لاحتمال أن يكون قصده يريد أنه هو عَلَيْ يعني نفسه فإنه لا يورث، ولم يقل عمر إن اللفظ لم يشمل غيره، وكونه يعني نفسه لا ينافي أن غيره من الأنبياء لا يورث أيضًا.

الوجه الثالث: ما جاء من الأحاديث صريحًا في عموم عدم الإرث المال في جميع الأنبياء. وسنذكر طرفًا من ذلك هنا إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٤٨٥) أخرجه الترمذي (١٥٧/٤) (١٦٠٨)، وقال حسن غريب، وأحمد (١/ ١٠)، ولم يذكر أحمد أبا هريرة في إسناده، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

قال ابن حجر في فتح الباري ما نصه: وأما ما اشتهر في كتب أهل الأصول وغيرهم بلفظ «نحن معاشر الأنبياء لا نورث» (٢٨٦) فقد أنكره جماعة من الأثمة، وهو كذلك بالنسبة لخصوص لفظ «نحن» لكن أخرجه النسائي من طريق ابن عيينة عن أبي الزناد بلفظ «إنا معاشر الأنبياء لا نورث» (٢٨٩) الحديث وأخرجه عن محمد بن منصور، عن ابن عيينة عنه، وهو كذلك في مسند الحميدي عن ابن عيينة، وهو من أتقن أصحاب ابن عيينة فيه. وأورده الهيثم بن كليب في مسنده من حديث أبي بكر الصديق باللفظ المذكور. وأخرجه الطبراني في الأوسط (٢٨٨٤) بنحو اللفظ المذكور. وأخرجه الدارقطني في العلل (٢٨٩٤) من رواية أم هانيء عن المذكور. وأخرجه الدارقطني في العلل المذكور. وأخرجه الدارقطني غي بكر الصديق بلفظ «إن الأنبياء لا يورثون» التهي محل الغرض من كلام ابن حجر، وقد رأيت فيه هذه الطرق التي فيها التصريح بعموم الأنبياء، وقد قال ابن حجر: إن إنكار الحديث المذكور غير مسلم إلا بالنسبة لخصوص لفظ «نحن» هذه الروايات التي أشار لها يشد بعضها.

وقد تقرر في الأصول أن البيان يصح بكل ما يزيل الإشكال ولو قرينة أو غيرها كما قدمناه موضحًا في ترجمة هذا الكتاب المبارك، وعليه فهذه الأحاديث التي ذكرنا تبين أن المقصود من قوله في الحديث المتفق عليه «لا نورث» أنه يعني نفسه. كما قال عمر وجميع الأنبياء كما دلت عليه الروايات

<sup>(</sup>٤٨٦) أخرجه الربيع في مسنده (ص/ ٢٦١) (٩٦٩)، بسند فيه أبو عبيدة، وهو مسلم بن أبي كريمة، قال عنه أبو حاتم: مجهول .

<sup>(</sup>٤٨٧) أخرجه أحمد (٢/ ٤٦٣)، وصحح إسناده الأرناؤوط.

<sup>. (</sup>٤٥٧٨) (٢٦/٥) (٤٨٨)

<sup>(</sup>PA3) (1/177) (???).

المذكورة. والبيان إرشاد ودلالة يصح بكل شيء يزيل اللبس عن النص من نص أو فعل أو قرينة أو غير ذلك. قال في مراقي السعود في تعريف البيان وما به البيان:

تصيير مشكل من الجلى وهو واجب على النبي الذا أريد فهمه وهو بما من الدليل مطلقا يجلو العما وبهذا الذي قررنا تعلم: أن قوله هنا: ﴿ يَرْثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ يعني وراثة العلم والدين لا المال. وكذلك قوله: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُرَدُ ﴾ فتلك الوراثة أيضًا وراثة علم ودين، والوراثة قد تطلق في الكتاب والسنة على وراثة العلم والدين، كقوله تعالى: ﴿ مُمَّ أَوْرَثِنَا ٱلْكِئنبَ ٱلَذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِناً ﴾ وقوله: ﴿ وَإِنَّ اللَّذِينَ أُورِثُوا اللَّكِئنبَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكِ مِنْ عَبَادِناً ﴾ ، وقوله: ﴿ وَوَلِهُ مَنْ اللَّذِينَ أُورِثُوا اللَّكِئنبَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكِ مِنْ عَبَادِناً هَوَله : ﴿ وَوَله : ﴿ وَوَله : ﴿ وَمَلْفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ وَرِثُوا الْكِئنبَ ﴾ ، إلى غير فيك من الآيات .

ومن السنة الواردة في ذلك ما رواه أبو الدرداء رَوْعَيَّ عن النَّبي عَلَيْهُ أنه قال: «العلماء ورثة الأنبياء» (٤٩٠) وهو في المسند والسنن قال صاحب «تمييز الطيب من الخبيث، فيما يدور على ألسنة الناس من الحديث»: رواه أحمد أبو داود والترمذي وآخرون عن أبي الدرداء مرفوعًا بزيادة «إن الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا، وإنما ورثوا العلم» وصححه ابن حبان والحاكم وغيرهما انتهى منه بلفظه. وقال صاحب «كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس»: «العلماء ورثة الأنبياء» رواه أحمد والأربعة وآخرون عن أبي الدرداء مرفوعًا بزيادة «إن

<sup>(</sup>٤٩٠) أخرجه أبو داود (٢/ ٣٤١) (٣٦٤١)، والترمذي (٥/ ٤٨) (٢٦٨٢)، وابن ماجه (١/ ٨١) (٤٩٠)، وأحمد (١٩٦/٥)، وابن حبان (١/ ٢٨٩) (؟؟؟)، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا وإنما ورثوا العلم..» الحديث، وصححه ابن حبان والحاكم وغيرهما، وحسنه حمزة الكناني وضعفه غيرهم لاضطراب سنده لكن له شواهد. ولذا قال الحافظ: له طرق يعرف بها أن الحديث أصلًا، ورواه الديلمي عن البراء بن عازب بلفظ الترجمة ا ه محل الغرض منه.

والظاهر صلاحية هذا الحديث للاحتجاج لاعتضاد بعض طرقه ببعض. فإذا علمت ما ذكرنا من دلالة هذه الأدلة على أن الوراثة المذكورة في الآية وراثة علم ودين لا وراثة مال فاعلم أن للعلماء في ذلك ثلاثة أقوال:

الأول: هو ما ذكرنا.

**والثاني**: أنها وراثة مال.

والثالث: أنها وبالنسبة لآل يعقوب في قوله «ويرث من آل يعقوب» وراثة علم ودين، وهذا اختيار ابن جرير الطبري.

وقد ذكر من قال: إن وراثته لزكريا وراثة مال حديثًا عن النَّبي عَلَيْهُ في ذلك أنه قال: «رحم الله زكريا ما كان عليه من ورثته» (٤٩١) أي ما يضره إرث ورثته لماله. ومعلوم أن هذا لم يثبت عن النَّبي عَلَيْهُ.

والأرجح فيما يظهر لنا هو ما ذكرنا من أنها وراثة علم ودين؛ للأدلة التي ذكرنا وغيرها مما يدل على ذلك.

وقد ذكر ابن كثير في تفسيره هنا ما يؤيد ذلك من أوجه، قال رحمه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿وَإِنِي خِفْتُ ٱلْمَوْلِلَى مِن وَرَآءِى﴾: وجه خوفه أنه خشي أن يتصرفوا من بعده في الناس تصرفًا سيئًا فسأل الله ولدًا يكون نبيًا من بعده؛ ليسوسهم بنبوته بما يوحى إليه فأجيب في ذلك؛ لا أنه خشي من

<sup>(</sup>٤٩١) أخرجه الطبري في "تفسيره" (٤٨/١٦) من حديث قتادة مرفوعًا به، وهو مرسل .

وراثتهم له ماله؛ فإن النبي أعظم منزلة، وأجل قدرًا من أن يشفق على ماله إلى ما هذا حده، وأن يأنف من وراثة عصباته له، ويسأل أن يكون له ولد ليحوز ميراثه دونهم وهذا وجه.

الثاني: أنه لم يذكر أنه كان ذا مال؛ بل كان نجارًا يأكل من كسب يديه. ومثل هذا لا يجمع مالًا، ولا سيما الأنبياء، فإنهم كانوا أزهد شيء في الدنيا.

الثالث: أنه قد ثبت في الصحيحين من غير وجه: أن رسول الله ﷺ قال: «لا نورث ما تركنا صدقة» وفي رواية عند الترمذي بإسناد صحيح «نحن معشر الأنبياء لا نورث» (٤٩٢) وعلى هذا فتعين حمل قوله ﴿فَهَبَ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيَّنَا يَرِثُنِي﴾ على ميراث النبوة؛ ولهذا قال ﴿يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ كقوله: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُدِدَ ﴾ أي في النبوة، إذ لو كان في المال لما خصه من بين اخوته بذلك، ولما كان في الإخبار بذلك كبير فائدة، إذ من المعلوم المستقر في جميع الشرائع والملل: أن الولد يرث أباه، فلولا أنها وراثة خاصة لما أخبر بها، وكل هذا يقرره ويثبته ما صح في الحديث: «نحن معاشر الأنبياء لا نورث. ما تركنا فهو صدقة» ا ه محل الغرض من كلام ابن كثير، ثم ساق بعد هذا طرق الحديث الذي أشرنا له «يرحم الله زكريا وما كان عليه من ورثة ماله» الحديث. ثم قال في أسانيده: وهذه مرسلات لا تعارض الصحاح. واعلم أن لفظ «نحن معاشر الأنبياء» ولفظ «إنا معاشر الأنبياء» مؤداهما واحد، إلا أن «إن» دخلت على «نحن» فأبدلت لفظة «نحن» التي هي المبتدأ بلفظة «نا» الصالحة للنصب، والجملة هي هي إلا أنها في أحد اللفظين أكدت. «إن» كما لا يخفى](٤٩٣).

<sup>(</sup>٤٩٢) سبق تخريج هذه الروايات، ولم أقف على هِذا الحديث عند الترمذي .

<sup>(</sup>٤٩٣) ٤/٣٢: ٨٢٨، مريم / ٥ .

#### غلبة الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - ومعناها.

[قوله تعالى: ﴿وَكَأَيِّن مِّن نَبِي قَنْتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ ﴾، هذه الآية الكريمة على قراءة من قرأ قتل بالبناء للمفعول يحتمل نائب الفاعل فيها أن يكون لفظة ربيون وعليه فليس في قتل ضمير أصلًا، ويحتمل أن يكون نائب الفاعل ضميرًا عائدًا إلى النبيّ، وعليه فمعه خبر مقدم وربيون مبتدأ مؤخر سوغ الابتداء به اعتماده على الظرف قبله ووصفه بما بعده والجملة حالية والرابط الضمير، وسوغ إتيان الحال من النكرة التي هي نبي وصفه بالقتل ظلمًا، وهذا هو أجود الأعاريب المذكورة في الآية على هذا القول، وبهذين الاحتمالين في نائب الفاعل المذكور يظهر أن في الآية إجمالًا. والآيات القرآنية مبينة أن النبيّ المقاتل غير مغلوب بل هو غالب، كما صرّح تعالى بذلك في قوله: ﴿ كَتَبَ اللهُ لَأَعْلِبُ أَنّا وَرُسُلِنٌ ﴾، وقال قبل مدا: ﴿ أَوْلَتِكَ فِي الْلَادَكُ فِي قوله: ﴿ كَتَبَ اللهُ لَأَعْلِبُ أَنّا وَرُسُلِنٌ ﴾، وقال قبل هذا: ﴿ أَوْلَتِكَ فِي الْلَادَكُ فِي اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ قَوِئُ عَزِيزٌ ﴾ .

وأغلب معاني الغلبة في القرآن الغلبة بالسيف والسنان كقوله: ﴿إِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَكِرُونَ يَغْلِبُواْ مِائَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُمْ مِائَةٌ يَغْلِبُواْ مِائَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُمُ مِّائَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُواْ أَلْفَ يَنِ مَن مِّنكُم مِّائَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُواْ أَلْفَيْنِ ، وقوله: ﴿الْمَ لَى غُلِبَ الرُّومُ مِائَةٌ وَإِن يَكُن مِنكُم أَلْفٌ يَغْلِبُواْ أَلْفَيْنِ ، وقوله: ﴿الْمَ لَى غُلِبَ الرُّومُ وَان يَكُن مِنكُم أَلْفٌ يَغْلِبُواْ أَلْفَيْنِ ، وقوله: ﴿الْمَ لَى غُلِبَ الرُّومُ فَلِبَ الرَّومُ فَي يِضِع فِي يَضِع فِي يَضِع فِي يَضِع مِن فِي يَشْع مِن فِي يَضِع مِن فِي يَضِع وَلَه : ﴿ قُلُ لِللَّهِ مَن الأَيات . وقوله: ﴿ قُلُ لِللَّهِ مَن اللَّهِ عَلَي ذَلِكُ مِن الآيات .

وبيّن تعالى أن المقتول ليس بغالب بل هو قسم مقابل للغالب بقوله: ﴿ وَمَن يُقَارِلُ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ فَيُقَتَلُ أَوْ يَغْلِبُ ﴾، فاتضح من هذه الآيات أن القتل ليس واقعًا على النبيّ المقاتل؛ لأن اللّه كتب وقضى له في أزله أنه

غالب، وصرّح بأن المقتول غير غالب.

وقد حقق العلماء أن غلبة الأنبياء على قسمين، غلبة بالحجة والبيان، وهي ثابتة لجميعهم، وغلبة بالسيف والسنان، وهي ثابتة لخصوص الذين أمروا منهم بالقتال في سبيل الله؛ لأن من لم يؤمر بالقتال ليس بغالب ولا مغلوب؛ لأنه لم يغالب في شيء وتصريحه تعالى، بأنه كتب إن رسله غالبون شامل لغلبتهم من غالبهم بالسيف.

كما بيّنا أن ذلك هو معنى الغلبة في القرآن، وشامل أيضًا لغلبتهم بالحجة والبيان، فهو مبين أن نصر الرسل المذكور في قوله: ﴿إِنَّا لَنَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ وَفِي قوله: ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّا لَنَاسُمُ مُلَمُ اللّهُ الْمُرْسَلِينَ أَمُوا منهم المنصورُونَ ﴿ أَنه نصر غلبة بالسيف والسنان للذين أمروا منهم بالجهاد؛ لأن الغلبة التي بيّن أنها كتبها لهم أخص من مطلق النصر؛ لأنها نصر خاص، والغلبة لغة القهر والنصر لغة إعانة المظلوم، فيجب بيان هذا الأعم بذلك الأخص.

وبهذا تعلم أن ما قاله الإمام الكبير ابن جرير رحمه الله ومن تبعه في تفسير قوله: ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ ﴾، من أنه لا مانع من قتل الرسول المأمور بالجهاد، وأن نصره المنصوص في الآية، حينئذ يحمل على أحد أمرين:

أحدهما: أن الله ينصره بعد الموت، بأن يسلط على من قتله من ينتقم منه، كما فعل بالذين قتلوا يحيى وزكرياء وشعيا من تسليط بختنصر عليهم، ونحو ذلك.

الثاني: حمل الرسل في قوله: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا ﴾، على خصوص نبيّنا ﷺ وحده، أنه لا يجوز حمل القرآن عليه لأمرين:

أحدهما: أنه خروج بكتاب الله عن ظاهره المتبادر منه بغير دليل من كتاب، ولا سنة ولا إجماع، والحكم بأن المقتول من المتقاتلين هو

المنصور بعيد جدًا، غير معروف في لسان العرب، فحمل القرآن عليه بلا دليل غلط ظاهر، وكذلك حمل الرسل على نبيّنا وحده ﷺ فهو بعيد جدًا أيضًا، والآيات الدالّة على عموم الوعد بالنصر لجميع الرسل كثيرة، لا نزاع فيها.

الثاني: أن الله لم يقتصر في كتابه على مطلق النصر الذي هو في اللغة إعانة المظلوم، بل صرح بأن ذلك النصر المذكور للرسل نصر غلبة بقوله: ﴿ كَتَبَ ٱللَّهُ لَأَغَلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِيٌّ ﴾، وقد رأيت معنى الغلبة في القرآن ومر عليك أن اللَّه جعل المقتول قسمًا مقابلًا للغالب في قوله: ﴿ وَمَن يُقَايِلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يَغْلِبُ، وصرح تعالى بأن ما وعد به رسله لا يمكن تبديله بقوله جلّ وعلا: ﴿ وَلَقَدْ كُذِّ بَتُ رُسُلُ مِّن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَىٰ مَا كُذِّبُواْ وَأُوذُواْ حَتَّىٰ أَنَاهُمْ نَصُّرُنَّا وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ ٱللَّهِ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَّبَإِي ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهُ لَأَغُلِبَكَ أَنَا قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ كَتَبَ ٱللَّهُ لَأَغُلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِيٌّ ﴾ ، من كلماته التي صرّح بأنها لا مبدل لها وقد نفى جلّ وعلا عن المنصور أن يكون مغلوبًا نفيًا باتًّا بقوله: ﴿ إِن يَنصُرُكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمُّ ۗ ﴾، وذكر مقاتل أن سبب نزول قوله تعالى: ﴿ كُتُبَ ٱللَّهُ لَأَغْلِبَكِ ﴾، أن بعض الناس قال: أيظن محمد وأصحابه أن يغلبوا الروم، وفارس، كما غلبوا العرب زَاعمًا أن الروم وفارس لا يغلبهم النبيّ ﷺ لكثرتهم وقوّتهم فأنزل اللَّه الآية، وهو يدل على أن الغلبة المذكورة فيها غلبة بالسيف والسنان؛ لأن صورة السبب لا يمكن إخراجها، ويدل له قوله قبله: ﴿ أُوْلَيِّكَ فِي ٱلْأَذَلِّينَ﴾، وقوله بعده: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِئٌ عَـزِيزٌ﴾.

وقد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب، أننا نستشهد للبيان بالقراءة السبعية بقراءة شاذّة، فيشهد للبيان الذي بيّنا به، أن نائب الفاعل ربيون، وأن بعض القراء غير السبعة قرأ قتل معه ربيون بالتشديد؛ لأن التكثير المدلول عليه

بالتشديد يقتضي أن القتل واقع على الربيين.

ولهذه القراءة رجح الزمخشري، والبيضاوي، وابن جني؛ أن نائب الفاعل ربيون، ومال إلى ذلك الألوسي في «تفسيره» مبينًا أن دعوى كون التشديد لا ينافي وقوع القتل على النبيّ؛ لأن: ﴿وَكُمَا قِالَ، فإن قيل: قد أي: كثير من أفراد النبيّ قتل خلاف الظاهر، وهو كما قال، فإن قيل: قد عرفنا أن نائب الفاعل المذكور محتمل لأمرين، وقد ادعيتم أن القرآن دل على أنه ربيون لا ضمير النبي لتصريحه بأن الرسل غالبون، والمقتول غير غالب، ونحن نقول دل القرآن في آيات أخر، على أن نائب الفاعل ضمير النبيّ، لتصريحه في آيات كثيرة بقتل بعض الرسل كقوله: ﴿فَفَرِيقًا كُذَّبَهُمُ وَهُلُ مِن قَبِّلِي بِالبَينِكِ وَبِالَّذِي وَبِالَّذِي ربيون، على ما استدللنا به على أن النائب ضمير النبيّ فالجواب من ثلاثة أوجه:

الأول: أن ما استدللنا به أخص مما استدللتم به، والأخص مقدم على الأعم، ولا يتعارض عام وخاص، كما تقرر في الأصول، وإيضاحه أن دليلنا في خصوص نبي أمر بالمغالبة في شيء، فنحن نجزم بأنه غالب فيه تصديقًا لربنا في قوله: ﴿ كَتَبَ اللّهُ لَأَغَلِبَ أَنا وَرُسُلِي ﴾، سواء أكانت تلك المغالبة في الحجّة والبيان، أم بالسيف والسنان، ودليلكم فيما هو أعم من هذا؛ لأن الآيات التي دلّت على قتل بعض الرسل، لم تدلّ على أنه في خصوص جهاد، بل ظاهرها أنه في غير جهاد، كما يوضحه.

الوجه الثاني: وهو أن جميع الآيات الدالة على أن بعض الرسل قتلهم أعداء اللّه كلها في قتل بني إسرائيل أنبياءهم، في غير جهاد، ومقاتله إلا موضع النزاع وحده.

الوجه الثالث: أن ما رجحناه من أن نائب الفاعل ربيون، تتفق عليه آيات القرآن اتفاقًا واضحًا، لا لبس فيه على مقتضى اللسان العربي في أفصح لغاته، ولم تتصادم منه آيتان، حيث حملنا الرسول المقتول على الذي لم يؤمر بالجهاد، فقتله إذن لا إشكال فيه، ولا يؤدي إلى معارضة آية واحدة من كتاب اللَّه؛ لأن اللَّه حكم للرسل بالغلبة، والغلبة لا تكون إلا مع مغالبة، وهذا لم يؤمر بالمغالبة في شيء، ولو أمر بها في شيء لغلب فيه، ولو قلنا بأن نائب الفاعل ضمير النبي لصار المعنى أن كثيرًا من الأنبياء المقاتلين قتلوا في ميدان الحرب، كما تدل عليه صيغة ﴿ وَكَأْيِّن ﴾ المميزة بقوله: ﴿مِّن نَّبِيِّ ﴾، وقتل الأعداء هذا العدد الكثير من الأنبياء المقاتلين في ميدان الحرب مناقض مناقضة صريحة لقوله: ﴿ كَتَبَ ٱللَّهُ لَأُغِّلِبَكَ أَنَّا وَرُسُلِيٌّ ﴾ وقد عرفت معنى الغلبة في القرآن، وعرفت أنه تعالى، بين أن المقتول غير الغالب، كما تقدم، وهذا الكتاب العزيز ما أنزل ليضرب بعضه بعضًا، ولكن أنزل ليصدق بعضه بعضًا، فاتضح أن القرآن دلَّ دلالة واضحة على أن نائب الفاعل ربيون، وأنه لم يقتل رسول في جهاد، كما جزم به الحسن البصري وسعيد بن جبير، والزجاج، والفراء، وغير واحد، وقصدنا في هذا الكتاب البيان بالقرآن، لا بأقوال العلماء، ولذا لم ننقل أقوال من رجح ما ذكرنا.

وما رجح به بعض العلماء كون نائب الفاعل ضمير النبي من أن سبب النزول يدل على ذلك؛ لأن سبب نزولها أن الصائح صاح قتل محمّد ﷺ وأن قوله: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ ﴾ ، يدلّ على ذلك وأن قوله: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ ﴾ ، يدلّ على ذلك وأن قوله: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ ﴾ ، يدلّ على أن الربيين لم يقتلوا؛ لأنهم لو قتلوا لما قال عنهم: ﴿ وَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ ﴾ ، فهو كلام كله ساقط وترجيحات لا معول عليها فالترجيح بسبب النزول فيه أن سبب النزول لو كان يقتضي

تعيين ذكر قتل النبيّ لكانت قراءة الجمهور قاتل بصيغة الماضي من المفاعلة جارية على خلاف المتعين وهو ظاهر السقوط كما ترى والترجيح بقوله: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ ﴾ ، ظاهر السقوط؛ لأنهما معلقان بأداة الشرط والمعلق بها لا بدل على وقوع نسبة أصلًا لا إيجابًا ، لا سلبًا حتى يرجح بها غيرها.

وإذا نظرنا إلى الواقع في نفس الأمر وجدنا نبيهم على في ذلك الوقت لم يقتل ولم يمت والترجيح بقوله: ﴿ فَمَا وَهَنُوا ﴾ ، سقوطه كالشمس في رابعة النهار وأعظم دليل قطعي على سقوطه قراءة حمزة والكسائي: ﴿ وَلَا نُقَيْلُوهُمْ عِندَ المُسْتَجِدِ الْمُرَامِ حَتَّى يُقَايِلُوكُمُ فِيةٍ فَإِن قَلَلُوكُمْ فَاقْتَلُوهُمْ ﴾ كل الأفعال من القتل لا من القتال وهذه القراءة السبعية المتواترة فيها: فإن قتلوكم بلا ألف بعد القاف فعل ماض من القتل فاقتلوهم ، أفتقولون هذا لا يصح ؛ لأن المقتول لا يمكن أن يؤمر بقتل قاتله ، بل المعنى قتلوا بعضكم وهو معنى مشهور في اللغة العربية يقولون: قتلونا وقتلناهم ، يعنون وقوع القتل على البعض كما لا يخفى ، وقد أشرنا إلى هذا البيان في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» ، والعلم عند اللَّه تعالى] (١٩٤٤).

## عصمة الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام -.

[قوله تعالى في هذه الآية - أي قوله تعالى: ﴿ وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبَّهُ فَعُوكُ ﴾ -: ﴿ وَعَصَىٰ ءَادَمُ ﴾ يدل على أن معنى ﴿ فَعَوَىٰ ﴾ ضلَّ عن طريق الصواب كما ذكرنا، وقد قدمنا أن هذه الآية الكريمة وأمثالها في القرآن هي حجة من قال بأن الأنبياء غير معصومين مِن الصغائر، وعِصمة الأنبياء صلوات الله

<sup>(</sup>۲۹۶) ۱/۲۰۶: ۲۰۹، آل عمران / ۱۶۳، وانظر أيضًا (۱/۱۸: ۲۰) (المقدمة)، (٦/٧٩٢) (الصافات / ۲۷۱: ۱۷۳)، (٧/ ۸۲۳، ۲۲۶) (المجادلة / ۲۱).

وسلامه عليهم مبحث أصولي لعلماء الأصول فيه كلام كثير واختلاف معروف، وسنذكر هنا طرفًا من كلام أهل الأصول في ذلك.

قال ابن الحاجب في مختصره في الأصول: مسألة الأكثر على أنه لا يمتنع عقلًا على الأنبياء مَعْصية. وخالف الروافض، وخالف المعتزلة إلا في الصغائر، ومعتمدهم التقبيح العقلي، والإجماع على عصمتهم بعد الرسالة من تعمد الكذب في الأحكام؛ لدلالة المعجزة على الصدق، وجوَّزه القاضي غلطًا وقال: دلت على الصدق اعتقادًا، وأما غيره مِن المعاصي فالإجماع على عصمتهم من الكبائر والصغائر الخسيسة، والأكثر على جواز غيرهما. اه منه بلفظه.

وحاصل كلامه: عصمتهم من الكبائر، ومن صغائر الخِسّة دون غيرها من الصغائر.

وقال العّلامة العلوي الشنقيطي في (نشر البنود شرح مراقي السعود) في الكلام على قوله:

والأنبياء عُصِموا مما نهوا عنه ولم يكن لهم تنفكه بجائز بل ذاك لِلتشريع أو نية الزلفى من الرفيع ما نصّه: فقد أجمع أهل الملل والشرائع كلها على وجوب عصمتهم من تعمد الكذب فيما دل المعجز القاطع على صدقهم فيه، كدعوى الرسالة، وما يبلغونه عن الله تعالى الخلائق، وصدور الكذب عنهم فيما ذكر سهوًا أو نسيانًا منعه الأكثرون وما سوى الكذب في التبليغ، فإن كان كُفرًا فقد أجمعت الأُمَّة على عِصْمَتِهم منه قبل النبُوَّة وبعدها، وإن كان غيره فالجمهور على عِصْمَتهم مِن الكبائر عَمدًا، ومخالف الجمهور الحشوية. واختلف أهل الحق: هل المانع لوقوع الكبائر مِنْهم عَمْدًا العقل أو السمع؟ وأما المعتزلة فالعقل، وإن كان سهوًا فالمختار العِصْمة منها. وأما السمع؟ وأما المعتزلة فالعقل، وإن كان سهوًا فالمختار العِصْمة منها. وأما

الصغائر عمدًا أو سهوًا فقد جَوزها الجمهور عقلًا، لكنها لا تقع مِنْهم غير صغائر الخِسَّة فلا لا يجوز وقوعها منهم لا عمدًا ولا سهوًا. انتهى منه.

وحاصل كلامه: عصمتهم من الكذب فيما يُبلِّغونه عن الله ومن الكُفر والكبائر وصغائر الخسّة، وأن الجمهور على جواز وُقوع الصغائر الأخرى منهم عقلًا، غير أن ذلك لم يقع فعلًا.

وقال أبو حيًّان في البحر في سورة «البقرة» وفي المنتخب للإمام أبي عبد الله محمد بن أبي الفضل المرسي ما ملخصه: مَنعت الأمَّة وقوع الكفر من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، إلا الفضيلية من الخوارج قالوا: وقد وقع منهم ذنوب والذنب عندهم كُفر. وأجاز الإمامية إظهار الكُفر منهم على سبيل التقية. واجتمعت الأمة على عِصْمتهم مِن الكذب والتحريف فيما يتعلق بالتبليغ، فلا يَجوز عمدًا ولا سهوًا. ومِن الناس من جوز ذلك سهوًا. وأجمعوا على امتناع خطئهم في الفتيا عمدًا، واختلفوا في السهو.

وأما أفعالهم فقالت الحشوية: يجوز وقوع الكبائر منهم على جِهة العمد، وقال أكثر المعتزلة: بجواز الصغائر عمدًا إلا في القول كالكذب. وقال الجبائي: يمتنعان عليهم إلا على جهة التأويل. وقيل: يمتنعان عليهم إلا على جهة السهو والخطأ، وهُم مأخُوذون بذلك وإن كان موضوعًا عن أمتهم، وقالت الرافضة يمتنع ذلك على كل جهة.

واختلف في وقت العِصْمة. فقالت الرافضة: مِن وَقْت مَوْلدهم. وقال كثير من المعتزلة: من وَقْت النبوة، والمختار عندنا أنه لم يصدر عنهم ذنب حالة النبوة ألبتة لا الكبيرة ولا الصغيرة، لأنهم لو صَدَر عنهم الذنب لكانوا أقل درجة من عصاة الأمة لعظيم شرفهم وذلك محال، ولئلا يكونوا غير مقبولي الشهادة، ولئلا يجب زَجْرهم وإيذاؤهم، ولئلا يُقْتَدَى بهم في ذلك. ولئلا يكونوا مُسْتَحِقِّين لِلعقاب، ولئِلا يفعلوا ضِد ما أُمِروا به لأنهم ذلك. ولئلا يكونوا به لأنهم

مُصْطفون، ولأن إبليس استثناهم في الإغواء. انتهى ما لخَّصناه من «المنتخب»، والقول في الدلائل لهذه المذاهب. وفي إبطال ما ينبغي إبطاله منها مذكور في كتب أصول الدين. انتهى كلام أبى حَيان.

وحاصل كلام الأصوليِّين في هذه المسألة: عِصْمَتهم مِن الكُفر وفي كل ما يتعلق بالتبليغ، ومن الكبائر وصغائر الخسة كسرقة لقمة وتطفيف حبة، وأن أكثر أهل الأصول على جواز وقوع الصغائر غير الصغائر الخسة منهم، ولكن جماعة كثيرة مِن متأخِّري الأصوليِّين اختاروا أن ذلك وإن جاز عقلاً لم يقع فعلاً، وقالوا: إنما جاء في الكتاب والسنَّة مِن ذلك أن ما فعلوه بتأويل أو نسيانًا أو سهوًا، أو نحو ذلك.

قال مقيده عفا الله وغفر له: الذي يظهر لنا أنه الصواب في هذه المسألة أن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم لم يقع منهم ما يزري بمراتبهم العلية، ومناصبهم السامية، ولا يستوجب خطأ منهم ولا نقصًا فيهم صلوات الله وسلامه عليهم، ولو فَرَضْنا أنه وقع منهم بعض الذنوب لأنهم يتداركون ما وقع منهم بالتوبة، والإخلاص، وصدق الإنابة إلى الله حتى ينالوا بذلك أعلى درجاتهم فتكون بذلك درجاتهم أعلى من درجة من لم يرتكب شيئًا من ذلك، ومِما يوضح هذا قوله تعالى: ﴿وَعَصَى عَادَمُ رَبُّهُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ الله عليه، واجتبائه أي اصطفائه إياه، وهِدايته له، ولا شك أن بعض الزلات ينال صاحبها بالتوبة منها درجة أعلى من درجته قبل ارتكاب ذلك الزلة. والعلم عند الله تعالى] (١٩٥٥).

الله تعالى يأمر أنبياءه عليهم السلام وينهاهم ليشرع لأممهم.

<sup>(</sup>٤٩٥) ٤/٣٨٥: ٥٨٦، طه/ ١٢١، وانظر أيضًا (٤/ ٥٦٧ ، ٥٦٨) (طه/ ١١٥) .

[قوله تعالى: ﴿ يَكَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِ وَلَا تَنَّيعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴿ . قوله تعالى في هذه الآية الكريمة : ﴿ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ ، قد بينا الحكم الذي دل عليه ، في سورة البقرة ، في الكلام على قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِ كَمِ إِنِّي جَاعِلُ فِي هذه الآية الكريمة ﴿ فَأَمْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِي هذه الآية الكريمة ﴿ فَأَمْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِالْحَكَم الذي وَنهاه فيه عن اتباع الهوى ، وأن اتباع الهوى ، علة للضلال عن سبيل الله ، لأن الفاء في قوله فيضلك عن سبيل الله تدل على العلية .

وقد تقرر في الأصول، في مسلك الإيماء والتنبيه، أن الفاء من حروف التعليل كقوله: سهى فسجد، وسرق فقطعت يده، أو لعلة السهو في الأول، ولعلة السرقة في الثاني، وأتبع ذلك بالتهديد لمن اتبع الهوى، فأضله ربنا عن سبيل الله، في قوله تعالى بعده يليه: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ اللهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ.

ومعلوم أن نبي الله داود، لا يحكم بغير الحق، ولا يتبع الهوى، فيضله عن سبيل الله، ولكن الله تعالى، يأمر أنبياءه عليهم الصلاة والسلام، وينهاهم، ليشرع لأممهم.

ولذلك أمر نبينا على ، بمثل ما أمر به داود، ونهاه أيضًا عن مثل ذلك، في آيات من كتاب الله كقوله تعالى: ﴿وَإِنْ حَكَمْتَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنْوَلُ اللّهُ وَلا تَتَبِعُ أَهْوَآءَهُمْ بِأَلْقِسَ طِّ . وقوله تعالى: ﴿وَأَنِ احْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنْوَلُ اللّهُ وَلا تَتَبِعُ أَهْوَآءَهُمْ وَالْقِسَ طِّ . وقوله تعالى: ﴿وَلا تَلْكُ إِلَيْكُ ﴾ وكقوله تعالى: ﴿وَلا تَطِع الْكَيْفِينَ وَالْمُنْفِقِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَلا تَطِع الْكَيْفِينَ وَالْمُنْفِقِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَلا تَطِع الْكَيْفِينَ وَالْمُنْفِقِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَلا تَطِع مِنْهُم عَالِي اللّه عَوله عَالَى الله وقوله تعالى: ﴿ وَلا تَطِع مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ عَن ذِكْرِنَا وَأَتَّبَعَ هَوله ﴾ .

وقد قدمنا الكلام على هذا، في سورة بني إسرائيل، في الكلام على قوله

تعالى: ﴿ لَا تَجَعَلُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَنَقَعُدَ مَذْمُومًا تَخَذُولًا ﴿ ١٠ اللَّهِ ١٠ ا

وبينا أن من أصرح الأدلة القرآنية الدالة على أن النبي يخاطب بخطاب، والمراد بذلك الخطاب غيره يقينًا قوله تعالى: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعَبُدُوٓا إِلَّا وَالمراد بذلك الخطاب غيره يقينًا قوله تعالى: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا يَعَبُدُوٓا إِلَّا اِيّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا إِمَّا يَبلُغَنَّ عِندَكَ الصّحِبرَ أُحَدُهُماۤ أَوْ كِلاَهُما فَلا تَقُل الله يَعْدَهُ مَا أَوْ كِلاَهُما فَلا تَقُل ولادته، وأن أمه ماتت وهو صغير، ومع ذلك فإن الله يخاطبه بقوله تعالى: ﴿إِمَّا يَبلُغَنَّ مَاتَت وهو صغير، ومع ذلك فإن الله يخاطبه بقوله تعالى: ﴿إِمَّا يَبلُغَنَّ عِنده الكبر عِندكَ الصّحِبرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُما قد ماتا قبل ذلك بزمان.

فتبين أن أمره تعالى لنبيه ونهيه له في قوله ﴿فَلَا تَقُل لَمُّمَا أُفِّ وَلَا نَهُرَهُمَا وَقُل لَهُمَا فَوْلًا لَقُلُ اللَّهُمَا فَوْلًا لَقُمُا فَوْلًا لَهُمَا فَوْلًا كَاللَّهِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ ﴾: إنما يراد به التشريع على لسانه لأمته، ولا يراد به هو نفسه ﷺ، وقد قدمنا هناك أن من أمثال العرب: إياك أعني واسمعي يا جارة، وذكرنا في ذلك رجز سهل بن مالك الفزاري الذي خاطب به امرأة، وهو يقصد أخرى وهي أخت حارثة بن لأم الطائي وهو قوله:

يا أخت خير البدو والحضاره كيف ترين في فتى فناره أصبح يهوى حرة معطاره إياك أعني واسمعي يا جاره وذكرنا هناك الرجز الذي أجابته به المرأة، وقول بعض أهل العلم إن الخطاب في قوله: ﴿إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا ، هو الخطاب بصيغة المفرد، الذي يراد به عموم كل من يصح خطابه. كقول طرفة بن العبد في معلقته:

ستبدي لك الأيام ما كنت جاهلا ويأتيك بالأخبار من لم تزود أي ستبدي لك ويأتيك أيها الإنسان الذي يصح خطابك، وعلى هذا فلا دليل في الآية، غير صحيح، وفي سياق الآيات قرينة قرآنية واضحة دالة

على أن المخاطب بذلك هو النبي على وعليه، فالاستدلال بالآية، استدلال قرآني صحيح، والقرينة القرآنية المذكورة، هي أنه تعالى قال في تلك الأوامر والنواهي التي خاطب بها رسوله على، التي أولها ﴿وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ إِمَّا يَبْلُغُنَ عِندَكَ اللَّهِ عَلَى ما هو صريح، في أن المخاطب بذلك هو النبي على، لا عموم كل من يصح منه الخطاب، وذلك في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِمَا أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةُ وَلَا تَجْعَلُ مَعَ اللَّهِ إِلَها ءَاخَر فَنُلُقَى فِي جَهَنَّم مَلُومًا مَدْحُورًا ﴾ ]. (٤٩٦)

### نساء الأنبياء معصومات من الزنا.

[قوله تعالى: ﴿ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا لِللَّذِينَ كَفَرُواْ اَمْرَأَتَ نُوجٍ وَاَمْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَلِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَدْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللَّهِ شَيْئًا﴾. أجمع المفسرون هنا على أن الخيانة ليست زوجية.

وقال ابن عباس: نساء الأنبياء معصومات، ولكنها خيانة دينية بعدم إسلامهن وإخبار أقوامهن بمن يؤمن مع أزواجهن اه.

وقد يستأنس لقول ابن عباس هذا بتحريم التزوج من نساء النَّبي ﷺ بعده، والتعليل له بأن ذلك يؤذيه، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُؤْذُواْ رَسُولَ اللَّهِ وَلَا أَن تَنكِحُواْ أَزُوَجَهُم مِنْ بَعْدِهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلَا أَن تَنكِحُواْ أَزُوكِ مَهُم مِنْ بَعْدِهِ اللَّهُ إِنَّ ذَلِكُمْ فَا تَعْدِهِ عَظِيمًا ﴾.

فإذا كان تساؤلهن بدون حجاب يؤذيه، والزواج بهن من بعده عند الله عظيم، فكيف إذا كان غير التساؤل وبغير الزواج؟ إن مكانة الأنبياء عند الله أعظم من ذلك] (٤٩٧).

<sup>.</sup> ۲۲ / ۲۷ : ۲۷ ، ص/ ۲۲ .

<sup>(</sup>٤٩٧) ٨/ ٣٨١، التحريم / ١٠، وانظر أيضًا (٨/ ٥٣٨) (نوح / ٢٦ ٢٧).

# التوبة دعوة الرسل - عليهم الصلاة والسلام -.

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [ومما تجدر الإشارة إليه أن التوبة دعوة الرسل، ولو بدأنا مع آدم عليه السلام مع قصته ففيها ﴿فَلَكَفَّى ءَادَمُ مِن رَّبِهِـ كَلِمُنَتِ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾، ومعلوم موجب تلك التوبة.

ثم نوح عليه السلام يقول: ﴿ زُبِّ ٱغْفِـرْ لِي وَلِوَالِدَى وَلِمَن دَخَـلَ بَيْتِ ﴾ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ ﴾ .

وإبراهيم عليه السلام يقول: ﴿وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبُ عَلَيْنَا ۗ إِنَّكَ أَنتَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [ (٤٩٨ ).

#### المعجزة.

[وبين في بعض المواضع، أن من آياته التي يريها بعض خلقه، معجزات رسله، لأن المعجزات آيات، أي دلالات، وعلامات على صدق الرسل، كما قال تعالى في فرعون: ﴿وَلَقَدُ أَرَيْنَكُ ءَايَلِنَنَا كُلُهَا فَكَذَبَ وَأَبَى كُما قَالَ تعالى في فرعون: ﴿وَلَقَدُ أَرَيْنَكُ ءَايَلِنَنَا كُلُهَا فَكَذَبَ وَأَبَى اللهِ اللهُ الل

## أولوا العزم من الرسل.

[قوله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُوْلُواْ الْعَزْمِ مِنَ الرَّسُلِ ﴾. اختلف العلماء في المراد بأولي العزم من الرسل في هذه الآية الكريمة اختلافًا كثيرًا.

<sup>(</sup>۲۹۸) ۹/۹۹، النصر/٣، وانظر أيضًا (٤/ ٥٦٥: ٥٦٩) (طه/ ١١٥)، (٤/ ٥٤٥) (الأنبياء/ ٨٣.)، (٧/ ٢٤) (ص/ ٢٤) .

<sup>.</sup> ۲۵/۷ (٤٩٩) غافر/ ۱۳

وأشهر الأقوال في ذلك أنهم خمسة، وهم الذين قدمنا ذكرهم في الأجزاب والشورى، وهم نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد عليهم الصلاة والسلام.

وعلى هذا القول فالرسل الذين أمر رسول الله ﷺ أن يصبر كما صبروا أربعة فصار هو ﷺ خامسهم.

واعلم أن القول بأن المراد بأولي العزم جميع الرسل عليهم الصلاة والسلام، وأن لفظة من، في قوله: من الرسل بيانية يظهر أنه خلاف التحقيق، كما دل على ذلك بعض الآيات القرآنية كقوله تعالى: ﴿فَأَصْرِ لِللّهِ وَلا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْحُوتِ ، فأمر الله جل وعلا نبيه في آية القلم هذه بالصبر، ونهاه عن أن يكون مثل يونس، لأنه هو صاحب الحوت وكقوله: ﴿وَلَقَدْ عَهِدُنّا إِلَى ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ نِجَدْ لَهُ عَزْمًا ﴿ فَا لَهُ اللّه الله الله على أن أولي العزم من الرسل القلم، وآية طه المذكورتان كلتاهما تدل على أن أولي العزم من الرسل الذين أمر النبي على بأن يصبر كصبرهم ليسوا جميع الرسل والعلم عند الله تعالى] (٥٠٠٠).

وقال أيضًا: [ ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّينَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوْجٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمُ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَنَقًا غَلِيظًا ۞ ﴾.

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أنه أخذ من النبيّن ميثاقهم، ثم خص منهم بذلك خمسة: هم أولوا العزم من الرسل، وهم محمّد عَلَيْه، ونوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى. ولم يبيّن هنا الميثاق الذي أخذه عليهم، ولكنه جلَّ وعلا بيَّن ذلك في غير هذا الموضع؛ فبيّن الميثاق المأخوذ على جميع النبيّن بقوله تعالى في سورة «آل عمران»: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيّنَ لَمَا ءَاتَيْنُكُمُ مِن كِتَبِ وَحِكُمةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ أَلَكُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيّنَ لَمَا ءَاتَيْنُكُمُ مِن كِتَبِ وَحِكُمةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ أَلَكُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيّنَ لَمَا ءَاتَيْنُكُمُ مِن كِتَبِ وَحِكُمة ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ أَلَا عَلَيْهُ عَلَى إِلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>٥٠٠) ٧/ ٤٠٨ الأحقاف/ ٣٥ .

مُصَدِقُ لِمَا مَعَكُمُ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ ﴿ وقد قدّ منا الكلام على هذه الآية في سورة «مريم»، في الكلام على قصة الخضر، وقد بيَّن جلَّ وعلا الميثاق الذي أخذه على خصوص الخمسة الذين هم أُولوا العزم من الرسل في سورة «الشورى»، في قوله تعالى: ﴿شَرَعَ لَكُم مِّنَ اللِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ فُحًا وَاللَّذِينَ وَلَا الْدِينَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى اللَّهُ أَن أَقِيمُوا الدّينَ وَلَا فَي اللَّهُ الدّينَ وَلَا فَي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

## المفاضلة بين الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام -.

وقال القرطبي في تفسير هذه الآية ما نصّه: وهذه الآية مشكلة، والأحاديث ثابتة بأن النبي عَلَيْهُ قال: «لا تخيروا بين الأنبياء ولا تفضلوا بين

<sup>(</sup>٥٠١) ٦/ ٧٧م، الأحزاب/٧.

<sup>(</sup>٥٠٢) أخرجه البخاري (٢/ ٨٤٩) (٢٢٨٠)، ومسلم (٤/ ١٨٤٣) (٣٣٧٣) .

<sup>(</sup>٥٠٣) أخرجه البخاري (٢/ ٨٥٠) (٢٢٨١)، ومسلم (٤/ ١٨٤٥) (١٦٣– ٢٣٧٤) .

<sup>(</sup>۵۰۶) أخرجه البخاري (۳/ ۱۲۵۶) (۳۲۳۳)، ومسلم (۱۸٤٣/٤) (۱۰۹–۲۳۷۳) من حديث أي هريرة ريخ الله به .

<sup>(</sup>٥٠٥) أخرجه البخاري (٤/ ١٧٠٠) (٤٣٦٢) من حديث أبي سعيد ريائ به .

أنبياء اللَّه»، رواها الأئمة الثقات، أي: لا تقولوا فلان خير من فلان، ولا فلان أفضل من فلان، اه.

قال ابن كثير في الجواب عن هذا الإشكال ما نصّه: والجواب من وجوه:

أحدها: أن هذا كان قبل أن يعلم بالتفضيل، وفي هذا نظر.

الثاني: أن هذا قاله من باب الهضم والتواضع.

الثالث: أن هذا نهي عن التفضيل في مثل هذا الحال التي تحاكموا فيها عند التخاصم والتشاجر.

الرابع: لا تفضلوا بمجرد الآراء والعصبية.

الخامس: ليس مقام التفضيل إليكم، وإنما هو إلى اللَّه عزَّ وجلّ، وعليكم الانقياد والتسليم له والإيمان به. اه منه بلفظه.

وذكر القرطبي في «تفسيره» أجوبة كثيرة عن هذا الإشكال، واختار أن منع التفضيل في خصوص النبوة، وجوازه في غيرها من زيادة الأحوال والخصوص والكرامات فقد قال ما نصه: قلت: وأحسن من هذا قول من قال: إن المنع من التفضيل إنما هو من جهة النبوة هو التي هي خصلة واحدة لا تفاضل فيها، وإنما التفضيل في زيادة الأحوال والخصوص والكرامات والألطاف والمعجزات المتباينات.

وأما النبوة في نفسها فلا تتفاضل، وإنما تتفاضل بأمور أُخر زائدة عليها، ولذلك منهم رسل وأولو عزم، ومنهم من اتخذ خليلًا، ومنهم من كلّم اللّه ورفع بعضهم درجات. قال اللّه تعالى: ﴿ وَلَقَدُ فَضَّلْنَا بَعْضَ ٱلنَّبِيِّيَنَ عَلَى بَعْضَ وَوَلَقَدُ فَضَّلْنَا بَعْضَ ٱلنَّبِيِّيَنَ عَلَى بَعْضَ وَوَالَيْنَا دَاوُد دَنُورًا ، قلت: وهذا قول حسن، فإنه جمع بين الآي والأحاديث من غير نسخ، والقول بتفضيل بعضهم على بعض، إنما هو بما منح من الفضائل وأعطى من الوسائل، وقد أشار ابن عباس إلى هذا فقال:

واختار ابن عطية كما نقله عنه القرطبي أن وجه الجمع جواز التفضيل إجمالًا كقوله على «أنا سيد ولد آدم ولا فخر» (٥٠٨)، ولم يعين ومنع التفضيل على طريق الخصوص كقوله: «لا تفضلوني على موسى» (٥٠٩)، ونحو وقوله: «لا ينبغي لأحد أن يقول أنا خير من يونس بن متَّى» (٥١٠)، ونحو

<sup>(</sup>٥٠٦) أخرجه الدارمي (٨/١) (؟؟؟)، والحاكم (٢/ ٣٨١) (٣٣٣٥)، وصححه، ووافقه الذهبي، والأثر صحح إسناده الشيخ حسين أسد في تحقيق سنن الدرامي .

<sup>(</sup>٥٠٧) لم أقف عليه .

<sup>(</sup>٥٠٨) أخرجه مسلم (٤/ ١٧٨٢) (٢٢٧٨) من حديث أبي هريرة ريخ الله عليه الله المربع المعلق .

<sup>(</sup>٥٠٩) لم أقف عليه مسندًا بهذا اللفظ، وإنما ذكره الطحاوي في شرح معاني الآثار (٤/ ٣١٥) بدون إسناد .

<sup>(</sup>٥١٠) أخرجه البخاري (٣/ ١٢٤٤) (٣٢١٥)، ومسلم (٤/ ١٨٤٦) (٢٣٧٧) من حديث ابن عباس =

ذلك ِوالعلم عند اللَّه تعالى](١١٥).

#### بعض المفارقات من القرآن بين نبينا ﷺ وغيره من الرسل.

[وقد دلت آيات من كتاب الله على أن الله تعالى لا يخاطبه في كتابه باسمه، وإنما يخاطبة بما يدل على التعظيم والتوقير، كقوله: ﴿ يَمَأَيُّهَا اللَّهَ وَ يَكَأَيُّهَا اللَّهُ وَ يَكَأَيُّهَا اللّهُ وَ يَكَأَيُّهَا اللَّهُ وَ يَكَأَيُّهَا اللَّهُ وَ يَكَأَيُّهَا اللَّهُ وَ يَكَأَيُّهَا اللَّهُ وَقُلْنَا يَكَادَمُ ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ ﴿ وَقُلُهُ وَقُلْنَا يَكَادَمُ ﴾ وقوله: ﴿ وَنَكَ يَنَاهُ أَن يَتَإِبُرهِيمُ اللَّهُ وقوله: ﴿ وَقُلْهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

أما النبي ﷺ فلم يذكر اسمه في القرآن في خطاب، وإنما يذكر في غير ذلك كقوله: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾. وقوله: ﴿ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﴾. وقوله: ﴿ يُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَدُمَ ﴾ [ ١٢ ° ) .

# الفرق بين النبي والرسول.

[وآية الحج هذه - أي قوله تعالى: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِيِّ إِلَّاۤ إِذَا تَمَنَّى ٓ أَلْقَى ٱلشَّيْطَانُ فِىۤ أَمْنِيَّتِهِ عَيْنَسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلَقِى ٱلشَّيْطَانُ فَ أَمْنِيَّتِهِ عَيْنَسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلَقِى ٱلشَّيْطَانُ فَ أَمْنِيَّتِهِ عَيْنَاتُ مَا أَسْهر على الله عَلَى مُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله على العلم، من أن النَّبي هو من أوحى إليه وحي، ولم يؤمر بتبليغه، ألسنة أهل العلم، من أن النَّبي هو من أوحى إليه وحي، ولم يؤمر بتبليغه،

<sup>=</sup> رضى الله عنهما به .

<sup>(</sup>٥١١) ١/١٩٦: ١٩٨، البقرة / ٣٥٣.

<sup>(</sup>٥١٢) ٢/٦١٦، الحجرات/٢.

وأن الرسول هو النّبي الذي أوحى إليه، وأمر بتبليغ ما أوحى إليه غير صحيح، لأن قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِيّ . يدل على أن كلًا منهما مرسل، وأنهما مع ذلك بينهما تغاير واستظهر بعضهم أن النّبي الذي هو رسول أنزل إليه كتاب وشرع مستقل مع المعجزة التي ثبتت بها نبوته، وأن النّبي المرسل الذي هو غير الرسول، هو من لم ينزل عليه كتاب وإنما أوحى إليه أن يدعو الناس إلى شريعة رسول قبله، كأنبياء بني إسرائيل الذين كانوا يرسلون ويؤمرون بالعمل بما في التوراة، كما بينه تعالى بقوله ﴿ يَعَكُمُ بِهَا ٱلنِّينُونَ ٱلّذِينَ أَسْلَمُوا ﴾] (١٣٥٥).

# عقوبة الأمم الكذبة للرسل، وبيان وجه المناسبة بين عملها

#### وعقابها.

قال صاحب التتمة رحمه الله: [نص تعالى هنا أن فرعون ومن قبله، والمؤتفكات جاءوا بالخاطئة وهي: ﴿فَعَصَوْا رَسُولَ رَبِّهِمْ ﴾، وكذلك عاد وثمود كذبوا بالقارعة. فالجميع اشترك في الخاطئة، وهي عصيان الرسول فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ ٱلرَّسُولَ ﴾، ولكنه قد أخذهم أخذة رابية.

ونوع في أخذهم ذلك: فأغرق فرعون وقوم نوح، وأخذ ثمود بالصيحة، وعادًا بريح، وقوم لوط بقلب قراهم، كما أخذ جيش أبرهة بطير أبابيل، فهل في ذلك مناسبة بين كل أمة وعقوبتها، أم أنه للتنويع في العقوبة لبيان قدرته تعالى وتنكيله بالعصاة لرسل الله.

الواقع أن أي نوع من العقوبة فيه آية على القدرة، وفيه تنكيل بمن وقع بهم، ولكن تخصيص كل أمة بما وقع عليها يثير تساؤلًا، ولعل مما يشير إليه القرآن إشارة خفيفة هو الآتي:

<sup>(</sup>۱۳) ٥/ ۷۳٥، الحج / ٥٢ .

أما فرعون فقد كان يقول: ﴿ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَـٰذِهِ ٱلْأَنْهَـٰرُ تَجَرِي

وأما قوم نوح فلما يئس منهم بعد ألف سنة إلا خمسين عامًا، وأصبحوا لا يلدوا إلا فاجرًا كفارًا، فلزم تطهير الأرض منهم، ولا يصلح لذلك إلا الطوفان.

وأما ثمود فأخذوا بالصيحة الطاغية، لأنهم نادوا صاحبهم فتعاطى فعقر، فلما كان نداؤهم صاحبهم سببًا في عقر الناقة كان هلاكهم بالصيحة الطاغية.

وأما عاد فلطغيانهم بقوتهم، كما قال تعالى فيهم: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ إِلَمْ ذَاتِ ٱلْمِمَادِ ۞ ٱلَّتِي لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي ٱلْمِلَادِ ۞ ، وسواء عماد بيوتهم وقصورهم، فهو كناية عن طول أجسامهم ووفرة أموالهم وتوافر القوة عندهم، فأخذوا بالريح وهو أرق وألطف ما يكون، مما لم يكونوا يتوقعون منه أية مضرة ولا شدة.

وكذلك جيش أبرهة لما جاء مدل بعدده وعدته، وجاء معه بالفيل أقوى الحيوانات، سلط الله عليه أضعف المخلوقات والطيور ﴿وَأَرْسَلَ عَلَيْهُمْ طَيْرًا اللهِ عَلَيْهِمْ طَيْرًا اللهِ عَلَيْهِمْ طَيْرًا اللهِ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ طَيْرًا اللهِ عَلَيْهِمْ بِحِجَارَةِ مِّن سِجِّيلٍ ﴾.

أما قوم لوط فلكونهم قلبوا الأوضاع بإتيان الذكور دون الإناث، فكان الجزاء من جنس العمل، قلب الله عليهم قراهم. والعلم عند الله تعالى](٥١٤).



<sup>(</sup>١٤٥) ٨/ ٤٤١) الحاقة / ٩.

# بعض أحكام الأنبياء

تكلم العلامة الشنقيطي رحمه الله على بعض الأحكام الخاصة بعدد من الرسل والأنبياء في عدة مواطن من التفسير، وسوف اقتصر على ذكر بعض الأحكام المتعلقة بمن توسع رحمه الله في الكلام عنهم، حتى لا يطول البحث، وسوف أبدأ - بمشيئة الله - بخاتمهم، وصاحب لواء الحمد علي فالله المستعان.

# الإيمان بسيدنا محمد ﷺ

### كل نبي بُشر بالنبي ﷺ.

[قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ عِسَى آبَنُ مَرْيَمَ يَنَنِي إِسْرَهِ يِلَ إِنِّ رَسُولُ ٱللّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِن ٱلنَّوْرَكَةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِى مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ وَأَحْدَلُ . ذكر موسى ولم يذكر معه البشرى بالنَّبي ﷺ وذكر عيسى فذكرها معه ، مما يدل بمفهومه أنه لم يبشر به إلا عيسى عليه السلام ، ولكن لفظ عيسى مفهوم لقب ولا عمل عليه عند الأصوليين ، وقد بشرت به ﷺ جميع الأنبياء ، ومنهم موسى عمل عليه السلام ومما يشير إلى أن موسى مبشرًا به قول عيسى عليه السلام في هذه الآية : مصدقًا لما بين يدي ، والذي بين يديه هي التوراة أنزلت على موسى موسى .

وقد جاء صريحًا التعريف به ﷺ وبالذين معه في التوراة في قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ وَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُۥ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمُ تَرَىٰهُمُ رُكَّعًا سُجَدًا﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَنَةِ ﴾.

كما جاء وصفهم في الإنجيل في نفس السياق، في قوله تعالى: ﴿وَمَثَلُهُمُ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعُهُمُ فَازَرَهُم فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ شُوقِهِ ﴾ إلى آخر

السورة.

وجاء النص في حق جميع الأنبياء في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيكُنَّ النَّهُ مِيكُنَّ اللَّهُ مِيكُنَّ النَّبِيِّينَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَبِ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولُ مُصَدِّقُ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ قَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُوا أَقَرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ الشَّلِهِدِينَ هَا ﴾.

قال ابن كثير: قال ابن عباس ما بعث الله نبيًا إلا أخذ عليه العهد لئن بعث وهو حي ليتبعنه، وأخذ عليه أن يأخذ على أمته لئن بعث محمد وهم أحياء ليتبعنه وينصرنه (٥١٥) اه.

وجاء مصداق ذلك في قصة النجاشي لما سمع من جعفر عنه على فقال: «أشهد أن رسول الله وأن الذي نجد في الإنجيل، وأنه الذي بشر به عيسى ابن مريم، وما قاله أيضًا: والله لولا ما أنا فيه من الملك لأتيته حتى أكون أنا أحمل نعليه وأوضئه. في حديث طويل ساقه ابن كثير، وعزاه إلى أحمد رحمه الله (١٦٥).

وكذلك دعوة نبي الله إبراهيم عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام: ﴿رَبَّنَا وَكَذَلُكُ دَعُوةً نَبِي الله إبراهيم وبشرى وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ ﴾، ولذا قال ﷺ: «أنا دعوة أبي إبراهيم وبشرى عيسى ورؤيا أمي التي رأت» (٥١٧).

وقد خص عيسى بالنص على البشرى به علي لأنه آخر أنبياء بني إسرائيل،

<sup>(</sup>٥١٥) لم أقف عليه، وقد رأيت الحافظ في الفتح (٦/ ٤٣٤) عزاه للبخاري بنحوه .

<sup>(</sup>٥١٦) أخرجه أحمد (١/ ٤٦١) من حديث ابن مسعود يَوْقَيُّ، وجوَّد إسناده الشيخ الألباني رحمه الله في صحيح السيرة (ص/١٦٦).

<sup>(</sup>١١٧) أخرجه أحمد (٤/ ١٢٧)، وابن حبان (١٤/ ٣١٢)، والطبراني (٢٥٢ / ٢٥٢) (٢٦٢: ١٣١)، والحاكم (٢/ ٣٥٦) (٣٥٦٦)، وصححه ووافقه الذهبي كلهم - من حديث العرباض رفي العرباض والحديث صححه الأرناؤوط.

فهو ناقل تلك البشرى لقومه عما قبله.

كما قال: ﴿ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ ٱلنَّوْرَكَةِ ﴾ ومن قبله ناقل عمن قبله، وهكذا حتى صرح بها عيسى عليه السلام، وأداها إلى قومه](١٨٥٠).

## النبي ﷺ هو دعوة إبراهيم عليه السلام ومن ذريته.

[قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمةً لَكَ وَأُرِنَا مَنَاسِكُنَا وَتُبُ عَلَيْنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مَنَاسِكُنَا وَتُبُ عَلَيْنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مَنْهُمْ لَم يبين هنا من هذه الأمة التي أجاب الله بها دعاء نبيه إبراهيم وإسماعيل، ولم يبين هنا أيضًا هذا الرسول المسؤول بعثه فيهم من هو؟ ولكنه يبين في سورة الجمعة أن تلك الأمة العرب، والرّسول هو سيّد الرسل محمّد على وذلك في قوله: ﴿ هُو اللَّهِي بَعَثَ فِي الْأُمّيتِ نَرسُولًا مِنْهُمْ الْكِنْبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي سَلَّوا عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِم وَيُوكِم مِنْهُمْ لَمّا يَلْحَقُواْ بِهِمْ وَهُو الْعَزِيزُ ٱلْحَكِم ﴿ اللَّهِ الله ولم المُنكور نبينا محمّد على إجماعًا. ولم الأميين العرب بالإجماع. والرّسول المذكور نبينا محمّد على إحماعًا. ولم يبعث رسول من ذرية إبراهيم وإسماعيل إلا نبينا محمّد على وحده.

وثبت في الصحيح (١٩٥) أنه هو الرسول الذي دعا به إبراهيم ولا ينافي ذلك عموم رسالته ﷺ إلى الأسود والأحمر] (٢٠٥).

# معرفة أهل الكتاب ليوم مولده.

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿ حَتَّى تَأْنِيَهُمُ ٱلْمِيَّنَهُ ۗ ۞

<sup>(</sup>٥١٨) ٨/ ١٨٠: ١٨٢، الصف / ٦، وانظر أيضًا (٩/ ٤١٤، ٤١٥) (البينة / ٥) .

<sup>(</sup>٥١٩) لم أقف عليه في أحد الصحيحين، وسبق تخريجه آنفًا .

<sup>(</sup>٥٢٠) ٧١/١ ٧٤، البقرة / ١٢٨ ١٢٩ .

رَسُولٌ مِّنَ ٱللَّهِ يَنْلُواْ صُحُفًا مُّطَهَّرَةً ۞ ۞ . أجمل البينة ثم فصلها فيما بعدها ﴿ رَسُولُ مِّنَ ٱللَّهِ يَنْلُواْ صُحُفًا ﴾ .

وفي هذا قيل: إن البينة هي نفس الرسول في شخصه، لما كانوا يعرفونه قبل مجيئه، كما في قوله: ﴿ وَمُبَشِّرًا مِرْسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى اَسَّمُهُۥ أَحَمَّدُ ۗ ، وقوله: ﴿ يَعْرِفُونَهُ أَمْدُ أَمَّا اَهُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّا الللَّهُ اللَّا الللَّا الللَّهُو

فكأن وجوده ﷺ بذاته بينة لهم.

ولذا جاء في الآثار الصحيحة أنهم عرفوا يوم مولده بظهور نجم نبي الختان (۲۰۱۰) إلى آخر أخباره على وكانوا يستفتحون به على الذين كفروا، وكذلك المشركون كانوا يعرفونه عن طريق أهل الكتاب، وبما كان متصفًا به على المشركون كانوا يعرفونه عن طريق أهل الكتاب، وبما كان متصفًا منه: «كلا والله لن يخزيك الله، والله إنك لتحمل الكل وتعين على نوائب الدهر» إلى آخره (۲۲۰)، وقول عمه أبي طالب: «والله ما رأيته لعب مع الصبيان ولا علمت عليه كذبة» (۲۲۰) إلخ. وقد لقبوه بالأمين، وحادثة شق الصدر في رضاعه، بل وقبل ذلك في قصة أبيه عبد الله، لما تعرضت له المرأة تريده لنفسها، فأبى. ولما تزوج ودخل بآمنة أم النّبي على القيها بعد

<sup>(</sup>٥٢١) أخرجه ابن إسحاق في سيرته (ص/ ٦٢) من حديث حسان بن ثابت كَوْشَى بنحوه، فقال: «والله إني لغلام يافع ابن سبع سنين أو ابن ثمان سنين اعقل كل ما سمعت إذ سمعت يهوديا وهو على أطمه بيثرب يصرخ: يا معشر يهود فلما اجتمعوا إليه قالوا: ويلك ما لك؟ قال: «طلع نجم أحمد الذي يبعث به الليلة» ورجاله ثقات إلا أن فيه جهالة الراوي عن يحيى بن عبد الله.

<sup>(</sup>٥٢٢) أخرجه البخاري (٤/ ١٨٩٤) (٤٦٧٠)، ومسلم (١٣٩/١) (١٦٠) من حديث عائشة رضي الله عنها مطولًا به .

<sup>(</sup>٥٢٣) لم أقف عليه مسندًا، وإنما نقله الشيخ عطية رحمه الله عن الألوسي في تفسيره (٣٠/

ذلك، فقالت له: لا حاجة لي بك، فقال: وكيف كنت تتعرضين لي؟ فقالت: رأيت نورًا في وجهك، فأحببت أن يكون لي، فلما تزوجت وضعته في آمنة ولم أره فيك الآن، فلا حاجة لى فيك (٥٢٤).

فكلها دلائل على أنه ﷺ كان في شخصه بينة لهم، ثم أكرمه اللَّه بالرسالة، فكان رسولًا يتلو صحفًا مطهرة، من الأباطيل والزيغ وما لا يليق بالقرآن.

ومما استدل به لذلك قوله تعالى عنه: ﴿ وَدَاعِيًّا إِلَى ٱللَّهِ بِاإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا الله بدل من البينة مرفوع على البدلية، مُنِيرًا الله بدل من البينة مرفوع على البدلية، أو أن البينة ما يأتيهم به الرسول مما يتلوه عليهم من الصحف المطهرة فيها كتب قيمة.

فالتشريع الذي فيها والإخبار الذي أعلنه تكون البينة. وعلى كل، فإن البينة تصدق على الجميع، كما تصدق على المجموع، ولا ينفك أحدهما عن الآخر، فلا رسول إلا برسالة تتلى، ولا رسالة تتلى إلا برسول يتلوها.

وقد عرف لفظ البينة، للإشارة إلى وجود علم عنها مسبق عليها.

فكأنه قيل: حتى تأتيهم البينة الموصوفة لهم في كتبهم، ويشير إليها ما قدمنا في أخبار عيسى عليه السلام عنه، وآخر سورة الفتح ﴿ ذَالِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَكَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي اللَّهِ عِلَى اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَالْحَالَمُ اللَّهُمُ وَالْحَالَمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللللمُ اللهُمُ الللهُمُ اللهُمُ الللهُمُ اللهُمُ الللهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُوالِمُ اللهُمُوالِمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُولِي اللهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُمُمُ اللّهُ اللّهُمُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُم

### بعض أسمائه ﷺ وصفاته.

<sup>(</sup>٥٢٤) أخرجه ابن إسحاق في سيرته (ص/١٩)، قال: كان عبد المطلب فذكره، وهو مرسل .

<sup>(</sup>٥٢٥) ٩/٤٠٤: ٧٠٤، البينة / ١: ٤.

يمحو الله به الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي وأنا العاقب»(٢٦٠).

وبهذه المناسبة فقد ذكر عَلَيْ باسمه أحمد هنا. وباسمه محمد في سورة محمد عَلَيْق.

#### عموم رسالته ﷺ ووجوب الإيمان به.

[قوله تعالى: ﴿ وَأُوحِى إِلَىٰ هَلاَ الْقُرْءَانُ لِأَنذِرَكُم بِهِ ء وَمَنَ بَلَغَ ﴾ صرح في هذه الآية الكريمة بأنه ﷺ منذر لكل من بلغه هذا القرآن العظيم كائنًا من كان، ويفهم من الآية أن الإنذار به عام لكل من بلغه، وأن كل من بلغه ولم يؤمن به فهو في النار، وهو كذلك.

أما عموم إنذاره لكل من بلغه، فقد دلت عليه آيات أخر أيضًا كقوله ﴿ وَمَا يَتَأْيَتُهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾، وقوله ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَا كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾، وقوله ﴿ تَبَارَكُ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عَلِيكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴿ ﴾ .

وأما دخول من لم يؤمن به النار، فقد صرح به تعالى في قوله ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِهِ، مِنَ ٱلْأَحْزَابِ فَٱلنَّارُ مَوْعِدُهُۥ .

<sup>(</sup>٥٢٦) أخرجه البخاري (٣/ ١٢٩٩) (٣٣٣٩)، ومسلم (٤/ ١٨٢٨) (٣٣٥٤) من حديث جبير بن مطعم رَوْلِيَّيْنَ .

<sup>(</sup>۷۲۷) ۸/۱۸۲، الصف / ٦.

وأما من لم تبلغه دعوة الرسول على فله حكم أهل الفترة الذين لم يأتهم رسول، والله تعالى أعلم](٢٨٠٠).

# إتباع النبي ﷺ موجب لحبة الله جل وعلا لذلك الْمتتَّبِع.

[قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللّهَ قَاتَبِعُونِ يُحْبِبُكُمُ اللّهُ صرح تعالى في هذه الآية الكريمة: أن اتباع نبيه موجب لمحبته جلّ وعلا ذلك المتبع، وذلك يدل على أن طاعة رسوله ﷺ هي عين طاعته تعالى، وصرح بهذا المدلول في قوله تعالى: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَمَا نَهُ اللّهُ هُوا اللّهُ فَالنّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللل

#### تنبيه،

يؤخذ من هذه الآية الكريمة أن علامة المحبة الصادقة للَّه ورسوله ﷺ هي اتباعه ﷺ فالذي يخالفه ويدعي أنه يحبه فهو كاذب مفتر ؛ إذ لو كان محبًا له لأطاعه، ومن المعلوم عند العامة أن المحبة تستجلب الطاعة، ومنه قول الشاعر:

لو كان حبك صادقًا لأطعته إن المحب لمن يحب مطيع وقول ابن أبي ربيعة المخزومي:

ومن لو نهاني من حبه عن الماء عطشان لم أشرب وقد أجاد من قال:

قالت وقد سألت عن حال عاشقها باللَّه صفه ولا تنقص ولا تزد فقلت لو كان رهن الموت من ظمأ وقلت قف عن ورود الماء لم يرد] (۲۹۰)

(۸۲۸) ۲/ ۱۲۸، الأنعام/ ۱۹، وانظر (۱/ ۷۶) (البقرة/ ۱۲۸ ۱۲۹)، (۳/ ۱۰۲) (إبراهيم/ ۵۲). (۲۹م) ۲/ ۲۶۳، آل عمد ان/ ۳۱.

#### تعظيمه ﷺ بإتباعه.

[واعلم أن كل عاقل إذا رأى رجلًا متدينًا في زعمه مدعيًا حب النبي على وتعظيمه وهو يعظم النبي على ويمدحه بأنه هو الذي خلق السماوات والأرض وأنزل الماء من السماء وأنبت به الحدائق ذات البهجة، وأنه على هو الذي جعل الأرض قرارًا وجعل خلالها أنهارًا وجعل لها رواسي وجعل بين البحرين حاجزًا إلى آخر ما تضمنته الآيات المتقدمة، فإن ذلك العاقل لا يشك في أن ذلك المادح المعظم في زعمه من أعداء الله ورسوله المتعدين لحدود الله.

وقد علمت من الآيات المحكمات أنه لا فرق بين ذلك وبين إجابة المضطرين وكشف السوء عن المكروبين.

فعلينا معاشر المسلمين أن ننتبه من نومة الجهل وأن نعظم ربنا بامتثال أمره واجتناب نهيه، وإخلاص العبادة له، وتعظيم نبينا ﷺ باتباعه والاقتداء به في كل ما جاء به.

واعلم أيضًا رحمك الله: أنه لا فرق بين ما ذكرنا من إجابة المضطر

وكشف السوء عن المكروب، وبين تحصيل المطالب التي لا يقدر عليها إلا الله، كالحصول على الأولاد والأموال وسائر أنواع الخير.

فإن التجاء العبد إلى ربه في ذلك أيضًا من خصائص ربوبيته جل وعلا كما قال تعالى: ﴿ قُلُ مَن يَرُزُقُكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَلَى السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ الرِّزْفَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَكُمْ . وقال تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ يَشَآءُ إِنَا فَا يَنَا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآءُ الذَّكُورَ ﴾ . وقال تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ الطَّيِبَاتِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَسَعَلُوا اللَّهَ الزَّوْجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزْقَكُم مِّنَ الطَّيِبَاتِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَسَعَلُواْ اللَّهَ مِن فَضْ لِهَ عَهِ ذلك من الآيات .

وفي الحديث «إذا سألت فاسأل الله» (٥٣٠).

وقد أثنى الله جل وعلا على نبيه ﷺ وأصحابه بالتجائهم إليه وقت الكرب يوم بدر في قوله: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾. فنبينا ﷺ كان هو وأصحابه إذا أصابهم أمر أو كرب التجؤوا إلى الله وأخلصوا له الدعاء. فعلينا أن نتبع ولا نبتدع الاعتاء.

## حرمته ﷺ حيًا كحرمته ميتًا.

قال العلامة الشنقيطي رحمه الله وهو يتكلم عن تحريم رفع الصوت عند قبره، أو في مسجده: [ومعلوم أن حرمة النبي - ﷺ - بعد وفاته كحرمته في أيام حياته] (٣٢٠).

<sup>(</sup>٥٣٠) أخرجه الترمذي (٤/ ٦٦٧) (٢٥١٦)، وقال: حسن صحيح، وأحمد (٢٩٣/١)، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>٥٣١) ٧/ ٦٢٤: ٦٢٦، الحجرات / ١.

<sup>(</sup>٥٣٢) ٧/٦١٧، الحجرات / ٢.

#### الهدى العام والخاص.

[قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُّواْ الْعَمَىٰ عَلَى اَلْهُدَىٰ ﴾. قوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿ فَهَدَيْنَهُمْ ﴾ المراد بالهدى فيه هدى الدلالة والبيان، والإرشاد، لا هدى التوفيق والاصطفاء.

والدليل على ذلك قوله تعالى بعده ﴿ فَاسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْهُدَىٰ ﴾ ، لأنها لو كانت هداية توفيق لما انتقل صاحبها عن الهدى إلى العمى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿ فَالسَّتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْهُدَىٰ ۗ أَي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله الإيمان، وآثروه عليه، وتعوضوه منه.

وهذا المعنى الذي ذكرنا يوضحه قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَخِذُوٓا ءَابَاءَكُمُ وَإِخُوَنَكُمُ أَوَلِيآهَ إِنِ اَسْتَحَبُّوا اللَّهُ فَرَ عَلَى الْإِيمَانِ ﴾ فقوله في آية التوبة هذه: ﴿ إِنِ اَسْتَحَبُّوا اللَّهُ فَرَ عَلَى الْإِيمَانِ ﴾ موافق في المعنى لقوله هنا: فاستحبوا العمى على الهدى.

ونظير ذلك في المعنى قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱللَّهُ نَيْا عَلَى الْآئِيا عَلَى الْآخِرَةِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ فلفظة استحب في القرآن كثيرًا ما تتعدى بعلى؛ لأنها في معنى اختار وآثر.

وقد قدمنا في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿مَثُلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَالَّا عَمَى في آيات عديدة كَالْأَعْمَى ﴿ أَن العمى الكفر، وأن المراد بالأعمى في آيات عديدة الكافر. وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من أن الهدى يأتي في القرآن بمعناه العام، الذي هو البيان، والدلالة، والإرشاد، لا ينافي أن الهدى قد يطلق في القرآن في بعض المواضع، على الهدى الخاص الذي هو التوفيق، والاصطفاء، كقوله تعالى: ﴿ أُولَيْكِ اللَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيِهُ دَعُهُ مُ اللَّهُ فَيهُ دَعُهُمُ اللَّهُ فَيهُ دَعُهُمُ اللَّهُ فَيهُ دَعُهُم اللَّهُ فَي اللَّهُ فَيهُ دَعُهُم اللَّهُ فَي اللَّهُ فَيْهُ لَا اللَّهُ فَي اللَّهُ فَعَلَى اللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ فَي اللَّهُ

فمن إطلاق القرآن الهدى على معناه العام قوله هنا: ﴿ وَأَمَّا تُمُودُ فَهَ لَكُنَّهُمْ اللهِ كَهَا، وطرق الشر فَهَدَيْنَهُمْ أَي بينا لهم طريق الحق وأمرناهم بسلوكها، وطرق الشر ونهيناهم عن سلوكها على لسان نبينا صالح، عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام ﴿ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهَدَىٰ أَي اختاروا الكفر على الإيمان بعد إيضاح الحق لهم.

ومن إطلاقه على معناه العام قوله تعالى: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ ﴾ بدليل قوله بعده ﴿إِنَّا هَدَى توفيق لما قال: ﴿وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ ، لأنه لو كان هدى توفيق لما قال: ﴿وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ .

ومن إطلاقه على معناه الخاص قوله تعالى: ﴿فَيِهُدَنَهُمُ ٱقْتَدِةً ﴾. وقوله تعالى: ﴿فَيْهُدَنَهُمُ ٱقْتَدِةً ﴾. وقوله تعالى: ﴿وَالَذِينَ ٱهْتَدَوّا زَادَهُمْ هُدُى ﴾. وقوله: ﴿مَن يَهْدِ ٱللّهُ فَهُوَ ٱللّهُ مَهُوَ اللّهُ مَهُوَ

وبمعرفة هذين الإطلاقين تتيسر إزالة إشكال قرآني: وهو أنه تعالى: أثبت الهدى لنبينا ﷺ في آية، وهي قوله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَمَهُ دِى إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴾ ونفاه عنه في آية أخرى وهي قوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهُدِى مَنْ أَخْبَتَ ﴾.

فيعلم مما ذكرنا: أن الهدى المثبت له ﷺ، هو الهدى العام الذي هو البيان، والدلالة والإرشاد، وقد فعل ذلك ﷺ فبين المحجة البيضاء، حتى تركها ليلها كنهارها لا يزيغ عنها هالك.

والهدى المنفي عنه في آية: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ هو الهدى الخاص الذي هو التفضل بالتوفيق، لأن ذلك بيد الله وحده، وليس بيده الخاص الذي هو التفضل بالتوفيق، لأن ذلك بيد الله وحده، وليس بيده على الله عما قال تعالى: ﴿وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبِهُمْ أَن يُطَلِق وَقُوله تعالى: ﴿ إِن تَعْرِضُ عَلَى هُدَنهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ ﴾ والآيات بمثل ذلك ﴿ إِن تَحْرِضُ عَلَى هُدَنهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ ﴾ والآيات بمثل ذلك

كثيرة معلومة.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدُك لِلنَّاسِ ﴾، لا منافاة فيه بين عموم الناس في هذه الآية. وخصوص المتقين في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِنْبُ لَا رَبِّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَّقِينَ ﴾ لأن اللهدى العام للناس هو الهدى العام، والهدى الخاص بالمتقين، هو الهدى الخاص كما لا يخفى. وقد بينا هذا في غير هذا الموضع، والعلم عند الله تعالى] (٥٣٣).

# بيان الرضي في قوله تعالى: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعَطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ .

قال صاحب التتمة رحمه الله: [﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ۖ ۞ ﴿ جَاءَ مؤكدًا بِاللام وسوف، وقال بعض العلماء: يعطيه في الدنيا من إتمام الدين وإعلاء كلمة اللَّه، والنصر على الأعداء.

والجمهور: أنه في الآخرة، وهذا وإن كان على سبيل الإجمال، إلا أنه فصل في بعض المواضع، فأعظمها ما أشار إليه قوله تعالى: ﴿عَسَىٰٓ أَن يَبْعَثُكُ رَبُّكُ مَقَامًا مَّحَمُّودًا﴾.

وجاء في السنة بيان المقام المحمود وهو الذي يغبطه عليه الأولون والآخرون، كما في حديث الشفاعة العظمى حين يتخلى كل نبي، ويقول: نفسي نفسي، حتى يصلوا إلى النَّبي ﷺ فيقول: «أنا لها أنا لها» إلخ (٥٣٤).

ومنها: الحوض المورود، وما خصت به أمته غرًا محجلين، يردون عليه الحوض.

<sup>(</sup>٥٣٣) ٧/ ١٢٥: ١٢٧، فصلت / ١٧.

<sup>(</sup>٥٣٤) أخرجه البخاري (٦/ ٢٧٢٧) (٧٠٧٧)، ومسلم (١/ ١٨٠) (١٩٣) من حديث أنس ترطي .

ومنها: الوسيلة، وهي منزلة رفيعة عالية لا تنبغي إلا لعبد واحد، كما في الحديث: «إذ سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول، ثم صلوا عليَّ وسلوا الله لي الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد واحد، وأرجو أن أكون أنا هو»(٥٣٥).

وإذا كانت لعبد واحد فمن يستقدم عليها، وإذا رجا ربه أن تكون له طلب من الأمة طلبها له، فهو مما يؤكد أنها له، وإلا لما طلبها ولا ترجاها، ولا أمر بطلبها له. وهو بلا شك أحق بها من جميع الخلق، إذ الخلق أفضلهم الرسل، وهو عليهم في الدنيا، كما في الإسراء تقدم عليهم في الصلاة في بيت المقدس.

ومنها: الشفاعة في دخول الجنة كما في الحديث: «أنه ﷺ أول من تفتح له الجنة، وأن رضوانًا خازن الجنة يقول له: أمرت ألا أفتح لأحد قلك»(٥٣٦).

ومنها: الشفاعة، المتعددة حتى لا يبقى أحد من أمته في النار، كما في الحديث: «لا أرضى وأحد من أمتي في النار» (٥٣٧) أسأل الله أن يرزقنا شفاعته، ويوردنا حوضه. آمين.

وشفاعته الخاصة في الخاص في عمه أبي طالب، فيخفف عنه بها ما كان فيه.

ومنها: شهادته على الرسل، وشهادة أمته على الأمم وغير ذلك، وهذه بلا شك عطايا من الله العزيز الحكيم لحبيبه وصفيه الكريم، صلوات الله

<sup>(</sup>٥٣٥) أخرجه مسلم (١/ ٢٨٨) (٣٨٤) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص كُولِيُّكُ .

<sup>(</sup>٥٣٦) أخرجه مسلم (١/ ١٨٨) (١٩٧) من حديث أنس تَطْفَيُّ .

<sup>(</sup>٥٣٧) لم أقف عليه، وإنما أورد القرطبي وغيره من المفسرين أنه ﷺ لما نزلت عليه: ﴿وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى وَلَا اللهِ لا أَرضَى وَوَاحَدُ مِنْ أَمْتِي فِي النَّارِ».

وسلامه عليه، وعلى إله وصحبه وسلم تسليمًا.

#### تنبيه:

اللام في ﴿ وَلَلْآخِرَةُ ﴾ وفي ﴿ وَلَسُوْفَ ﴾ للتأكيد وليست للقسم، وهي في الأول دخلت على المبتدأ، وفي الثانية المبتدأ محذوف تقديره، لأنت سوف يعطيك ربك فترضى. قاله أبو حيان وأبو السعود](٥٣٨).

### بيان الخير الكثير الذي أعطيه النبي ﷺ.

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْثَرَ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الكثرة، وأعطيناك قرىء: أنطيناك، بإبدال العين نونًا، وليست النون مبدلة عن العين، كإبدال الألف من الواو أو العين في الأجوف ونحوه، ولكن كلًّا منهما أصل بذاته، وقراءة مستقلة. قاله أبوحيان.

واختلف في الكوثر.

فقيل: علم.

وقيل: وصف.

وعلى العلمية قالوا: إنه علم على نهر في الجنة، وعلى الوصف قالوا: الخير الكثير.

ومما استدل به على العلمية، ما جاء في السنة من الأحاديث الصحاح، ذكرها ابن كثير وغيره.

وفي صحيح البخاري عن أنس قال: لما عرج برسول الله عليه إلى السماء

<sup>(</sup>۵۳۸) ۹/ ۲۸۰: ۲۸۲، الضحی / ۵.

قال: «أتيت نهر حافتاه قباب اللؤلؤ مجوف. فقلت: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذا الكوثر»(٣٩٠).

وبسنده أيضًا عن عائشة رضي الله عنها «سئلت عن قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوْتُكُرُ ﴿ إِنَّا هُو نَهْرُ أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوْتُكُرُ ﴿ إِنَّا هُو نَهْرُ أَعْطِيهُ نَبِيكُمْ ﷺ ، شاطئاه عليهما در مجوف، آنيته كعدد النجوم» (٥٤٠).

وبسنده أيضًا عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال في الكوثر: هو الخير الذي أعطاه الله إياه، قال أبو بشر: قلت لسعيد بن جبير: فإن الناس يزعمون أنه نهر في الجنة، فقال سعيد: النهر الذي في الجنة من الخير، الذي أعطاه الله إياه (٤١١).

وذكر ابن كثير هذه الأحاديث وغيرها عن أحمد رحمه الله: ومنها بسند أحمد إلى أنس بن مالك قال: «أغفى رسول الله على إغفاءة، فرفع رأسه متبسمًا إما قال لهم، وإما قالوا له: لم ضحكت؟ فقال رسول الله على: إنه نزلت على انفًا سورة، فقرأ بسم الله الرحمن الرحيم، إنا أعطيناك الكوثر، حتى ختمها، فقال: هل تدرون ما الكوثر؟ قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: نهر أعطانيه ربي عز وجل في الجنة، عليه خير كثير، ترد عليه أمتي يوم القيامة، آنيته عدد الكواكب يختلج العبد منهم، فأقول: يا رب إنه من أمتي، فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعبدك» (٢٤٥).

وذكر ابن كثير ما جاء في صفة الحوض، وهذه النصوص على أن الكوثر نهر في الجنة، أعطاه اللَّه لرسوله ﷺ.

<sup>(</sup>٥٣٩) أخرجه البخاري (٤/ ١٩٠٠) (٤٦٨٠) من حديث أنس رَطِّقَيَّة .

<sup>(</sup>٥٤٠) أخرجه البخاري (٤/ ١٩٠٠) (٤٦٨١) .

<sup>(</sup>٥٤١) أخرجه البخاري (٤/ ١٩٠٠) (٤٦٨٢) .

<sup>(</sup>٥٤٢) أخرجه مسلم (١/ ٣٠٠) (٤٠٠)، وأحمد (٣/ ١٠٢) .

وفي الحديث الأخير عن الإمام أحمد قوله: «عليه خير كثير» يشعر بأن معنى الوصفية موجود.

ولذا قال بعض المفسرين: إنه الخير الكثير، وممن قال ذلك ابن عباس، كما تقدم في حديث البخاري عنه.

واستدلوا على المعنى، بقول الشاعر الكميت:

وأنت كشير يا ابن مروان طيب وكان أبوك ابن الفصائل والذي تطمئن إليه النفس أن الكوثر، هو الخير الكثير، وأن الحوض أو النهر من جملة ذلك.

وقد أتت آيات تدل على إعطاء الله لرسوله الخير الكثير، كما جاء في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ ءَالَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَاكَ ٱلْعَظِيمَ ۞﴾.

وفي القريب سورة الضحى وفيها: ﴿وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴿ وَلَسَوْفَ ﴾ ، أعقبها بنعم جليلة من شرح الصدور، ووضع الوزر، ورفع الذكر، واليسر بعد العسر.

وبعدها في سورة التين جعل بلده الأمين، وأعطى المؤمنين الذين يعملون الصالحات أجرًا غير ممنون.

وبعدها سورة اقرأ، امتن عليه القرآن، وعلمه ما لم يكن يعلم. وبعدها سورة القدر: أعطاه ليلة خيرًا من ألف شهر.

وبعدها سورة البينة: جعل أمته خير البرية، ومنحهم رضاه عنهم، وأرضاهم عنه.

وبعدها سورة الزلزلة: حفظ لهم أعمالهم، فلم يضيع عليهم مثقال الذرة من الخير.

وفي سورة العاديات: أكبر عمل الجهاد، فأقسم بالعاديات في سبيل

اللُّه، والنصر على الأعداء.

وفي سورة التكاثر: تربيتهم على نعمه ليشكروها، فيزيدهم من فضله. وفي سورة العصر: جعل أمته خير أمة أخرجت للناس، تؤمن باللَّه وتعمل الصالحات، وتتواصى بالحق وتدعو إليه، وتتواصى بالصبر، وتصبر عليه.

وبعدها في سورة قريش: أكرم الله قومه، فآمنهم وأعطاهم رحلتيهم. وفي السورة التي قبلها مباشرة، وهي سورة الماعون: يمكن عمل مقارنة تامة أولًا.

وفي الجملة، لئن كان المنافقون يمنعون الماعون، فقد أعطيناك الخير الكثير ثانيًا.

وعلى التفصيل ففي الأولى: وصف المنافقين والمكذبين بدع اليتيم، وفي الضحى قد بين له حق اليتيم ﴿ فَأَمَّا ٱلْمِيْمَ فَلَا نَقْهَرُ ۞ ، فكان هو خير موكل، وخير كافل، ووصفهم هنا بأنهم لا يحضون على طعام المسكين.

وقد أوضح له في الضحى، ﴿وَأَمَّا ٱلسَّابِلَ فَلَا نَنْهَرُ ۚ ۚ ۚ هُمَ فَكَانَ يَوْثُرُ اللَّهُ مِنْ السَّائِلُ عَلَى نَفْسه، وهؤلاء ساهون عن صلاتهم يراءون بأعمالهم.

وفي هذه السورة ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ ﴾، أداء الصلاة وخالصة لربه، وإطعام المسكين بنحر الهدى والضحية والصدقة.

وكل ذلك خير كثير، يضاف إليه ما جاءت به السنة، كما في حديث: «أعطيت خمسًا لم يعطهن أحد قبلي: نصرت بالرعب مسيرة شهر، وأعطيت الشفاعة، وحلّت لي الغنائم، ولم تكن تحل لأحد قبلي. وكان النّبي يبعث لقومه خاصة، فبعث للناس كافة، وجعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا، فأيما

رجل أدركته الصلاة فليصل» (٢٥٠٠).

وقوله: «رفع لي عن أمتي الخطأ والنسيان، وما استكرهوا عليه» (٤٤٠).

وقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ الْفِلَةُ لَكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴿ اللَّهِ ﴾، وهو المقام الذي يغبطه عليه الأولون والآخرون.

إلى غير ذلك من النصوص، بما يؤكد قول ابن عباس، عند البخاري: إن الكوثر: الخير الكثير، وأن النهر في الجنة من هذا الخير الذي أعطيه عليه المناء ال

#### الإسراء والمعراج.

[قوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ اللَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ - لَيْلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا﴾ . وقد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان التي تضمنها أن يقول بعض العلماء في الآية قولًا ويكون في الآية قرينة تدل على عدم صحة ذلك القول، فإنا نبين ذلك، فإذا علمت ذلك.

فاعلم أن هذا الإسراء به عَلَيْ في هذه الآية الكريمة، زعم بعض أهل

<sup>(</sup>٥٤٣) أخرجه البخاري (١/ ١٢٨) (٣٢٨)، ومسلم (١/ ٣٧٠) (٥٢١) من حديث جابر ﷺ .

<sup>(</sup>٥٤٤) أخرجه ابن ماجه، وصححه الشيخ الألباني رحمه الله، وقد سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٤٥) أخرجه مسلم، وقد سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٤٦) ٩/ ٥٦٥: ٥٧١ الكوثر/ ١.

العلم أنه بروحه ﷺ دون جسده، زاعمًا أنه في المنام لا اليقظة، لأن رؤيا الأنبياء وحي.

وزعم بعضهم: أن الإسراء بالجسد، والمعراج بالروح دون الجسد، ولكن ظاهر القرآن يدل على أنه بروحه وجسده على يقظة لا منامًا، لأنه قال ولكن ظاهر القرآن يدل على أنه بروحه وجسده على يقظة لا منامًا، لأنه قال وبعَبده والعبد عبارة عن مجموع الروح والجسد، ولأنه قال وسُبَحن والتَّسبيح إنما يكون عند الأمور العظام. فلو كان منامًا لم يكن له كبير شأن حتى يتعجب منه. ويؤيده قوله تعالى: (ما زاغ البَصَرُ وما طَنَى الله لأن البصر من آلات الذات لا الروح، وقوله هنا وليُريئهُ مِنْ ءَاينيناً .

ومن الأدلة الواضحة على ذلك أنها لو كانت رؤيا منام لما كانت فتنة، ولا سببًا لتكذيب قريش، لأن رؤيا المنام ليست محل إنكار، لأن المنام قد يرى فيه ما لا يصح. فالذي جعله الله فتنة هو ما رآه بعينه من الغرائب والعجائب.

فزعم المشركون أن من ادعى رؤية ذلك بعينه فهو كاذب لا محالة، فصار فتنة لهم...

ويؤيد ما ذكرنا من كونها رؤيا عين يقظة قوله تعالى هنا: ﴿لِنُرِيمُهُ مِنْ اَيَئِنَا ﴾، وقوله ﴿مَا زَاغَ اَلْبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ ﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ اَيَئِتِ رَبِّهِ اَلْكُبُرَىٰ ﴾، وقوله ﴿مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ ﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ اَيَئِتِ رَبِّهِ الْكُبُرَىٰ ﴾ وما زعمه بعض أهل العلم من أن الرؤيا لا تطلق بهذا اللفظ لغة إلا على رؤيا المنام، مردود. بل التحقيق: أن لفظ الرؤيا يطلق في لغة العرب على رؤية العين يقظة أيضًا. ومنه قول الراعي وهو عربي قح:

فكبر للرُّؤيا وهش فؤاده وبشّر نفسًا كان قبل يلومها

فإنه يعني رؤية صائد بعينه. ومنه أيضًا قول أبي الطيب: ورؤياك أحلى في العيون من الغمض. قاله صاحب اللسان.

وزعم بعض أهل العلم: أن المراد بالرؤيا في قوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلْنَا الرَّهُ يَا اللَّهِ اللَّهُ عَلَنَا اللَّهُ وَلَا تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ صَدَفَ اللَّهُ كَالَهُ الرُّهُ يَا بِٱلْحَقِّ لَتَدُخُلُنَ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِن شَاءَ اللَّهُ ﴾ . . والحق الأول.

وركوبه ﷺ على البراق يدل على أن الإسراء بجسمه. لأن الروح ليس من شأنه الركوب على الدواب كما هو معروف، وعلى كل حال:

فقد تواترت الأحاديث الصحيحة عنه: أنه أسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى حتى جاوز السماوات السبع.

وقد دلت الأحاديث المذكورة على أن الإسراء والمعراج كليهما بجسمه وروحه، يقظة لا منامًا، كما دلت على ذلك أيضًا الآيات التي ذكرنا.

وعلى ذلك من يعتد به من أهل السنة والجماعة، فلا عبرة بمن أنكر ذلك من الملحدين. وما ثبت في الصّحيحين من طريق شريك عن أنس رضي الله عنه: أن الإسراء المذكور وقع منامًا لا ينافي ما ذكرنا مما عليه أهل السنة والجماعة، ودلت عليه نصوص الكتاب والسنة. لإمكان أن يكون رأى الإسراء المذكور نومًا، ثم جاءت تلك الرؤيا كفلق الصبح فأسري به يقظة تصديقًا لتلك الرؤيا المنامية. كما رأى في النوم أنهم دخلوا المسجد الحرام، فجاءت تلك الرؤيا كفلق الصبح، فدخلوا المسجد الحرام في عمرة القضاء عام سبع يقظة، لا منامًا، تصديقًا لتلك الرؤيا، كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ صَدَفَ اللّهُ رَسُولَهُ الرُّءَيَا بِالْحَقِّ لَتَدَخُلُنَ المُسَجِد الْحَرام في الآية. ويؤيد ذلك حديث عائشة الصحيح «فكان لا

يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح»(٥٤٧) مع أن جماعة من أهل العلم قالوا: إن شريك بن عبد الله بن أبي نمر ساء حفظه في تلك الرواية المذكورة عن أنس، وزاد فيها ونقص، وقدم وأخر، ورواها عن أنس غيره من الحفاظ على الصواب، فلم يذكروا المنام الذي ذكره شريك المذكور. وانظر رواياتهم بأسانيدها ومتونها في تفسير ابن كثير رحمه الله تعالى. فقد جمع طرق حديث الإسراء جمعًا حسنًا بإتقان، ثم قال رحمه الله: «والحق أنه عليه الصلاة والسلام أسري به يقظة لا منامًا من مكة إلى بيت المقدس راكبًا البراق، فلما انتهى إلى باب المسجد ربط الدابة عند الباب ودخله فصلى في قبلته تحية المسجد ركعتين، ثم أتي بالمعراج وهو كالسلم ذو درج يرقى فيها، فصعد فيه إلى السماء الدنيا، ثم إلى بقية السماوات السبع، فتلقاه من كل سماء مقربوها، وسلم على الأنبياء الذين في السماوات بحسب منازلهم ودرجاتهم، حتى مر بموسى الكليم في السادسة، وإبراهيم الخليل في السابعة، ثم جاوز منزليهما ﷺ وعليهما وعلى سائر الأنبياء، حتى انتهى إلى مستوىً يسمع فيه صريف الأقلام، أي أقلام القدر بما هو كائن، ورأى سدرة المنتهى، وغشيها من أمر الله تعالى عظمة عظيمة من فراش من ذهب وألوان متعددة، وغشيتها الملائكة، ورأى هناك جبريل على صورته وله ستمائة جناح، ورأى رفرفًا أخضر قد سد الأفق، ورأى البيت المعمور، وإبراهيم الخليل باني الكعبة الأرضية مسندًا ظهره إليه؛ لأنه الكعبة السماوية يدخله كل يوم سبعون ألفًا من الملائكة، يتعبدون فيه ثم لا يعودون إليه إلى يوم القيامة، ورأى الجنة والنار، وفرض الله عليه هنالك الصلوات خمسين، ثم خففها إلى خمس رحمة منه ولطفًا

<sup>(</sup>٥٤٧) أخرجه البخاري (٤/ ١٨٩٤) (١٦٠)، ومسلم (١/ ١٣٩) (١٦٠) من حديث عائشة رضي الله عنها .

بعباده، وفي هذا اعتناء بشرف الصلاة وعظمتها، ثم هبط إلى بيت المقدس، وهبط معه الأنبياء، فصلى بهم فيه لما حانت الصّلاة، ويحتمل أنها الصبح من يومئذ، ومن الناس من يزعم أنه أمهم في السماء، والذي تظاهرت به الروايات أنه ببيت المقدس، ولكن في بعضها أنه كان أول دخوله إليه، والظاهر أنه بعد رجوعه إليه، لأنه لما مر بهم في منازلهم جعل يسأل عنهم جبريل واحدًا واحدًا وهو يخبره بهم، وهذا هو اللائق؛ لأنه كان أولًا مطلوبًا إلى الجناب العلوي ليفرض عليه وعلى أمته ما يشاء الله تعالى. ثم لما فرغ من الذي أريد به اجتمع به هو وإخوانه من النّبيين، ثم أظهر شرفه وفضله عليهم بتقديمه في الإمامة، وذلك عن إشارة جبريل عليه السلام في ذلك، ثم خرج من بيت المقدس فركب البراق وعاد إلى مكة بغلس. والله سبحانه وتعالى أعلم. انتهى بلفظه من تفسير الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى.

وقال القرطبي في تفسير هذه الآية الكريمة: ثبت الإسراء في جميع مصنفات الحديث، وروي عن الصحابة في كل أقطار الإسلام، فهو متواتر بهذا الوجه. وذكر النقاش ممن رواه: عشرين صحابيًا، ثم شرع يذكر بعض طرقه في الصحيحين وغيرهما، وبسط قصة الإسراء، تركناه لشهرته عند العامة، وتواتره في الأحاديث.

وذكر الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى في آخر كلامه على هذه الآية الكريمة فائدتين، قال في أولاهما: «فائدة حسنة جليلة وروى الحافظ أبو نعيم الأصبهاني في كتاب «دلائل النبوة» من طريق محمد بن عمر الواقدي: حدثني مالك بن أبي الرجال، عن عمر بن عبد الله، عن محمد بن كعب القرظي (١٤٥٠) قال: «بعث رسول الله علية دحية بن خليفة إلى قيصر». فذكر

<sup>(</sup>٥٤٨) هذا الإسناد ضعيف مرسل، فيه عمر بن عبد الله قال عنه ابن حجر في التقريب: ضعيف

وروده عليه وقدومه إليه، وفي السياق دلالة عظيمة على وفور عقل هرقل، ثم استدعى من بالشام من التجار فجيء بأبي سفيان صخر بن حرب وأصحابه.

فسألهم عن تلك المسائل المشهورة التي رواها البخاري ومسلم كما سيأتي بيانه. وجعل أبو سفيان يجتهد أن يحقّر أمره ويصغّره عنده، قال في السياق عن أبي سفيان: «والله ما منعني من أن أقول عليه قولاً أسقطه به من عينه إلا أنا أكره أن أكذب عنده كذبة يأخذها عليَّ ولا يصدقني في شيء، قال: حتَّى ذكرت قوله ليلة أسري به، قال فقلت: أيُّها الملك، ألا أخبرك خبرًا تعرف به أنه قد كذب، قال: وما هو؟ قال: قلت إنه يزعم لنا أنه خرج من أرضنا أرض الحرم في ليلةٍ، فجاء مسجدكم هذا مسجد إيلياء، ورجع إلينا تلك الليلة قبل الصَّباح. قال: وبطريق إيلياء عند رأس قيصر، فقال بطريق إيلياء: قد علمت تلك الليلة.

قال: فنظر إليه قيصر وقال: وما علمك بهذا؟ قال: إني كنت لا أنام ليلةً حتَّى أغلق أبواب المسجد، فلما كانت تلك اللَّيلةِ أغلقت الأبواب كلَّها غير بابٍ واحدٍ غلبني، فاستعنت عليه بعمَّالي ومن يحضرني كلهم فغلبنا، فلم نستطع أن نحركه كأنما نزاول به جبلًا، فدعوت إليه النَّجاجرة فنظروا إليه فقالوا: إنَّ هذا الباب سقط عليه النجاف والبنيان ولا نستطيع أن نحرِّكه، حتى نصبح فننظر من أين أتى قال: فرجعت وتركت البابين مفتوحين، فلمّا أصبحت غدوت عليهما فإذا المجر الذي في زاوية المسجد مثقوب، وإذا فيه أثر مربط الدابة، قال: فقلت لأصحابي: ما حبس هذا الباب اللَّيلة إلا على نبيًّ وقد صلَّى الليلة في مسجدنا اه.

<sup>=</sup> وكان كثير الإرسال . ومحمد بن كعب تابعي، فالحديث مرسل ضعيف .

ثم قال في الأخرى: «فائدة قال الحافظ أبو الخطاب عمر بن دحية في كتابه «التنوير في مولد السراج المنير» وقد ذكر حديث الإسراء عن طريق أنس وتكلم عليه فأجاد وأفاد. ثم قال: وقد تواترت الروايات في حديث الإسراء عن عمر بن الخطاب، وعلي، وابن مسعود، وأبي ذرِّ، ومالك بن صعصعة، وأبي هريرة، وأبي سعيد، وابن عباس، وشداد بن أوس، وأبي إبن كعب، وعبد الرحمن بن قرط، وأبي حبة، وأبي ليلى الأنصاريين، وعبد الله بن عمرو، وجابر، وحذيفة، وبُريدة، وأبي أيوب، وأبي أمامة، وسمرة بن جندب، وأبي الحمراء، وصهيب الرومي، وأم هانىء، وعائشة، وأسماء ابنتي أبي بكر الصديق رضي الله عنهم أجمعين. منهم من ساقه بطوله، ومنهم من اختصره على ما وقع في المسانيد، وإن لم تكن رواية بعضهم على شرط الصحة «فحديث الإسراء أجمع عليه المسلمون، وأعرض عنه الزنادقة والملحدون ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بِأَفْوهِهِمْ وَاللهُ مُتِمُ وَاللهُ مُتِمُ وَلَوْ حَكِوهُ الْكَوْرُونَ لِكُمْ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ وَاللهُ مُتَمُ اللهُ عَلَم ما الن كثير بلفظه المسلمون،

## هل يقع الاجتهاد من النبي ﷺ؟

[قوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوكِى إِلَى استدل به علماء الأصول على أن النبي ﷺ لم يكن يجتهد، والذين قالوا إنه قد يقع منه الاجتهاد، استدلوا بقوله تعالى: ﴿عَفَا اللهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾. وقوله تعالى: ﴿عَفَا اللهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾. وقوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِنَيِّ أَن يَكُونَ لَهُ أَسْرَىٰ حَتَىٰ يُتُخِنَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾. وقوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِلنَّيِّ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلمُشْرِكِينَ ﴾. قالوا: فلو لم يكن هذا عن اجتهاد، لما قال ﴿عَفَا ٱللهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ أَن يَلُونَ لَهُ أَسْرَىٰ ﴾، ولا منافاة بين لَهُمْ ﴿ وَلَمَا قَالَ: ﴿مَا كَانَ لِنَبِي أَن يَكُونَ لَهُ أَسْرَىٰ ﴾، ولا منافاة بين

<sup>(</sup>٥٤٩) ٣/ ٣٥٦: ٣٦٣، بني إسرائيل / ١.

الآيات، لأن قوله: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴿ مَعناه أَن النبي ﷺ لا يبلغ عن الله إلا شيئًا أوحى الله إليه أن يبلغه، فمن يقول: إنه شعر أو سحر أو كهانة، أو أساطير الأولين هو أكذب خلق الله وأكفرهم، ولا ينافي ذلك أنه أذن للمتخلفين عن غزوة تبوك، وأسر الأسارى يوم بدر، واستغفر لعمه أبي طالب من غير أن ينزل عليه وحي خاص في ذلك] (٥٥٠٠).

#### غصمته ﷺ.

قال صاحب التتمة رحمه الله: [أما في خصوصه ﷺ، فإنا نورد الآتي: إنه مهما يكن من شيء، فإن عصمته ﷺ من الكبائر والصغائر بعد البعثة يجب القطع بها، لنص القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ لَّقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسُوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾ لوجوب التأسي به وامتناع أن يكون فيه شيء من ذلك قطعًا.

أما قبل البعثة، فالعصمة من الكبائر أيضًا، يجب الجزم بها لأنه على كان في مقام التهيؤ للنبوة من صغره، وقد شق صدره في سن الرضاع، وأخرج منه حظ الشيطان، ثم إنه لو كان قد وقع منه شيء لأخذوه عليه حين عارضوه في دعوته، ولم يذكر من ذلك ولا شيء فلم يبق إلا القول في الصغائر، فهي دائرة بين الجواز والمنع، فإن كانت جائزة ووقعت، فلا تمس مقامه على لا لوقوعها قبل البعثة والتكليف، وأنها قد غفرت وحط عنه ثقلها، فإن لم تقع ولم تكن جائزة في حقه، فهذا المطلوب.

وقد ساق الألوسي رحمه الله في تفسيره (٥٥١): أن عمه أبا طالب، قال لأخيه العباس يومًا: «لقد ضمته إليّ وما فارقته ليلًا ولا نهارًا ولا ائتمنت

<sup>(</sup>٥٥٠) ٧٠٢/٧، النجم / ١: ٤.

<sup>(</sup>٥٥١) تفسير الألوسي (٣٠/ ١٦١) .

عليه أحدًا»، وذكر قصة بنبيه ومنامه في وسط أولاده أول الليل، ثم نقله أباه محل أحد أبنائه حفاظًا عليه، ثم قال: «ولم أر منه كذبة ولا ضحكًا ولا جاهلية، ولا وقف مع الصبيان وهم يلعبون».

وذكرت كتب التفسير أنه على أراد مرة في صغره أن يذهب لمحل عرس ليرى ما فيه، فلما دنا منه أخذه النوم ولم يصح إلا على حر الشمس، فصانه الله من رؤية أو سماع، شيء من ذلك (٥٥٢).

ومنه قصة مشاركته في بناء الكعبة حين تعرى ومنع منه حالًا (٥٥٠)، وعلى المنع من وقوع شيء منه على الجواب على معنى الآية، فيقال والله تعالى أعلم: إنه تكريم له على كما جاء في أهل بدر، قوله على الله اطلع على أهل بدر فقال: افعلوا ما شئتم فقد غفرت لكم (٤٥٥) مع أنهم لن يفعلوا محرمًا بذلك، ولكنه تكريم لهم ورفع لمنزلتهم.

وقد كان ﷺ يتوب ويستغفر ويقوم الليل حتى تورَّمت قدماه، وقال: «أفلا أكون عبدًا شكورًا» (٥٥٥).

فكان كُل ذلك منه شكرًا للَّه تعالى، ورفعًا لدرجاته ﷺ.

وقد جاء: «نعم العبد صهيب، لو لم يخف الله لم يعصه» (٢٥٥٠)، وهو

<sup>(</sup>٥٥٢) أخرج هذه القصة الحاكم (٤/ ٢٧٣) (٧٦١٩)، وابن حبان (١٦٩/١٤) (٢٢٧٢) من حديث علي مَرْفِيْنَةَ به، والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله وانظر "دفاع عن الحديث النبوي" (ص/ ١٣).

<sup>(</sup>٥٥٣) أخرجه البخاري (١/٣٤) (٣٥٧)، ومسلم (١/٢٦٧) (٣٤٠) من حديث جابر ﷺ.

<sup>(</sup>٥٥٤) أخرجه البخاري (٣/ ١٠٩٥) (١٠٩٥)، مسلم (٤/ ١٩١٤) (٢٤٩٤) من حديث على رياضي .

<sup>(</sup>٥٥٥) أخرجه البخاري (١/ ٣٨٠) (٣٨٠)، ومسلم (٤/ ٢١٧١) (٢٨١٩) من حديث المغيرة

<sup>(</sup>٥٥٦) قال الشيخ الألباني رحمه الله في السلسلة الضعيفة (١٠٠٦): لا أصل له .

حسنة من حسناته ﷺ.

أو أنه ﷺ كان يعتد على نفسه بالتقصير، ويعتبر ذنبًا يستثقله ويستغفر منه، كما كان إذا خرج من الخلاء قال: «غفرانك» (٧٥٥).

ومعلوم أنه ليس من موجب للاستغفار، إلا ما قيل شعوره بترك الذكر في تلك الحالة، استوجب منه ذلك.

وقد استحسن العلماء قول الجنيد: حسنات الأبرار سيئات المقربين، أو المراد مثل ما جاء في القرآن من بعض اجتهاداته على، وفي سبيل الدعوة، فيرد اجتهاده فيعظم عليه كقصة ابن أم مكتوم، وعوتب فيه حبَسَ وَتَوَلَّتُ فَي أَن مَاءَهُ الْأَعْمَىٰ فَي ، ونظيرها ولو كان بعد نزول هذه السورة، إلا أنه من باب واحد كقوله: حَمْفَا الله عنك لِم أَذِنتَ لَهُمْ ، وقصة أسارى بدر، وقوله: وليسَ لك مِن الأَمْرِ شَيّء ، واجتهاده في إيمان عمه، أسارى بدر، وقوله: وليسَ لك مِن الأَمْرِ شَيّء ، واجتهاده في إيمان عمه، عليه، أو أن للوزر بمعناه اللغوي، وهو ما كان يثقله من أعباء الدعوة، وتبليغ الرسالة، كما ذكر ابن كثير في سورة الإسراء عن الإمام أحمد من وتبليغ الرسالة، كما ذكر ابن كثير في سورة الإسراء عن الإمام أحمد من عديث ابن عباس رضي الله عنهما، قال رسول الله على «لما كان ليلة أسري عن فأصبحت بمكة فظعت، وعرفت أن الناس مكذّبي، فقعدت معتزلًا حزينًا، فمرّ بي أبو جهل، فجاء حتى جلس إليه، فقال له كالمستهزئ: هل كان من فيء؟» فقال رسول الله عليه الإسراء» (١٥٥٠).

ففيه التصريح بأنه ﷺ فظع، والفظاعة: ثقل وحزن، والحزن: ثقل.

<sup>(</sup>۵۵۷) أخرجه أبو داود (۱/ ۱۵۵) (؟؟؟)، والترمذي (۱/ ۱۲) (؟؟؟)، وابن ماجه (۱/ ۱۱۰) (۵۷۷) أخرجه أبو داود (٦/ ۱۵۰)، والدارمي (١/ ۱۸۳) (٦٨٠) من حديث عائشة رضي الله عنها، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>٥٥٨) أخرجه أحمد (١/ ٣٠٩)، وقال الأرناؤوط: إسناده صحيح على شرط الشيخين .

وتوقع تكذيبهم إياه أثقل على النفس من كل شيء. والله تعالى أعلم] (٩٥٥).

### أمة النبي ﷺ أفضل الأمم.

[قوله تعالى: ﴿ وَفَضَّلْنَاهُمُ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾. ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه فضل بني إسرائيل على العالمين.

وذكر هذا المعنى في موضع آخر من كتابه كقوله تعالى في سورة البقرة: ﴿يَنَبَيْ إِسْرَءِيلَ اَذَكُرُواْ نِعْمَقَ الْغَمَّتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِي فَضَلْتُكُمْ عَلَى الْعَلَمِينَ الْبَعْرِيَ الْغَلَمِينَ فَي الْمَالِمِينَ فَي الموضعين. وقوله في الدخان: ﴿وَلَقَدِ ٱخْتَرْنَاهُمْ عَلَى عِلْمِ عَلَى الْعَلَمِينَ اللهِ في الأعراف: ﴿وَلَا لَا عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ ال

ولكن الله جل وعلا بين أن أمة محمد ﷺ، خير من بني إسرائيل وأكرم على الله، كما صرح بذلك في قوله: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ﴾. فرخير، صيغة تفضيل، والآية نص صريح في أنهم خير من جميع الأمم، بني إسرائيل وغيرهم.

ومما يزيد ذلك إيضاحًا حديث معاوية بن حيدة القشيري رَوْفِيَّ أن النبي قال في أمته: «أنتم توفون سبعين أمة أنتم خيرها وأكرمها على الله» (٥٦٠) وقد رواه عنه الإمام أحمد والترمذي وابن ماجه والحاكم وهو حديث مشهور.

<sup>(</sup>٥٥٩) ٣١٣: ٣١٦) (الشرح / ١: ٤) .

<sup>(</sup>٥٦٠) أخرجه الترمذي (٥/ ٢٢٦) (٢٢٦)، وابن ماجه (٢/ ١٤٣٣) (٤٢٨٧) وأحمد (٥٦٠)، والحاكم (٤/ ٩٤) (٩٤/٤) وصحح إسناده، ووافقه الذهبي، والحديث حسنه الشيخ الألباني رحمه الله .

وقال ابن كثير: حسنه الترمذي، ويروى من حيث معاذ بن جبل وأبي سعيد نحوه ا هـ.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: ولا شك في صحة معنى حديث معاوية ابن حيدة المذكور رضي الله عنه؛ لأنه يشهد له النص المعصوم المتواتر في قوله تعالى: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾، وقد قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُم أُمَّةً وَسَطًا لِلكَ وُولُ شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾. وقوله: ﴿ وَسَطًا ﴾ أي خيارًا عدولًا.

واعلم أن ما ذكرنا من كون أمة محمد على أفضل من بني إسرائيل كما دلت عليه الآية والحديث المذكوران وغيرهما من الأدلة لا يعارض الآيات المذكورات آنفًا في تفضيل بني إسرائيل؛ لأن ذلك التفضيل الوارد في بني إسرائيل ذكر فيهم حال عدم وجود أمة محمد على والمعدوم في حال عدمه ليس بشيء حتى يفضل أو يفضل عليه.

ولكنه تعالى بعد وجود أمة محمد ﷺ صرح بأنها هي خير الأمم.

وهذا واضح لأن كل ما جاء في القرآن من تفضيل بني إسرائيل. إنما يراد به ذكر أحوال سابقة؛ لأنهم في وقت نزول القرآن كفروا به وكذبوا كما قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاآءَهُم مَا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِيَّهُ فَلَمَّا جَاآءَهُم مَا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِيَّهُ فَلَمَّنَهُ ٱللَّهِ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾.

ومعلوم أن الله لم يذكر لهم في القرآن فضلًا إلا ما يراد به أنه كان في زمنهم السابق لا في وقت نزول القرآن.

ومعلوم أن أمة محمد ﷺ لم تكن موجودة في ذلك الزمن السابق الذي هو ظرف تفضيل بني إسرائيل، وأنها بعد وجودها، صرح الله بأنها هي خير الأمم، كما أوضحنا. والعلم عند الله تعالى](٥٦١).

<sup>(</sup>٥٦١) ٧/ ٣٥١: ٣٥٣، الجاثية / ١٦.

## سيدنا آدم عليه السلام

## أمر الله - تعالى - الملائكة كلهم بالسجود لسيدنا آدم عليه السلام.

[قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَلَّيْكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ أَنِي . ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه أمر الملائكة بالسجود لآدم فسجدوا إلا إبليس أبى. أي أبى أن يسجد...

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَسَجَدُوۤا إِلَّا إِبْلِيسَ ﴾ صرح في غير هذا الموضع أن السجود المذكور سجده الملائكة كلهم أجمعون لا بعضهم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيِّكَةُ كُلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴿ إِلَا اللَّهِ الْمَلَيِّكَةُ كُلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴿ إِلَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

## سيدنا آدم عليه السلام ليس من أولي العزم من الرسل.

[وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْماً ﴾ يدل على أن أبانا آدم عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام ليس من الرسل الذين قال الله فيهم ﴿ فَاصْبِرُ كُمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُسُلِ ﴾ وهم: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد على . وقيل: هم جميع الرسل. وعن ابن عباس وقتادة ﴿ وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْماً ﴾ أي لم نجد له صبرًا عن أكل الشجرة ومواظبة على التزام الأمر.

وأقوال العلماء راجعة إلى هذا، والوجود في قوله: ﴿ وَلَمْ نَجِدُ ﴾ قال أبو حبان في البحر: يجوز أن يكون بمعنى العلم، ومفعولاه ﴿ لَهُ عَـزُمًا ﴾ وأن يكون نقيض العدم، كأنه قال: وعدمنا له عزمًا ا ه منه. والأول أظهر،

<sup>(</sup>۲۲٥) ٤/ ١١٨ ٥٦٩ ، طه / ١١٦ .

والله تعالى أعلم](٦٣٥).

#### سيدنا آدم عليه السلام رسول، ونبي مكلم.

[قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ مِّنْهُم مَّن كُلَّمَ ٱللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَلْتِ ﴾ لم يبيّن هنا هذا الذي كلمه اللَّه منهم وقد بيّن أن منهم موسى عليه وعلى نبيّنا الصلاة والسلام بقوله: ﴿ وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾، وقوله: ﴿ إِنِّ ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَكَتِي وَبِكَلْمِي ﴾.

قال ابن كثير: ﴿مِنْهُم مَّن كُلِّمَ اللَّهُ ﴾، يعني موسى ومحمّدًا صلّى اللَّه عليهما وسلم، وكذلك آدم كما ورد في الحديث المروي في "صحيح ابن حبان"، عن أبي ذرّ رَوْكِيْكُنُ (٥٦٤).

قال مقيده عفا الله عنه تكليم آدم الوارد في «صحيح ابن حبان» يبيّنه قوله تعالى: ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ اَسْكُنُ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجُنّةَ ﴾، وأمثالها من الآيات فإنه ظاهر في أنه بغير واسطة الملك، ويظهر من هذه الآية نهي حواء عن الشجرة على لسانه، فهو رسول إليها بذلك.

قال القرطبي في تفسير قوله تعالى: ﴿ مِنْهُم مَن كُلَمَ اللَّهُ ﴾، ما نصه: وقد سئل رسول اللَّه ﷺ عن آدم أنبي مرسل هو؟ فقال: «نعم نبي

<sup>(</sup> ١١٥ ) ٤/ ١٦٥ ، طه / ١١٥ .

<sup>(378)</sup> أخرجه ابن حبان في «صحيحه» (٢/ ٧٦) (٣٦١)، وأبو نعيم في الحلية (١٦٦٦) من طريق إبراهيم بن هشام بن يحيى بن يحيى الغساني عن أبيه عن جده عن أبي إدريس الخولاني عن أبي ذر مطولًا به وإسناده ضعيف جدا فإبراهيم بن هشام بن يحيى بن يحيى الغساني فال عنه أبو حاتم، وأبو زرعة: كذاب، وقال عنه الذهبي: متروك . وقد صحح الشيخ الألباني رحمه الله في الصحيحة (٢٦٦٨) الحديث بلفظ: «كان آدم نبيا مكلما، وكان بينه وبين نوح عشرة قرون، وكانت الرسل ثلاثمائة وخمسة عشر».

مكلم» (٥٦٥)، قال ابن عطية: وقد تأول بعض الناس أن تكليم آدم كان في الجنة، فعلى هذا تبقى خاصية موسى اهما

وقال ابن جرير في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِّنِي هُدَى ﴾، في سورة «البقرة» ما نصّه: لأن آدم كان هو النبيّ عَلَيْهُ أيام حياته، بعد أن أهبط إلى الأرض، والرسول من اللّه جلّ ثناؤه إلى ولده، فغير جائز أن يكون معنيًا وهو، الرسول عَلَيْهُ، بقوله: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِّنِي هُدَى ﴾، أي: رسل اه محل الحجة منه بلفظه وفيه وفي كلام ابن كثير المتقدم عن «صحيح ابن حبان» التصريح بأن آدم رسول وهو مشكل مع ما ثبت في حديث الشفاعة المتفق عليه من أن نوحًا عليه وعلى نبيّنا الصلاة والسلام أول الرسل ويشهد له قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِونً ﴾، والظاهر أنه لا طريق للجمع إلا من وجهين:

الأول: أن آدم أرسل لزوجه وذرّيته في الجنة، ونوح أول رسول أرسل في الأرض، ويدلّ لهذا الجمع ما ثبت في الصحيحين، وغيرهما، ويقول: «ولكن ائتوا نوحًا فإنه أول رسول بعثه اللّه إلى أهل الأرض، الحديث (٢٦٥).

(٥٦٥) وهذا جزء من حديث أبي ذر رَحْقُ السابق، وفيه: قلت: يا رسول الله كم الأنبياء؟ قال: «مائة ألف وعشرون ألفا»، قلت: يا رسول الله: كم الرسل من ذلك؟ قال: «ثلاث مائة وثلاثة عشر جما غفيرا»، قال: قلت: يا رسول الله من كان أولهم قال: «آدم» قلت: يا رسول الله: أنبي مرسل؟ قال: «نعم، خلقه الله بيده ونفخ فيه من روحه وكلمه قبلا» وقد سبق بيان ضعفه بطوله، إلا أن الشيخ الألباني رحمه الله في الصحيحة (٦/ ٣٦١ ٤٦٤) ذكر له متابعات عند أبي نعيم ولم يسق أي الشيخ الألباني - لفظها، ومال إلى تقوية الحديث بطوله، إلا أن الاستدلال بذلك على ثبوت أجزائه غير مُسلَم، وقد تتبع شيخنا أبو الهيثم حفظه الله - الألفاظ التي ساقها صاحب الحلية، ومال إلى عدم ثبوت الزيادة التي تثبت أن سيدنا آدم عليه السلام كان رسولًا، وعندي أنه على فرض ثبوت هذه الزيادة فإنها لا تستلزم إثبات أنه رسول، بل الرسالة هنا بالنعني اللغوي، والله أعلم .

(٥٦٦) أخرجه البخاري (٣/ ١٢١٥) (٣١٦٢)، ومسلم (١/ ١٨٤) (١٩٤) من حديث أبي هريرة.

فقوله: «إلى أهل» الأرض، لو لم يرد به الاحتراز عن رسول بعث لغير أهل الأرض، لكان ذلك الكلام حشوًا، بل يفهم من مفهوم مخالفته ما ذكرنا. ويستأنس له بكلام ابن عطية الذي قدمنا نقل القرطبي له.

الوجه الثاني: أن آدم أرسل إلى ذريته وهم على الفطرة لم يصدر منهم كفر فأطاعوه، ونوح هو أول رسول أرسل لقوم كافرين ينهاهم عن الإشراك باللَّه تعالى، ويأمرهم بإخلاص العبادة له وحده، ويدل لهذا الوجه قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ ٱلنَّاسُ إِلَّا أَمْكَةُ وَلِحِدَةً﴾. أي: على الدين الحنيف، أي حتى كفر قوم نوح، وقوله: ﴿كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَلِحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ النَّيْتِيْنَ ﴾. واللَّه تعالى أعلم](٧٥٥).

## سيدنا إدريس عليه السلام

[وقال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة - قوله تعالى: ﴿ أُولَيْكُ اللَّذِينَ أَنَّعُمَ اللّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيّكَ مِن ذُرِيّةِ عَادَمُ وَمِمَّنَ حَمَلْنَا مَعَ نُوج وَمِن ذُرِيّةٍ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَهِيلَ وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَأَجْنَبَنَا إِذَا نُنْكَى عَلَيْهِم عَايَنْتُ الرَّحْمَنِ خُرُوا سُجُدًا وَثُرِيّةٍ إِبْرَهِيم وَإِسْرَهِيلَ وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَأَجْنَبَيّنَا إِذَا نُنْكَى عَلَيْهِم عَايَدُم عَلَيْهِم عَايَدُم عَنى به من ذرية من حملنا مع نوح: درية آدم: «إدريس». والذي عنى به من ذرية إبراهيم: «إسحاق ويعقوب «إبراهيم». والذي عنى به من ذرية إبراهيم: «إسحاق ويعقوب وإسماعيل». والذي عنى به من ذرية إسرائيل: «موسى وهارون وزكريا ويحيى وعيسى ابن مريم». قال ابن جرير: ولذلك فرق أنسابهم وإن كان يجمع جميعهم آدم، لأن فيهم من ليس من ولد من كان مع نوح في السفينة وهو إدريس فإنه جد نوح.

قلت: هذا هو الأظهر أن إدريس في عمود نسب نوح عليهما وعلى نبينا

<sup>(</sup>٥٦٧) ١/١٩٤ ١٩٥، البقرة / ٢٥٣.

الصلاة والسلام. وقد قيل: إنه من أنبياء بني إسرائيل أخذًا من حديث الإسراء حيث قال في سلامه على النَّبي ﷺ: «مرحبًا بالنَّبي الصالح» والأخ الصالح» والم يقل والولد الصالح، كما قال آدم وإبراهيم عليهما وعلى نبينا الصلاة والسلام انتهى الغرض من كلام ابن كثير رحمه الله تعالى] (٢٩٥).

## سيدنا نوح عليه السلام (٧٠٠)

# إبراهيم من ذرية نوح،وبعض الأنبياء من ذرية نوح دون ابراهيم عليهم السلام.

[قوله تعالى: ﴿وَجَمَلْنَا فِي ذُرِّيَتِهِ ٱلنُّبُوَّةَ وَٱلْكِنَابُ ﴿. الضمير في قوله: ﴿ ذُرِّيَّتِهِ ﴾، راجع إلى إبراهيم.

والمعنى: أن الأنبياء والمرسلين الذين أنزلت عليهم الكتب بعد إبراهيم كلهم من ذرية إبراهيم، وما ذكره هنا عن إبراهيم ذكر في سورة «الحديد»: أن نوحًا مشترك معه فيه، وذلك واضح لأن إبراهيم من ذرية نوح، مع أن بعض الأنبياء من ذرية نوح دون إبراهيم؛ وذلك في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدُ السَّلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِمَا ٱلنَّبُوَّةَ وَٱلْكِنَابِ ﴾](١٧٥).

<sup>(</sup>٥٦٨) أخرجه البخاري (١/ ١٣٥) (٣٤٢)، ومسلم (١٨٨١) (١٦٣) من حديث أبي ذر رَفِيْكُ .

<sup>(</sup>٥٦٩) ٤/ ٣٢٩، مريم / ٥٨.

<sup>(</sup>٥٧٠) سبق بيان أن سيدنا نوح أول رسول أرسل إلى أهل الأرض، وانظر (١/ ١٩٤، ١٩٥، البقرة/ ٢٥٣)، وقد تكلم الشنقيطي رحمه الله عن جدال قوم سيدنا نوح عليه السلام له والآيات الموضحة لنجاته، ومن آمن معه في السفينة، وإغراق باقي قومه وولده في (٣/ ١٦: ٥) (هود/ ٢٧: ٤٢) وغيرها من المواضع فانظره.

<sup>(</sup>٥٧١) ٦/ ٤٦٥، العنكبوت / ٢٧ .

## سيدنا إبراهيم عليه السلام

## ملة سيدنا إبراهيم عليه السلام هي دين الإسلام.

[قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْعَبُ عَن مِّلَةً إِبْرَهِ عَمَ لَهُ لِم يبيّن هنا ما ملّة إبراهيم وبينها بقوله: ﴿ قُلْ إِنّنِي هَدَانِي رَبِّ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينًا قِيمًا مِّلَةَ إِبرَهِ عَم حَينًا وَمَا كَانَ مِن ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ ، فصرح في هذه الآية بأنها دين الإسلام الذي بعث اللّه به نبيّه محمّدًا ﷺ . وكذا في قوله: ﴿ ثُمُ أَوْحَيْنَا إِلْيَكَ أَنِ اتّبِعُ مِلّةً إِبْرَهِيمَ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ يَلِنِينَ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَى لَكُمُ ٱلدِّينَ ﴾ أشار إلى أنه دين الإسلام هنا بقوله: ﴿ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ ، وصرح بذلك في قوله: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَكُمُ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَكِم وَيَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخُلْسِرِينَ ﴿ آَلُهُ ﴾ ] (٧٧٥).

#### صحف سيدنا إبراهيم عليه السلام.

[قوله تعالى: ﴿وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَهِ عَمَ لَم يبيّن هنا هذا الذي أنزل إلى إبراهيم، ولكنه بيّن في سورة «الأعلى» أنه صحف وأن من جملة ما في تلك الصحف: ﴿بَلُ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِيَا ﴿ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ وَٱبْقَىٰ ﴾ وذلك في قوله: ﴿إِنَّ هَاذَا لَفِي ٱلصَّحُفِ ٱلْأُولَى ﴿ صُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ في قوله: ﴿إِنَّ هَاذَا لَفِي ٱلصَّحُفِ ٱلْأُولَى ﴿ اللهِ عَمُوسَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ ا

#### شدة صدق سيدنا إبراهيم عليه السلام.

<sup>(</sup>٥٧٢) ١/٤٧، البقرة / ١٣٠، ١٣٢.

<sup>(</sup>٥٧٣) ١/٤٧٤، البقرة / ١٣٦.

[وجملة ﴿إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًّا ﴿ معترضة بين البدل والمبدل منه على الإعراب المذكور. والصديق صيغة مبالغة من الصدق، لشدة صدق إبراهيم في معاملته مع ربه وصدق لهجته، كما شهد الله له بصدق معاملته في قوله: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ اللَّذِي وَفَى اللَّهُ ﴾، وقوله: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ومن صدقه في معاملته ربه: رضاه بأن يذبح ولده، وشروعه بالفعل في ذلك طاعة لربه. مع أن الولد فلذة من الكبد.

لكنما أولادنا بيننا أكبادنا تمشي على الأرض قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَمُ لِلْجَبِينِ ﴿ وَنَكَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَهِيمُ ﴿ فَا قَدْ صَدَّقْتَ الرُّوْياً ﴾.

ومن صدقه في معاملته مع ربه: صبره على الإلقاء في النار، كما قال تعالى: ﴿ قَالُوا حَرِّقُوهُ وَٱنصُرُوٓا ءَالِهَ تَكُمُ إِن كُنهُمْ فَعِلِينَ ﴿ فَالَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ النَّارِ ﴾ . وقال: ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُوا اقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنجَمُهُ اللَّهُ مِنَ النَّارِ ﴾ .

وذكر علماء التفسير في قصته أنهم لما رموه إلى النار لقيه جبريل فسأله: هل لك حاجة؟ فقال: أما إليك فلا وأما إلى الله فنعم. فقال له: لم لا تسأله؟ فقال: علمه بحالي كاف عن سؤالي!!(٥٧٥).

ومن صدقه في معاملته ربه: صبره على مفارقة الأهل والوطن فرارًا لدينه، كما قال تعالى: ﴿ فَعَامَنَ لَهُ لُوطُ ُ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَىٰ رَبِّيٓ ﴾ وقد هاجر من سواد العرق إلى دمشق (٥٧٦).

<sup>(</sup>٥٧٤) قال الشيخ الألباني رحمه الله في الضعيفة (٢١): لا أصل له .

<sup>(</sup>٥٧٥) وانظر أيضًا لتفاصيل هذه القصة (٤/ ٦٤٠: ٦٤٣) (الأنبياء/ ٦٧: ٧٠).

<sup>(</sup>٥٧٦) وانظر أيضًا لتفاصيل هذه القصة (٦٤٣/٤) (الأنبياء/٧١) .

وقد بين جل وعلا في مواضع أخر أنه لم يكتف بنهيهم عن عبادة الأوثان وبيان أنها لا تنفع ولا تضر، بل زاد على ذلك أنه كسرها وجعلها جذاذًا وترك الكبير من الأصنام، ولما سألوه هل هو الذي كسرها قال لهم: إن الذي فعل ذلك كبير الأصنام، وأمرهم بسؤال الأصنام إن كانت تنطق. كما قال تعالى عنه: ﴿ وَتَاللُّهِ لَأَكِيدُنَّ أَصَّنَكُمُ بَعَدُ أَن تُولُّواْ مُدّْبِرِينَ ۞ فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا إِلَّا كَيِيرًا لَمُهُمْ لَعَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ ۞ قَالُواْ مَن فَعَلَ هَلَذَا بِعَالِهَتِنَآ إِنَّهُ لَمِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ قَالُواْ سَمِعْنَا فَتَى يَذَكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُۥ إِبْرَهِيمُ ۞ قَالُواْ فَأْتُواْ بِهِ، عَلَىٰ أَعْيُنِ ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ ۞ قَالُوٓاْ ءَأَنتَ فَعَلْتَ هَلْذَا بِالْهِيِّنَا يَتِإِبْرَهِيمُ اللَّهِ قَالَ بَلْ فَعَكُمُ كَبِيرُهُمْ هَنَدَا فَسْتَكُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ اللهُ فَرَجَعُوٓا إِلَىٰ أَنفُسِهِمْ فَقَالُوٓا إِنَّكُمْ أَنتُمُ ٱلظَّالِمُونَ اللَّهُ أَكُومُوا عَلَى رُءُوسِهِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَـٰ وَكُلاَّءِ يَنطِقُونَ ۖ ۞ قَـَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَا يَضُرُّكُمْ ۞ أُفِّ لَكُورُ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ۞﴾، وقال تعالى: ﴿فَرَاغَ إِلَّا ءَالِهَابِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ۞ مَا لَكُوْ لَا نَطِقُونَ ۞ فَرَاعَ عَلَيْهِمْ ضَرْبًا بِٱلْمَدِينِ ۞ فَأَفْبَلُوٓا إِلَيْهِ يَزِفُونَ ۞ قَالَ أَتَعْبُدُونَ مَا نَنْحِتُونَ ۞ وَٱللَّهُ خَلَقَكُرُ وَمَا تَعْمَلُونَ ۞ ﴿ فَوَلَّهُ ﴿ فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ضَرْبًا بِٱلْيَمِينِ ١ أَي مال إلى الأصنام يضربها ضربًا بيمنه حتى جعلها جذاذًا، أي قطاعًا متكسرة من قولهم: جذه إذا قطعه وكسره.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿إِنَّهُم كَانَ صِدِّيقًا﴾ أي كثير الصدق يعرف منه أن الكذبات الثلاث المذكورة في الحديث (٧٧٠) عن إبراهيم كلها

<sup>(</sup>٥٧٧) أخرج البخاري (٣/ ١٢٢٥) (٣١٧٩)، ومسلم (٤/ ١٨٤٠) (٢٣٧١) من حديث عن أبي هريرة رَفِّتُ قال: أن رسول الله ﷺ قال: «لم يكذب إبراهيم النبي عليه السلام قط إلا ثلاث كذبات ثنتين في ذات الله قوله: ﴿إِنِّ سَقِبُمُ ﴾ وقوله: ﴿بَلَ فَعَكَلُمُ كَيْرُهُمْ هَلَاا ﴾ وواحدة في شأن سارة ... الحديث .

في الله تعالى، وأنها في الحقيقة من الصدق لا من الكذب بمعناه الحقيقي](٥٧٨).

#### ذريته عليه السلام.

[قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلَّا جَعَلْنَا صَلِحِينَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلَّا جَعَلْنَا صَلِحِينَ اللهِ وهب لإبراهيم ابنه إسحاق، وابن ابنه يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، وأنه جعل الجميع صالحين. وقد أوضح البشارة بهما في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَامْرَأَتُهُ قَابِمَةٌ فَضَحِكَتُ فَبَشَرْنَهُما بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَاءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴿ وَوَلَهُ بَالِسَحَقَ نَبِينًا مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ وَقُولُهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

وقد أشار تعالى في سورة «مريم» إلى أنه لما هجر الوطن والأقارب عوضه الله من ذلك قرة العين بالذرية الصالحة، وذلك في قوله: ﴿ فَلَمَّا أَعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبُ وَكُلًّا جَعَلْنَا نَبِيًّا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبُ وَكُلًّا جَعَلْنَا نَبِيًّا لَهُ إِلَيْ اللَّهِ عَلَيْنَا لَهُ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْنَا لَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكًا وَلِهُ اللَّهُ عَلَيْكًا لَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكًا اللَّهُ اللّ

## سيدنا لوط عليه السلام

[قوله تعالى: ﴿ وَلُوطًا ءَالْيَنَاهُ حُكُمًا وَعِلْمًا وَنَجَيَنَاهُ مِنَ ٱلْقَرْبَةِ ٱلَّتِي كَانُوا وَنَجَيَنَاهُ مِنَ ٱلْقَرْبَةِ ٱلَّتِي كَانُوا قَوْمَ سَوْءِ فَاسِقِينَ ۞ وَأَدْخَلْنَاهُ فِي رَحْمَتِنَا إِنَّهُم مِنَ ٱلصَّبَلِحِينَ ۞ ﴾ ، قوله ﴿ وَلُوطًا ﴾ منصوب بفعل مضمر وجوبًا يفسر ﴿ ءَانَيْنَاهُ ﴾ كما قال في الخلاصة:

فالسابق انصبه بفعل أمضرا حتمًا موافق لما قد أظهرا

<sup>(</sup>۸۷۸) ۲۰۱۶ ۳۰۷، مریم / ٤١: ٥٥ .

<sup>(</sup>٥٧٩) ٤/ ٤٤٢: ٥٤٥، الأنبياء/ ٧٧، ٧٧.

قال القرطبي في تفسير هذه الآية: الحكم: النبوة. والعلم: المعرفة بأمر الدين، وما يقع به الحكم بين الخصوم. وقيل: علمًا فهمًا. وقال الزمخشري: حكمًا: حكمة، وهو ما يجب فعله، أو فصلًا بين الخصوم، وقيل: هو النبوة.

قال مقيده عفا الله عنه: أصل الحكم في اللغة: المنع كما هو معروف. فمعنى الآيات: أن الله آتاه من النبوة والعلم ما يمنع أقواله وأفعاله من أن يعتريها الخلل.

والقرية التي كانت تعمل الخبائث: هي سدوم وأعمالها، والخبائث التي كانت تعملها جاءت موضحة في آيات من كتاب الله: ﴿مِنْهَا ﴾ اللواط، وأنهم هم أول من فعله من الناس، كما قال تعالى ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدِ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾، وقال ﴿ أَتَأَتُونَ ٱلذُّكُرَانَ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ شَ وَيَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُم مِّنْ أَزْوَجِكُمْ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُوكَ ﴿. ومن الخبائث المذكورة إتيانهم المنكر في ناديهم، وقطعهم الطريق، كما قال تعالى: ﴿ أَيِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ ٱلسَّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ ٱلْمُنكَرُّ ﴾. ومن أعظم خبائثهم: تكذيب نبي الله لوط وتهديدهم له بالإخراج من الوطن، كما قال تعالى عنهم: ﴿ قَالُواْ لَهِن لَّمْ تَنْتَهِ يَلُوْطُ لَتَكُوْنَنَّ مِنَ ٱلْمُخْرَجِينَ ۞ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَــَالُوٓاْ أَخْرِجُوٓاْ ءَالَ لُوطِ مِن قَرْيَتِكُم ۗ إِنَّهُم أُنَـاشٌ يَنَطَهَّرُونَ ۞ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات. وقد بين الله في مواضع متعددة من كتابه: أنه أهلكهم فقلب بهم بلدهم، وأمطر عليهم حجارة من سجيل، كما قال تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن سِجِّيلٍ ۞ ﴿ وَالآيات بنحو ذلك كثرة] (۸۰۰).

<sup>(</sup>٥٨٠) ٤/٧٤٢: ٦٤٩، الأنبياء/ ٧٤، ٥٥، وانظر أيضًا: (٢/ ٢٩١) (الأعراف/ ٨٠،

## سيدنا أيوب عليه السلام

# هل دعاؤه ربَّه كان من الشكوى؟ والجواب عن نسبة ما أصابه للشيطان.

وقد أمر جل وعلا في هاتين الآيتين الكريمتين نبيه ﷺ: أن يذكر أيوب حين نادى ربه قائلًا: ﴿ أَنِي مَسَّنِي الطُّبُرُ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّحِينَ ﴾ وأن ربه استجاب له فكشف عنه جميع ما به من الضر، وأنه آتاه أهله، وآتاه مثلهم معهم رحمة منه جل وعلا به، وتذكيرًا للعابدين أي الذين يعبدون الله لأنهم هم المنتفعون بالذكرى.

وهذا المعنى الذي ذكره هنا ذكره أيضًا في سورة "ص" في قوله: ﴿ وَاَذَكُرْ عَبْدُنَا أَيُّوبُ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَ أَنِي مَسَنِى الشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ وَعَذَابٍ ﴿ إِلَى اللَّهُ وَالْحَرِ الذي مس أيوب، ونادى ربه ليكشفه عنه قوله ﴿ لِأُولِى اللَّالَبِ ﴾ والضر الذي مس أيوب، ونادى ربه ليكشفه عنه كان بلاء أصابه في بدنه وأهله وماله. ولما أراد الله إذهاب الضر عنه أمره أن يركض برجله ففعل، فنبعت له عين ماء فاغتسل منها فزال كل ما بظاهر بدنه من الضر، وشرب منها فزال كل ما بباطنه. كما أشار تعالى إلى ذلك في قوله: ﴿ ارْكُنُ بِرِجْلِكُ هَلَا مُغْشَلُ بَارِدٌ وَشَرَابُ ﴾.

<sup>=</sup> ٨٣)، (٣/ ٢٧: ٣٥) (هود/ ٧٤، ٧٧: ٨١)، وغير ذلك من المواضع .

وما ذكره في «الأنبياء»: من أنه آتاه أهله ومثلهم معهم رحمة منه وذكرى لمن يعبده بينه في «ص» في قوله، ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ وَاهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنَا لَمْن يعبده بينه في «ص» في قوله في «الأنبياء»، ﴿وَذِكْرَىٰ لِلْعَلِيدِينَ لَعَلَيدِينَ لَا لَأَلْبَ اللّهُ الْوَاضِحة على أن مع قوله في «ص»، ﴿وَذِكْرَىٰ لِأُولِى الْأَلْبَ فيه الدلالة الواضحة على أن أصحاب العقول السليمة من شوائب الاختلال، هم الذين يعبدون الله وحده ويطيعونه. وهذا يؤيد قول من قال من أهل العلم، إن من أوصى بشيء من ماله لأعقل الناس أن تلك الوصية تصرف لأتقى الناس وأشدهم طاعة لله تعالى. لأنهم هم أولو الألباب. أي العقول الصحيحة السالمة من الاختلال.

#### تنبيه،

في هذه الآيات المذكورة سؤال معروف، وهو أن يقال: إن قول أيوب المذكور في «الأنبياء» في قوله، ﴿إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ اَنِي مَسَنِي الطُّرُ ﴾ وفي «ص» في قوله، ﴿إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ اَنِي مَسَنِي الشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ وَعَذَابٍ ﴾ يدل على أنه ضجر من المرض فشكا منه. مع أن قوله تعالى، ﴿إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا يَعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ﴾ يدل على كمال صبره؟

والجواب أن ما صدر من أيوب دعاء وإظهار فقر وحاجة إلى ربه، لا شكوى ولا جزع.

قال أبو عبد الله القرطبي رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة، ولم يكن قوله ﴿مَسَنِي ٱلضَّرُ ﴾ جزعًا. لأن الله تعالى قال: ﴿إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا ﴾ بل كان ذلك دعاء منه. والجزع في الشكوى إلى الخلق لا إلى الله تعالى، والدعاء لا ينافي الرضا. قال الثعلبي: سمعت أستاذنا أبا القاسم بن حبيب يقول: حضرت مجلسًا غاصًا بالفقهاء والأدباء في دار السلطان. فسئلت عن

هذه الآية الكريمة بعد اجتماعهم على أن قول أيوب كان شكاية وقد قال الله تعالى: ﴿إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِراً ﴾ فقلت: ليس هذا شكاية، وإنما كان دعاء. بيانه ﴿ فَٱسْتَجَبْنَا لَهُ ﴾ والإجابة تتعقب الدعاء لا الاشتكاء. فاستحسنوه وارتضوه. وسئل الجنيد عن هذه الآية الكريمة فقال: عرفه فاقة السؤال ليمن عليه بكرم النوال انتهى منه.

ودعاء أيوب المذكور ذكره الله في سورة «الأنبياء» من غير أن يسند مس الضر أيوب إلى الشيطان في قوله: ﴿ أَنِي مَسَّنِي الشَّرُ وَأَنتَ أَرْحُمُ الرَّحِمِينَ ﴾ وذكره في سورة «ص» وأسند ذلك الشيطان في قوله: ﴿ أَنِي مَسَّنِي الشَّيْطَانُ بِنُصَّبٍ وَعَذَابٍ ﴾ والنصب على جميع القراءات معناه:

التعب والمشقة، والعذاب: الألم. وفي نسبة ما أصابه من المشقة والألم إلى الشيطان في سورة «ص» هذه إشكال قوي معروف. لأن الله ذكر في آيات من كتابه: أن الشيطان ليس له سلطان على مثل أيوب من الأنبياء الكرام. كقوله: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلطَنُ عَلَى النِّيبَ عَامَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمُ الكرام. كقوله: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلطَنُ عَلَى النِّيبَ عَامَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمُ الكرام. وقوله تعالى يَتَوَكَّوُنَ شُلطَنٍ »، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِم مِّن سُلطَنٍ »، وقوله تعالى مقررًا له: ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِم مِّن سُلطَنٍ إِلّا أَن دَعَوْثُكُم فَاسْتَجَبَّتُم لِي مَن الْعَاوِن وقوله تعالى الله عَلَيْهِم مِّن سُلطَنٍ إِلّا أَن دَعَوْثُكُم فَاسْتَجَبَّتُم لِي النَّا الله عَلَيْهِم مِّن الله الله عَلَيْهِم مِّن النَّالَةُ إِلّا أَن دَعَوْثُكُم فَاسْتَجَبَّتُم لِي الله عَلَيْهِم مُّن النَّاطَانُ إِلّا مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْعَاوِنَ وَوَله تعالى الله عَلَيْهِم مُّن اللَّهُ عَلَيْهِم مُّن اللَّهُ اللَّهُ مَن النَّالَةُ إِلّا مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْعَاوِنَ فَوله تعالى الله عَلَيْهُم مُّ اللَّهُ عَلَيْهُم مُّلُونَ إِلّا مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْعَاوِنَ فَوله تعالى الله عَلَيْهُم مُّ اللَّهُ عَلَيْهُم مُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُم مُن النَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مُلْكُونُ اللّه عَلَيْهُمْ مُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مُلْكُونَ إِلّا مَنِ اتَّبْعَكَ مِنَ الْعَاوِينَ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وللعلماء عن هذا الإشكال أجوبة. منها ما ذكره الزمخشري قال: فإن قلت: لم نسبه إلى الشيطان، ولا يجوز أن يسلطه على أنبيائه ليقضي إن إتعابهم وتعذيبهم وطره، ولو قدر على ذلك لم يدع صالحًا إلا وقد نكبه وأهلكه، وقد تكرر في القرآن أنه لا سلطان له إلا الوسوسة فحسب؟ قلت: لما كانت وسوسته إليه، وطاعته له فيما وسوس سببًا فيما مسه الله به من النصب والعذاب نسبه إليه، وقد راعى الأدب في ذلك حيث لم ينسبه إلى الله في دعائه، مع أنه فاعله ولا يقدر عليه إلا هو. وقيل: أراد ما كان يوسوس به إليه في مرضه من تعظيم ما نزل به من البلاء، ويغريه على الكراهة والجزع، فالتجأ إلى الله تعالى في أن يكفيه ذلك بكشف البلاء، أو بالتوفيق في دفعه ورده بالصبر الجميل.

وروي أنه كان يعوده ثلاثة من المؤمنين. فارتد أحدهم فسأل عنه، فقيل: ألقى إليه الشيطان أن الله لا يبتلي الأنبياء الصالحين. وذكر في سبب بلائه: أن رجلًا استغاثه على ظالم فلم يغثه. وقيل: كانت مواشيه في ناحية ملك كافر فداهنه ولم يغزه. وقيل. أعجب بكثرة ماله. انتهى منه.

ومنها ما ذكره جماعة من المفسرين: أن الله سلط الشيطان على ماله وأهله ابتلاء لأيوب؛ فأهلك الشيطان ماله وولده، ثم سلطه على بدنه ابتلاء له فنفخ في جسده نفخة اشتعل منها، فصار في جده ثآليل، فحكها بأظافره حتى دميت، ثم بالفخار حتى تساقط لحمه، وعصم الله قلبه ولسانه. (وغالب ذلك من الإسرائيليات) وتسليطه للابتلاء على جسده، وماله وأهله ممكن، وهو أقرب من تسليطه عليه بحمله على أن يفعل ما لا ينبغي. كمداهنة الملك المذكور، وعدم إغاثة الملهوف، إلى غير ذلك من الأشياء كمداهنة الملك المفسرون. وقد ذكروا هنا قصة طويلة تتضمن البلاء الذي وقع فيه، وقدر مدته (وكل ذلك من الإسرائيليات) وقد ذكرنا هنا قليلًا.

وغاية ما دل عليه القرآن: أن الله ابتلى نبيه أيوب عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، وأنه ناداه فاستجاب له وكشف عنه كل ضر، ووهبه أهله ومثلهم معهم، وأن أيوب نسب ذلك في "ص" إلى الشيطان. ويمكن أن يكون سلطه الله على جسده وماله وأهله. ابتلاء ليظهر صبره الجميل، وتكون له العافية الحميدة في الدنيا والآخرة، ويرجع له كل ما أصيب فيه، والعلم

عند الله تعالى وهذا لا ينافي أن الشيطان لا سلطان له على مثل أيوب، لأن التسليط على الأهل والمال والجسد من جنس الأسباب التي تنشأ عنها الأعراض البشرية كالمرض، وذلك يقع للأنبياء، فإنهم يصيبهم المرض، وموت الأهل، وهلاك المال لأسباب متنوعة. ولا مانع من أن يكون جملة تلك الأسباب تسليط الشيطان على ذلك للابتلاء...

وقول الله لنبيه أيوب في سورة "ص": ﴿وَخُذْ بِيدِكَ ضِغْثَا فَأُصْرِب بِهِ وَلاَ عَنْتُ ﴾، قال المفسرون فيه: إنه حلف في مرضه ليضربن زوجه مائة سوط، فأمره الله أن يأخذ ضغتًا فيضربها به ليخرج من يمينه، والضغث: الحزمة الصغيرة من حشيش أو ريحان أو نحو ذلك. والمعنى: أنه يأخذ حزمة فيها مائة عود فيضربها بها ضربة واحدة، فيخرج بذلك من يمينه. وقد قدمنا في سورة "الكهف" الاستدلال بآية ﴿وَلا تَعَنَّ ﴾ على أن الاستثناء المتأخر لا يفيد. إذ لو كان يفيد لقال الله لأيوب قل إن شاء الله. ليكون ذلك استثناء في يمينك] (٥٨١).

## سيدنا يونس عليه السلام

[قوله تعالى: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذِ ذَهَبَ مُعْمَضِبًا فَظَنَّ أَن لَن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمِينَ أَن لا إِلْهَ إِلا أَنتَ سُبْحَنكَ إِنِي كُنتُ مِن ٱلظَّلِمِينَ فَي فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَيَّنكُ مِن ٱلْعُمِّ وَكَذَلِكَ نُنجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَذَا لَلْهِ بَدَلُكُ فَي «القلم» في قوله ﴿ وَذَا لَلْهُ بَدُلُكُ في «القلم» في قوله ﴿ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْمُؤْتِ ﴾ . وإنما أضافه إلى الحوت لأنه النقمة كما قال تعالى : ﴿ فَٱلْنَقَمَهُ ٱلْمُؤْتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴿ اللّهِ بَدَلِكُ فَي الْمُؤْتِ ﴾ .

<sup>(</sup>٨١) ٤/ ٧٤١: ٥٤٧، الأنبياء / ٨٣ ٨٨.

وقوله: ﴿ فَظَنَّ أَن لَّن نَّقَدِرَ عَلَيْهِ ﴾ فيه وجهان من التفسير لا يكذب أحدهما الآخر:

الأول: أن المعنى ﴿ فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ أي لن نضيق عليه في بطن الحوت. ومن إطلاق «قدر» بمعنى «ضيق» في القرآن قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَشُكُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ ﴾ أي ويضيق الرزق على من يشاء، وقوله تعالى: ﴿ لِيُنْفِقُ دُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ ۚ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ وَ فَلَيْنَفِقَ مِمَّا ءَائنهُ اللَّهُ ﴾ . فقوله: ﴿ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ ﴾ أي ومن ضيق عليه رزقه.

الوجه الثاني: أن معنى ﴿ لَن نَقَدِر عَلَيْهِ ﴾ لن نقضي عليه ذلك. وعليه فهو من القدر والقضاء. «وقدر» بالتخفيف تأتي بمعنى «قدر» المضعفة: ومنه قوله تعالى: ﴿ فَٱلْنَفَى ٱلْمَآءُ عَلَىٓ أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ ﴾ أي قدره الله. ومنه قول الشاعر وأنشده ثعلب شاهدًا لذلك:

فليست عشيات الحمى برواجع لنا أبدًا ما أورق السلم النضر ولا عائذ ذاك الزمان الذي مضى تباركت ما تقدر يقع ولك الشكر والعرب تقول: قدر الله لك الخير يقدره قدرًا، كضرب يضرب، ونصر ينصر، بمعنى قدره لك تقديرًا. ومنه على أصح القولين «ليلة القدر» لأن الله يقدر فيها الأشياء. كما قال تعالى: ﴿فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ الله يقدر بالفتح، والقدر بالسكون: ما يقدره الله من القضاء. ومنه قول هدبة بن الخشرم:

ألا يا لقومي للنوائب والقدر وللأمر يأتي المرء من حيث لا يدري أما قول من قال: إن ﴿ لَن نَقَدِرَ عَلَيْهِ ﴾ من القدرة فهو قول باطل بلا شك. لأن نبي الله يونس لا يشك في قدرة الله على كل شيء، كما لا يخفى.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿مُغَرْضِبًا ﴾ أي في حال كونه مغاضبًا

لقومه. ومعنى المفاعلة فيه: أنه أغضبهم بمفارقته وتخوفهم حلول العذاب بهم، وأغضبوه حين دعاهم إلى الله مدة فلم يجيبوه، فأوعدهم بالعذاب. ثم خرج من بينهم على عادة الأنبياء عند نزول العذاب قبل أن يأذن الله له في الخروج. قاله أبو حيان في البحر. وقال أيضًا: وقيل معنى ﴿مُغَنَضِبًا﴾ غضبان، وهو من المفاعلة التي لا تقتضي اشتراكًا. نحو عاقبت اللص، وسافرت اه.

واعلم أن قول من قال ﴿ مُغَنْضِبًا ﴾ أي مغاضبًا لربه كما روي عن ابن مسعود، وبه قال الحسن والشعبي وسعيد بن جبير، واختاره الطبري والقتبي، واستحسنه المهدوي يجب حمله على معنى القول الأول. أي مغاضبًا من أجل ربه. قال القرطبي بعد أن ذكر هذا القول عمن ذكرنا: وقال النحاس: وربما أنكر هذا من لا يعرف اللغة، وهو قول صحيح، والمعنى: مغاضبًا من أجل ربه كما تقول: غضبت لك أي من أجلك، والمؤمن يغضب لله عز وجل إذا عصى انتهى منه. والمعنى على ما ذكر: مغاضبًا قومه من أجل ربه، أي، من أجل كفرهم به، وعصيانهم له. وغير مغاضبًا قومه من أجل ربه، أي، من أجل كفرهم به، وعصيانهم له. وغير البحر، وظلمة الليل، وظلمة بطن الحوت. «وأن» في قوله ﴿ أَن لا آ إِللهَ اللَّهُ مَفْسرة...

وقوله: ﴿ فَٱسْتَجَبْنَا لَهُ ﴾ أي أجبناه ونجيناه من الغم الذي هو فيه في بطن الحوت، وإطلاق استجاب بمعنى أجاب معروف في اللغة، ومنه قول كعب بن سعد الغنوي:

وداع دعا يا من يجيب إلى الندى فلم يستجبه عند ذاك مجيب وما ذكره الله جل وعلا في هذه الآية: من نداء نبيه يونس في تلك الظلمات هذا النداء العظيم، وأن الله استجاب له ونجاه من الغم أوضحه

في غير هذا الموضع.

وبين في بعض المواضع: أنه لو لم يسبح هذا التسبيح العظيم للبث في بطن الحوت إلى يوم البعث ولم يخرج منه. وبين في بعضها أنه طرحه بالعراء وهو سقيم.

وبين في بعضها: أنه خرج بغير إذن كخروج العبد الآبق، وأنهم اقترعوا على من يلقى في البحر فوقعت القرعة على يونس أنه هو الذي يلقى فيه.

وبين في بعضها: أن الله تداركه برحمته. ولو لم يتداركه بها لنبذ بالعراء في حال كونه مذمومًا، ولكنه تداركه بها فنبذ غير مذموم، قال تعالى في «الصافات»: ﴿وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ۞ إِذْ أَبَقَ إِلَى الْفُلُكِ الْمَشْحُونِ ۞ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِينَ ۞ فَالْنَقَمَهُ الْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ۞ فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينُ ۞ فَلَيمُ ۞ فَالَيمُ ۞ فَلَيمُ ۞ فَلَيمُ ۞ فَلَيمُ صَلَيمُ اللَّهُ وَهُو سَقِيمُ اللَّهُ وَالْمَسَنِّخِينُ ۞ فَالَمْتَنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن يَقْطِينٍ ۞ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِائَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ۞ فَامَنُوا فَمَتَعْنَهُمْ إِلَى حِينٍ ۞ .

فقوله في آيات «الصافات» المذكورة ﴿إِذْ أَبْقَ﴾ أي حين أبق، وهو من قول العرب: عبد آبق، لأن يونس خرج قبل أن يأذن له ربه، ولذلك أطلق عليه اسم الإباق. واستحقاق الملامة في قوله: ﴿وَهُو مُلِيمٌ لأن المليم اسم فاعل ألام إذا فعل ما يستوجب الملام. وقوله: ﴿فَسَاهُمُ أَي قَارع بمعنى أنه وضع مع أصحاب السفينة سهام القرعة ليخرج سهم من يلقى في البحر. وقوله: ﴿فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ﴾ أي المغلوبين في القرعة ؛ لأنه خرج للهم الذي يلقى صاحبه في البحر.

ومن ذلك قول الشاعر:

قتلنا المدحضين بكل فج فقد قرت بقتلهم العيون وقوله ﴿فَبَدُنَاهُ ﴾ أي طرحناه، بأن أمرنا الحوت أن يلقيه بالساحل. والعراء: الصحراء. وقول من قال: العراء الفضاء أو المتسع من الأرض، أو المكان الخالي أو وجه الأرض راجع إلى ذلك، ومنه قول الشاعر وهو رجل من خزاعة:

وآية «القلم» المذكورة تدل على أن نبي الله يونس عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام عجل بالذهاب ومغاضبة قومه، ولم يصبر الصبر اللازم بدليل قوله مخاطبًا نبينا على فيها: ﴿ فَأَصْبِرْ لِلْكُمْ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِب الحوت المُوتِ . فإن أمره لنبينا على أن صاحب الحوت دليل على أن صاحب الحوت لم يصبر كما ينبغي.

وقصة يونس، وسبب ذهابه ومغاضبته قومه مشهورة مذكورة في كتب التفسير. وقد بين تعالى في سورة «يونس»: أن قوم يونس آمنوا فنفعهم

إيمانهم دون غيرهم من سائر القرى التي بعثت إليهم الرسل، وذلك في قوله: ﴿ فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةٌ ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَنُهَا إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا ءَامَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِزْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعَنَاهُمُ إِلَى حِينِ ۞ .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَكَذَالِكَ نُسْجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ يدل على أنه ما من مؤمن يصيبه الكرب والغم فيبتهل إلى الله داعيًا بإخلاص، إلا نجاه الله من ذلك الغم، ولا سيما إذا دعا بدعاء يونس هذا. وقد جاء في حديث مرفوع عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه: أن النّبي على قال في دعاء يونس المذكور: «لم يدع به مسلم ربه في شيء قط إلا استجاب له» (٥٨٢) رواه أحمد والترمذي وابن أبي حاتم وابن جرير وغيرهم. والآية الكريمة شاهدة لهذا الحديث شهادة قوية كما ترى، لأنه لما ذكر أنه أنجى يونس شبه بذلك إنجاءه المؤمنين] (٥٨٣).

## سيدنا موسى عليه السلام

[قال ابن كثير في قوله ﴿ فُودِي مِن شَاطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ ﴾ أي من جانب الوادي مما يلي الجبل عن يمينه من ناحية الغرب، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلْغَرْبِيِ إِذْ قَضَيْنَ ٓ إِلَى مُوسَى ٱلْأَمْرَ ﴾ فهذا مما يرشد إلى أن موسى قصد النار إلى جهة القبلة والجبل الغربي عن يمينه اه منه وهو معنى قوله: ﴿ وَنَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا ﴾ .

والنداء المذكور في جميع الآيات المذكورة نداء الله له، فهو كلام الله

<sup>(</sup>٥٨٢) أخرجه الترمذي (٥/ ٥٢٩) (٣٥٠٥)، وأحمد (١/ ١٧٠)، والنسائي في الكبرى (١٦٨/٦) (٥٨٤) أخرجه الترمذي (١٦٨/٦) (٧٧٢)، وأبو يعلى (٢/ ١١٠) (٧٧٢)، والحاكم (٢/ ٤١٤) (٤١٤٣) وصححه ووافقه الذهبي، والحديث حسن إسناده الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٥٨٣) ٤/ ٥٤٠: ٥٠٠، الأنبياء / ٨٨، ٨٨.

أسمعه نبيه موسى، ولا يعقل أنه كلام مخلوق، ولا كلام خلقه الله في مخلوق كما يزعم ذلك بعض الجهلة الملاحدة، إذ لا يمكن أن يقول غير الله: ﴿إِنَّهُ أَنَا اللهُ الْعَزِيزُ الْمَكِيمُ ، ولا أن يقول: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللّهُ لَا إِلَهُ إِلاَ أَنَا فَاعَبُدُنِى ولو فرض أن الكلام المذكور قاله مخلوق افتراء على الله، كقول فرعون ﴿أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعَلَى على سبيل فرض المحال فلا يمكن أن يذكره الله في معرض أنه حق وصواب.

فقوله: ﴿ إِنَّنِىٓ أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِى ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّهُۥ أَنَا اللَّهُ الْمَهُ الْمَذِينُ الْمُحَكِيمُ ﴾ صريح في أن الله هو المتكلم بذلك صراحة لا تحتمل غير ذلك. كما هو معلوم عند من له أدنى معرفة بدين الإسلام.

وقوله تعالى: ﴿ مِن شَلِطِي الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي الْبُقْعَةِ الْمُبَرَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ ﴾ قال الزمخشري في الكشاف: ﴿ مِّن الأولى والثانية لابتداء الغاية. أي أتاه النداء من شاطئ الوادي من قبل الشجرة و ﴿ مِن الشَّجَرَةِ ﴾ بدل من قوله ﴿ مِن شَلِطِي الْوَادِ ﴾ بدل اشتمال. لأن الشجرة كانت نابتة على الشاطئ، كقوله: ﴿ لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِالرَّمْنِ لِلْبُيُوتِ مِمْ ﴾.

<sup>(</sup>٥٨٤) قال تقي الدين ابن تيمية رحمه الله في مجموع الفتاوى: (٦/ ٣١٥ – ٣١٦): [جمهور المعتزلة والجهمية اختاروا من هذه الأقسام أنه يخلقه في محل وقالوا أن الله لما كلم موسى خلق صوتا في الشجرة فكان ذلك الصوت المخلوق من الشجرة هو كلامه . هذا مما كفر به أئمة السنة من قال بهذا وقالوا هو يتضمن أن الشجرة هي التي قالت أنا الله لا إله إلا أنا فاعبدني لأن الكلام كلام من قام به الكلام هذا هو المعقول في نظر جميع الخلق لا سيما وقد قام الدليل على أن الله انطق كل ناطق كما انطق الله الجلود يوم القيامة وقالوا أنطقنا

الوادي جانبه. وقال بعض أهل العلم: معنى «الأيمن» في قوله: ﴿مِن شَيْطِي اللَّهِ الْأَيْمَنِ ﴿ مِن اليمن شَيْطِي اللَّهِ اللهِ اللهِ الله فيها. وأكثر أهل العلم على أن النار التي رآها موسى «نور» وهو يظنها نارًا. وفي قصته أنه رأى النار تشتعل فيها وهي لا تزداد إلا خضرة وحسنًا. قيل هي شجرة عوسج. وقيل شجرة عليق. وقيل شجرة عليق. وقيل شجرة عناب. وقيل سمرة. والله تعالى أعلم.

وقوله تعالى في سورة «النمل»: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهَا نُودِى أَنَ بُورِكَ مَن فِي النَّارِ وَمَنْ وَ النَّارِ فَي هذه حَوْلَهَا ﴾ اختلفت عبارات المفسرين في المراد ب ﴿ مَن فِي النَّارِ ﴾ في هذه الآية في سورة «النمل» فقال بعضهم: هو الله جل وعلا، وممن روي عنه هذا القول: ابن عباس، والحسن، وسعيد بن جبير، ومحمد بن كعب قالوا: «بورك من في النار» أي تقدس الله وتعالى. وقالوا: كان نور رب العالمين في الشجرة. واستدل من قال بهذا القول بحديث أبي موسى الثابت في الصحيح: أن النَّبي عَلَيْ قال: «إن الله عز وجل لا ينام ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القسط ويرفعه، يرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار، وعمل النهار قبل عمل الليل. حجا به النور أو النار، لو كشفه لأحرقت سبحات النهار قبل عمل النهى اليه بصره من خلقه» (٥٠٥).

قال مقيده عفا الله عنه: وهذا القول بعيد من ظاهر القرآن. ولا ينبغي أن يطلق على الله أنه في النار التي في الشجرة. سواء قلنا: إنها نار أو نور،

<sup>=</sup> الله الذي أنطق كل شيء فيكون كل كلام في الوجود مخلوقا له في محل فلو كان ما يخلقه في غيره كلاما للزم أن يكون كل كلام في الوجود حتى الكفر والفسوق والكذب كلاما له تعالى عن ذلك وهذا لازم الجهمية المجبرة فانهم يقولون إن الله خالق أفعال العباد وأقوالهم والعبد عندهم لا يفعل شيئا ولا قدرة له مؤثرة في الفعل . . ] .

<sup>(</sup>٥٨٥) أخرجه مسلم (١/ ١٦١) (١٧٩) من حديث أبي موسى يَوْفُكُ .

سبحانه جل وعلا عن كل ما لا يليق بكماله وجلالها وتأويل ذلك ب ﴿ مَن فِي ٱلنَّارِ ﴾ سلطانه وقدرته لا يصح. لأن صرف كتاب الله عن ظاهره المتبادر منه لا يجوز إلا بدليل يجب الرجوع إليه من كتاب الله أو سنة نبيه ﷺ وبه تعلم أن قول أبي حيان في «البحر المحيط»: قال ابن عباس، وابن جبير، والحسن وغيرهم: أراد بمن في النار ذاته. وعبر بعضهم بعبارات شنيعة مردودة بالنسبة إلى الله تعالى. وإذا أثبت ذلك عن ابن عباس ومن ذكر أول على حذف. أي بورك من قدرته وسلطانه في النار ا ه أنه أصاب في تنزيهه لله عن تلك العبارات، ولم يصب فيما ذكر من التأويل. والله أعلم. وقال بعضهم: إن معنى ﴿ بُورِكَ مَن فِي ٱلنَّارِ ﴾ أي بوركت النار لأنها نور. وبعده عن ظاهر القرآن واضح كما ترى. وقال بعضهم: أن ﴿ بُورِكِ مَن فِي ٱلنَّارِ ﴾ أي بوركت الشجرة التي تتقد فيها النار. وبعده عن ظاهر القرآن أيضًا واضح كما ترى. وإطلاق لفظة ﴿مِّن ﴾ على الشجرة وعلى ما في النار من أمر الله غير مستقيم في لغة العرب التي نزل بها القرآن العظيم كما ترى. وأقرب الأقوال في معنى الآية إلى ظاهر القرآن العظيم قول من قال: إن في النار التي هي نور ملائكة وحولها ملائكة وموسى، وأن معنى ﴿بُورِكِ مَن فِي ٱلنَّارِ ﴾ أي الملائكة الذين هم في ذلك النور ومن حولها. أي وبورك الملائكة الذين هم حولها، وبورك موسى لأنه حولها معهم. وممن يروى عنه هذا: السدي. وقال الزمخشري «في الكشاف»: ومعنى أن ﴿ بُورِكِ مَن فِي ٱلنَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾ بورك من في مكان النار ومن حول مكانها، ومكانها البقعة التي حصلت فيها، وهي البقعة المباركة المذكورة في قوله تعالى: ﴿ أَتَنْهَا نُودِئ مِن شَنْطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَٰنِ فِي ٱلْبُقْعَةِ ٱلْمُبَارَكَةِ ﴾ وتدل عليه قراءة أبي «أن تباركت النار ومن حولها». وعنه «بوركت النار»] (٨٦٠).

<sup>(</sup>٥٨٦) ٢١٦/٤: ٣١٨، مريم / ٥١: ٥٣، وانظر (٣١٣/٤: ٣٢٢) لتقف على عرض لجوانب

#### الآيات التسع لسيدنا موسى عليه السلام.

[قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا مُوسَىٰ تِسْعَ ءَايَنَ عَبِيْنَتِ ﴾. قال بعض أهل العلم: هذه الآيات التسع، هي: العصا، واليد، والسنون. والبحر، والطوفان، والجراد، والقمل، والضفادع، والدم، آيات مفصلات.

وقد بين جل وعلا هذه الآيات في مواضع أخر. كقوله: ﴿ فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِى بَيْضَآءُ لِلنَّظِرِينَ ﴿ وَقُوله: ﴿ وَقُوله: ﴿ وَلَقَدَ أَخَذُنَا عَالَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلنَّظِرِينَ ﴿ وَقُوله: ﴿ وَلَقَدَ أَخَذُنَا عَالَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلثَّمَرَتِ ﴾ ، وقوله: ﴿ فَأَوْخَدِنَا إِلَى مُوسَى آن الصَّرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرُ فَأَنفلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ الْفَاوَةُ وَالْقُمَلُ وَالْقُمَلُ وَالْقُمَلُ وَالْقُمَلُ وَالطَّفَادِعُ الْعَظِيمِ الله وقوله: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ وَٱلْجَرَادَ وَٱلْقُمَلَ وَالضَّفَادِعُ وَلَا الله فَالله وقوله: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ وَٱلْجَرَادَ وَٱلْقُمَلَ وَالضَّفَادِعُ وَلَا الله وقوله عَلَيْ الله وقوله عَلَيْ الله وقوله تعالى الله وقوله تعالى الله وقوله تعالى الله وقوله تعالى الله وقوله الله الله الله الله الله وقوله على الآيات المبينة لما ذكرنا . وجعل الجَبل بدل «السنين» وعليه فقد بين ذلك قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ نَلَقَنَا الْجَبَلُ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلَّةً ﴾ ونحوها من الآيات] (١٨٥٠).

## سيدنا الخضر عليه السلام

#### نسب سيدنا الخضر عليه السلام.

[واعلم أن العلماء اختلفوا اختلافًا كثيرًا في نسب الخضر، فقيل: هو ابن آدم لصلبه، وقال ابن حجر في الإصابة: وهذا قول رواه الدارقطني في الأفراد من طريق رواد بن الجراح عن مقاتل بن سليمان عن الضحاك عن

<sup>=</sup> أخرى من قصة سيدنا موسى – عليه السلام – تركت ذكرها هنا خشية الإطالة .

<sup>(</sup>٥٨٧) ٣/ ٥٧٤ ٥٧٥، بني إسرائيل / ١٠١، وانظر أيضًا (٤/ ٤٦١): ٥٥٧) (طه/٥٦: ٥٥) ولتتعرف أيضًا على قصة سيدنا موسى عليه السلام - مع سحرة فرعون وذهاب سيدنا موسى عليه السلام لميقات ربه، وعبادة قومه العجل . . .

ابن عباس، ورواد ضعيف، ومقاتل متروك، والضحاك لم يسمع من ابن عباس. وقيل: إنه ابن قابيل بن آدم قال ابن حجر: ذكره أبو حاتم السجستاني في كتاب المعمرين، ثم ساق سنده وقال: هو معضل وحكى صاحب هذا القول: أنه اسمه خضرون وهو الخضر، وقيل: اسمه عامر، ذكره أبو الخطاب بن دحية عن ابن حبيب البغدادي. وقيل: إن اسمه بليان ابن ملكان بن فالغ بن شالخ بن أرفخشد بن سام بن نوح، ذكر هذا القول ابن قتيبة في المعارف عن وهب بن منبه. قاله ابن كثير وغيره. وقيل: إن اسمه المعمر بن مالك بن عبد الله بن نصر بن الأزد، وهذا قول إسماعيل ابن أبى أويس، نقله عنه ابن كثير وغيرهما.

وقيل: خضرون بن عماييل من ذرية العيص بن إسحاق بن إبراهيم الخليل: وهذا القول حكاه ابن قتيبة أيضًا ذكره عنه ابن حجر. وقيل: إنه من سبط هارون أخي موسى، وروي ذلك عن الكلبي عن أبي صالح عن أبي هريرة عن ابن عباس، ذكره ابن حجر أيضًا ثم قال: وهو بعيد، وأعجب منه قول ابن إسحاق: إنه أرميًا بن حلقيا، وقد رد ذلك أبو جعفر بن جرير، وقيل: إنه ابن بنت فرعون، حكاه محمد بن أيوب عن ابن لهيعة.

وقیل: ابن فرعون لصلبه، حکاه النقاش. وقیل: إنه الیسع، حکي عن مقاتل. وقال ابن حجر: إنه بعید. وقیل: إنه من ولد فارس. قال ابن حجر: جاء ذلك عن ابن شوذب، أخرجه الطبري (۸۸۰) بسند جید من روایة ضمرة بن ربیعة عن ابن شوذب. وقیل: إنه من ولد بعض من کان آمن بإبراهیم وهاجر معه من أرض بابل، حکاه ابن جریر الطبري في تاریخه (۹۸۰). وقیل: کان أبوه فارسیًا، وأمه رومیة. وقیل عکس ذلك اه.

<sup>(</sup>٥٨٨) انظر تاريخ الطبري (١/ ٢٢٠) .

<sup>(</sup>٥٨٩) ذكره الطبري في تاريخه (١/ ٢٢٠)، بدون إسناد، معرضًا بتضعيفه، حيث قال: وزعم

والله أعلم بحقيقة الواقع](٥٩٠).

#### سبب تسميته بالخضر.

[وقد ثبت في الصحيح عن النّبي ﷺ من حديث أبي هريرة أنه قال: «إنما سمي الخضر لأنه جلس على فروة بيضاء، فإذا هي تهتز من خلفه خضراء» (١٩٥٠). والفروة البيضاء: ما على وجه الأرض من الحشيش الأبيض وشبهه من الهشيم. وقيل. الفروة: الأرض البيضاء التي لا نبات فيها. وقيل: هي الهشيم اليابس.

ومن ذلك القبيل تسمية جلدة الرأس فروة، كما قدمنا في سورة «البقرة» في قول الشاعر:

دنس الشياب كأن فروة رأسه غرست فأنبت جانباها فلفلا](٩٢).

## هل كان الخضر رسولًا أم نبيًا أم وليًا أم ملكا؟

[قوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا عَالَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَهُ مِن لَّدُنّا عِلْمًا ﴿ فَي هذه الآية الكريمة هو الخضر عليه السلام بإجماع العلماء، ودلالة النصوص الصحيحة على ذلك من كلام النّبي عَلَيْهِ. وهذه الرحمة والعلم اللدني اللذان ذكر الله امتنانه عليه بهما لم يبين هنا هل هما رحمة النبوة وعلمها، أو رحمة الولاية وعلمها. والعلماء مختلفون في الخضر: هل هو نبي، أو رسول، أو ولي. كما قال الراجز:

<sup>=</sup> بعضهم .

<sup>(</sup>۹۰۰) ٤/ ۱۹۲ ۱۹۲، الكهف/ ۲۵.

<sup>(</sup>٥٩١) أخرجه البخاري (٣/ ١٢٤٨) (٣٢٢١) .

<sup>.</sup> ٦٥ / الكهف / ١٩٤ م ١٩٣ . الكهف / ٦٥ .

واختلفت في خضر أهل العقول قيل نبي أو ولي أو رسول وقيل ملك. ولكنه يفهم من بعض الآيات أن هذه الرحمة المذكورة هنا رحمة نبوة. وأن هذا العلم اللدني علم وحي، مع العلم بأن في الاستدلال بها على ذلك مناقشات معروفة عند العلماء.

اعلم أولًا أن الرحمة تكرر إطلاقها على النبوة في القرآن. وكذلك العلم المؤتى من الله تكرر إطلاقه فيه على علم الوحي. فمن إطلاق الرحمة على النبوة قوله تعالى في «الزخرف»: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ النبوة قوله تعالى في «الزخرف»: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ القَرْيَتِينِ عَظِيمٍ ﴿ الْفَرْقَانُ عَلَى رَجُلَ عَظيم من القريتين. وقوله تعالى في سورة الله القرآن على رجل عظيم من القريتين. وقوله تعالى في سورة «الدخان»: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِمٍ ﴿ أَمْرًا مِنْ عِندِنَا إِنَّا كُنَا الله مُرْسِلِينَ ﴾ ﴿ أَمْرًا مِنْ عِندِنَا إِنَّا كُنَا كُنَا الْكَتَ تَرْجُواً أَن يُلْقَى إِلَيْكَ ﴾، وقوله تعالى في آخر «القصص»: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَرْجُواْ أَن يُلْقَى إِلَيْكَ ﴾ الشيك الشيك الشيك الشيك إلا رَحْمَةً مِن رَبِكُ ﴾ .

ومن إطلاق إيتاء العلم على النبوة قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ الْكِلاَبُ وَٱلْحِكُمُةَ وَعَلَمَكُ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضَلُ ٱللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾، وقوله: ﴿ وَإِنَّهُ لِللّهُ عِلْمِ لِمَا عَلَمْنَهُ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات. ومعلوم أن الرحمة وإيتاء العلم اللدني أعم من كون ذلك عن طريق النبوة وغيرها، والاستدلال بالأعم على الأخص فيه أن وجود الأعم لا يستلزم وجود الأخص كما هو معروف.

ومن أظهر الأدلة في أن الرحمة والعلم اللدني اللذين امتن الله بهما على عبده الخضر عن طريق النبوة والوحي قوله تعالى عنه: ﴿وَمَا فَعَلْنُهُ عَنَ أُمْرِئَ ﴾ أي وإنما فعلته عن أمر الله جل وعلا، وأمر الله إنما يتحقق عن طريق الوحي، إذ لا طريق تعرف بها أوامر الله ونواهيه إلا الوحي من الله جل وعلا. ولاسيما قتل الأنفس البريئة في ظاهر الأمر، وتعييب سفن

الناس بخرقها؛ لأن العدوان على أنفس الناس وأموالهم لا يصح إلا عن طريق الوحى من الله تعالى.

وقد حصر تعالى طرق الإنذار في الوحي في قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّــَهَا أُنْذِرُكُم بِٱلْوَحْيَ ﴾ و﴿ إِنَّمَا ﴾ صيغة حصر.

فإن قيل: قد يكون ذلك عن طريق الإلهام؟ فالجواب أن المقرر في الأصول أن الإلهام من الأولياء لا يجوز الاستدلال به على شيء، لعدم العصمة، وعدم الدليل على الاستدلال به، بل لوجود الدليل على عدم جواز الاستدلال به، وما يزعمه بعض المتصوفة من جواز العمل بالإلهام في حق الملهم دون غيره، وما يزعمه بعض الجبرية أيضًا من الاحتجاج بالإلهام في حق الملهم وغيره جاعلين الإلهام كالوحى المسموع مستدلين بظاهر قوله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ ﴾، وبخبر «اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله»(٩٣٠) كله باطل لا يعول عليه، لعدم اعتضاده بدليل، وغير المعصوم لا ثقة بخواطره؛ لأنه لا يأمن دسيسة الشيطان، وقد ضمنت الهداية في اتباع الشرع، ولم تضمن في اتباع الخواطر والإلهامات، والإلهام في الاصطلاح: إيقاع شيء في القلب يثلج له الصدر من غير استدلال بوحي ولا نظر في حجة عقلية، يختص الله به من يشاء من خلقه، أما ما يلهمه الأنبياء مما يلقيه الله في قلوبهم فليس كالإلهام غيرهم، لأنهم معصومون بخلاف غيرهم. قال في مراقي السعود في كتاب الاستدلال:

ويستبد الإلهام بالعسراء أعسي به إلهام الأولياء

<sup>(</sup>٩٩٣) أخرجه الترمذي (٢٩٨/٥) (٣١٢٧) من حدث أبي سعيد رَوِّ وقال: حديث غريب. وللحديث شعفه الشيخ الألباني وللحديث شاهد عن أبي أمامة رَوِّ عند الطبراني وغيره، والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله في السلسلة الضعيفة (١٨٢١).

وقد رآه بعض من تصوف وعصمة النّبي توجب اقتفا وبالجملة، فلا يخفى على من له إلمام بمعرفة دين الإسلام أنه لا طريق تعرف بها أوامر الله ونواهيه، وما يتقرب إليه به من فعل وترك إلا عن طريق الوحي، فمن ادعى أنه غني في الوصول إلى ما يرضي ربه عن الرسل، وما جاؤوا به ولو في مسألة واحدة فلا شك في زندقته، والآيات والأحاديث الدالة على هذا لا تحصى، قال تعالى: ﴿وَمَا كُنّا مُعَذّبِينَ حَتّى نَبْعَثَ رَسُولًا ولم يقل حتى نلقي في القلوب إلهامًا. وقال تعالى: ﴿رُسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئلًا يكُونَ لِلنّاسِ عَلى اللّهِ حُجّةُ بَعْدَ الرّسُلِ . وقال: ﴿وَلَا اللّهُ عَلَيْكِ . وقال: ﴿وَلَا اللّهُ عَلَيْكِ اللّهُ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ اللّهُ عَلَيْكِ . وقال: فَوَلَو أَنّا الْهَلَكُ اللّهُ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ اللّهُ اللّهِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكِ اللّهُ عَلَيْكِ اللّهُ عَلَيْكِ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

والآيات والأحاديث بمثل هذا كثيرة جدًا. وقد بينا طرفًا من ذلك في سورة «بني إسرائيل» في الكلام على قوله: ﴿ وَمَا كُنّا مُعَدِّبِينَ حَتّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾. وبذلك تعلم أن ما يدعيه كثير من الجهلة المدعين التصوف من أن لهم ولأشياخهم طريقًا باطنة توافق الحق عند الله ولو كانت مخالفة لظاهر الشرع، كمخالفة ما فعله الخضر لظاهر العلم الذي عند موسى زندقة، وذريعة إلى الانحلال بالكلية من دين الإسلام، بدعوى أن الحق في أمور باطنة تخالف ظاهره.

قال القرطبي رحمه الله في تفسيره ما نصه: قال شيخنا الإمام أبو العباس: ذهب قوم من زنادقة الباطنية إلى سلوك طريق لا تلزم منه هذه الأحكام الشرعية فقالوا: هذه الأحكام الشرعية العامة إنما يحكم بها على الأنبياء والعامة. وأما الأولياء وأهل الخصوص فلا يحتاجون إلى تلك النصوص، بل إنما يراد منهم ما يقع في قلوبهم؛ ويحكم عليهم بما يغلب عليهم من خواطرهم، وقالوا: وذلك لصفاء قلوبهم عن الأكدار، وخلوها

عن الأغيار، فتتجلى لهم العلوم الإلهية، والحقائق الربانية، فيقفون على أسرار الكائنات، ويعلمون أحكام الجزئيات، فيستغنون بها عن أحكام الشرائع الكليات، كما اتفق للخضر فإنه استغنى بما تجلى له من العلوم عما كان عند موسى من تلك الفهوم. وقد جاء فيما ينقلون «استفت قلبك وإن أفتاك المفتون» (٩٤٠). قال شيخنا رضي الله عنه: وهذا القول زندقة وكفر، يقتل قائله ولا يستتاب. لأنه إنكار ما علم من الشرائع، فإن الله تعالى قد أجرى سنته، وأنفذ حكمته بأن أحكامه لا تعلم إلا بواسطة رسله السفراء بينه وبين خلقه، وهم المبلغون عنه رسالتهم وكلامه، المبينون شرائعه وأحكامه، اختارهم لذلك وخصهم بما هنالك، كما قال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ ٱلْمُلَيْحِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ بَصِيرٌ وقال تعالى: ﴿ أُلُّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتُهُ ﴾ وقال تعالى: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ، إلى غير ذلك من الآيات. وعلى الجملة، فقد حصل العلم القطعي واليقين الضروري، واجتماع السلف والخلف على أن لا طريق لمعرفة أحكام الله تعالى التي هي راجعة إلى أمره ونهيه، ولا يعرف شيء منها إلا من جهة الرسل. فمن قال إن هناك طريقًا أخرى يعرف بها أمره ونهيه غير الرسل حيث يستغني عن الرسل فهو كافر يقتل ولا يستتاب، ولا يحتاج معه إلى سؤال وجواب. ثم هو قول بإثبات أنبياء بعد نبينا ﷺ. الذي قد جعله الله

<sup>(</sup>٩٩٤) أخرج أحمد (٢٢٨/٤)، والدارمي (٢/ ٣٢٠) (٢٥٣٣) من حديث وابصة مطولًا بنحوه وسيأتي قريبًا لفظه، وضعف إسناده الأرناؤوط في هامش المسند، ولكنه له شاهد من حديث أبي ثعلبة الخشني بسند صحيح عند أحمد كما قال الأرناؤوط (٤/ ١٩٤) ولفظه: «البر ما سكنت إليه النفس واطمأن إليه القلب والإثم ما لم تسكن إليه النفس ولم يطمئن إليه القلب وان أفتاك المفتون»، وحديث وابصة حسنه لغيره الشيخ الألباني رحمه الله في صحيح الترغيب (١٤٣٤).

خاتم أنبيائه ورسله، فلا نبي بعده ولا رسول.

وبيان ذلك أن من قال: يأخذ عن قلبه. وأن ما يقع فيه حكم الله تعالى، وأنه يعمل بمقتضاه، وأنه ولا يحتاج مع ذلك إلى كتاب ولا سنة فقد أثبت لنفسه خاصة النبوة. فإن هذا نحو ما قاله على القرطبي.» الحديث (٥٩٥). انتهى من تفسير القرطبي.

وما ذكره في كلام شيخه المذكور من أن الزنديق لا يستتاب هو مذهب مالك ومن وافقه، وقد بينا أقوال العلماء في ذلك وأدلتهم، وما يرجحه الدليل في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» في سورة «آل عمران».

وما يستدل به بعض الجهلة ممن يدعي التصوف على اعتبار الإلهام من ظواهر بعض النصوص كحديث «استفت قلبك وأن أفتاك الناس وأفتوك» (معن لا دليل فيه ألبتة على اعتبار الإلهام: لأنه لم يقل أحد ممن يعتد به أن المفتي الذي تتلقى الأحكام الشرعية من قبله القلب، بل من الحديث: التحذير من الشبه، لأن الحرام بين والحلال بين، وبينهما أمور مشتبهة لا يعلمها كل الناس.

فقد يفتيك المفتي بحلية شيء وأنت تعلم من طريق أخرى أنه يحتمل أن يكون حرامًا، وذلك باستناد إلى الشرع، فإن قلب المؤمن لا يطمئن لما فيه الشبهة، والحديث، كقوله «دع ما يريبك إلى ما لا يريبك» (٥٩٧) وقوله علية:

<sup>(</sup>٥٩٥) أخرجه أبو نعيم في الحلية (١٠/٢٧) من حديث أبي أمامة رضي الله عنه، وقد ورد عن غيره من الصحابة رضي الله عنهم، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله وانظر الصحيحة (٢٨٦٦).

<sup>(</sup>٥٩٦) سبق تخريجه آنفًا .

<sup>(</sup>٩٩٧) أخرجه الترمذي (٤/ ٦٦٨) (٢٥١٨)، وقال: حسن صحيح، والنسائي (٨/ ٣٢٧) (٥٧١١)،

«البرحسن الخلق، والإثم ما حاك في نفسك وكرهت أن يطلع عليه الناس» رواه مسلم من حديث النواس بن سمعان رضي فقال: «جئت تسأل عن معبد رضي المشار إليه قال: أتيت رسول الله على فقال: «جئت تسأل عن البر»؟ قلت نعم: قال: «استفت قلبك. البر ما اطمأنت إليه النفس واطمأنت إليه النفس واطمأنت إليه القلب. والإثم ما حاك في النفس وتردد في الصدر وإن أفتاك الناس وأفتوك» قال النووي في «رياض الصالحين»: حديث حسن، رواه أحمد والدارمي في مسنديهما. ولا شك أن المراد بهذا الحديث ونحوه الحث على الورع وترك الشبهات، فلو التبست مثلاً ميتة بمذكاة، أو امرأة محرم بأجنبية، وأفتاك بعض المفتين بحلية إحداهما لاحتمال أن تكون هي المذكاة في الأول، والأجنبية في الثاني. فإنك إذا استفتيت قلبك علمت أنه يحتمل أن تكون هي الميتة أو الأخت، وأن ترك الحرام والاستبراء للدين والعرض لا يتحقق إلا بتجنب الجميع، لأن ما لا يتم ترك الحرام إلا بتركه فتركه واجب. فهذا يحيك في النفس ولا تنشرح له، لاحتمال الوقوع في الحرام فيه كما ترى. وكل ذلك مستند لنصوص الشرح لا للالهام.

ومما يدل على ما ذكرنا من كلام أهل الصوفية المشهود لهم بالخير والدين والصلاح قول الشيخ أبي القاسم الجنيد بن محمد بن الجنيد الخزاز القواريري رحمه الله: «مذهبنا هذا مقيد بالكتاب والسنة»، نقله عنه غير واحد ممن ترجمه رحمه الله، كابن كثير وابن خلكان وغيرهما. ولا شك أن كلامه المذكور هو الحق، فلا أمر ولا نهي إلا على ألسنة الرسل عليهم الصلاة والسلام.

<sup>=</sup> وأحمد (١/ ٢٠٠) من حديث الحسن بن علي رضي الله عنهما، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>۹۹۸) صحیح مسلم (۶/ ۱۹۸۰) (۲۵۵۳) .

وبهذا كله تعلم أن قتل الخضر للغلام، وخرقه للسفينة، وقوله: ﴿وَمَا فَعَلْنُهُمْ عَنَ أَمْرِيَ ﴾ دليل ظاهر على نبوته. وعز الفخر الرازي في تفسيره القول بنبوته للأكثرين، ومما يستأنس به للقول بنبوته تواضع موسى عليه الصلاة والسلام له في قوله: ﴿قَالَ لَهُم مُوسَىٰ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَىٰٓ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا الله ﴿ وقوله: ﴿قَالَ سَتَجِدُنِي إِن شَآءَ اللّهُ صَابِرًا وَلَا أَعْصِى لَكَ أَمْرًا لَهُ مَع قول الخضر له ﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَرَ تَجُعُط بِهِ عَبُرًا فَلَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى مَا لَرَ تَجُعُط بِهِ عَبُرًا فَلَا اللهُ عَلَى مَا لَرَ تَجُعُط بِهِ عَبُرًا فَلَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ ال

### هل الخضر عليه السلام حي حتى الآن؟

[اعلم أن العلماء اختلفوا في الخضر: هل هو حي إلى الآن، أو هو غير حي، بل ممن مات فيما مضى من الزمان؟ فذهب كثير من أهل العلم إلى أنه حي، وأنه شرب من عين تسمى عين الحياة. وممن نصر القول بحياته القرطبي في تفسيره، والنووي في شرح مسلم وغيره، وابن الصلاك، والنقاش وغيرهم. قال ابن عطية: وأطنب النقاش له هذا المعنى، يعني حياة الخضر وبقاءه إلى يوم القيامة، وذكر في كتابه أشياء كثيرة عن علي بن أبي طالب، وكلها لا تقوم على ساق انتهى بواسطة نقل القرطبي في تفسيره.

وحكايات الصالحين عن الخضر أكثر من أن تحصر، ودعواهم أنه يحج هو وإلياس كل سنة، ويروون عنهما بعض الأدعية. كل ذلك معروف. ومستند القائلين بذلك ضعيف جدًا. لأن غالبه حكايات عن بعض من يظن به الصلاح. ومنامات وأحاديث مرفوعة عن أنس وغيره، وكلها ضعيف لا تقوم به حجة.

<sup>(</sup>٥٩٩) ٤/ ١٧٢: ١٧٧، الكهف / ٦٥.

ومن أقواه عند القائلين به آثار التعزية حين توفي النَّبي عَلَيْ وقد ذكر ابن عبد البر في تميهده (٢٠٠) عن علي رَيْطُيْنُ قال: لما توفي النَّبي عَلَيْ وسجى بثوب هتف هاتف من ناحية البيت يسمعون صوته ولا يرون شخصه: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. السلام عليكم أهل البيت وكُلُ نَفْسِ ذَآبِقَةُ المُوتِيَّ وَوَضًا مِن كُلُ تَالَف، وعزاء من المُوتِيَّ وَالله خلفًا من كُلُ هالك، وعوضًا من كُلُ تالف، وعزاء من كُلُ مصيبة فبالله فتقوا، وإياه فارجو، فإن المصاب من حرم الثواب، فكانوا يرون أنه الخضر عليه السلام، يعني أصحاب النَّبي عَلَيْ انتهى بواسطة نقل القرطبي في تفسيره.

قال مقيده عفا الله عنه: والاستدلال على حياة الخضر بآثار التعزية كهذا الأثر الذي ذكرنا آنفًا مردود من وجهين:

الأول: أنه لم يثبت ذلك بسند صحيح. قال ابن كثير في تفسيره: وحكى النووي وغيره في بقاء الخضر إلى الآن، ثم إلى يوم القيامة قولين، ومال هو وابن الصلاح إلى بقائه. وذكروا في ذلك حكايات عن السلف وغيرهم. وجاء ذكره في بعض الأحاديث، ولا يصح شيء من ذلك. وأشهرها حديث التعزية وإسناده ضعيف اه. منه.

الثاني: أنه على فرض أن حديث التعزية صحيح لا يلزم من ذلك عقلاً ولا شرعًا ولا عرفانًا أن يكون ذلك المعزي هو الخضر. بل يجوز أن يكون غير الخضر من مؤمني الجن. لأن الجن هم الذين قال الله فيهم: ﴿إِنَّهُ يَرُسُكُمُ هُو وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا نَرْوَهُم ﴿. ودعوى أن ذلك المعزي هو الخضر تحكم بل دليل. وقولهم: كانوا يرون أنه الخضر ليس حجة يجب الرجوع إليها. لاحتمال أن يخطئوا في ظنهم، ولا يدل ذلك على إجماع شرعي معصوم، ولا متمسك لهم في دعواهم أنه الخضر كما ترى.

<sup>(</sup>٦٠٠) التمهيد (٢/ ١٦٢) بدون إسناد .

قال مقيده عفا الله عنه: الذي يظهر لي رجحانه بالدليل في هذه المسألة أن الخضر ليس بحي بل توفي، وذلك لعدة أدلة:

الأول: ظاهر عموم قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَسَرِ مِن فَبَلِكَ ٱلْخُلَّدُ أَفَإِينُ مِتَ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ ﴿ إِلَهُ مَن فَقُولُه ﴿ لِبَشَرِ ﴾ نكرة في سياق النفي فهي تعم كل بشر من قبله. والخضر بشر من قبله. والخضر بشر من قبله. فلو كان شرب من عين الحياة وصار حيًا خالدًا إلى يوم القيامة لكان الله قد جعل لذلك البشر الذي هو الخضر من قبله الخلد.

الثاني: قوله عليه: «اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعبد في الأرض» فقد قال مسلم في صحيحه (٦٠١): حدثنا هناد بن السري، حدثنا ابن المبارك عن عكرمة بن عمار، حدثني سماك الحنفي قال: سمعت ابن عباس يقول: حدثني عمر بن الخطاب قال: لما كان يوم بدر (ح) وحدثنا زهير بن حرب واللفظ له، حدثنا عمر بن يونس الحنفي، حدثنا عكرمة بن عمار، حدثني أبو زميل هو زميل الحنفي، حدثني عبد الله بن عباس قال: حدثني عمر بن الخطاب قال: لما كان يوم بدر نظر رسول الله ﷺ إلى المشركين وهم ألف وأصحابه ثلاثمائة وتسعة عشر رجلًا. فاستقبل النَّبي عَلَيْ القبلة ثم مد يديه فجعل يهتف بربه: «اللهم أنجز لي ما وعدتني. اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعبد في الأرض» فما زال يهتف بربه مادًا يديه مستقبل القبلة حتى سقط رداؤه عن منكبيه. فأتاه أبو بكر فأخذ رداءه فألقاه على منكبيه ثم التزمه من ورائه وقال: يا نبي الله كفاك مناشدتك ربك، فإنه سينجز لك ما وعدك، فأنزل الله عز وجل: ﴿إِذَّ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ ٱلْمَكَتِهِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴿ فَأَمِدُهُ اللَّهُ بِالْمُلائِكَةُ . . الحديث . ومحل الشاهد منه قوله ﷺ : «لا

<sup>(</sup>۲۰۱) صحیح مسلم (۳/ ۱۳۸۳) (۱۷۲۳) .

تعبد في الأرض» فعل في سياق النفي فهو بمعنى: لا تقع عبادة لك في الأرض، لأن الفعل ينحل عن مصدر وزمن عند النحويين. وعن مصدر ونسبة وزمن عند كثير من البلاغيين.

فالمصدر كامن في مفهومه إجماعًا، فيتسلط عليه النفي فيؤول إلى النكرة في سياق النفي، وهي من صيغ العموم كما تقدم إيضاحه في سورة «بني إسرائيل» وإلى كون الفعل في سياق النفي والشرط من صيغ العموم أشار في مراقي السعود بقوله عاطفًا على ما يفيد العموم:

ونحو لا شربت أو إن شربا واتفقوا إن مصدر قد جلبا فإذا علمت أن معنى قوله على: «إن تهلك هذه العصابة لا تعبد في الأرض» أي لا تقع عبادة لك في الأرض.

فاعلم أن ذلك النفي يشمل بعمومه وجود الخضر حيًا في الأرض، لأنه على تقدير وجوده حيًا في الأرض فإن الله يعبد في الأرض، ولو على فرض هلاك تلك العصابة من أهل الإسلام. لأن الخضر ما دام حيًا فهو يعبد الله في الأرض. وقال البخاري في صحيحه (٢٠٢٦): حدثني محمد بن عبد الله بن حوشب حدثنا عبد الوهاب، حدثنا خالد عن عكر مة عن ابن عباس قال: قال النبي عي يوم بدر: «اللهم أنشدك عهدك ووعدك. اللهم إن شئت لم تعبد في الأرض» فأخذ أبو بكر بيده فقال: حسبكا فخرج وهو يقول: «سيهزم الجمع ويولون الدبر». فقوله على هذا الحديث: «اللهم إن شئت لم تعبد في الأرض» أي إن شئت إهلاك هذه الطائفة من أهل الإسلام لم تعبد في الأرض. فيرجع معناه إلى الرواية التي ذكرنا عن مسلم في صحيحه من الخضر.

<sup>(</sup>٦٠٢) صحيح البخاري (٣/ ١٠٦٧) (٢٧٥٨) .

الثالث: إخباره عِلَيْ بأنه على رأس مائة سنة من الليلة التي تكلم فيها بالحديث لم يبق على وجه الأرض أحد ممن هو عليها تلك الليلة، فلو كان الخضر حيًا في الأرض لما تأخر بعد المائة المذكورة. قال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه (٦٠٣): حدثنا محمد بن رافع. وعبد بن حميد، قال محمد بن رافع: حدثنا، وقال عبد: أخبرنا عبد الرزاق، أخبرنا معمر عن الزهري، أخبرني سالم بن عبد الله وأبو بكر بن سليمان: أن عبد الله بن عمر قال: صلى بنا رسول الله ﷺ ذات ليلة صلاة العشاء في آخر حياته. فلما سلم قام فقال: «أرأيتكم ليلتكم هذه، فإن على رأس مائة سنة». وإنما قال رسول الله عليه: «لا يبقى ممن هو اليوم على ظهر الأرض أحد»، يريد بذلك أن ينخرم ذلك القرن. حدثني عبد الله بن عبد الرحمن الداري، أخبرنا أبو اليمان أخبرنا شعيب، ورواه الليث عن عبد الرحمن بن خالد بن مسافر، كلاهما عن الزهري بإسناد معمر كمثل حديثه، حدثني هارون بن عبد الله، وحجاج بن الشاعر قالا: حدثنا حجاج بن محمد، قال: قال ابن جريج: أخبرني أبو الزبير أنه سمع جابر بن عبد الله يقول سمعت النَّبي عَلَيْكُ قبل أن يموت بشهر: «تسألوني عن الساعة وإنما علمها عند الله. وأقسم الله ما على الأرض من نفس منفوسة تأتي عليها مائة سنة» حدثنيه محمد بن حاتم، حدثنا محمد بن بكر، أخبرنا ابن جريج بهذا الإسناد ولم يذكر «قبل موته بشهر ».

حدثني يحيى بن حبيب، ومحمد بن عبد الأعلى، كلاهما عن المعتمر قال ابن حبيب، حدثنا معتمر بن سليمان، قال: سمعت أبي حدثنا أبو نضرة عن جابر بن عبد الله عن النّبي عَلَيْ أنه قال ذلك قبل موته بشهر أو نحو ذلك: «ما من نفس منفوسة اليوم تأتي مائة سنة وهي حية يومئذ» وعن

<sup>(</sup>۲۰۳) صحیح مسلم (٤/ ١٩٦٥: ١٩٦٧) (۲۰۳۷، ۲۰۳۸) .

عبد الرحمن صاحب السقاية، عن جابر بن عبد الله عن النَّبي عَلَيْ بمثل ذلك. وفسرها عبد الرحمن قال: نقص العمر. حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة، حدثنا يزيد بن هارون، أخبرنا سليمان التيمي بالإسنادين جميعًا مثله.

حدثنا ابن نمير، حدثنا أبو خالد عن داود واللفظ له (ح) وحدثنا أبو بكر ابن أبي شيبة، حدثنا سليمان بن حيان عن داود عن أبي نضرة عن أبي سعيد قال: لما رجع النّبي على من تبوك سألوه عن الساعة، فقال رسول الله على: «لا تأتي مائة وعلى الأرض نفس منفوسة اليوم» حدثني إسحاق بن منصور، أخبرنا أبو عوانة عن حصين عن سالم عن جابر بن عبد الله قال: قال النّبي على: «ما من نفس منفوسة تبلغ مائة سنة» فقال سالم: تذاكرنا ذلك عنده: إنما هي كل نفس مخلوقة يومئذ اه منه بلفظه.

فهذا الحديث الصحيح الذي رواه عن النبي على ابن عمر، وجابر، وأبو سعيد فيه تصريح النّبي على بأنه لا تبقى نفس منفوسة حية على وجه الأرض بعد مائة سنة. فقوله «نفس منفوسة» ونحوها من الألفاظ في روايات الحديث نكرة في سياق النفي فهي تعم كل نفس مخلوقة على الأرض. ولا شك أن ذلك العموم بمقتضى اللفظ يشمل الخضر، لأنه نفس منفوسة على الأرض. وقال البخاري في صحيحه (١٠٠٠): حدثنا أبو اليمان، أخبرنا شعيب عن الزهري قال: حدثني سالم بن عبد الله بن عمر، وأبو بكر بن أبي حثمة أن عبد الله بن عمر قال: «أرأيتكم ليلتكم هذه، فإن رأس مائة لا يبقى ممن هو اليوم على ظهر الأرض أحد» فوهل الناس في مقالة رسول الله على الما يتحدثون من هذه الأحاديث عن مائة سنة: وإنما قال النّبي على القرن انتهى منه ممن هو اليوم على ظهر الأرض، يريد بذلك أنها تخرم ذلك القرن انتهى منه ممن هو اليوم على ظهر الأرض» يريد بذلك أنها تخرم ذلك القرن انتهى منه

<sup>(</sup>۲۰٤) صحيح البخاري (۱/ ٥٥) (١١٦) .

بلفظه. وقد بينا وجه دلالته على المراد قريبًا.

الرابع: أن الخضر لو كان حيًا إلى زمن النبي على لكان من أتباعه، ولنصره وقاتل معه، لأنه مبعوث إلى جميع الثقلين الإنس والجن. والآيات الدالة على عموم رسالته كثيرة جدًا، كقوله تعالى: ﴿ فَلُ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمُ جَمِيعًا ﴾، وقوله: ﴿ بَبَارِكَ اللّهِ عَلَى نَزَلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ فَهُ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾ ويوضح هذا أنه تعالى بين في سورة «آل عمران»: أنه أخذ على جميع النّبيين الميثاق المؤكد أنهم إن جاءهم نبينا على مصدقًا لما معهم أن يؤمنوا به وينصرونه، وذلك في قوله: ﴿ وَإِذْ أَخَذُ اللّهُ مِيثَقَ النّبِيّينَ لَمَا النّبيينَ لَمَا عَكُمْ لَتُوْمِنُنُ أَنْ اللّهُ مِيثَقَ النّبِيّينَ لَمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنُ وَلَيْ مَن كُمْ مِن كِتَبُ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِيَ قَالُوا أَقْرَرُنَا قَالَ فَاشَهَدُوا وَانَا مَعَكُمْ مِن كُلُهُ مِن الشّهِدِينَ هَا فَانَ الْعَلَيْ بَعْدَ ذَلِكَ فَالْوَا أَقْرَرُنَا قَالَ فَاشَهَدُوا وَانَا مَعَكُمْ مِن كُمْ مِن الشّهِدِينَ هَا فَانَ بَعْدَ ذَلِكَ فَالْكِكُمْ الْمَعْدُونَ عَلَى الْعَلَيْ بَعْدَ ذَلِكَ فَالْوَا أَقْرَرُنَا قَالَ فَالْسَفُوكَ وَانَا مَعَكُمْ مِن الشّهِدِينَ هَا فَانَ بَعْدَ ذَلِكَ فَالْكُونَ فَالْكُولُ مُعُمْ الْفَلَيْقُوكَ .

وهذه الآية الكريمة على القول بأن المراد بالرسول فيها نبينا على ما قاله ابن العباس وغيره فالأمر واضح. وعلى أنها عامة فهو على يدخل في عمومها دخولًا أوليًا. فلو كان الخضر حيًا في زمنه لجاءه ونصره وقاتل تحت رايته. ومما يوضح أنه لا يدركه نبي إلا إتبعه ما رواه الإمام أحمد وابن أبي شيبة والبزار من حديث جابر رضي الله عنه: أن عمر كوشك أتى النبي على بكتاب أصابه من بعض أهل الكتاب فقرأه عليه فغضب وقال: «لقد جئتكم بها بيضاء نقية لا تسألوهم عن شيء فيخبروكم بحق فتكذبوا به، أو بباطل فتصدقوا به، والذي نفسي بيده، لو أن موسى كان حيًا ما وسعه إلا أن يتبعني» (١٠٠٠) اه قال ابن حجر في الفتح: ورجاله موثوقون، إلا أن في

<sup>(</sup>٦٠٥) أخرجه أحمد (٣/ ٣٨٧)، وابن أبي شيبة (٥/ ٣١٢) (٢٦٤٢١)، وضعف إسناده

مجالد ضعفًا. وقال الحافظ ابن كثير رحمه الله في تاريخه بعد أن ساق آية «آل عمران» المذكورة آنفًا مستدلًا بها على أن الخضر لو كان حيًا لجاء النّبي على ونصره ما نصه: قال ابن عباس رضي الله عنهما: ما بعث الله نبينًا إلا أخذ عليه الميثاق لئن بعث محمد على وهو حي ليؤمنن به ولينصرنه، وأمره أن يأخذها على أمته الميثاق لئن بعث محمد والا تحمد والمرونه (١٠٦) ذكره البخاري عنه اه. فالخضر إن كان نبيًا أو وليًا فقد دخل في هذا الميثاق. فلو كان حيًا في زمن رسول الله عليه الكان أشرف أحواله أن يكون بين يديه، يؤمن بما أنزل الله عليه، وينصره أن يصل أحد من الأعداء إليه. لأنه إن كان وليًا فالصديق أفضل منه. وإن كان نبيًا فموسى أفضل منه.

وقد روى الإمام أحمد في مسنده: حدثنا شريح بن النعمان، حدثنا هشيم أنبأنا مجالد عن الشعبي عن جابر بن عبد الله: أن رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عن الشعبي نفسي بيده، لو أن موسى كان حيًا ما وسعه إلا أن يتبعني (٢٠٠٥) وهذا الذي يقطع به ويعلم من الدين علم الضرورة..

وقد دلت هذه الآية الكريمة: أن الأنبياء كلهم لو فرض أنهم أحياء مكلفون في زمن رسول الله على لكانوا كلهم أتباعًا له وتحت أوامره، وفي عموم شرعه. كما أن صلوات الله وسلامه عليه لما اجتمع بهم الإسراء رفع فوقهم كلهم، ولما هبطوا معه إلى بيت المقدس وحانت الصلاة أمره جبريل عن أمر الله أن يؤمهم. فصلى بهم في محل ولايتهم ودار إقامتهم. فدل على أنه الإمام الأعظم، والرسول الخاتم المبجل المقدم صلوات الله فدل على أنه الإمام الأعظم، والرسول الخاتم المبجل المقدم صلوات الله

<sup>=</sup> الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٦٠٦) سبق الكلام على هذا الأثر .

<sup>(</sup>٦٠٧) سبق آنفًا .

وسلامه عليه وعليهم أجمعين.

فإذا علم هذا، وهو معلوم عند كل مؤمن علم أنه لو كان الخضر حيًا لكان من جملة أمة محمد على وممن يقتدى بشرعه لا يسعه إلا ذلك. هذا عيسى بن مريم عليه السلام إذا نزل في آخر الزمان يحكم بهذه الشريعة المطهرة، لا يخرج منها ولا يحيد عنها، وهو أحد أولي العزم الخمسة المرسلين، وخاتم أنبياء بني إسرائيل. والمعلوم أن الخضر لم ينقل بسند صحيح ولا حسن تسكن النفس إليه أنه اجتمع برسول الله على في يوم واحد، ولم يشهد معه قتالًا في مشهد من المشاهد. وهذا يوم بدر يقول الصادق المصدوق فيما دعا به ربه عز وجل واستنصره واستفتحه على من كفره: «اللهم إن تهلك هذه العصابة لا تعبد بعدها في الأرض» (٢٠٨٠) وتلك العصابة كان تحتها سادة المسلمين يومئذ، وسادة الملائكة حتى جبريل عليه السلام. كما قال حسان بن ثابت في قصيدة له في بيت يقال بأنه أفخر بيت قالته العرب:

وببئر بدر إذ يرد وجوههم جبريل تحت لوائنا ومحمد

فلو كان الخضر حيًا لكان وقوفه تحت هذه الراية أشرف مقاماته، وأعظم غزواته. قال القاضي أبو يعلى محمد بن الحسين بن الفراء الحنبلي: سئل بعض أصحابنا عن الخضر هل مات؟ فقال: نعم. قال: وبلغني مثل هذا عن أبي طاهر بن العبادي قال: وكان يحتج بأنه لو كان حيًا لجاء إلى رسول الله عن نقله ابن الجوزي في العجالة. فإن قيل: فهل يقال إنه كان حاضرًا في هذه المواطن كلها ولكن لم يكن أحد يراه؟

فالجواب أن الأصل عدم هذا الاحتمال البعيد الذي يلزم منه تخصيص العمومات بمجرد التوهمات. ثم ما الحامل له على هذا الاختفاء؟ وظهوره

<sup>(</sup>٦٠٨) سبق تخريجه آنفًا

أعظم لأجره، وأعلى في مرتبته، وأظهر لمعجزته. ثم لو كان باقيًا بعده لكان تبليغه عن رسول الله على الأحاديث النبوية، والآيات القرآنية، وإنكاره لما وقع من الأحاديث المكذوبة، والروايات المقلوبة، والآراء البدعية، والأهواء العصبية، وقتاله مع المسلمين في غزواتهم، وشهوده جمعهم وجماعاتهم، ونفعه إياهم، ودفعه الضرر عنهم مما سواهم، وتسديده العلماء والحكام، وتقريره الأدلة والأحكام أفضل مما يقال من كونه في الأمصار، وجوبه الفيافي والأقطار، واجتماعه بعباد لا تعرف أحوال كثير منهم، وجعله كالنقيب المترجم عنهم؟!

وهذا الذي ذكرته لا يتوقف أحد فيه بعد التفهم، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم. انتهى من البداية والنهاية لابن كثير رحمه الله تعالى.

فتحصل أن الأحاديث المرفوعة التي تدل على وجود الخضر حيًا باقيًا لم يثبت منها شيء. وأنه قد دلت الأدلة المذكورة على وفاته، كما قدمنا إيضاحه.

وممن بين ضعف الأحاديث الدالة على حياة الخضر، وبقائه ابن كثير في تاريخه وتفسيره، وبين كثيرًا من أوجه ضعفها ابن حجر في الإصابة. وقال ابن كثير في البداية والنهاية بعد أن ساق الأحاديث والحكايات الواردة في حياة الخضر: وهذه الروايات والحكايات هي عمدة من ذهب إلى حياته إلى اليوم، وكل من الأحاديث المرفوعة ضعيفة جدًا، لا تقوم بمثلها حجة في الدين.

والحكايات لا يخلو أكثرها من ضعف في الإسناد. وقصاراها أنها صحيحة إلي من ليس بمعصوم من صحابي أو غيره؛ لأنه يجوز عليه الخطأ (والله أعلم)، إلى أن قال رحمه الله: وقد تصدى الشيخ أبو الفرج بن الجوزي رحمه الله في كتابه (عجلة المنتظر في شرح حالة الخضر)

للأحاديث الواردة في ذلك من المرفوعات فبين أنها موضوعات، ومن الآثار عن الصحابة والتابعين فمن بعدهم، فبين ضعف أسانيدها ببيان أحوالها، وجهالة رجالها، وقد أجاد في ذلك وأحسن الانتقاد ا ه منه.

واعلم أن جماعة من أهل العلم ناقشوا الأدلة التي ذكرنا أنها تدل على وفاته، فزعموا أنه لا يشمله عموم ﴿وَمَا جَعَلْنَا لِشَرِ مِن فَلِكَ ٱلْخُلِّدُ ۗ ولا عموم حديث: «أرأيتكم ليلتكم هذه فإنه على رأس مائة سنة لم يبق على ظهر الأرض أحد ممن هو عليها اليوم» (٢٠٩ كما تقدم. قال أبو عبد الله القرطبي في تفسيره رحمه الله تعالى: ولا حجة لمن استدل به يعني الحديث المذكور على بطلان قول من يقول: إن الخضر حي لعموم قوله «ما من نفس منفوسة..» لأن العموم وإن كان مؤكد الاستغراق ليس نصًا فيه، بل هو قابل للتخصيص، فكما لم يتناول عيسى عليه السلام فإنه لم يمت ولم يقتل، بل هو حي بنص القرآن ومعناه، ولا يتناول الدجال مع أنه حي بدليل عديث الجساسة: فكذلك لم يتناول الخضر عليه السلام، وليس مشاهدًا للناس، ولا ممن يخالطهم حتى يخطر ببالهم حاله مخاطبة بعضهم بعضًا، فمثل هذا العموم لا يتناوله. وقيل: إن أصحاب الكهف أحياء، ويحجون مع عيسى عليه السلام كما تقدم، وكذلك فتى موسى في قول ابن عباس مع عيسى عليه السلام كما تقدم، وكذلك فتى موسى في قول ابن عباس كما ذكرنا اه منه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: كلام القرطبي هذا ظاهر السقوط كما لا يخفى على من له إلمام بعلوم الشرع، فإنه اعترف بأن حديث النّبي على عام في كل نفس منفوسة عمومًا مؤكدًا، لأن زيادة «من» قبل النكرة في سياق النفي تجعلها نصًا صريحًا في العموم لا ظاهرًا فيه كما هو مقرر في الأصول. وقد أوضحناه في سورة «المائدة».

<sup>(</sup>٦٠٩) سبق تخريجه .

ولو فرضنا صحة ما قاله القرطبي رحمه الله تعالى من أنه ظاهر في العموم لا نص فيه، وقررنا أنه قابل للتخصيص كما هو الحق في كل عام، فإن العلماء مجمعون على وجوب استصحاب عموم العام حتى يرد دليل مخصص صالح للتخصيص سندًا ومتنًا، فالدعوى المجردة عن دليل من كتاب أو سنة لا يجوز أن يخصص بها نص من كتاب أو سنة إجماعًا.

وقوله: "إن عيسى لم يتناوله عموم الحديث" فيه أن لفظ الحديث من أصله لم يتناوله عيسى؛ لأن النّبي على قال فيه: "لم يبق على ظهر الأرض ممن هو بها اليوم أحد"، فخصص ذلك بظهر الأرض فلم يتناول اللفظ من في السماء، وعيسى قد رفعه الله من الأرض كما صرح بذلك في قوله تعالى: ﴿ بَل رَّفَعَهُ اللهُ إِلَيْهِ ﴾ وهذا واضح جدًا كما ترى.

ودعوى حياة أصحاب الكهف، وفتى موسى ظاهرة السقوط ولو فرضنا حياتهم فإن الحديث يدل على موتهم عند المائة كما تقدم، ولم يثبت شيء يعارضه.

وقوله «إن الخضر ليس مشاهدًا الناس، ولا ممن يخالطهم حتى يخطر ببالهم حالة مخاطبة بعضهم بعضًا» يقال فيه: إن الاعتراض يتوجه عليه من جهتين:

الأولى: أن دعوى كون الخضر محجوبًا عن أعين الناس كالجن والملائكة دعوى لا دليل عليها والأصل خلافها؛ لأن الأصل أن بني آدم يرى بعضهم بعضًا لاتفاقهم في الصفات النفسية، ومشابهتهم فيما بينهم.

الثانية: أنا لو فرضنا أنه لا يراه بنو آدم، فالله الذي أعلم النَّبي بالغيب الذي هو «هلاك كل نفس منفوسة في تلك المائة» عالم بالخضر، وبأنه نفس منفوسة. ولو سلمنا جدليًا أن الخضر فرد نادر لا تراه العيون، وأن مثله لم يقصد بالشمولي في العموم فأصح القولين عند علماء الأصول شمول العام

والمطلق للفرد النادر والفرد غير المقصود، خلافًا لمن زعم أن الفرد النادر وغير المقصود لا يشملهما العام ولا المطلق.

قال صاحب جمع الجوامع في «مبحث العام» ما نصه: والصحيح دخول النادرة وغير المقصودة تحته. فقوله: «النادرة وغير المقصودة»، يعنى الصورة النادرة وغير المقصودة. وقوله: «تحته» يعنى العام. والحق أن الصورة النادرة، وغير المقصودة صورتان واحدة، وبينهما عموم وخصوص من وجه على التحقيق؛ لأن الصورة النادرة قد تكون مقصودة وغير مقصودة، والصورة غير المقصودة قد تكون نادرة وغير نادرة، ومن الفروع التي تبني على دخول الصورة النادرة في العام والمطلق وعدم دخولها فيهما اختلاف العلماء في جواز دفع السبق بفتحتين في المسابقة على الفيل. وإيضاحه أنه جاء في الحديث الذي رواه أصحاب السنن والإمام أحمد من حديث أبي هريرة أن النَّبي عَلَيْ قال: «لا سبق إلا في خف أو نصل أو حافر» (۲۱۰) ولم يذكر فيه ابن ماجه «أو نصل» والفيل ذو خف، وهو صورة نادرة. فعلى القول بدخول الصورة النادرة في العام يجوز دفع السبق بفتحتين في المسابقة على الفيلة. والسبق المذكور هو المال المجعول للسابق، وهذا الحديث جعله بعض علماء الأصول مثالًا لدخول الصورة النادرة في المطلق لا العام. قال: لأن قوله: «إلا في خف» نكرة في سياق الإثبات، لأن ما بعد «إلا» مثبت، والنكرة في سياق الإثبات إطلاق لا عموم، وجعله بعض أهل الأصول مثالًا لدخول الصورة النادرة في العام. قال الشيخ زكريا: وجه عمومه مع أنه نكرة في الإثبات أنه في حيز

<sup>(</sup>٦١٠) أخرجه أبو داود (٢/ ٣٤) (٢٥٧٤)، والترمذي (٤/ ٢٠٥) (٢٠٥٠)، وقال: حسن، والنسائي (٦/ ٢٢٠) (٣٥٨٠) (٣٥٨٠)، وابن ماجه (٢/ ٢٩٠) (٢٨٧٨)، واحمد (٢/ ٤٢٤)، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

الشرط معنى، إذ التقدير: إلا إذا كان في خف. والنكرة في سياق الشرط نعم، وضابط الصورة النادرة عند أهل الأصول هي: أن يكون ذلك الفرد لا يخطر غالبًا ببال المتكلم لندرة وقوعه.

ومن أمثلة الاختلاف في الصورة النادرة هل تدخل في العام والمطلق أولًا؟: اختلاف العلماء في وجوب الغسل من خروج المني الخارج بغير لذة، كمن تلدغه عقرب في ذكره فينزل منه المني، فنزول المني بغير لذة، أو بلذة غير معتادة صورة نادرة، ووجوب الغسل منه يجري على الخلاف المدخول في دخول الصور النادرة في العام والمطلق وعدم دخولها فيهما، فعلى دخول تلك الصورة النادرة في عموم «إنما الماء من الماء»(٦١١) فالغسل واجب، وعلى العكس فلا.

ومن أمثلة ذلك في المطلق: ما لو أوصى رجل برأس من رقيقه، فهل يجوز دفع الخنثي أولًا، فعلى دخول الصورة النادرة في المطلق يجوز دفع الخنثي، وعلى العكس فلا.

ومن أمثلة الاختلاف في دخول الصورة غير المقصودة في الإطلاق: ما لو وكل رجل آخر على أن يشتري له عبدًا ليخدمه، فاشترى الوكيل عبدًا يعتق على الموكل، فالموكل لم يقصد من يعتق عليه، وإنما أراد خادمًا يخدمه، فعلى دخول الصورة غير المقصودة في المطلق يمضي البيع ويعتق العبد، وعلى العكس فلا. وإلا هاتين المسألتين أشار في المراقي بقوله: هل نادر في ذي العموم يدخل ومطلق أولًا خلاف ينقل فما لغير لذة والفيل ومشبه فيه تنافى القيل وما من القصد خلا فيه اختلف

وقد يجيء بالمجاز متصف

<sup>(</sup>٦١١) أخرجه مسلم (٢٦٩/١) (٣٤٣) من حديث أبي سعيد رَفَِّكَ به .

وممن مال إلى عدم دخول الصور النادرة وغير المقصودة في العام والمطلق أبو إسحاق الشاطبي رحمه الله تعالى.

قال مقيده عفا الله عنه: الذي يظهر رجحانه بحسب المقرر في الأصول شمول العام والمطلق للصور النادرة؛ لأن العام ظاهر في عمومه حتى يرد دليل مخصص من كتاب أو سنة.

وإذا تقرر أن العام ظاهر في عمومه وشموله لجميع الأفراد فحكم الظاهر أنه لا يعدل عنه، بل يجب العمل به إلا بدليل يصلح للتخصيص، وقد كان الصحابة رضي الله عنهم يعملون بشمول العمومات من غير توقف في ذلك. وبذلك تعلم أن دخول الخضر في عموم قوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِّن قَبِلِكَ ٱلْخُلِدُ وعموم قوله ﷺ: «أرأيتكم ليلتكم هذه فإنه على رأس مائة سنة لا يبقى على وجه الأرض ممن هو عليها اليوم أحد» هو الصحيح، ولا يمكن خروجه من تلك العمومات إلا بمخصص صالح للتخصيص.

ومما يوضح ذلك: أن الخنثى صورة نادرة جدًا، مع أنه داخل في عموم آيات المواريث والقصاص والعتق، وغير ذلك من عمومات أدلة الشرع. وما ذكره القرطبي من خروج الدجال من تلك العمومات بدليل حديث الجساسة لا دليل فيه، لأن الدجال أخرجه دليل صالح للتخصيص، وهو الحديث الذي أشار له القرطبي، وهو حديث ثابت في الصحيح من حديث فاطمة بنت قيس رضي الله عنها، سمعت النَّبي عَيِّ يقول: إنه حدثه به تميم الداري، وأنه أعجبه حديث تميم المذكور، لأنه وافق ما كان يحدث به أصحابه من خبر الدجال. قال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه من عبد الوارث، وحجاج صحيحه الوارث، وحجاج صحيحه الوارث، وحجاج

<sup>(</sup>٦١٢) صحيح مسلم (٤/ ٢٢٦١) (٢٩٤٢) .

ابن الشاعر كلاهما عن عبد الصمد واللفظ لعبد الوارث بن عبد الصمد، حدثنا أبي عن جدي عن الحسين بن ذكوان، حدثنا ابن بريدة حدثني عامر ابن شراحيل الشعبي شعب همدان، أنه سأل فاطمة بنت قيس وكانت من المهاجرات الأول فقال: حدثيني حديثًا سمعته من رسول الله على لا تسنديه إلى أحد غيره. فقالت: لئن شئت لأفعلن؟ فقال لها: أجل؟ حدثيني. فقالت: . . ثم ساق الحديث وفيه طول. ومحل الشاهد منه قول تميم الداري: فانطلقنا سراعًا حتى دخلنا الدير فإذا فيه أعظم إنسان رأيناه قط خلقًا، وأشده وثاقًا، مجموعة يداه إلى عنقه ما بين ركبتيه إلى كعبيه بالحديد، قلنا: ويلك! مالك! الحديث بطوله - إلى قوله -: وإني بغركم عني، إني أنا المسيح، وإني أوشك أن يؤذن لي في الخروج فأسير في الأرض، فلا أدع قرية إلا هبطتها في أربعين ليلة غير مكة وطيبة، فهما محرمتان على كلتاهما. . . الحديث.

فهذا نص صحيح صريح في أن الدجال حي موجود في تلك الجزيرة البحرية المذكورة في حديث تميم الدارمي المذكور، وإنه باق وهو حي حتى يخرج في آخر الزمان. وهذا نص صالح للتخصيص يخرج الدجال من عموم حديث موت كل نفس في تلك المائة. والقاعدة المقررة في الأصول: أن العموم يجب إبقاؤه على عمومه، فما أخرجه نص مخصص خرج من العموم وبقي العام حجة في بقية الأفراد التي لم يد على إخراجها دليل، كما قدمناه مرارًا وهو الحق ومذهب الجمهور، وهو غالب ما في الكتاب والسنة من العمومات يخرج منها بعض الأفراد بنص مخصص، ويبقى العام حجة في الباقي، وإلى ذلك أشار في مراقي السعود في مبحث التخصيص بقوله:

وهو حجة لدى الأكشر إن مخصص له معينًا بين

وبهذا كله يتبين أن النصوص الدالة على موت كل إنسان على وجه الأرض في ظرف تلك المائة، ونفي الخلد عن كل بشر قبله تتناول بظواهرها الخضر ولم يخرج منها نص صالح للتخصيص كما رأيت. والعلم عند الله تعالى](٦١٣).

### سيدنا داود عليه السلام

#### علمه الله صنعة الدروع.

[قوله تعالى: ﴿وَءَاتَكُهُ ٱللّهُ ٱلْمُلّكَ وَالْحِكُمَةَ وَعَلّمَهُ مِمّا يَشَاءُ ﴾ لم يبيّن هنا شيئًا مما علمه، وقد بيّن في مواضع أُخر أن مما علمه صنعة الدروع كقوله: ﴿وَعَلّمَنَكُ صَنْعَكَ لَبُوسٍ لَّكُمْ لِلْحُصِنَكُم مِّنَ بَأْسِكُمْ ﴾، وقوله: ﴿وَالنّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ﴿ أَنِ آَعُلُ سَبِغَتِ وَقَدِّرُ فِي ٱلسَّرَدِ ﴾] (١١٤).

## تسبيح الجبال والطير مع سيدنا داود عليه السلام كان تسبيحًا حقيقيًا.

[قوله تعالى: ﴿وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُدِد ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّيْرُ وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴾. ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه سخر الجبال أي ذللها، وسخر الطير تسبح مع داود. وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من تسخيره الطير، والجبال تسبح مع نبيه داود بينه في غير هذا الموضع. كقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُرَدَ مِنَّا فَضَلًا يَنْجِبَالُ أُوّبِي مَعَمُ وَالطَّيْرُ وَأَلَنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ﴾. وقوله: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُرَد مِنَّا فَضَلًا يَنْجِبَالُ أُوّبِي مَعَمُ التسبيح.

<sup>(</sup>٦١٣) ٤/١٧٧: ١٩٢، الكهف/ ٦٥، وقد تكلم العلامة الشنقيطي رحمه الله على قصة الخضر مع موسى عليهما السلام في (٤/ ١٩٤: ١٩٦) (الكهف/ ٧٧، ٩٧) فانظره .

<sup>(</sup>٦١٤) ١/١٩٤، البقرة/ ٢٥١، وانظر أيضًا ٤/ ٧٣٥: ٧٣٧، الأنبياء/ ٨٠.

﴿ وَٱلطَّنْرَ ﴾ أي ونادينا الطير بمثل ذلك من ترجيح التسبيح معه. وقوله من قال ﴿ أُوِّهِ مَعَهُ ﴾ : أي سيري معه، وأن التأويب سير النهار ساقط كما ترى، وكقوله تعالى : ﴿ وَٱذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُردَ ذَا ٱلْأَيْدِ ۚ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ۞ إِنَّا سَخَرَنَا لَهُ وَالطّير مَعْهُ وَأَوْ كُلُ لَهُۥ أَوَّابُ ۞ .

والتحقيق: أن تسبيح الجبال والطير مع داود المذكور تسبيح حقيقي؛ لأن الله جل وعلا يجعل لها إدراكات تسبح بها، يعلمها هو جل وعلا ونحن لا نعلمها. كما قال: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيّحُ بِحَدِهِ وَلِكِن لَا نَفْقَهُونَ تَعلمها. كما قال: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيّحُ بِحَدِهِ وَلِكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَنْفَجُرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَانُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾، وقال مِنْ الله الله عَلَى السَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَها وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ ﴾، وقال وقال وقال وقال الله عَلَى السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَها وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا كُونَ مِنْهَا لَمَا مَا يَعْمِلُنَها وَاللَّهُ عَلَى السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعْمِلْنَها وَاللَّهُ عَلَى السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعْمِلْنَها وَاللَّهُ عَلَى السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعْمِلْنَها وَاللَّهِ مِنْ مَنْهَا لَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالًا عَرَضَانًا اللَّهُ عَلَى السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَعْمِلْنَها وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى الل

وقد ثبت في صحيح البخاري (٢١٥): أن الجذع الذي كان يخطب عليه النبي على لما انتقل عنه بالخطبة إلى المنبر سمع له حنين. وقد ثبت في صحيح مسلم (٢١٦) أن النبي على قال: «إني لأعرف حجرًا بمكة كان يسلم عَلَيَّ قبل أن أبعث، إني لأعرفه الآن» وأمثال هذا كثيرة، والقاعدة المقررة عند العلماء: أن نصوص الكتاب والسنة لا يجوز صرفها عن ظاهرها المتبادر منها إلا بدليل يجب الرجوع إليه، والتسبيح في اللغة: الإبعاد عن السوء، وفي اصطلاح الشرع: تنزيه الله جل وعلا عن كل ما لا يليق بكماله وجلاله.

وقال القرطبي في تفسير هذه الآية ﴿وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُرُدَ ٱلْجِبَالَ﴾ أي جعلناها بحيث تطيعه إذا أمرها بالتسبيح والظاهر أن قوله ﴿وَكُنَّا

<sup>(</sup>٦١٥) صحيح البخاري (٣/ ١٣١٤) (٣٣٩٢) من حديث جابر ريك .

<sup>(</sup>٦١٦) صحيح مسلم (٤/ ١٧٨٢) (٢٢٧٧) من حديث جابر بن سمرة رفظت

فَاعِلِينَ ﴾ مؤكد لقوله: ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّيْرَ ﴾ والموجب لهذا التأكيد: أن تسخير الجبال وتسبيحها أمر عجب خارق العادة، مظنة لأن يكذب به الكفرة الجهلة.

وقال الزمخشري ﴿وَكُنَّا فَلَعِلِينَ﴾ أي قادرين على أن نفعل هذا. وقيل: كنا نفعل بالأنبياء مثل ذلك. وكلا القولين اللذين قال ظاهر السقوط. لأن تأويل ﴿وَكُنَّا فَلَعِلِينَ﴾ بمعنى كنا قادرين بعيد، ولا دليل على الآخر كما ترى.

وقال أبو حيان ﴿وَكُنَّا فَلِعِلِينَ﴾ أي فاعلين هذه الأعاجيب من تسخير الجبال وتسبيحهن، والطير لمن نخصه بكرامتنا اه، وأظهرها عندي هو ما تقدم، والعلم عند الله تعالى](٦١٧).

## بيان أن حكم سيدنا داود وسليمان عليهما السلام كان باجتهاد لا بوحي.

[قوله تعالى: ﴿ وَدَاوُرَدَ وَسُلْيَمُنَ إِذْ يَحْكُمُانِ فِي ٱلْحُرُثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْمِ وَكُنّا لِحُكْمُهِمُ شَهِدِينَ ﴿ فَا فَهُمْنَكُهَا سُلَيْمَنَ وَكُنّا حَكُمًا وَعِلْمَأَ ﴾. وقد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان التي تضمنها أن يقول بعض العلماء في الآية قولًا ويكون في نفس الآية قرينة تدل على خلاف ذلك القول. وذكرنا في هذا الكتاب مسائل كثيرة من ذلك. فإذا علمت ذلك فاعلم أن جماعة من العلماء قالوا: إن حكم داود وسليمان في الحرث المذكور في هذه الآية كان بوحي: إلا أن ما أوحى إلى سليمان كان ناسخًا لما أوحى إلى داود.

وفي الآية قرينتان على أن حكمهما كان باجتهاد لا بوحي، وأن سليمان

<sup>(</sup>٦١٧) ٤/ ٣٣٧: ٥٣٥، الأنبياء / ٧٩.

أصاب فاستحق الثناء باجتهاده، وإصابته، وأن داود لم يصب فاستحق الثناء باجتهاده، ولم يستوجب لومًا ولا ذمًا بعدم إصابته، كما أثنى على سليمان بالإصابة في قوله: ﴿ فَفَهَمَّنَهَا سُلَيْمَنَ ﴾، وأثنى عليهما في قوله: ﴿ وَكُلًّا ءَانَيْنَا هُكُمًا وَعِلْمَا ﴾ فدل قوله ﴿ وَكُلًّا ءَانَيْنَا ﴾ على أنهما حكمًا فيها معًا، كل منهما بحكم مخالف لحكم الآخر، ولو كان وحيًا لما ساغ الخلاف، ثم قال: ﴿ فَفَهَّمَّنَهَا سُلَيْمَنَ ﴾ فدل ذلك على أنه لم يفهمها داود، ولو كان حكمه فيها بوحي لكان مفهمًا إياها كما ترى، فقوله ﴿ وَكُلًّا ءَانَيْنَا ﴾ مع قوله ﴿ فَفَهَّمَّنَهَا سُلَيْمَنَ ﴾ قرينة على أن الحكم لم يكن بوحي بل باجتهاد، وأصاب فيه سليمان دون داود بتفهيم الله إياه ذلك.

والقرينة الثانية: هي أن قوله تعالى: ﴿فَفَهَمْنَهَا ﴾ يدل على أنه فهمه إياها من نصوص ما كان عندهم من الشرع، لا أنه أنزل عليه فيها وحيًا جديدًا ناسخًا؛ لأن قوله تعالى: ﴿فَفَهَمْنَهَا ﴾ أليق بالأول من الثاني، كما ترى](٦١٨).

### سيدنا سليمان بن داود عليهما السلام

[قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبُنَا لِدَاوُرُدَ سُلَيْمَنَ ﴾. ذكر في هذه الآية الكريمة، أنه وهب سليمان لداود، وقد بين في سورة النمل أن الموهوب ورث الموهوب له، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُرُدً ﴾.

وقد بينا في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى عن زكريا ﴿ فَهَبَ لِى مِن لَدُنكَ وَلِيًّا يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ أنها وراثة علم ودين لا وراثة مال](٦١٩).

<sup>(</sup>۱۱۸) ٤/ ٥٥٠، ١٥١، الأنبياء / ٧٨، ٧٩.

<sup>.</sup> ۳۰/ ص/ ۲۱۹) ۳٤/۷ ص

#### ما هي فتنة سليمان عليه السلام.

[قد أخرج الشيخان في صحيحيهما (٢٠٠ من حديث أبي هريرة رَبِّكُ أن النَّبي عَلَيْ قال: «قال سليمان بن داود عليهما وعلى نبينا الصلاة والسلام: لأطوفن الليلة على سبعين امرأة وفي رواية تسعين امرأة، وفي رواية مائة امرأة تلد كل امرأة منهن غلامًا يقاتل في سبيل الله» فقيل له وفي رواية قال له الملك: «قل إن شاء الله» فلم يقل. فطاف بهن فلم تلد منهن إلا امرأة واحدة نصف إنسان. فقال رسول الله عليه: «والذي نفسي بيده لو قال إن شاء الله لم يحنث وكان دركًا لحاجته». وفي رواية «ولقاتلوا في سبيل الله فرسانًا أجمعون» اه.

فإذا علمت هذا فاعلم أن هذا الحديث الصحيح بين معنى قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَّا سُلِمْنَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِهِ عَسَدًا ﴾ . وأن فتنة سليمان كانت بسبب تركه قوله ﴿ إن شاء الله ﴾ ، وأنه لم يلد من تلك النساء إلا واحدة نصف إنسان ، وأن ذلك الجسد الذي هو نصف إنسان هو الذي ألقي على كرسيه بعد موته في قوله تعالى: ﴿ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيّهِ عَسَدًا ﴾ ، فما يذكره المفسرون في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيّهِ عَسَدًا ﴾ ، من قصة الشيطان الذي أخذ الخاتم وجلس على كرسي سليمان ، وطرد سليمان عن ملكه . حتى وجد الخاتم في بطن السمكة التي أعطاها له من كان يعمل عنده بأجر مطرودًا عن ملكه ، إلى آخر القصة لا يخفى أنه باطل لا أصل له ، وأنه لا يليق بمقام النبوة . فهي من الإسرائيليات التي لا يخفى أنها باطلة .

والظاهر في معنى الآية هو ما ذكرنا، وقد دلت السنة الصحيحة عليه في الجملة، واختاره بعض المحققين. والعلم عند الله تعالى [٦٢١).

<sup>(</sup>٦٢٠) صحيح البخاري (٣/ ١٠٣٨) (٣٣٩٢)، ومسلم (٣/ ١٢٧٥) (١٦٥٤) .

<sup>(</sup>۲۲۱) ٤/ ٨٤ - ٨٥، الكهف / ٢٣ ٢٤.

#### تسخير الله لسليمان الريح والشياطين.

[قوله تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِى بِأَمْرِهِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَرَكُنَا فِيهَا وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمِينَ ﴿ آلَ ﴾. قوله: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ معطوف على معمول ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُرَدَ ٱلْجِبَالَ ﴾ أي وسخرنا لسليمان الريح في حال كونها عاصفة. أي شديدة الهبوب. يقال عصفت الريح أي اشتدت، فهي ريح عاصف وعصوف، وفي لغة بني أسد (أعصفت) فهي معصف ومعصفة، وقد قدمنا بعض شواهده العربية في سورة (الإسراء).

وقوله ﴿ تَجْرِى بِأَمْرِهِ عَلَى اللهِ عَلَى المحل الذي يأمرها به، وما ذكره في هذه الآية: من تسخير الريح لسليمان، وأنها تجري بأمره بينه في غير هذا الموضع وزاد بيان قدر سرعتها، وذلك في قوله ﴿ وَلِسُلَيْمَنَ الرِّيحَ غُدُوُّهَا شُهَرُّ وَرَوَاحُهَا شَهْرُ ﴾، وقوله: ﴿ فَسَخَرْنَا لَهُ ٱلرِّيحَ تَجَرِى بِأَمْرِهِ وَلَهُ الرِّيحَ عَدُوْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

#### تنبيه:

اعلم أن في هذه الآيات التي ذكرنا سؤالين معروفين:

الأول: أن يقال: إن الله وصف الريح المذكورة هنا في سورة «الأنبياء» بأنها عاصفة، أي شديد الهبوب، ووصفها في سورة «ص» بأنها تجري بأمره رخاء، والعاصفة غير التي تجري رخاء.

والسؤال الثاني: هو أنه هنا في سورة «الأنبياء» خص جريها به بكونه إلى الأرض التي بارك فيها للعالمين، وفي سورة «ص» قال: ﴿ يَجْرِى بِأَمْرِهِ وَيُخْآءً كَيْثُ أَصَابَ ﴾، يدل على التعميم في الأمكنة التي كَيْثُ أَصَابَ ﴾، يدل على التعميم في الأمكنة التي

يريد الذهاب إليها على الريح، فقوله: ﴿ حَيْثُ أَصَابَ ﴾ أي حيث أراد، قاله مجاهد. وقال ابن الأعرابي: العرب تقول: أصاب الصواب، وأخطأ الجواب. ومنه قول الشاعر:

أصاب الكلام فلم يستطع فاخطأ الجواب لدى المفصل قاله القرطبي. وعن رؤبة: أن رجلين من أهل اللغة قصداه ليسألاه عن معنى ﴿أَصَابَ﴾. فخرج إليهما فقال: أين تصيبان؟ فقالا: هذه طلبتنا، ورجعا.

### أما الجواب عن السؤال الأول فمن وجهين:

الأول: أنها عاصفة في بعض الأوقات، ولينة رخاء في بعضها بحسب الحاجة، كأن تعصف ويشتد هبوبها في أول الأمر حتى ترفع البساط الذي عليه سليمان وجنوده، فإذا ارتفع سارت به رخاء حيث أصاب.

الجواب الثاني: هو ما ذكره الزمخشري قال: فإن قلت: وصفت هذه الريح بالعصف تارة بالرخاء أخرى، فما التوفيق بينهما؟ قلت: كانت في نفسها رخية طيبة كالنسيم، فإذا مرت بكرسيه أبعدت به في مدة يسيرة، على ما قال ﴿ غُدُوُهُ اللَّهُ مُرَّ وَرَوَاحُهَا شَهَرُّ ﴾. فكان جمعها بين الأمرين: أن تكون رخاء في نفسها، وعاصفة في عملها مع طاعتها لسليمان، وهبوبها على حسب ما يريد ويحتكم. اه محل الغرض منه.

وأما الجواب عن السؤال الثاني فهو أن قوله ﴿ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ للله على أنها تجري بأمره حيث أراد من أقطار الأرض. وقوله ﴿ تَجْرِى بِأَمْرِهِ ۚ إِلَى اللهُ أَلَا رَضِ اللَّهِ عَلَى أَنها وهي الشام، فترده إلى الله الله وعليه فقوله: ﴿ حَيْثُ أَصَابَ لا في حالة الذهاب. وقوله: ﴿ إِلَى الشَّامِ. وعليه فقوله: ﴿ حَيْثُ أَصَابَ في حالة الذهاب. وقوله: ﴿ إِلَى اللَّارْضِ اللَّهِ بَارِكُنَا فِيها في حالة الإياب إلى محل السكنى. فانفكت الجهة فزال الإشكال. وقد قال نابغة ذبيان:

إلا سليمان إذ قال الإله له قم في البرية فاحددها عن الفند وخيس الجن إني قد أذنت لهم يبنون تدمر بالصفاح والعمد وتدمر: بلد بالشام، وذلك مما يدل على أن الشام هو محل سكناه كما هو معروف.

قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ الشَّيَاطِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَكَمَلًا دُونَ فَالَّكَ وَكُنّا لَهُمْ حَلِفِظِينَ ﴾. الأظهر في قوله ﴿ مَن يَغُوصُونَ ﴾ أنه في محل نصب عطفًا على معمول ﴿ إِنّا سَخَّرْنَا ﴾ أي وسخرنا له من يغوصون له من الشياطين. وقيل: ﴿ مِّن مبتدأ، والجار والمجرور قبله خبره. وقد ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه سخر لسليمان من يغوصون له من الشياطين. أي يغوصون له في البحار فيستخرجون له منها الجواهر النفيسة، كاللؤلؤ، والمرجان. والغوص: النزول تحت الماء، والغواص: الذي يغوص البحر ليستخرج منه اللؤلؤ ونحوه، ومنه قول نابغة ذبيان:

أو درة صدفية غواصها بهج متى يراها يهل ويسجد وقد ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أيضًا أن الشياطين المسخرين له يعملون له عملًا دون ذلك، أي سوى ذلك الغوص المذكور، أي كبناء المدائن والقصور، وعمل المحاريب والتماثيل، والجفان والقدور الراسيات، وغير ذلك من اختراع الصنائع العجيبة.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿وَكُنَّا لَهُمْ حَنفِظِينَ ﴾ أي من أن يزيغوا عن أمره، أو يبدلوا أو يغيروا، أو يوجد منهم فساد فيما هم مسخرون فيه. وهذه المسائل الثلاث التي تضمنتها هذه الآية الكريمة جاءت مبينة في غير هذا الموضع، كقوله في الغوص والعمل سواء: ﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَغَوَّاصٍ هذا الموضع، كقوله في الغوص والعمل سواء: ﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَغَوَّاصٍ ﴾، وقوله في العمل غير الغوص: ﴿ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ لِإِذْنِ رَبِّهِ ِ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ ِ مَن مَعْمَرُ مِن وَقُوله : ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن مَعْمَرِيبَ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَانِ

كَالْجُوَابِ وَقُدُورِ رَّاسِيَاتٍ ﴾، وكقوله في حفظهم من أن يزيغوا عن أمره: ﴿ وَمَن يَرِغُ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾، وقوله: ﴿ وَءَاخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ﴿ فَا اللَّهُ ﴾ .

وصفة البساط، وصفة حمل الريح له، وصفة جنود سليمان من الجن والإنس والطير كل ذلك مذكور بكثرة في كتب التفسير، ونحن لم نطل به الكلام في هذا الكتاب المبارك](٦٢٢).

# سيدنا زكريا وابنه سيدنا يحيى عليهما السلام (٦٢٣)

# وجه استفهام سيدنا زكريا عليه السلام عندما بُشر بالغلام.

[قوله تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى غُلَامٌ وَكَانَتِ ٱمْرَأَقِ عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبرِ عِتِيَّا ۞﴾ فإن قيل: ما وجه استفهام زكريا في قوله ﴿أَنَّى يَكُونُ لِى غُلَامٌ﴾ مع علمه بقدرة الله تعالى على كل شيء.

فالجواب من ثلاثة أوجه قد ذكرناها في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عند آيات الكتاب» في سورة «آل عمران» وواحد منها فيه بعد وإن روى عن عكرمة والسدى وغيرهما.

الأول: أن استفهام زكريا استفهام استخبار واستعلام؛ لأنه لا يعلم هل الله يأتيه بالولد من زوجة العجوز على كبر سنهما على سبيل خرق العادة،

<sup>(</sup>۲۲۲) ٤/ ۷۳۷: ٤٠٠، الأنبياء / ٨١، ٨٢.

<sup>(</sup>٦٢٣) قد ذكر العلامة الشنقيطي رحمه الله قصتهما عليهما السلام في (٤/ ٢٢٠: - ٢٥٤) . (مريم/ ١: ١٥)، وإنما اقتصر هنا على ذكر بعض الأحكام، فالله المستعان .

أو يأمره بأن يتزوج شابة، أو يردهما شابين؟ فاستفهم عن الحقيقة ليعلمها، ولا إشكال في هذا، وهو أظهرها.

الثاني: أن استفهامه استفهام تعجب من كمال قدرة الله تعالى.

الثالث: وهو الذي ذكرنا أن فيه بعدًا هو ما ذكره ابن جرير عن عكرمة والسدي: من أن زكريا لما نادته الملائكة وهو قائم يصلي في المحراب أن الله يبشرك بيحيى، قال له الشيطان: ليس هذا نداء الملائكة، وإنما هو نداء الشيطان، فداخل زكريا الشك في أن النداء من الشيطان، فقال عند الله الشك الناشئ عن وسوسة الشيطان قبل أن يتيقن أنه من الله: ﴿ أَنَّ يَكُونُ لِى الشك الناشئ عن وسوسة الشيطان قبل أن يتيقن أنه من الله: ﴿ رَبِّ الجَعَل لِي عَايَلَهُ ﴾، ولذا طلب الآية من الله على ذلك بقوله: ﴿ رَبِّ الجَعَل لِي عَايَلُهُ ﴾، وإنما قلنا: إن هذا القول فيه بعد لأنه لا يلتبس على زكريا نداء الملائكة بنداء الشيطان](٦٢٤).

## آية سيدنا زكريا عليه السلام التي يعلم بها وقوع الولد.

وقيل: أراد بالعلامة أن يعرف ابتداء حمل امرأته، لأن الحمل في أول زمنه يخفى.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ثَلَثَ لَيَـالٍ

<sup>(</sup>۲۲۶) ٤/ ۲۳۲ ۲۳۳، مريم / ۸.

سَوِيًا ﴾ أي علامتك على وقوع ذلك ألا تكلم الناس، أي أن تمنع الكلام فلا تطيقه ثلاث ليال بأيامهن في حال كونك سويًا، أي سوى الخلق، سليم الجوارح، ما بك خرس ولا بكم ولكنك ممنوع من الكلام على سبيل خرق العادة، كما قدمنا في «آل عمران». أما ذكر الله فليس ممنوعًا منه بدليل قوله في «آل عمران»: ﴿وَأَذَكُر رَبَّكَ كَثِيرًا وَسَرَبّح بِالْعَشِي وَالْإِبْكُوبُ . وقول من قال: إن معنى قوله تعالى. ﴿ ثُلَاثَ لَيَالٍ سَوِيًّا ﴾ أي ثلاث ليال متنابعات غير صواب، بل معناه هو ما قدمنا من كون اعتقال لسانه عن كلام قومه ليس لعلة ولا مرض حدث به، ولكن بقدرة الله تعالى وقد قال تعالى عمران»، في قوله ﴿قَالَ ءَايَتُكَ أَلَا تُكَلِمُ النّاسَ ثَلَاثَةَ أَيّامٍ ﴾. فدلت عمران»، في قوله ﴿قَالَ ءَايَتُكَ أَلًا تُكَلِمُ النّاسَ ثَلَاثَةً أَيّامٍ ﴾. فدلت على أنها ثلاث ليالي بأيامهن.

وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ أَلَّا تُكَلِمُ النَّاسَ ﴾ يعني إلا بالإشارة أو الكتابة، كما دل عليه قوله هنا: ﴿ فَأَوْحَى ٓ إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُواْ بُكُرةً وَعَشِيًّا ﴾ وقوله في «آل عمران»: ﴿ قَالَ ءَايَتُكَ أَلّا تُكَلِم ٓ النَّاسَ ثَلَثَةَ أَيَّامٍ ﴾ لأن الرمز: الإشارة والإيماء بالشفتين والحاجب، والإيحاء في قوله: ﴿ فَأُوْحَى ٓ إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُوا ﴾ ، قال بعض العلماء: هو الإشارة وهو الأظهر بدليل قوله ﴿ إِلّا رَمْنَ أَلَى كما تقدم آنفًا، وممن قال بأن الوحي في الآية الإشارة: قتادة، والكلبي، وابن منبه، والعتبي، كما نقله عنهم القرطبي وغيره، وعن مجاهد، والسدي ﴿ فَأُوحَى ٓ إِلَيْمَ ﴾ أي كتب لهم في الأرض. وعن عكرمة: كتب لهم في كتاب.

والوحي في لغة العرب يطلق على كل إلقاء في سرعة وخفاء، ولذلك أطلق على الإلهام، كما في قوله تعالى: ﴿وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلغَيْلِ﴾. وعلى الإشارة كما هو الظاهر في قوله تعالى: ﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُواً ﴾.

ويطلق على الكتابة كما هو القول الآخر في هذه الآية الكريمة. وإطلاق الوحي على الكتابة مشهور في كلام العرب، ومنه قول لبيد بن ربيعة في معلقته:

فمدافع الريان عرى رسمها خلقا كما ضمن الموحي سلامها فقوله «الوحي» بضم الواو وكسر الحاء وتشديد الياء، جمع وحي بمعنى الكتابة. وقول عنترة:

كوحي صحائف من عهد كسرى فأهداها لأعجم طمطمي وقول ذي الرمة:

سوى الأربع الدهم اللواتي كأنها بقية بطرحى في ون الصحائف وقول جرير:

كأن أخا الكتاب يخط وحيا بكاف في منازلها ولام](١٢٥) سيدنا يحيى وعيسى عليهما السلام ابني

[امرأة زكريا المذكورة قال القرطبي: هي إيشاع بنت فاقوذ بن قبيل، وهي أخت حنة بنت فاقوذا. قاله الطبري. وحنة: هي أم مريم. وقال القتبي: امرأة زكريا هي إيشاع بنت عمران. فعلى هذا القول يكون يحيى بن خالة عيسى عليهما السلام على الحقيقة، وعلى القول الأول يكون ابن خالة أمه. وفي حديث الإسراء قال عليه الصلاة والسلام: «فلقيت ابني الخالة يحيى وعيسى» (٢٢٦) شاهدا القول الأول اه. منه. والظاهر شهادة الحديث للقول الثاني لا للأول، خلافًا لما ذكره رحمه الله تعالى، والعلم عند الله

<sup>(</sup>۲۲۵) ۶/ ۲۳۷ ۲۳۷، مریم / ۱۰.

<sup>(</sup>٦٢٦) أخرجه مسلم (١/ ١٤٥) (١٦٢) من حديث أنس ريجي .

تعالی](۲۲۷) .

#### بعض صفات سيدنا يحيى عليه السلام.

وقيل: هو كتاب أنزل على يحيى، وقيل: هو اسم جنس يشمل الكتب المقدمة، وقيل: هو صحف إبراهيم. والأظهر قول الجمهور: إنه التوراة كما قدمنا.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكُم الله أعطيناه الحكم، وللعلماء في المراد بالحكم أقوال متقاربة، مرجعها إلى شيء واحد، وهو أن الله أعطاه الفهم في الكتاب، أي إدراك ما فيه والعمل به في حال كونه صبيًا. قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: ﴿وَءَاتَيْنَاهُ الْحُكُم صَبِيّا الله أي الفهم والعلم والجد والعزم، والإقبال على الخير والإكباب عليه، والاجتهاد فيه وهو صغير حدث. قال عبد الله بن المبارك قال معمر: قال الصبيان ليحيى بن زكريا: اذهب بنا نلعب، فقال: ما للعب خلقنا! فلهذا أنزل الله ﴿وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكُم صَبِيّا ﴾.

<sup>(</sup>۲۲۷) ۲۳۰/٤ مریم / ٥ .

وقال ابن جرير الطبري رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة ﴿وَءَايَّنَاهُ الْحُكُمُ صَبِيَّا﴾ يقول تعالى ذكره: وأعطيناه الفهم بكتاب الله في حال صباه قبل بلوغه أسنان للرجال. وقد حدثنا أحمد بن منيع قال حدثنا عبد الله بن المبارك قال: أخبرني معمر (٦٢٨) ولم يذكره عن أحد في هذه الآية ﴿وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيًا﴾ قال بلغني أن الصبيان قالوا ليحيى: اذهب بنا نلعب. فقال: ما للعب خلقنا، فأنزل الله ﴿وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيًا﴾.

وقال الزمخشري في الكشاف ﴿وَءَاتَيْنَكُ ٱلْحُكُمَ ﴾ أي الحكمة، ومنه قول نابغة ذبيان:

واحكم كحكم فتاة الحي إذ نظرت إلى حمام سراع وارد الثمد وقال أبو حيان في البحر في تفسير هذه الآية: والحكم النبوة، أو حكم الكتاب، أو الحكمة، أو العلم بالأحكام. أو اللب وهو العقل، أو آداب الخدمة، أو الفراسة الصادقة، أقوال.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لي هو أن الحكم يعلم النافع والعمل به، وذلك بفهم الكتاب السماوي فهمًا صحيحًا، والعمل به حقًا، فإن هذا يشمل جميع أقوال العلماء في الآية الكريمة.

وأصل معنى «الحكم» المنع، والعلم النافع، والعمل به يمنع الأقوال والأفعال من الخلل والفساد والنقصان.

وقوله تعالى: ﴿صَبِيَّا﴾ أي لم يبلغ، وهو الظاهر. وقيل: صبيًا أي شابًا لم يبلغ سن الكهولة ذكره أبو حيان وغيره، والظاهر الأول. قيل ابن ثلاث سنين، وقيل ابن سبع، وقيل ابن سنتين. والله أعلم.

وقوله في هذه الآية الكريمة ﴿وَحَنَانًا ﴾ معطوف على ﴿ ٱلْحُكُمُ ﴾ أي

<sup>(</sup>٦٢٨) تفسير الطبري (٨/ ٣١٥)، ورواته ثقات إلا أن فيه انقطاع ظاهر .

وآتيناه حنانًا من لدنا. والحنان: هو ما جبل عليه من الرحمة، والعطف والشفقة. وإطلاق الحنان على الرحمة والعطف مشهور في كلام العرب، ومنه قولهم: حنانك وحنانيك يا رب، بمعنى رحمتك. ومن هذا المعنى قول امرئ القيس:

أبنت الحارث الملك بن عمرو له ملك العراق إلى عمان ويمنحها بنو شمجي بن جرم معيزهم حنانك ذا الحنان يعنى رحمتك يا رحمن. وقول طرفة بن العبد:

أبا منذر أفنيت فاستبق بعضنا حنانيك بعض الشر أهون من بعض وقول منذر بن درهم الكلبي:

وأحدث عهد من أمينة نظرة على جانب العلياء إذ أنا واقف فقالت حنان ما أتى بك ها هنا أذو نسب أم أنت بالحي عارف فقوله «حنان» أي أمري حنان.

أي رحمة لك، وعطف وشفقة عليك وقول الحطيئة أو غيره:

تحنن على هداك المليك فإن لكل مقام مقالا وقوله تعالى: ﴿مِن لَدُنّا ﴾ أي من عندنا، وأصح التفسيرات في قوله «وزكاةً» أنه معطوف على ما قبله أي أو أعطيناه زكاة، أي طهارة من أدران الذنوب والمعاصي بالطاعة، والتقرب إلى الله بما يرضيه: وقد قدمنا في سورة «الكهف» الآيات الدالة على إطلاق الزكاة في القرآن بمعنى الطهارة، فأغنى ذلك عن إعادته هنا. وقال أبو عبد الله القرطبي رحمه الله في تفسير هذه الآية «وزكاةً» الزكاة: التطهير والبركة والتنمية في وجوه الخير. أي جعلناه مباركًا للناس يهديهم. وقيل المعنى: زكيناه بحسن الثناء عليه كما يزكي الشهود إنسانًا. وقيل «زكاة» صدقة على أبويه. قاله ابن

قتيبة. انتهى كلام القرطبي. وهو خلاف التحقيق في معنى الآية. والتحقيق فيه إن شاء الله هو ما ذكرنا، من أن المعنى: وأعطيناه زكاة أي طهارة من الذنوب والمعاصي بتوفيقنا إياه للعمل بما يرضي الله تعالى. وقول من قال من العلماء: بأن المراد بالزكاة في الآية العمل الصالح، راجع إلى ما ذكرنا لأن العمل الصالح هو الذي به الطهارة من الذنوب والمعاصى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿وَكَانَ تَقِيّاً ﴾ أي ممتثلًا لأوامر ربه مجتنبًا كل ما نهى عنه؛ ولذا لم يعمل خطيئة قط، ولم يلم بها، قاله القرطبي وغيره عن قتادة وغيره. وفي نحو ذلك أحاديث مرفوعة، والظاهر أنه لم يثبت شيء من ذلك مرفوعًا، إما بانقطاع، وإما بعنعنة مدلس: وإما بضعف واو، كما أشار له ابن كثير وغيره. وقد قدمنا معنى «التقوى» مرارًا وأصل مادتها في اللغة العربية.

وقوله تعالى: ﴿وَبَرُّا بِوَلِدَيْهِ ﴾ البر بالفتح هو فاعل البر بالكسر كثيرًا أي وجعلناه كثير البر بوالديه، أي محسنًا إليهما، لطيفًا بهما، لين الجانب لهما. وقوله «وبرًا» معطوف على قوله «تقيًا»، وقوله «ولم يكن جبارًا عصيًا» أي لم يكن مستكبرًا عن طاعة ربه وطاعة والديه، ولكنه كان مطيعًا لله، متواضعًا لوالديه، قاله ابن جرير. والجبار: هو كثير الجبر، أي القهر للناس، والظلم لهم، وكل متكبر على الناس يظلمهم: فهو جبار، وقد أطلق في القرآن على شديد البطش في قوله تعالى: ﴿وَلِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَطَشْتُم وعلى من يتكرر منه القتل في قوله: ﴿أَرُيدُ أَن تَقْتُلَنِي كَمَا وَلِهُ اللهُ إِلاَّ مَسِلًا اللهُ والظاهر أن قَلْكُن جَبَّارًا في الأَرْض . والظاهر أن قَلْكُن جَبَّارًا في الدواو ياء وأدغمت في الياء على القاعدة قوله: «عصيًا» فعول قبلت فيه الواو ياء وأدغمت في الياء على القاعدة التصريفية المشهورة: التي عقدها ابن مالك في الخلاصة بقوله:

إن يسكن السابق من واو ويا واتصلا ومن عروض عريا

فياء الواو اقلبن مدغما وشذ معطى غير ما قد رسما فأصل «عصيًا» على هذا «عصويًا» كصبور، أي كثير العصيان. ويحتمل أن يكون أصله فعيلًا وهي من صيغ المبالغة أيضًا، قاله أبو حيان في البحر. وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَسَلَامُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَبَوْمَ يُبْعَثُ حَيًّا ١ ﴿ قَالَ ابن جرير: وسلام عليه أي أمان له. وقال ابن عطية: والأظهر عندي أنها التحية المتعارفة، فهي أشرف من الأمان؛ لأن الأمان متحصل له بنفي العصيان عنه وهو أقل درجاته، وإنما الشرف في أن سلم الله عليه وحياه في المواطن التي الإنسان فيها في غاية الضعف والحاجة، وقلة الحيلة والفقر إلى الله تعالى عظيم الحول انتهى كلام ابن عطية بواسطة نقل القرطبي في تفسير هذه الآية، ومرجع القولين إلى شيء واحد، لأن معنى سلام، التحية، الأمان، والسلامة مما يكره. وقول من قال: هو الأمان. يعني أن ذلك الأمان من الله. والتحية من الله معناها الأمان والسلامة مما يكره. والظاهر المتبادر أن قوله ﴿وَسَلَامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ ﴾ تحية من الله ليحيى ومعناها الأمان والسلامة. وقوله: ﴿وَسَلَامُ عَلَيْهِ ﴾ مبتدأ، وسوغ الابتداء به وهو نكرة أنه في معنى الدعاء، وإنما خص هذه الأوقات الثلاثة بالسلام التي هي وقت ولادته، ووقت موته، ووقت بعثه، في قوله ﴿ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ ﴾، لأنها أوحش من غيرها. قال سفيان بن عيينة: أوحش ما يكون المرء في ثلاثة مواطن: يوم يولد فيرى نفسه خارجًا مما كان فيه ويوم يموت فيرى قومًا لم يكن عاينهم. ويوم يبعث فيرى نفسه في محشر عظيم. قال: فأكرم الله فيها يحيى بن زكريا فخصه بالسلام عليه فيها. رواه عنه ابن جرير وغيره. وذكر ابن جرير الطبري في تفسير هذه الآية بإسناده عن الحسن رحمه الله قال: إن عيسى ويحيى التقيا فقال له عيسى: استغفر لي، أنت خير مني. فقال الآخر: استغفر لي، أنت

خير مني. فقال عيسى: أنت خير مني، سلمت على نفسي وسلم الله عليك. وقد نقل القرطبي هذا الكلام الذي رواه ابن جرير عن الحسن البصري رحمه الله تعالى. ثم قال: انتزع بعض العلماء من هذه الآية في التسليم فضل عيسى بأن قال إدلاله في التسليم على نفسه ومكانته من الله تعالى التي اقتضت ذلك حين قرر وحكي في محكم التنزيل أعظم في المنزلة من أن يسلم عليه، قال ابن عطية: ولكل وجه. انتهى كلام القرطبي. والظاهر أن سلام الله على يحيى في قوله ﴿ فَلَمَّا ذَهَبُوا بِهِ القرطبي . والظاهر أن سلام عيسى على نفسه في قوله ﴿ وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وَلِدَ ثَالِهُ كَمَا هو ظاهر .

هذا هو حاصل ما ذكره الله تعالى في هذه السورة الكريمة من صفات يحيى، وذكر بعض صفاته في غير هذا الموضع، كقوله في «آل عمران»: فَنَادَتُهُ أَلْمَلَتِكَةُ وَهُو قَايِّمُ يُصَكِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ اللّهَ يُبَشِّرُكُ بِيَحْيَى مُصَدِقًا فِينَا مِن اللّه وَسَيِدًا وَحَصُورًا وَنِينًا مِن الصَلِحِين ﴿ وَمعنى كونه وَمُصَدِقًا بِكُلِمةِ مِن اللّه وَمعنى كونه ومصدق بعيسى، وإنما قيل لعيسى كلمة لأن الله أوجده بكلمة هي قوله ﴿ كُن ﴾ فكان، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَم رَسُوكُ اللّهِ وَكَلِمتُهُ وَ القَدَها إِلَى مَرْيَم . وقال: ﴿ إِنَّ اللّه عَلَى اللّه أوجده بكلمة هي قوله على الله وكلمة في الله وقول جمهور عيسى ابْنُ مَرْيَم وَلَه تعالى: ﴿ مُصَدِقًا بِكُلِمةٍ مِنْ اللّهِ وقيل: المراد المفسرين في معنى قوله تعالى: ﴿ مُصَدِقًا بِكُلِمةٍ مِنْ اللّهِ وقوله: ﴿ وَقُول بَعْهُ اللّه المفسرين في معنى قوله تعالى: ﴿ مُصَدِقًا بِكُلِمة مِنْ اللّه في القرآن تطلق على المحلمة الكتاب، أي مصدقًا بكتاب الله. والكلمة في القرآن تطلق على الكلام المفيد، كقوله: ﴿ وَتَمَتْ كُلِمةُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى ﴿ وقوله: ﴿ وَتُمَتْ كُلِمة اللّه المفيد، وقوله: ﴿ وَتُمَتْ كُلِمة الكتاب الله عن الأمواد : ﴿ وَقُولُه : ﴿ وَلَوْلَه : وَقُولُه : ﴿ وَلَه اللّه هو ما ذكرنا. وقوله ﴿ وَسَيِّدًا ﴾ وزن السيد بالميزان الصرفي فيعل الله هو ما ذكرنا. وقوله ﴿ وَسَيِّدًا ﴾ وزن السيد بالميزان الصرفي فيعل الله هو ما ذكرنا. وقوله ﴿ وَسَيِّدًا ﴾ وزن السيد بالميزان الصرفي فيعل

وأصل مادته (س ود) سكنت ياء الفعيل الزائدة قبل الواو التي هي في موضع العين، فأبدلت الواو ياء عن القاعدة التصريفية المشار لها بقوله في الخلاصة:

## \* إن يسكن السابق من واو ويا \*

البيتين المتقدمين آنفًا. وأصله من السواد وهو الخلق الكثير. فالسيد من يطعيه، ويتبعه سواد كثير من الناس. والدليل على أن عين المادة واو أنك تقول فيه: ساد يسود بالواو، وتقول سودوه إذا جعلوه سيدًا. والتضعيف يرد العين إلى أصلها، ومنه قول عامر بن الطفيل العامري:

وإني وإن كنت ابن سيد عامر وفارسها المشهور في كل موكب فما سودتني عامر عن وراثة أبى الله أن أسمو بأم ولا أب وقال الآخر:

وإن بقوم سودوك لحاجة إلى سيد لو يظفرون بسيد وشهرة مثل ذلك تكفي عن بيانه. والآية فيها دليل على إطلاق السيد على من ساد من الناس، وقد جاء في الصحيحين وغيرهما أن النبي على قال في الحسن بن علي رضي الله عنهما "إن ابني هذا سيد" الحديث (٦٢٩). وأنه الحسن بن علي رضي الله عنهما وأن ابني هذا سيد الحديث (٦٢٩). وأنه المعد بن معاذ رَبِي الله عني للحكم في بني قريظة قال على القوموا السيدكم والتحقيق في معنى قوله ووَحَصُورًا أنه الذي حصر نفسه عن النساء مع القدرة على إتيانهن تبتلًا منه، وانقطاعًا لعبادة الله، وكان ذلك

<sup>(</sup>٦٢٩) أخرجه البخاري (٣/ ١٣٢٨) (٣٤٣٠)، وأبو داود (٢/ ٦٢٧) (٢٦٦٢)، والترمذي (٥/ ٦٢٨) (٣٧٧٣) وقال: حسن صحيح، والنسائي (٣/ ١٠٧) (١٤١٠)، وأحمد (٣/ ٣٧)، كلهم من حديث أبي بكرة مَرْفَقَيْنَ .

<sup>(</sup>٦٣٠) أخرجه البخاري (٣/١١٠) (٢٨٧٨)، ومسلم (٣/ ١٣٨٨) (١٧٦٨) من حديث أبي سعيد

جائزًا في شرعه، وأما سنة النّبي عَلَيْم فهي التزويج وعدم التبتل. أما قول من قال: إن الحصور فعول بمعنى مفعول، وأنه محصور عن النساء لأنه عنين لا يقدر على إتيانهن فليس بصحيح، لأن العنة عيب ونقص في الرجال، وليست من فعله حتى يثنى عليه بها. فالصواب إن شاء الله هو ما ذكرنا، واختاره غير واحد من العلماء. وقول من قال: إن الحصور هو الذي لا يدخل مع القوم في الميسر كما قال الأخطل:

وشارب مربح بالكأس نادمني لا بالحصور ولا فيها بسوار قول ليس بالصواب في معنى الآية. بل معناها هو ما ذكرنا وإن كان إطلاق الحصور على ذلك صحيحًا لغة. وقوله ﴿وَنَبِينًا﴾ على قراءة نافع بالهمزة معناه واضح، وهو فعيل بمعنى مفعول، من النبأ وهو الخبر الذي له شأن، لأن الوحي خبر لهشأن يخبره الله به. وعلى قراءة بالياء المشددة فقال بعض العلماء: معناه كمعنى قراءة نافع، إلا أن الهمزة أبدلت ياء وأدغمت فيها للياء التي قبلها. وعلى هذا فهو كالقراءتين السبعيتين في قوله ﴿إِنَّمَا ٱلنِّينَ مُ زِيكَادَةٌ فِي ٱلْكُفّرِ بالهمزة وتشديد الياء. وقال بعض العلماء: هو على قراءة الجمهور من النبوة بمعنى الارتفاع لرفعة النّبي وشرفه. والصالحون: هم الذين صلحت عقائدهم، وأعمالهم. وأقوالهم، وفياتهم، والصلاح ضد الفساد. وقد وصف الله تعالى يحيى بالصلاح مع من وصف بذلك من الأنبياء في سورة «الأنعام» في قوله: ﴿وَزَكَرِيّاً وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاشُ كُلُّ مِنَ الصَيْلِحِينَ ﴿ الْأَنعام الله عَلَى قوله الله عَلَى الصلاح مع وعيسَىٰ وَإِلْيَاشُ كُلُّ مِنَ الصَيْلِحِينَ ﴿ السَالَمُ اللَّالَةِ عَلَى الصَّالَمِينَ الصَّالَحِينَ الْمَالِحِينَ الْمَالَم الله عَلَى قوله عَلَى المَالِحِينَ الصَّالِحِينَ الْمَالِحِينَ الله عَلَى قوله عَلَى وَلَكُونَا وَيَكِينَ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاشُ كُلُّ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ السَالَم الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى وَلِيَاسًى كُلُّ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ السَالَم الله عَلَى الله عَلَى وَلَالَه عَلَى الله عَلَى وَلَا الله عَلَى الله عَلَى وَلَا الله عَلَى وَلَا الله عَلَى وَلَا الله عَلَى الله عَلَى السَالِحِينَ السَالَم عَلَى الله عَلَى المَلْوَلَةُ الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله اله الله



<sup>(</sup>۱۳۱) ٤/ ۲٤٥: ٥٥٤، مريم / ١٢: ١٥ .

## سيدنا عيسى عليه السلام

## قصة ولادة سيدنا عيسى عليه السلام وبعض صفاته.

قال العلامة الشنقيطي رحمه الله ما ملخصه: [قوله تعالى: ﴿وَأَذَّكُرُ فِي ٱلْكِنَابِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَدَتَ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرْقِيًّا ١٠٠٠ أمر الله جل وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة: أن يذكر في الكتاب وهو القرآن «مريم» حين انتبذت من أهلها مكانًا شرقيًا. وقوله ﴿ٱنتَبَذَتُ﴾ أي تنحَّت عنهم واعتزلتهم منفردة عنهم، وقوله ﴿مَكَانَا شَرْقِيًّا﴾ أي مما يلي شرقي بيت المقدس. . . ولم يذكر هنا شيئًا عن نسب «مريم» ولا عن قصة ولادتها . وبين في غير هذا الموضع أنها ابنة عمران، وأن أمها نذرت ما في بطنها محررًا، تعني لخدمة بيت المقدس، تظن أنها ستلد ذكرًا «فولدت مريم». قال في بيان كونها ابنة عمران: ﴿ وَمَرْبَحَ ٱبْنَتَ عِمْرَنَ ٱلَّتِيٓ أَحْصَلَتْ فَرْجَهَا ﴾. وذكر قصة ولادتها في «آل عمران» في قوله: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱمْرَأْتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرِّرًا فَتَقَبَّلْ مِنِّيٌّ إِنَّكَ أَنتَ السِّمِيعُ ٱلْعَلِيـمُ ۞ فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْثَى وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ ٱلذَّكَرُ كَٱلْأُنْثَى وَإِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَكُمْ وَإِنِّي أَعِيذُهَا بِكَ وَذُرِّيَّتَهَا مِنَ ٱلشَّيْطَينِ ٱلرَّجِيمِ ﴿ فَنَقَبَّلُهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكُفَّلَهَا زُكِّرِيًّا كُلُّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زُكِّرِيًّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ يَنمُزَيُمُ أَنَّى لَكِ هَنذًا ۚ قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَرْزُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ١٠٠٠ أَنَّ اللهُ

وقوله ﴿ مَكَانًا ﴾ منصوب لأنه ظرف قوله تعالى: ﴿ فَأَتَّخَذَتْ مِن دُونِهِمْ جِمَابًا فَأَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهَا رُوحَنَا ﴾ .

أظهر الأقوال أن المراد بقوله ﴿رُوحَنَا﴾ جبريل، ويدل لذلك قوله: ﴿ نَزَلُهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّيِّكَ ﴿ فَلَ نَزَلُهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّيِّكَ

بِٱلْحَقِّ﴾، وإضافته إلى الله إضافة تشريف وتكريم.

قوله تعالى: ﴿ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴾ تمثله لها بشرًا سويًا المذكور في الآية يدل على أنه ملك وليس بآدمي. وهذا المدلول صرح به تعالى في قوله: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَتِهِكَةُ يَكُمْرِيكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ ٱسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْنِيمَ ﴾. وهذا الذي بشرها به هو الذي قال لها هنا ﴿ إِنَّمَآ أَنَاْ رَسُولُ رَبِّكِ لِأُهَبَ لَكِ غُلَمًا زَكِيًّا ﴾. وقوله ﴿بَشَرًا سَوِيًّا ﴾ حالان من ضمير الفاعل في قوله ﴿ فَتَمَثَّلَ لَهَا ﴾ . قوله تعالى : ﴿ قَالَ إِنَّمَاۤ أَنَاْ رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهَبَ لَكِ غُلَامًا زَكِيًا ۞ ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن ذلك الروح الذي هو جبريل قال لها إنه رسول ربها ليهب لها، أي ليعطيها غلامًا أي ولدًا زكيًا، أي طاهرًا من الذنوب والمعاصي، كثير البركات. وبين في غير هذا الموضع كثيرًا من صفات هذا الغلام الموهوب لها، وهو عيسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، كقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ ٱسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْنَيَمَ وَجِيهَا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ۞ وَيُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكُهْلًا وَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ۞ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكْمَةُ وَٱلتَّوْرَىٰةَ وَٱلْإِنجِيلَ ﴿ وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِيٓ إِسْرَءِيلَ أَنِي قَدْ جِثْتُكُم بِعَايَةٍ مِن زَّبِكُمْ ۚ أَنِّى آَخَلُقُ لَكُم مِنَ ٱلطِّينِ كَهَيْءَةِ ٱلطَّيْرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَأُبْرِى ۗ ٱلْأَكْمَهُ وَٱلْأَبْرَصَ وَأُحْيِ ٱلْمَوْتَى بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَأُنَيِّكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمُّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَةً لَكُمْ إِن كُنتُر مُّؤْمِنِينَ ﴿ إِلَى غير ذلك من الآيات المشتملة على صفات هذا الغلام. وقرأ هذا الحرف أبو عمرو وورش عن نافع وقالون عنه أيضًا بخلف عنه «ليهب» بالياء المفتوحة بعد اللام أي ليهب لك هو، أي ربك غلامًا زكيًا. وقرأ الباقون ﴿ لِأُهَبَ ﴾ بهمزة المتكلم أي لأهب لك هو أنا أيها الرسول من ربك غلامًا زكيًا، وفي معنى إسناده الهبة إلى نفسه على قراءة الجمهور خلاف معروف بين العلماء. وأظهر الأقوال في ذلك عندي: أن المراد بقول جبريل لها ﴿قَالَ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهْبَ لَكِ غُلَمًا رَكِيًا ﴿ اللهِ أَي اللهِ اللهُ في سورة «التحريم» أن هذا النفخ في فرجها في قوله تعالى: ﴿ وَمَرْبُهُمُ اللّهُ عَمْرَنَ اللّهِ اللهِ فرجها ولا ينافي في مِن رُّوحِنا ﴾ والضمير في قوله ﴿ فيهِ اللهِ فرجها ولا ينافي فيهِ الأنبياء » : ﴿ وَاللّهِ اللهِ اللهُ على اللهُ على اللهُ على الله الله الله على الله على الكشاف الآية .

وقال بعض العلماء: قول جبريل ﴿ رَبِّكِ لِأَهَبَ لَكِ ﴾ حكاية منه لقول الله جل وعلا. وعليه فالمعنى: إنما أنا رسول ربك، وقد قال لي أرسلتك لأهب غلامًا.

والأول أظهر. وفي الثاني بعد عن ظاهر اللفظ. وقال بعض العلماء: جعل الهبة من قبله لما كان الإعلام بها من قبله، وبهذا صدر القرطبي في تفسيره، وأظهرها الأول: والعلم عند الله تعالى (٦٣٢).

(١٣٢) وقال أيضًا العلامة الشنقيطي رحمه الله (١/ ٣٨١) (النساء/ ١٧١): [قوله تعالى: 
﴿ وَكَلِمْتُهُ وَ الْقَنَهَا إِلَى مَرْيَمُ وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ اليست لفظة «مِن» في هذه الآية للتبعيض، كما يزعمه النصارى افتراء على الله، ولكن «مِن» هنا لابتداء الغاية ، يعني: أن مبدأ ذلك الروح الذي ولد به عيسى حيًّا من الله تعالى؛ لأنه هو الذي أحياه به، ويدل على أن من هنا لابتداء الغاية . ﴿ وَسَخَوَ لَكُم مًا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِعًا مِنَهُ ﴾ ، أي: كائنًا مبدأ ذلك كله منه جل الغاية . ﴿ وَسَخَو لَكُم مًا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِعًا مِنَهُ ﴾ ، أنه قال: «خلق الله أرواح بني آدم لما أخذ وعلا ويدل لما ذكرنا ما روي عن أبيّ بن كعب، أنه قال: «خلق الله أرواح بني آدم لما أخذ عليهم الميثاق، ثم ردّها إلى صلب آدم، وأمسك عنده روح عيسى عليه الصلاة والسلام» وهذه الإضافة فلما أراد خلقه أرسل ذلك الروح إلى مريم، فكان منه عيسى عليه السلام، وهذه الإضافة للتفضيل؛ لأن جميع الأرواح من خلقه جلّ وعلا، كقوله: ﴿ وَطَهَ مَرَيْمَ لِلْهُ الْمِوْتِ الْمَافِقِينَ ﴾ ، وقوله:

قوله تعالى: ﴿ قَالَتُ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَمٌ وَلَمْ يَمْسَسِي بَشُرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيّا ﴾ . ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن مريم لما بشرها جبريل بالغلام الزكي عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام قالت: ﴿ أَنَّ يَكُونُ لِي عُلَمٌ ﴾ أي كيف ألد غلامًا والحال أني لم يمسسني بشر، تعني لم يجامعني زوج بنكاح، ﴿ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا ﴾ ، أي لم أك زانية . وإذا انتفى عنها مسيس الرجال حلالا وحرامًا فكيف تحمل . والظاهر أن استفهامها استخبار واستعلام عن الكيفية التي يكون فيها حمل الغلام المذكور ، لأنها مع عدم مسيس الرجال لم تتضح لها الكيفية . ويحتمل أن يكون استفهامها تعجب من كمال قدرة الله تعالى ، وهذا الذي ذكر الله جل وعلا عنها : أنها قالته هنا ذكره عنها أيضًا في سورة «آل عمران» في قوله تعالى : ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَيْكِمُ يُمُرِيمُ إِنَّ الشَّهُ النَّسُ فِي ٱلمُهَدِ وَكَهَلًا وَمِنَ ٱلفَيَلِحِينَ ﴿ قَالَتُ رَبِّ الْمُقَرِّينَ فَي وَيُكَلِّمُ النَّسُ فِي ٱلمُهَدِ وَكَهَلًا وَمِنَ ٱلفَيَلِحِينَ ﴿ قَالَتُ رَبِّ عَلَى الْمُمَرِّينَ فَي وَيُكَلِّمُ النَّسُ فِي ٱلمُهَدِ وَكَهَلًا وَمِنَ ٱلفَيلِحِينَ فَي وَيُكَلِّمُ النَّسَ فِي ٱلمُهَدِ وَكَهَلًا وَمِنَ ٱلفَيلِحِينَ فَي قَالَتُ رَبِّ قَالَتُهُ وَاللَّاسَ فِي ٱلمُهَدِ وَكَهَلًا وَمِنَ ٱلفَيلِحِينَ فَي وَيُكَلِمُ النَّاسَ فِي ٱلمُهَدِ وَكَهَلًا وَمِنَ ٱلفَيلِحِينَ فَي قَالَتُ رَبِّ قَالَتُهُ وَاللَّاسَ فِي ٱلمُهَدِ وَكَهَلًا وَمِنَ ٱلفَيلِحِينَ فَي قَالَتُهُ وَاللَّاسَ فِي ٱلمُهَدِ وَكَهَلًا وَمِنَ ٱلفَيلِحِينَ فَي قَالَتُ رَبِّ قَالَتِهُ وَاللَّهُ اللّمَانَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنَ ٱلفَيلِحِينَ فَي قَالَتُهُ وَالْتُهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَعَمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَلْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

<sup>= ﴿</sup> نَافَةُ اللَّهِ ﴾ . وقيل: قد يسمى من تظهر منه الأشياء العجيبة روحًا ويضاف إلى اللَّه، فيقال: هذا روح من اللَّه، أي: من خلقه، وكان عيسى يبرىء الأكمه والأبرص ويحيي الموتى بإذن اللّه، فاستحقّ هذا الاسم، وقيل: سمي روحًا بسبب نفخة جبريل عليه السلام المذكورة في سورة "الأنبياء" "والتحريم"، والعرب تسمي النفخ روحًا؛ لأنه ريح تخرج من الروح، ومنه قول ذي الرمة:

فقلت له: ارفعها إليك وأحيها بروحك واقتته لها قيتة قدرا وعلى هذا القول، فقوله: ﴿وَرُوحٌ ﴾ معطوف على الضمير العائد إلى الله الذي هو فاعل ألقاها، قاله القرطبي، والله تعالى أعلم.

وقال بعض العلماء: ﴿وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ ، أي: رحمة منه، وكان عيسى رحمة من اللَّه لمن اتبعه، قيل ومنه: ﴿وَأَيْنَدَهُم بِرُوج مِنْهُ ﴾ ، أي: برحمة منه، حكاه القرطبي أيضًا، وقيل، ﴿وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ ، أي: برهان منه وكان عيسى برهانًا وحجة على قومه، والعلم عند اللَّه تعالى] وانظر أيضًا (٣٨٣ ٣٨٣) (التحريم/ ١٢) .

أَنَّ يَكُونُ لِى وَلَدٌ وَلَمْ يَمْسَسِنِى بَشَرٌ ﴾. واقتصارها في آية «آل عمران» على قولها ﴿وَلَمْ يَمْسَسِنِى بَشَرٌ ﴾ يدل على أن مسيس البشر المنفي عنها شامل للمسيس بنكاح والمسيس بزنى، كما هو الظاهر، وعليه فقولها في سورة «مريم»: ﴿وَلَمْ يَمْسَسِنِى بَشَرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيًا ﴾ يظهر فيه أن قولها ﴿وَلَمْ أَكُ بَغِيًا ﴾ يظهر فيه أن قولها ﴿وَلَمْ أَكُ بَغِيًا ﴾: تخصيص بعد تعميم؛ لأن مسيس البشر يشمل الحلال والحرام. وقال الزمخشري في الكشاف في تفسير قوله تعالى هنا ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًا ﴾ جعل المس عبارة عن النكاح الحلال لأنه كناية عنه، كقوله تعالى: ﴿مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ ﴾ . ﴿ أَوَ لَنَمَسُمُ ٱلنِسَاءَ ﴾ والزنى ليس كذلك، إنما يقال فيه: فجر بها، وخبث بها وما أشبه ذلك. وليس بقمن أن تراعي فيه الكنايات والآداب اه.

والأظهر الأول، وآية «آل عمران» تدل عليه. ويؤيده أن لفظة ﴿بَشَرُّ﴾ نكرة في سياق النفي فهي تعم كل بشر: فينتفي مسيس كل بشر كائنًا من كان، والبغي: المجاهرة المشتهر بالزني...

قوله تعالى: ﴿ فَحَمَلَتُهُ فَٱنتَبَدُتَ بِهِ مَكَانًا قَصِيًا ﴿ فَأَجَاءَهَا ٱلْمَخَاضُ إِلَى جِذْعِ ٱلنَّخُلَةِ قَالَتُ يَلْيَتَنِي مِتُ قَبْلَ هَنَدَا وَكُنتُ نَسْيًا مَّنسِيًا ﴾ . ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن مريم حملت عيسى . فقوله ﴿ حَمَلْتَهُ ﴾ أي عيسى ﴿ فَٱنتَبُرُ أَي تنحت به وبعدت معتزلة عن قومها ﴿ مَكَانًا فَصِيبًا ﴾ أي في مكانها بعيد: والجمهور على أن المكان المذكور بيت قصم. وفيه أقوال أخر غير ذلك. وقوله: ﴿ فَأَجَاءَهَا ٱلْمَخَاضُ ﴾ أي ألجأها الطلق إلى جذع النخلة ، أي جذع نخلة في ذلك المكان. والعرب تقول: جاء فلان ، وأجاءه غيره: إذا حمله على المجيء.

ومنه قول زهير:

وجار سار معتمدًا إلينا أجاءته المخافة والرجاء

#### وقول حسان رَضِيْلَفِيَّهُ:

إذ شددنا شدة صادقة فأجأناكم إلى سفح الجبل والمخاض: الطلق، وهو وجع الولادة، وسمي مخاضًا من المخض، وهو الحركة الشديدة لشدة تحرك الجنين في بطنها إذا أراد الخروج.

وقوله: ﴿ قَالَتَ يَلْيَتَنِي مِتُ قَبَلَ هَلَا وَكُنتُ نَسَيًا مَّنسِيًا ﴾ تمنت أن تكون قد ماتت قبل ذلك ولم تكن شيئًا يذكر. فإذا عرفت معنى هاتين الآيتين فاعلم أنه هنا لم يبين كيفية حملها به، ولم يبين هل هذا الذي تنحت عنهم من أجله، وتمنت من أجله أن تكون ماتت قبل ذلك، وكانت نسيًا منسيًا: وهو خوفها من أن يتهموها بالزنى، وأنها جاءت بذلك الغلام من زنى وقعت فيه أو سلمت منه، ولكنه تعالى بين كل ذلك في غير هذا الموضع، فأشار إلى أن كيفية حملها أنه نفح فيها فوصل النفخ إلى فرجها فوقع الحمل بسبب ذلك، كما قال: ﴿ وَمَرْيَمُ ٱبنّتَ عِمْرَنَ ٱلِّيّ أَحْصَنتُ فَرْجَهَا فَيهُ أَوْ مِن رُّوحِنا ﴾ وقال ﴿ وَٱلَّتِيّ أَحْصَنتُ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنا ﴾ وقال ﴿ وَٱلَّتِيّ أَحْصَنتُ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنا ﴾ وقال ﴿ وَٱلَّتِيّ أَحْصَنتُ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنا ﴾ وقال ﴿ وَٱلَّتِيّ أَحْصَنتُ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنا ﴾ وقال ﴿ وَٱلَّتِيّ أَحْصَنتُ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنا ﴾ وقال ﴿ وَٱلَّتِيّ أَحْصَنتُ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنا ﴾ وقال ﴿ وَٱلَّتِيّ أَحْصَنتُ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِيهِا

والذي عليه الجمهور من العلماء: أن المراد بذلك النفخ نفخ جبريل فيها بإذن الله فحملت، كما تدل لذلك قراءة الجمهور في قوله: ﴿إِنّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهْبَ لَكِ غُلَامًا رَكِيًا كما تقدم. ولا ينافي ذلك إسناد الله جل وعلا النفخ المذكور لنفسه في قوله ﴿فَنَفَخْنَا ﴾؛ لأن جبريل إنما أوقعه بإذنه وأمره ومشيئته، وهو تعالى الذي خلق الحمل من ذلك النفخ، فجبريل لا قدرة له على أن يخلق الحمل من ذلك النفخ ومن أجل كونه بإذنه ومشيئته وأمر تعالى، ولا يمكن أن يقع النفخ المذكور ولا وجود الحمل منه إلا منه إلا بمشيئته جل وعلا أسنده إلى نفسه والله تعالى أعلم. وقول من قال: إن فرجها الذي نفخ فيه الملك هو جيب درعها ظاهر

السقوط، بل النفخ الواقع في جيب الدرع وصل إلى الفرج المعروف فوقع الحمل.

وقد بين تعالى في مواضع أخر، أن ذلك الذي خافت منه وهو قذفهم لها بالفاحشة قد وقعت فيه، ولكن الله برأها، وذلك كقوله عنهم: ﴿قَالُواْ يَكُمْرِيكُمُ لَقَدْ جِثْتِ شَيْئًا فَرِيَّا يعنون الفاحشة، وقوله عنهم، ﴿يَتَأَخْتَ هَدُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ آمْراً سَوْءٍ وَمَا كَانَتُ أُمَّكِ بَغِيًّا ﴿ يَعنون فكيف فجرت أنت وجئت بهذا الولد؟ وكقوله تعالى ﴿ وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْيكَ مَرْيكَ مَرْيكَ عَظِيمًا ﴿ فَي مَلَيكُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَرْيكَ مَرْيكَ مَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وقوله: ﴿مَكَانًا قَصِيًّا﴾ القصي، البعيد، ومنه قول الراجز:

لتقعدن مقعد القصي مني ذي السقافورة السمقلي أو تحلفي بربك العلي أبو ذيالك الصبي وهذا المكان القصي قد وصفه الله تعالى في غير هذا الموضع بقوله: ﴿ وَجَعَلْنَا أَبْنَ مَنْ يَمَ وَأُمَّهُ وَ اَيَةً وَ اَوْرَسُنَهُما إِلَىٰ رَبُوةٍ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينٍ ﴿ فَي عَلَى الله عَلَى وَوَلَهُ فَي هذه الآية الكريمة: ﴿ فَأُنتَبَدَتَ بِهِ عَهُ أَي انتبذت وهو في بطنها والإشارة في قوله هذا إلى الحمل والمخاض الذي أصابها للوضع.

وقوله في هذه الآية الكريمة عنها: ﴿ وَكُنتُ نَسْيًا مَّنسِيًا ﴾ النسي والنِّسي بالكسر وبالفتح: هو ما من حقه أن يطرح وينسى لحقارته، كخرق الحيض، وكالوتد والعصا، ونحو ذلك. ومن كلام العرب إذا ارتحلوا عن الدار قولهم: انظروا أنساءكم جمع نسي؟ أي الأشياء الحقيرة التي من شأنها أن تترك وتنسى كالعصا والوتد. ونحو ذلك. فقولها ﴿ وَكُنتُ نَسْيًا ﴾ أي شيئًا تافهًا حقيرًا من حقه أن يترك وينسى عادة. وقولها ﴿ مَنسِيًّا ﴾ تعني أن ذلك الشيء التافه الذي من عادته أن يترك وينسى قد نسي وطرح بالفعل فوجد فيه النسيان الذي هو حقه. وأقوال المفسرين في

الآية راجعة إلى ما ذكرنا، ومن إطلاق النسي على ما ذكرنا قول الكميت: اتجعلنا جسرا لكلب قضاعة ولست بنسي في معد ولا دخل فقوله «بنسي» أي شيء تافه منسي، وقول الشنفرى:

كان لها في الأرض نسيًا تقصه على أمها وإن تحدثك تبلت فقوله «نسيًا» أي شيء تركته ونسيته. وقوله «تبلت» بفتح التاء وسكون الباء الموحدة وفتح اللام بعدها تاء التأنيث أي تقطع كلامها من الحياء. والبلت في اللغة: القطع...

وأقوال العلماء في قدر المدة التي حملت فيها مريم بعيسى قبل الوضع لم نذكرها، لعدم دليل على شيء منها. وأظهرها: أنه حمل كعادة حمل النساء وإن كان منشؤه خارقًا للعادة، والله تعالى أعلم.

قوله تعالى: ﴿ فَنَادَسُهَا مِن تَعَلِّهَا أَلَا تَعَزَفِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَعَلَّكِ سَرِيًا شَرِيًا ﴾. اعلم أولًا: أن في هذا الحرف قراءتين سبعيتين: قرأه نافع وحفص عن عاصم وحمزة والكسائي ﴿ فَنَادَسُهَا مِن تَعَلِّها ﴾ بكسر الميم على أن مِن عاصم وحمزة والكسائي ﴿ فَنَادَسُها مِن تَعَلِّها ﴾ بكسر الميم على أن مِن مرور به الله الله أنه اسم موصول هو فاعل نادى، أن ناداها الذي تحتها. وفتح «تحتها» فعلى القراءة ففاعل النداء ضمير محذوف. وعلى الثانية فالفاعل الاسم الموصول الذي هو ﴿ مِّن ﴾ .

وإذا عرفت هذا فاعلم أن العلماء مختلفون في هذا المنادي الذي ناداها المعبر عنه في إحدى القراءتين بالضمير، وفي الثانية بالاسم الموصول من هو؟ فقال بعض العلماء: هو عيسى. وقال بعض العلماء: هو جبريل. وممن قال: إن الذي نادى مريم هو جبريل ابن عباس، وعمرو بن ميمون الأودي، والضحاك، وقتادة، والسدي، وسعيد بن جبير في إحدى الروايتين عنه. وأهل هذا القول قالوا: لم يتكلم عيسى حتى أتت به قومها.

وممن قال إن الذي ناداها هو عسيى عندما وضعته: أبيّ، ومجاهد، والحسن، ووهب بن منبه، وسعيد بن جبير في الرواية الأخرى عنه وابن زيد.

فإذا علمت ذلك فاعلم أن من قال إنه الملك يقول: فناداها جبريل من مكان تحتها، لأنها على ربوة مرتفعة، وقد ناداها من مكان منخفض عنها، وبعض أهل هذا القول يقول: كان جبريل تحتها يقبل الولد كما تقبله القابلة. والظاهر الأول على هذا القول. وعلى قراءة «فناداها من تحتها» بفتح الميم وتاء «تحتها» عند أهل هذا القول. فالمعنى فناداها الذي هو تحتها أي في مكان أسفل من مكانها، أو تحتها يقبل الولد كما تقبل القابلة مع ضعف الاحتمال الأخير كما قدمنا، أي وهو جبريل فعلى القراءة الأولى على هذا القول ﴿فَنَادَنها ﴾ هو أي جبريل من تحتها. وعلى القراءة الأولى «فنادها من تحتها» أي الذي تحتها وهو جبريل. وأما على القول بأن المنادى هو عيسى، فالمعنى على القراءة الأولى: فناداها هو أي المولود الني وضعته من تحتها. لأنه كان تحتها عند الوضع. وعلى القراءة الثانية: «فناداها من تحتها» أي الذي تحتها وهو المولود المذكور الكائن تحتها عند الوضع. وممن اختار أن الذي ناداها هو عيسى: ابن جرير الطبري في تفسيره، واستظهره أبو حيان في البحر، واستظهر القرطبي أنه جبريل.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر القولين عندي أن الذي ناداها هو ابنها عيسى، وتدل على ذلك قرينتان:

الأولى: أن الضمير يرجع إلى أقرب مذكور إلا بدليل صارف عن ذلك يجب الرجوع إليه، وأقرب مذكور في الآية هو عيسى لا جبريل. لأن الله قال ﴿ فَحَمَلَتُهُ ﴾ يعني عيسى ﴿ فَأَنتَذَتُ بِهِ عَهُ أَي بعيسى .

ثم قال بعده ﴿ فَنَادَ عَهَا ﴾ فالذي يظهر ويتبادر من السياق أنه عيسى.

والقرينة الثانية: أنها لما جاءت به قومها تحمله، وقالوا لها ما قالوا أشارت إلى عيسى ليكلموه، كما قال تعالى عنها: ﴿فَأَشَارَتَ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكُلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيتًا ﴿ وإشارتها إليه ليكلموه قرينة على أنها عرفت قبل ذلك أنه يتكلم على سبيل خرق العادة لندائه لها عندما وضعته، وبهذه القرينة الأخيرة استدل سعيد بن جبير في إحدى الروايتين عنه على أنه عيسى، كما نقله عنه غير واحد، و ﴿أَن ﴾ في قوله ﴿أَلا تَحَزَفِ ﴾ هي المفسرة، فهي بمعنى أي، وضابط ﴿أَن ﴾ المفسرة أن يتقدمها معنى القول دون حروفه ومعنى كونها مفسرة: أن الكلام الذي بعدها هو معنى ما قبلها. فالنداء المذكور قبلها هو: لا تحزني قد جعل ربك تحتك سريا.

واختلف العلماء في المراد بالسري هنا. فقال بعض العلماء: هو الجدول وهو النهر الصغير؛ لأن الله أجرى لها تحتها نهرًا، وعليه فقوله تعالى: ﴿فَكُلِي﴾ أي من الرطب المذكور في قوله ﴿شُنَقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًا فَيُ فَكُلِي وَأَشْرَبِ أي من النهر المذكور في قوله ﴿فَنَادَتِهَا مِن تَعَلِّماً أَلَا تَعْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَعْنَكِ سَرِيًا فَي وإطلاق السري على الجدول مشهور في كلام العرب. ومنه قول لبيد في معلقته:

فتوسطا عرض السري وصدعا مسجورة متجاورًا نلامها وقول لبيد أيضًا يصف نخلًا نابتًا على ماء النهر:

سحق يمتعها الصفا وسريه عم نواعم بينهن كروم وقول الآخر:

سهل الخليفة ما جد ذو فائل مثل السري تمده الأنهار فقوله «سريه»، وقولهما «السري» بمعنى الجدول. وكذلك قول الراجز: سلم ترى الدالى منه أزورا إذا يعب في السري هرهرا

وقال بعض أهل العلم: السري هو عيسى. والسري هو الرجل الذي له شرف ومروءة. يقال في فعله سرو بالضم. وسرا بالفتح يسرو سروا فيهما. وسري بالكسر يسري سري وسراء وسروا إذا شرف. ويجمع السري هذا على أسرياء على القياس، وسرواء وسراة بالفتح. وعن سيبويه أن السراة بالفتح اسم جمع لا جمع. ومنه قول الأفوه الأودي:

لا يصلح الناس فوضى لا سراة لهم ولا سراة إذا جهالهم سادوا ويجمع السراة على سروات. ومنه قول قيس بن الحطيم:

وعمرة من سروات النساء تنفح بالمسك أردانها ومن إطلاق السري بمعنى الشريف قول الشاعر:

تلقى السري من الرجال بنفسه وابن السري إذا سرى أسراهما وقوله «أسراهما» أي أشرفهما. قاله في اللسان.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر القولين عندي أن السري في الآية النهر الصغير، والدليل على ذلك أمران:

أحدهما: القرينة من القرآن، فقوله تعالى: ﴿ فَكُلِى وَاَشْرَبِى ﴾ قرينة على أن ذلك المأكول والمشروب هو ما تقدم الامتنان به في قوله: ﴿ فَلَ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْنَكِ سَرِيَّا ﴾ ، وقوله ﴿ مِأْتَةٍ سِنِينَ وَٱزْدَادُوا لِشِعًا ﴾ ، وكذلك قوله تعالى: ﴿ إِلَى رَبُوَةٍ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينٍ ﴾ لأن المعين: الماء الجاري. والظاهر أن الجدول المعبر عنه بالسري في هذه الآية. والله تعالى أعلم.

الأمر الثاني: حديث جاء بذلك عن النّبي ﷺ. قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: وقد جاء بذلك حديث مرفوع، قال الطبراني (٦٣٣):

<sup>(</sup>٦٣٣) معجم الطبراني (٢١/ ٣٤٦) (١٣٠٠٣) والحديث قد نقل الماتن كلام العلماء عليه، فلا وجه للتكرار .

حدثنا أبو شعيب الحراني، حدثنا يحيى بن عبد الله البابلي، حدثنا أيوب بن نهیك، سمعت عكرمة مولى ابن عباس، سمعت ابن عمر يقول: سمعت رسول الله على يقول: «إن السري الذي قال الله لمريم: ﴿ قَدُّ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْنُكِ سَرِيًّا﴾ ، نهر أخرجه الله لها لتشرب منه» وهذا حديث غريب جدًا من هذا الوجه، وأيوب بن نهيك هذا هو الحبلي، قال فيه أبو حاتم الرازي: ضعيف. وقال أبو زرعة: منكر الحديث. وقال أبو الفتح الأزدي: متروك الحديث. انتهى كلام ابن كثير. وقال ابن حجر رحمه الله في «الكافي الشاف، في تخريج أحاديث الكشاف» في الحديث المذكور: أخرجه الطبراني في الصغير (٦٣٤)، وابن عدي (٦٣٥) من رواية أبي سنان سعيد بن سنان، عن أبي إسحاق، عن البراء عن النَّبي عَلَيْ في قوله تعالى: ﴿ فَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْنُكِ سَرِيًّا ﴾ قال: «السري النهر». قال الطبراني: لم يرفعه عن أبى إسحاق إلا أبو سنان، رواه عنه يحيى بن معاوية وهو ضعيف. وأخرجه عبد الرزاق(٦٣٦)، عن الثوري، عن أبي إسحاق عن البراء موقوفًا. وكذا ذكره البخاري تعليقًا (٦٣٧) عن وكيع، عن إسرائيل، عن أبي إسحاق. ورواه ابن مردويه من طريق آدم، عن إسرائيل كذلك وأخرجه الحاكم(٦٣٨) من وجه آخر عن أبي إسحاق موقوفًا. وفي الباب عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «إن السري الذي قاله لمريم نهر أخرجه الله لتشرب منه». أخرجه الطبراني وأبو نعيم في «الحلية»(٦٣٩) في ترجمة عكرمة عن ابن

<sup>(</sup>٦٣٤) معجم الطبراني الصغير (٢/٩) (٦٨٥) .

<sup>(</sup>۲۳۵) الكامل (۲/ ۲۰۱).

<sup>(</sup>٦٣٦) تفسير الصنعاني (٦/٣) .

<sup>(</sup>٦٣٧) صحيح البخاري (٣/ ١٢٦٧) .

<sup>(</sup>٦٣٨) المستدرك (٣/ ٤٠٥) (٣٤١٣)، وصححه على شرطهما ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٦٣٩) حلية الأولياء (٣/ ٣٤٦).

عمر، ورواية عن عكرمة أيوب بن نهيك ضعفه أبو حاتم وأبو زرعة انتهى. فهذا الحديث المرفوع إلى النّبي على وإن كانت طرقه لا يخلو شيء منها من ضعف أقرب إلى الصواب من دعوى أن السري عيسى بغير دليل يجب الرجوع إليه، وممن اختار أن السري المذكور في الآية النهر: ابن جرير في تفسيره، وبه قال البراء بن عازب، وعلي بن أبي طلحة، عن ابن عباس. وعمرو بن ميمون، ومجاهد، وسعيد بن جبير، والضحاك، وإبراهيم النخعي، وقتادة، والسدي، ووهب بن منبه وغيرهم. وممن قال إنه عيسى: الحسن، والربيع بن أنس، ومحمد بن عباد بن جعفر. وهو إحدى الروايتين عن قتادة. وقول عبد الرحمن بن زيد بن أسلم قاله ابن كثير وغيره.

قوله تعالى: ﴿ وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ شُكَقِطْ عَلَيْكِ رُطُبًا جَنِيًّا ۚ ۚ فَكُلِى وَاشْرَبِى وَقَرِّى عَيْنَا ﴾، لم يصرح جل وعلا في هذه الآية الكريمة ببيان الشيء الذي أمرها أن تأكل منه، والشيء الذي أمرها أن تشرب منه، ولكنه أشار إلى أن الذي أمرها أن تأكل منه هو «الرطب الجني» المذكور، والذي أمرها أن تشرب منه هو النهر المذكور المعبر عنه «بالسري» كما تقدم هذا هو الظاهر.

وقال بعض العلماء: إن جذع النخلة الذي أمرها أن تهز به كان جزعًا يابسًا؛ فلما هزته جعله الله نخلة ذات رطب جني. وقال بعض العلماء: كان الجذع جذع نخلة نابتة إلا أنها غير مثمرة، فلما هزته أنبت الله فيه الثمر وجعله رطبًا جنيًا. وقال بعض العلماء: كانت النخلة مثمرة، وقد أمرها الله بهزها ليتساقط لها الرطب الذي كان موجودًا. والذي يفهم من سياق القرآن: أن الله أنبت لها ذلك الرطب على سبيل خرق العادة، وأجرى لها ذلك النهر على سبيل خرق العادة. ولم يكن الرطب والنهر وأجرى لها ذلك النهر على سبيل خرق العادة.

موجودين قبل ذلك، سواء قلنا إن الجذع كان يابسًا أو نخلة غير مثمرة، إلا أن الله أنبت فيه الثمر وجعله رطبًا جنيًا. ووجه دلالة السياق على ذلك أن قوله تعالى: ﴿ فَكُلِى وَالشّرِي وَقَرِّى عَيْنَا ﴾ يدل على أن عينها إنما تقر في ذلك الوقت بالأمور الخارقة للعادة؛ لأنها هي التي تبين براءتها مما اتهموها به. فوجود هذه الخوارق من تفجير النهر، وإنبات الرطب، وكلام المولود تطمئن إليه نفسها وتزول به عنها الربية، وبذلك يكون قرة عين لها؛ لأن مجرد الأكل والشرب مع بقاء التهمة التي تمنت بسببها أن تكون قد ماتت من قبل وكانت نسيًا منسيًا لم يكن قرة لعينها في ذلك الوقت كما هو ظاهر.

وخرق الله لها العادة بتفجير الماء، وإنبات الرطب، وكلام المولود لا غرابة فيه، وقد نص الله جل وعلا في «آل عمران» على خرقه لها العادة في قوله ﴿ كُلَّمَا دَخُلَ عَلَيْهَا زَكِرِيّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ يَنمُزّيمُ أَنَّ لَكِ هَوْلَهُ ﴿ كُلَّمَا دَخُلَ عَلَيْهَا زَكِرِيّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ يَنمُزّيمُ أَنَّ لَكِ هَذَا قَالَتُ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَرْزُقُ مَن يَشَاكُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ قال العلماء: كان يجد عندها فاكهة الصيف في الشتاء، وفاكهة الشتاء في الصيف. وإجراء النهر وإنبات الرطب ليس أغرب من هذا المذكور في سورة «آل عمران»...

قوله تعالى: ﴿ فَأَتَتْ بِهِ عَوْمَهَا تَحْمِلُهُ قَالُواْ يَهُرْيَهُ لَقَدْ حِثْتِ شَيْءًا فَرِيًا اللهِ يَتَأُخْتَ هَنُرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ آمْراً سَوْءِ وَمَا كَانَتْ أُمُّكِ بَغِيًّا ﴿ لَمَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يفهم من الآيات القرآنية أن مرادهم بقولهم ﴿ لَقَدْ جِئْتِ شَيْئًا فَرِتَكَا ﴾ أي منكرًا عظيمًا، لأن الفري فعيل من الفرية، يعنون به الزني؛ لأن ولد الزني كالشيء المفتري المختلق، لأن الزانية تدعى إلحاقه بمن ليس أباه، ويدل على أن مرادهم بقولهم ﴿فَرِيَّا﴾ الزنى قوله تعالى: ﴿وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْيَمَ بُهَّتَنَّا عَظِيمًا ١١٥ ﴾؛ لأن ذلك البهتان العظيم الذي هو ادعاؤهم أنها زنت، وجاءت بعيسي من ذلك الزني (حاشاها وحاشاه من ذلك) هو المراد بقولهم لها: ﴿ لَقَدْ جِنْتِ شَيْئًا فَرِيًّا ﴾ ، ويدل لذلك قوله تعالى بعده: ﴿ يَتَأَخَّتَ هَـٰرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ ٱمۡرَأَ سَوْءِ وَمَا كَانَتْ أُمُّكِ بَغِيًّا ۞ ﴿ وَالبَّغِي الزَّانية كما تقدم. يعنون كان أبواك عفيفين لا يفعلان الفاحشة، فمالك أنت ترتكبينها!! ومما يدل على أن ولد الزنى كالشيء المفتري قوله تعالى: ﴿وَلَا يَأْتِينُ بِبُهْتَنِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ اللهِ قَالَ بعض العلماء: معنى قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَنِي يَفْتَرِينَهُم بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ ﴾ أي ولا يأتين بولد زنى يقصدن إلحاقه برجل ليس أباه، هذا هو الظاهر الذي دل عليه القرآن في معنى الآية.

وكل عمل أجاده عامله فقد فراه لغة، ومنه قول الراجز وهو زرارة بن صعب بن دهر:

وقد أطمعتني دقلا حوليا مسوسًا مدودًا حجريا قد كنت تفرين به الفريا

يعني تعملين به العمل العظيم، والظاهر أنه يقصد أنها تأكله أكلًا لما عظيمًا.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ يَتَأُخُّتَ هَـُرُونَ ﴾ ليس المراد به هارون بن عمران أخا موسى كما يظنه بعض الجهلة، وإنما هو رجل آخر

صالح من بني إسرائيل يسمى هارون، والدليل على أنه ليس هارون أخا موسى ما رواه مسلم رحمه الله تعالى في صحيحه (٦٤٠): حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة، ومحمد بن عبد الله بن نمير، وأبو سعيد الأشج، ومحمد بن المثنى العنزي، واللفظ لابن نمير قالوا: حدثنا ابن إدريس عن أبيه، عن سماك بن حرب، عن علقمة بن وائل، عن المغيرة بن شعبة قال: لما قدمت نجران سألوني فقالوا: إنكم تقرؤون ﴿ يَتَأَخْتَ هَنُرُونَ ﴾ وموسى قبل عيسى بكذا وكذا، فلما قدمت على رسول الله على سألته عن ذلك فقال: "إنهم كانوا يسمون بأنبيائهم والصالحين قبلهم". اه هذا لفظ مسلم في الصحيح، وهو دليل على أنه رجل آخر غير هارون أخي موسى، ومعلوم أن هارون أخا موسى قبل مريم بزمن طويل...

<sup>. (7140) (1740 /4) (780)</sup> 

<sup>(</sup>٦٤١) وانظر أيضًا (١/ ٣٨٠: ٣٨٠) (النساء/ ١٧١) لتتعرف على أقوال النصارى في المسيح عليه السلام والرد عليها .

اَللّهَ هُوَ رَبِّى وَرَبُّكُو فَأَعُبُدُوهُ هَذَا صِرَطُ مُّسْتَقِيمُ ﴿ ﴿ وَقُولُهُ هَنَا فِي سُورة «مريم»: ﴿ وَإِنَّ اللّهَ رَبِّى وَرَبُكُمُ فَأَعْبُدُوهُ هَلَذَا صِرَطُ مُّسْتَقِيمُ ﴿ ﴾ وقوله: ﴿ مَا قُلْتُ لَمُمْ إِلَّا مَا أَمَرْتَنِي بِهِ ۚ أَنِ اَعْبُدُوا اللّهَ رَبِّي وَرَبُكُمْ ﴾ . إلى غير ذلك من الآيات .

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ اَتَلْنِي ٱلْكِئْبُ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ التحقيق فيه إن شاء الله: أنه عبر بالماضي عما سيقع في المستقبل تنزيلًا لتحقق الوقوع منزلة الوقوع، ونظائره في القرآن كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ أَنَّ أَمْرُ اللّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَيُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَا مَن شَآءَ اللّهُ ثُمُّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنظُرُونَ ﴿ وَقُلِهُ وَاللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مُمَّ نُوخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنظُرُونَ ﴿ وَاللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللللللللللل

فهذه الأفعال الماضية المذكورة في الآيات بمعنى المستقبل، تنزيلًا لتحقق وقوعه منزلة الوقوع بالفعل، ونظائرها كثيرة في القرآن، وهذا الذي ذكِل من أن الأفلل الملضة في قوله على: ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالَّ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّلْمُ اللّ

وقوله ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارًكًا ﴾ أي كثير البركات؛ لأنه يعلم الخير ويدعو إلى الله، ويبرئ الأكمه والأبرص ويحيي الموتى بإذن الله. . .

وقوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمٌ قَوْلَكَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِى فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴿ اعلم أن هذا الحرف فيه قراءتان سبعيتان: قرأه نافع وابن كثير وأبو عمرو وحمزة والكسائي ﴿ قَوْلِكَ ٱلْحَقِّ ﴾ بضم اللام، وقرأه ابن عامر وعاصم ﴿ قَوْلِكَ ٱلْحَقِّ ﴾ بالنصب، والإشارة في قوله ﴿ ذَٰلِكَ ﴾ راجعة إلى المولود المذكور في الآيات المذكورة قبل هذا.

وقوله ﴿ ذَٰلِكُ ﴾ مبتدأ، ﴿ وَعِيسَىٰ ﴾، خبره، و﴿ أَبْنَ مَرْيَمَ ﴾ نعت لـ ﴿ عِيسَى ﴾ وقيل بدل منه، وقيل خبر بعد خبر.

وقوله ﴿ قُولَكَ ٱلْحَقِ ﴾ على قراءة النصب مصدر مؤكد لمضمون الجملة، وإلى نحوه أشار ابن مالك بقوله في الخلاصة:

## \* والثاني كابني أنت حقًا صرفًا \*

وقيل منصوب على المدح: وأما على قراءة الجمهور بالرفع «فقول الحق» خبر مبتدأ محذوف، أي هو أي نسبته إلى أمه فقط قول الحق، قاله أبو حيان.

وقال الزمخشري: وارتفاعه على أنه خبر بعد خبر، أو بدل، أو خبر معذوف.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: اعلم أن لفظة ﴿ٱلۡحَقُّ﴾ في قوله هنا ﴿قَوْلَكَ ٱلۡحَقِّ﴾ فيها للعلماء وجهان:

الأول: أن المراد بالحق ضد الباطل بمعنى الصدق والثبوت، كقوله: ﴿ وَكُذَّبَ بِهِ عَوْمُكَ وَهُو الْحَقُ ﴾ وعلى هذا القول فإعراب قوله ﴿ قَوْلَ الْحَقِّ ﴾ على قراءة النصب أنه مصدر مؤكد لمضمون الجملة كما تقدم، وعلى قراءة الرفع فهو خبر مبتدأ محذوف كما تقدم، ويدل لهذا الوجه قوله تعالى في «آل عمران» في القصة بعينها: ﴿ ٱلْحَقُ مِن رَّيِكَ فَلَا تَكُنُ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ

الوجه الثاني: أن المراد بالحق في الآية الله جل وعلا، لأن من أسمائه ﴿ الْحَقُّ ﴾ كقوله: ﴿ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ اللَّهِ يَنُ ﴾ ، وقوله ﴿ وَاللَّهَ مُوا اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ اللَّهِ عَلَى ﴿ قَوْلِكَ اللَّهَ عَلَى قراءة هُوَ الْحَقُ ﴾ وعلى هذا القول فإعراب قوله تعالى ﴿ قَوْلِكَ ٱلْحَقِّ ﴾ على قراءة

وقوله: ﴿ اللَّذِى فِيهِ يَمْتُرُونَ ﴾ أي يشكون. فالامتراء افتعال من المرية وهي الشك، وهذا الشك الذي وقع للكفار نهى الله عنه المسلمين على لسان نبيهم في قوله تعالى ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللّهِ كَمَثُلِ ءَادَم ۖ خَلقَكُهُ مِن ثُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ ۞ الْحَقُّ مِن رَبِّكَ فَلا تَكُنُ مِن الْمُعْتَرِينَ ۞ وهذا القول الحق الذي أوضح الله به حقيقة الأمر في شأن عيسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام بعد نزوله على نبينا ﷺ أمره ربه أن يدعو من حاجه في شأن عيسى إلى المباهلة، ثم أخبره أن ما قص عليه من خبر عيسى هو القصص الحق، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَل بَعْدِ مَل وَالْمُعَلِّمُ اللّهِ عَلَى الْحَارِينَ ۞ إِنَّ هَنذَا لَهُو وَالْفُكُمُ وَالْفُكُمُ وَالْفُكُمُ وَالْفُكُمُ وَالْفُكُمُ وَالْفُكُمُ وَالْفُكُمُ وَالْفُكُمُ وَالْفُكُمُ وَالْمُعَالَةُ خَافُوا الْهُلاكُ وأدوا كما هو مشهور.

قوله تعالى ﴿مَا كَانَ لِلّهِ أَن يَنَّخِذَ مِن وَلَدِّ سُبْحَنَهُ ۚ إِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ مَا كَانَ ﴾ يدل على النفي، فتارة يدل ذلك النفي من جهة المعنى على الزجر والردع، كقوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُم مِّنَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ عَن رَّسُولِ ٱللّهِ ﴾.

وتارة يدل على التعجيز، كقوله تعالى: ﴿ اَللَّهُ خَيْرُ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ آَمَنَ عَلَى اللَّمَاءَ مَآءً فَأَنَابَتْنَا بِهِ عَدَآيِقَ خَلَقَ السَّمَاءَ مَآءً فَأَنَابَتْنَا بِهِ عَدَآيِقَ ذَاتَ بَهْجَاءٍ مَّا كُورُ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَا ﴾.

وتارة يدل على التنزيه، كقوله هنا: ﴿ مَا كَانَ لِلّهِ أَن يَنْخِذَ مِن وَلَدٍ ﴾ وقد أعقبه بقوله ﴿ سُبْحَنَهُ ﴾ أي تنزيهًا له عن اتخاذ الولد وكل ما لا يليق بكماله وجلاله. فقوله ﴿ مَا كَانَ لِلّهِ ﴾ بمعنى ما يصح ولا يتأتى ولا يتصور في حقه جل وعلا أن يتخذ ولدًا، سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا، والآية كقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَنْبُغِي لِلرِّمْ يَنِ أَن يَنْجِذَ وَلَدًا ۞ ، وفي هذه الآية الرد البالغ على النصارى الذين زعموا المحال في قولهم "عيسى ابن الله" وما نزه عنه جل وعلا نفسه هنا من الولد المزعوم كذبًا كعيسى نزه عنه رسُولُ الله وصائح أخر، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا المُسِيحُ عِيسَى أَبُنُ مَرْبَمُ وَلَدُ وَلَدًا الله وَ وَكَلِمْتُهُ أَلْقَنَهُمَ الْقَنْهُ الله وَ مَا لذك كثيرة، والآيات الدالة على مثل ذلك كثيرة، مُسَبِّحُنهُ وَلَدُ الرَّمْنُ وَلَدًا ۞ لَقَذْ حِعْتُمْ شَيْعًا إِذًا ۞ كقوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا النَّخَذَ الرَّمْنُ وَلَدًا ۞ لَقَذْ حِثْتُمْ شَيْعًا إِذًا ۞ كقوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا النَّخَذَ الرَّمْنُ وَلَدًا ۞ لَقَذْ حِثْتُمْ شَيْعًا إِذَا ۞ كقوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا النَّخَذَ الرَّمْنُ وَلَدًا ۞ لَقَذْ عِثْتُمْ شَيْعًا إِذًا ۞ أَن دَعَوا لا لَهُ الله على مثل ذلك كثيرة، تَسَادُ الله مَا يَنْبَغِي لِلرَّمْنِ وَلَدًا ۞ وَهَا يَلْبَغِي لِلرَّمْنِ أَن يَنْخِذَ وَلَدًا ۞ إلى غير ذلك من الآيات] (١٤٢٠).

# مناظرة بين عالم مسلم ونصراني.

<sup>(</sup>۲٤٢) ٤/ ٢٥٤: ٣٠٠، مريم / ١٦: ٣٥.

من علماء المسلمين: ناظرني في الإسلام والمسيحية أيهما أفضل؟ فقال العالم للنصراني: المتفق عليه أحق بالاتباع أم المختلف فيه؟

فقال العالم: المتفق عليه أحق بالاتباع من المختلف فيه. فقال النصراني: إذن يلزمكم اتباع عيسى معنا، وترك اتباع محمد عليهما الصلاة وأنتم نتفق على نبوة عيسى، ونخالفكم في نبوة محمد عليهما الصلاة والسلام، فقال المسلم: أنتم الذين تمتنعون من اتباع المتفق عليه، لأن المتفق عليه الذي هو عيسى قال لكم: ﴿وَمُبَيِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى الشَهُ المَتْفَق عليه الذي هو عيسى حقًا لاتبعتم محمدًا عليه، فظهر أنكم أنتم الذين لم تتبعوا المتفق عليه ولا غيره، فانقطع النصراني.

ولا شك أن النصاري لو كانوا متبعين عيسى؛ لاتبعوا محمدًا ﷺ [(٦٤٣).

# سيدنا عيسى عليه السلام حيّ في السماء، وسينزل آخر الزمان قرب قيام الساعة.

[قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لِعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلاَ تَمْتُرُنَ بِهَا التحقيق أن الضمير في قوله: ﴿وَإِنَّهُ وَاجع إلى عيسى لا إلى القرآن، ولا إلى النبي على ومعنى قوله: ﴿لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ على القول الحق الصحيح الذي يشهد له القرآن العظيم، والسنة المتواترة، هو أن نزول عيسى في آخر الزمان، حيا علم للساعة أي علامة لقرب مجيئها؛ لأنه من أشراطها الدالة على قربها. وإطلاق علم الساعة على نفس عيسى، جار على أمرين، كلاهما أسلوب عربى معروف.

<sup>(</sup>٦٤٣) ٢ / ٩٦، المائدة / ٤٧.

أحدهما: أن نزول عيسى المذكور، لما كان علامة لقربها، كانت تلك العلامة، سببًا لعلم قربها، فأطلق في الآية المسبب وأريد السبب.

وإطلاق المسبب وإرادة السبب، أسلوب عربي معروف في القرآن، وفي كلام العرب.

ومن أمثلته في القرآن قوله تعالى: ﴿ وَيُنَزِّكُ لَكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ رِزْقَا ﴾ ، فالرزق مسبب عن المطر والمطر سببه، فأطلق المسبب الذي هو الرزق وأريد سببه الذي هو المطر للملابسة القوية التي بين السبب والمسبب.

ومعلوم أن البلاغيين، ومن وافقهم، يزعمون أن مثل ذلك، من نوع ما يسمونه المجاز المرسل، وأن الملابسة بين السبب والمسبب من علاقات المجاز المرسل عندهم.

والثاني من الأمرين: أن غاية ما في ذلك، أن الكلام على حذف مضاف، والتقدير، وإنه لذو علم للساعة، أي وإنه لصاحب إعلام الناس، بقرب مجيئها، لكونه علامة لذلك، وحذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه، كثير في القرآن، وفي كلام العرب، وإليه أشار في الخلاصة بقوله: وما يلي المضاف يأت خلفا عنه في الإعراب إذا ما حذفا وهذا الأخير أحد الوجهين اللذين وجه بهما علماء العربية النعت بالمصدر كقولك: زيد كرم وعمرو عدل أي ذو كرم وذو عدل كما قال بقالى: ﴿وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدُلِ مِّنَكُم مَ وقد أشار إلى ذلك في الخلاصة بقوله:

ونعتوا بمصدر كثيرا فالتزموا الإفراد والتذكيرا أما دلالة القرآن الكريم على هذا القول الصحيح، ففي قوله تعالى سورة النساء: ﴿ وَإِن مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِنْبِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ، قَبْلُ مَوْتِهِ ﴿ أَي ليؤمنن بعيسى قبل موت عيسى، وذلك صريح في أن عيسى حي وقت نزول آية

النساء هذه، وأنه لا يموت حتى يؤمن به أهل الكتاب.

ومعلوم أنهم لا يؤمنون به إلا بعد نزوله إلى الأرض.

فإن قيل قد ذهبت جماعة من المفسرين، من الصحابة فمن بعدهم إلى أن الضمير في قوله: قبل موته راجع إلى الكتابي، أي إلا ليؤمنن به الكتابي قبل موت الكتابي.

فالجواب أن يكون الضمير راجعًا إلى عيسى، يجب المصير إليه، دون القول الآخر، لأنه أرجح منه من أربعة أوجه:

الأول: أنه هو ظاهر القرآن المتبادر منه، وعليه تنسجم الضمائر بعضها مع بعض. والقول الآخر بخلاف ذلك.

وإيضاح هذا أن الله تعالى قال: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلُوهُ ﴾ أي عيسى، ﴿ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾ أي عيسى وَلَكِن شُبِّهُ لَهُمْ ﴾ أي عيسى ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْنَلَفُواْ فِيهِ ﴾ أي عيسى ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ وَلَفِي شَكِ مِنْ عَلْمٍ ﴾ أي عيسى ، ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ وَلَفِي شَكِ مِنْ مُ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ إِلَّا لَيْ مَنْ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ إِلَّا لَيْ مُنْ اللهُ ﴾ أي عيسى ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ إِلَّا لَيْ وَمَا قَنَلُوهُ اللهُ ﴾ أي عيسى ﴿ وَيُومَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ لَيُؤْمِنَنَ بِهِ هَ إِلَى عيسى ﴿ وَيُومَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴾ أي عيسى ﴿ وَيُومَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴾ أي يكون هو ، أي عيسى عليهم شهيدًا .

فهذا السياق القرآني الذي ترى، ظاهر ظهورًا لا ينبغي العدول عنه، في أن الضمير في قوله قبل موته، راجع إلى عيسى.

الوجه الثاني: من مرجحات هذا القول، أنه على هذا القول الصحيح، فمفسر الضمير، ملفوظ مصرح به، في قوله تعالى: ﴿وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وأما على القول الآخر فمفسر الضمير ليس مذكورًا في الآية أصلًا، بل هو مقدر تقديره: ما من أهل الكتاب أحد إلا ليؤمنن به قبل موته، أي موت

أحد أهل الكتاب المقدر.

ومما لا شك فيه، أن ما لا يحتاج إلى تقدير، أرجح وأولى، مما يحتاج إلى تقدير.

الوجه الثالث: من مرجحات هذا القول الصحيح، أنه تشهد له السنة النبوية المتواترة؛ لأن النبي على قلاقة قد تواترت عنه الأحاديث بأن عيسى حي الآن، وأنه سينزل في آخر الزمان حكمًا مقسطًا. ولا ينكر تواتر السنة بذلك إلا مكابر.

قال ابن كثير في تفسيره، بعد أن ذكر هذا القول الصحيح ونسبه إلى جماعة من المفسرين ما نصه: وهذا القول هو الحق كما سنبينه بعد بالدليل القاطع إن شاء الله تعالى اه.

وقوله بالدليل القاطع يعني السنة المتواترة، لأنها قطعية وهو صادق في ذلك.

وقال ابن كثير، في تفسير آية الزخرف هذه ما نصه: وقد تواترت الأحاديث، عن رسول الله عليه أنه أخبر بنزول عيسى عليه السلام قبل يوم القيامة إمَامًا عَادِلًا وَحَكمًا مُقْسِطًا». اه منه. وهو صادق في تواتر الأحاديث بذلك.

وأما القول بأن الضمير في قوله قبل موته راجع إلى الكتاب فهو خلاف ظاهر القرآن، ولم يقم عليه دليل من كتاب ولا سنة.

الوجه الرابع: هو أن القول الأول الصحيح، واضح لا إشكال فيه، ولا يحتاج إلى تأويل ولا تخصيص بخلاف القول الآخر، فهو مشكل لا يكاد يصدق، إلا مع تخصيص، والتأويلات التي يروونها فيه عن ابن عباس، وغيره، ظاهرة البعد والسقوط لأنه على القول بأن الضمير في قوله قبل موته راجع إلى عيسى فلا إشكال ولا خفاء، ولا حاجة إلى تأويل، ولا إلى

تخصيص.

وأما على القول بأنه راجع إلى الكتابي فإنه مشكل جدًا بالنسبة لكل من فاجأه الموت من أهل الكتاب، كالذي يسقط من عال إلى أسفل، والذي يقطع رأسه بالسيف وهو غافل والذي يموت في نومه ونحو ذلك، فلا يصدق هذا العموم المذكور في الآية على هذا النوع، من أهل الكتاب، إلا إذا ادعى إخراجهم منه بمخصص. ولا سبيل إلى تخصيص عمومات القرآن إلا بدليل يجب الرجوع إليه من المخصصات المتصلة أو المنفصلة.

وما يذكر عن ابن عباس (٦٤٤) من أنه سئل عن الذي يقطع رأسه من أهل الكتاب فقال إن رأسه يتكلم، بالإيمان بعيسى، وأن الذي يهوي من عال إلى أسفل يؤمن به وهو يهوي، لا يخفى بعده وسقوطه، وأنه لا دليل ألبتة عليه كما ترى.

وبهذا كله تعلم، أن الضمير في قوله ﴿قَبْلَ مَوْتِهِ ﴿ وَبَلَّ مَوْتِهِ ﴿ وَإِنَّهُم لِلسَّاعَةِ ﴾ وأن تلك الآية من سورة النساء تبين قوله تعالى هنا: ﴿ وَإِنَّهُم لَمِلْمٌ لِلسَّاعَةِ ﴾ كما ذكرنا.

فإن قيل: إن كثيرًا ممن لا تحقيق عندهم يزعمون أن عيسى قد توفي، ويعتقدون مثل ما يعتقده، ضلال اليهود والنصارى، ويستدلون على ذلك بقوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَىٰ إِنِي مُتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَىٰ ﴿ وقوله ﴿ فَلَمَّا وَقَالَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾.

فالجواب أنه لا دلالة في إحدى الآيتين ألبتة على أن عيسى قد توفي فعلًا.

أما قوله تعالى: ﴿ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ ﴾ فإن دلالته المزعومة على ذلك منفية

<sup>(</sup>٦٤٤) انظر تفسير الطبري (٣٥٦/٤).

#### من أربعة أوجه:

الأول: أن قوله: ﴿ مُتَوفِيكَ ﴾ حقيقة لغوية في أخذ الشيء كاملًا غير ناقص، والعرب تقول: توفي فلان دينه يتوفاه فهو متوف له إذا قبضه وحازه إليه كاملًا من غير نقص.

فمعنى: ﴿ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ ﴾ في الوضع اللغوي أي حائزك إلي، كاملًا بروحك وجسمك.

ولكن الحقيقة العرفية خصصت التوفي المذكور بقبض الروح دون الجسم ونحو هذا مما دار بين الحقيقة اللغوية العرفية فيه لعلماء الأصول ثلاثة مذاهب.

**الأول**: هو تقديم الحقيقة العرفية، وتخصيص عموم الحقيقة اللغوية بها.

وهذا هو المقرر في أصول الشافعي وأحمد، وهو المقرر في أصول مالك إلا أنهم في الفروع ربما لم يعتمدوه في بعض المسائل.

وإلى تقديم الحقيقة العرفية، على الحقيقة اللغوية أشار في مراقي السعودي بقوله:

واللفظ محمول على الشرعي إن لم يكن فمطلق العرفي فاللغوي على الجلي ولم يجب بحث عن المجاز في الذي انتخب المذهب الثاني: هو تقديم الحقيقة اللغوية على العرفية بناء على أن العرفية وإن ترجحت بعرف الاستعمال، فإن اللغوية مترجحة بأصل الوضع.

وهذا القول مذهب أبى حنيفة رحمه الله.

المذهب الثالث: أنه لا تقدم العرفية على اللغوية، ولا اللغوية على

العرفية، بل يحكم باستوائهما ومعادلة الاحتمالين فيهما، فيحكم على اللفظ بأنه مجمل، لاحتمال هذه واحتمال تلك.

وهذا اختيار ابن السبكي، ومن وافقه، وإلى هذين المذهبين الأخيرين أشار في مراقي السعودي بقوله:

ومذهب النعمان عكس ما مضى والقول بالإجمال فيه مرتضى وإذا علمت هذا، فاعلم أنه على المذهب الأول، الذي هو تقديم الحقيقة اللغوية، على العرفية، فإن قوله تعالى: ﴿إِنِّ مُتَوَفِيكَ ﴾ لا يدل إلا على أنه قبضه إليه بروحه وجسمه، ولا يدل على الموت أصلًا، كما أن توفي الغريم لدينه لا يدل على موت دينه.

وأما على المذهب الثاني: وهو تقديم الحقيقة العرفية على اللغوية، فإن لفظ التوفي حينئذ، يدل في الجملة على الموت.

ولكن سترى إن شاء الله، أنه وإن دل على ذلك في الجملة، لا يدل على أن عيسى قد توفى فعلًا.

وقد ذكرنا في كتابنا: دفع إيهام الاضطراب، عن آيات الكتاب، في سورة آل عمران، وجه عدم دلالة الآية، على موت عيسى فعلًا، أعني قوله تعالى: ﴿إِنِّ مُتَوَفِّيكَ ﴿ فَقَلنا ما نصه: والجواب عن هذا، من ثلاثة أوجه:

الأول: أن قوله تعالى: ﴿مُتَوَفِيكَ ﴾ لا يدل على تعيين الوقت، ولا يدل على كونه قد مضى.

وأما عطفه ورافعك إلى، على قوله: متوفيك، فلا دليل فيه لإطباق جمهور أهل اللسان العربي، على أن الواو لا تقتضي الترتيب ولا الجمع، وإنما تقتضي مطلق التشريك.

وقد ادعى السيرافي والسهيلي، إجماع النحاة على ذلك، وعزاه الأكثر للمحققين وهو الحق خلافًا لما قاله قطرب والفراء وثعلب وأبو عمرو الزاهد وهشام والشافعي من أنها تفيد الترتيب لكثرة استعمالها فيه. وقد أنكر السيرافي ثبوت هذا القول عن الفراء وقال لم أجده في كتابه. وقال ولي الدين: أنكر أصحابنا نسبة هذا القول إلى الشافعي. حكاه عنه صاحب الضياء اللامع.

وقوله ﷺ: «أبدأ بما بدأ الله به» (١٤٥) يعني الصفا لا دليل فيه على اقتضائها الترتيب. وبيان ذلك هو ما قاله الفهري كما ذكره عنه صاحب الضياء اللامع، وهو أنها كما أنها لا تقتضي الترتيب ولا المعية، فكذلك لا تقتضي المنع منهما، فقد يكون العطف بها مع قصد الاهتمام بالأول كقوله: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُورَةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ بدليل الحديث المتقدم.

وقد يكون المعطوف بها مرتبًا كقول حسان:

#### \* هجوت محمدًا وأجبت عنه \*

على رواية الواو.

وقد يراد بها المعية كقوله: ﴿ فَأَنْجَيْنَكُ وَأَصْحَبَ ٱلسَّفِينَكَةِ ﴾ وقوله ﴿ وَجُمِعَ السَّفِينَكَةِ ﴾ وقوله ﴿ وَجُمِعَ السَّفِينَ فَي المعية إلا بدليل الشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴿ ﴾ ولكن لا تحمل على الترتيب ولا على المعية إلا بدليل منفصل.

الوجه الثاني: أن معنى ﴿ مُتَوَفِيكَ ﴾ أي منيمك ورافعك إلي، أي في تلك النومة.

وقد جاء في القرآن إطلاق الوفاة على النوم في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ

<sup>(</sup>٦٤٥) أخرجه مسلم (٢/ ٨٨٦) (١٢١٨) من حديث جابر ﷺ مطولًا به .

حِينَ مَوْتِهِكَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتَ فِي مَنَامِهِكَا ﴾، وعزى ابن كثير هذا القول للأكثرين، واستدل بالآيتين المذكورتين.

الوجه الثالث: أن متوفيك، اسم فاعل توفاه، إذا قبضه وحازه إليه، ومنه قولهم: توفي فلان دينه إذا قبضه إليه، فيكون معنى متوفيك على هذا، قابضك منهم إلي حيًا، وهذا القول هو اختيار ابن جرير.

وأما الجمع بأنه توفاه ساعات أو أيامًا، ثم أحياه فلا معول عليه، إذ لا دليل عليه. اه. من دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب.

وقد قدمنا في هذا البحث أن دلالة قوله تعالى: ﴿مُتَوَفِيكَ ﴾ على موت عيسى فعلًا، منفية من أربعة أوجه، وقد ذكرنا منها ثلاثة، من غير تنظيم، أولها أن ﴿مُتَوفِيكَ ﴾ حقيقة لغوية في أخذه بروحه وجسمه.

الثاني: أن ﴿ مُتَوَفِّيكَ ﴾ وصف محتمل للحال والاستقبال والماضي، ولا دليل في الآية على أن ذلك التوفي قد وقع ومضى، بل السنة المتواترة والقرآن دالان على خلاف ذلك، كما أوضحنا في هذا المبحث.

الثالث: أنه توفي نوم، وقد ذكرنا الآيات الدالة على أن النوم يطلق عليه الوفاة، فكل من النوم والموت، يصدق عليه اسم التوفي، وهما مشتركان في الاستعمال العرفي.

فهذه الأوجه الثلاثة ذكرناها كلها في الكلام الذي نقلنا من كتابنا دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب.

وذكرنا الأول منها بانفراده لنبين مذاهب الأصوليين فيه.

أما قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا تُوَفَّيْتُنِي ﴾، فدلالته على أن عيسى مات، منفية من وجهين:

الأول منهما: أن عيسى يقول ذلك يوم القيامة، ولا شك أن يموت قبل

يوم القيامة، فإخباره يوم القيامة بموته، لا يدل على أنه الآن قد مات كما لا يخفى.

والثاني منهما: أن ظاهر الآية أنه توفي رَفْعٌ وقَبْضٌ للروح والجسد، لا توفي موت.

وإيضاح ذلك أن مقابلته لذلك التوفي بالديمومة فيهم في قوله: ﴿وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَيْتَنِي ﴾، تدل على ذلك لأنه لو كان توفي موت، لقال ما دمت حيًا، فلما توفيتني لأن الذي يقابل بالموت هو الحياة كما في قوله: ﴿وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَوْقِ وَٱلرَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيَّا ﴾.

أما التوفي المقابل بالديمومة فيهم فالظاهر أنه توفي انتقال عنهم، إلى موضع آخر.

وغاية ما في ذلك هو حمل اللفظ على حقيقته اللغوية مع قرينة صارفة عن قصد العرفية، وهذا لا إشكال فيه.

وأما الوجه الرابع، من الأوجه المذكورة سابقًا، أن الذين زعموا أن عيسى قد مات، قالوا إنه لا سبب لذلك الموت، إلا أن اليهود قتلوه وصلبوه، فإذا تحقق نفي هذا السبب وقطعهم أنه لم يمت بسبب غيره، تحققنا أنه لم يمت أصلًا، وذلك السبب الذي زعموه، منفي يقينًا بلا شك، لأن الله جل وعلا قال: ﴿ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾. وقال تعالى: ﴿ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾. وقال تعالى: ﴿ وَمَا قَنْلُوهُ لِيَدِينًا لَهُ لِللهُ إِلَيْهُ ﴾.

وضمير رفعه ظاهر في رفع الجسم والروح معًا كما لا يخفى.

وقد بين الله جل وعلا مستند اليهود في اعتقادهم أنهم قتلوه، بأن الله ألقى شبهه على إنسان آخر فصار من يراه يعتقد اعتقادًا جازمًا أنه عيسى.

فرآه اليهود لما أجمعوا على قتل عيسى فاعتقدوا لأجل ذلك الشبه الذي ألقى عليه اعتقادًا جازمًا أنه عيسى فقتلوه. فهم يعتقدون صدقهم، في أنهم قتلوه وصلبوه، ولكن العليم اللطيف الخبير، أوحى إلى نبيه، في الكتاب الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه أنهم لم يقتلوه ولم يصلبوه.

محمد ﷺ والذين اتبعوه عندهم علم من الله بأمر عيسى لم يكن عند اليهود ولا النصارى كما أوضحه تعالى بقوله ﴿وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخۡنَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا البَّاعَ ٱلظَّٰنِّ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا ۖ ۚ اللَّهُ اللّهُ إِلَيْهُ ﴾.

والحاصل: أن القرآن العظيم على التفسير الصحيح والسنة المتواترة عن النبي على كلاهما دال على أن عيسى حي، وأنه سينزل في آخر الزمان، وأن نزوله من علامات الساعة، وأن معتمد الذين زعموا أنهم قتلوه ومن تبعهم هو إلقاء شبهه على غيره، واعتقادهم الكاذب أن ذلك المقتول الذي شبه بعيسى هو عيسى. وقد عرفت دلالة الوحي على بطلان ذلك، وأن قوله هو مُتَوفِيك على موته فعلًا. وقد رأيت توجيه ذلك من أربعة أوجه، وأنه على المقرر في الأصول، في المذاهب الثلاثة التي ذكرنا عنهم، ولا إشكال في أنه لم يمت فعلًا.

أما على القول بتقديم الحقيقة اللغوية فالأمر واضح، لأن الآية على ذلك لا تدل على الموت.

وأما على القول بالإجمال، فالمقرر في الأصول أن المحمل، لا يحمل على واحد من معنييه، ولا معانيه بل يطلب بيان المراد منه، بدليل منفصل.

وقد دل الكتاب هنا والسنة المتواترة على أنه لم يمت وأنه حي.

وأما على القول بتقديم الحقيقة العرفية على الحقيقة اللغوية، فإنه يجاب عنه من أوجه:

الأول: أن التوفى محمول على النوم، وحمله عليه يدخل في اسم

الحقيقة العرفية.

والثاني: أنا وإن سلمنا أنه توفي موت، فالصيغة لا تدل على أنه قد وقع فعلًا.

الثالث: أن القول المذكور بتقديم العرفية، محله فيما إذا لم يوجد دليل صارف، عن إرادة العرفية اللغوية، فإن دل على ذلك دليل وجب تقديم اللغوية قولًا واحدًا.

وقد قدمنا مرارًا دلالة الكتاب والسنة المتواترة على إرادة اللغوية هنا دون العرفية.

واعلم بأن القول بتقديم اللغوية على العرفية، محله فيما إذا لم تتناس اللغوية بالكلية، وجب المصير إلى العرفية بالكلية، وجب المصير إلى العرفية إجماعًا، وإليه أشار في مراقي السعود بقوله:

أجمع إن حقيقة تمات على التقدم له الإثبات فمن حلف ليأكلن من هذه النخلة، فمقتضى الحقيقة اللغوية، أنه لا يبر يمينه حتى يأكل من نفس النخلة لا من ثمرتها.

ومقتضى الحقيقة العرفية أنه يأكل من ثمرتها لا من نفس جذعها. والمصير إلى العرفية هنا واجب إجماعًا، لأن اللغوية في مثل هذا أميتت بالكلية. فلا يقصد عاقل ألبتة الأكل من جذع النخلة.

أما الحقيقة اللغوية في قوله تعالى: ﴿إِنِّي مُتَوَفِّيكَ ﴾ فإنها ليست من الحقيقة المماتة كما لا يخفى.

ومن المعلوم في الأصول أن العرفية تسمى حقيقة عرفية ومجازًا لغويًا، وأن اللغوية تسمى عندهم حقيقة لغوية، ومجازًا عرفيًا. وقد قدمنا مرارًا أنا أوضحنا أن القرآن الكريم لا مجاز فيه على التحقيق في رسالتنا المسماة «منع جواز المجاز، في المنزل للتعبد والإعجاز».

فاتضح مما ذكرنا كله أن آية الزخرف هذه تبينها آية النساء المذكورة، وأن عيسى لم يمت وأنه ينزل في آخر الزمان وإنما قلنا إن قوله تعالى هنا: وَإِنَّهُ لِعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ أَي علامة ودليل على قرب مجيئها، لأن وقت مجيئها بالفعل لا يعلمه إلا الله. وقد قدمنا الآيات الدالة على ذلك مرارًا](٦٤٦).

# باب الإيمان باليوم الآخر

## من يقبض الأرواح.

[قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَنُوفَنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى أُوكِّلَ بِكُمْ ﴾ ظاهر هذه الآية الكريمة أن الذي يقبض أرواح الناس ملك واحد معين، وهذا هو المشهور، وقد جاء في بعض الآثار أن اسمه عزرائيل.

وقد بين تعالى في آيات أُخر أن الناس تتوفّاهم ملائكة لا ملك واحد؛ كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ يَنَ اللَّهُ الْمَلَكِكَةُ ظَالِمِي اَنفُسِمٍ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُوَفَّتُهُمُ الْمَلَكِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَكَرُهُمْ ﴿ فَيَ وَقُوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى الْمَلْكِكَةُ الْمَلْكِكَةُ اللَّهُونَ فِي غَمَرَتِ اللَّوْتِ وَالْمَلَكِيكَةُ السَّطُوا اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ ا

وإيضاح هذا عند أهل العلم: أن الموكل بقبض الأرواح ملك واحد، هو المذكور هنا، ولكن له أعوان يعملون بأمره ينتزعون الروح إلى الحلقوم، فيأخذها ملك الموت، أو يعينونه إعانة غير ذلك.

<sup>(</sup>٦٤٦) ٢/٢٦٣: ٢٧٥، الزخرف / ٦١.

وقد جاء في حديث البراء بن عازب الطويل المشهور (٦٤٧): أن النبي على ذكر فيه: «أن ملك الموت إذا أخذ روح الميت أخذها من يده بسرعة ملائكة فصعدوا بها إلى السماء»، وقد بين فيه على ما تعامل به روح المؤمن وروح الكافر بعد أخذ الملائكة له من ملك الموت حين يأخذها من البدن، وحديث البراء المذكور صححه غير واحد، وأوضح ابن القيم في كتاب «الروح»، بطلان تضعيف ابن حزم له.

والحاصل: أن حديث البراء المذكور، دلَّ على أن مع ملك الموت ملائكة أخرين يأخذون من يده الروح، حين يأخذه من بدن الميّت. وأمّا قوله تعالى: ﴿اللَّهُ يَتَوَفَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِكَا ، فلا إشكال فيه؛ لأن الملائكة لا يقدرون أن يتوفّوا أحدًا إلاّ بمشيئته جلَّ وعلا: ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِلنَبًا مُؤَجَّلاً ﴾.

فتحصل: أن إسناد التوفي إلى ملك الموت في قوله هنا: ﴿ قُلْ يَنُوفَكُمُ مَلَكُ الْمَوْتِ اللَّذِى وُكِلَ بِكُمْ ﴾، لأنه هو المأمور بقبض الأرواح، وأن إسناده للملائكة في قوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ الْمَلَتَ كُمُ ﴾، ونحوها من الآيات؛ لأن لملك الموت أعوانًا يعملون بأمره، وأن إسناده إلى اللّه في قوله تعالى: ﴿ اللّهُ يَتَوَفَّى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَ ﴾ لأن كل شيء كائنًا ما كان لا يكون إلا بقضاء اللّه وقدره، والعلم عند اللّه تعالى] (١٤٨).

# فصل: القبر

## الأرض لا تأكل أجساد الأنبياء، وهل تأكل أجساد الشهداء؟

استدل صاحب التتمة رحمه الله بقصة الغلام الذي كان يتردد بين الساحر

<sup>(</sup>٦٤٧) أخرجه أحمد (٢٨٧/٤)، وقال الأرناؤوط: إسناده صحيح.

<sup>(</sup> ٦٤٨) ٦/ ٥٠٤ ، ١١ ، السجدة / ١١ .

والراهب والذي كان سببا في إيمان قريته بعد أن أمر الملك أن يسمي باسم رب الغلام ويقتله على مشهد من الناس، ففعل فقتله؛ فآمن الناس برب الغلام - سبحانه وتعالى - ثم قال: [وقد قيل: إن الغلام دفن فوجد زمن عمر بن الخطاب ويده على صدغه، كلما رُفعت خرج الدم من جرحه، وإذا تُركت أعيدت على الجرح (٦٤٩).

وقد سقنا هذه القصة، وهي من أمثل ما جاء في هذه المعنى لما فيها من العبر، والتي يمكن أن يستفاد منها بعض الأحكام...

السادس عشر: إبقاء جسمه (٦٥٠) حتى زمن عمر رَبِرُ اللهُ الرامًا لأولِياء اللَّه،

(٦٤٩) أخرج هذه الزيادة ابن إسحاق في سيرته (ص/٤٣)، وعنه ابن هشام في سيرته (١٥٢/١)، والطبري في «تاريخه» (٢٥٢/١) عن عبد الله بن أبي بكر بن حزم قال: أنه حُدِّث أن رجلًا من أهل نجران . . . فذكره . وهذا إسناد ضعيف لجهالة شيخ عبد الله بن أبي بكر، ولم يذكر ابن إسحاق هذا الرجل بل قال نا عبد الله بن أبي بكر بن حزم قال: نهب رجل بصنعاء يحفر خربة فذكره، وهذا إسناد منقطع لأن عبد الله يروي هذه القصة في زمن سيدنا عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وهو لم يدركه فقد ولد (٦٥ هـ)، وقتل سيدنا عمر عاصل قصة ومتن هذه الزيادة فيها نكارة، كما سيأتي قريبًا الحديث عنها بمشيئة الله - . وأصل قصة هذا الغلام بدون هذه الزيادة أخرجها مسلم (٢٢٩٩/٤) (٣٠٠٥) وغيره من حديث صهيب

(مديث رقم 20) وخلاصة ما ذكرت هناك: أنني لم أقف على ما يصلح لتخصيص عموم (حديث رقم 20) وخلاصة ما ذكرت هناك: أنني لم أقف على ما يصلح لتخصيص عموم قوله على: «كل ابن آدم يأكله التراب إلا عجب الذنب منه خلق وفيه يركب» - متفق عليه، واللفظ لمسلم إلا ما ورد فيه النص في حق الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام من أن الله حرم على الأرض أن تأكل أجسادهم الشريفة، وأما ما نقل عن شهداء أحد والغلام عبد الله بن الثامر على فرض صحة أنه وجد على عهد سيدنا عمر على حالته - فهذه حالات خاصة لا تصلح لعموم التخصيص في حق أمثالهم من عموم الشهداء، فقد تأكل الأرض أجسادهم ولكن بعد فترة أطول من غيرهم، وقد يكون هذا خاصًا بمن قتل مع النبي على حولة

والدعاة من أن تأكل الأرض أجسامهم.

الثامن عشر: حياة الشهداء لوجود الدم وعودة اليد مكانها، بحركة مقصودة (٢٥١)](٦٥٢).

#### هل يسمع الموتى؟ والكلام على تلقين الموتى.

[اعلم أن الذي يقتضي الدليل رجحانه هو أن الموتى في قبورهم يسمعون كلام من كلّمهم (٦٥٣)، وأن قول عائشة رضي اللّه عنها ومن تبعها: إنهم لا يسمعون، استدلالًا بقوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ ٱلْمَوْتَى ﴾، وما جاء بمعناها من الآيات غلط منها رضي اللّه عنها، وممن تبعها.

غيرهم من الشهداء، أو أنه يكون قد كشف للناس عنهم كآية من الله للناس، ويحتمل أن
 تكون طبيعة الأرض التي وضعوا فيها تمنع التعفن فلا يدود المقبور فيها، وكل هذا محتمل،
 والله أعلم بالصواب.

<sup>(</sup>٦٥١) هذا الكلام مبني على ثبوت هذه الزيادة، وقد سبق بيان ضعف سندها، وهذه الزيادة فيها أيضًا تدل على نكارة متنها؛ فحياة الشهداء إنما هي عند ربهم، وحياتهم في قبورهم حياة برزخية .

<sup>(</sup>۲۵۲) ۹/ ۱۳۸ : ۱۶۳ ، البروج / ٤، ٥ .

<sup>(</sup>١٥٣) رحم الله العلامة الشنقيطي رحمة واسعة، فقد جانبه الصواب في هذه المسألة، وكذا مسألة تلقين الموتى، وأحيلك أيها القارئ الكريم إلى رسالة «الآيات البينات في عدم سماع الأموات» للعلامة الألوسي رحمه الله بتحقيق الشيخ الألباني رحمه الله، وكذا كتاب أحكام الجنائز للشيخ الألباني رحمه الله لتقف على أن الراجح عدم سماع الأموات، وأن ما أستدل بع المثبتون ما هو إلا حالات خاصة لا يقاس عليها غيرها كحديث قليب بدر، وسماع قرع النعال، وأما أحاديث الاستدلال بها لا يخلو من نظر كنحو دعاء دخول المقابر؛ فالتسليم على الموتى في هذه الحالة لا يدل على سماعهم، فقد يكون من باب الدعاء، أو من باب مخاطبة ما لا يسمع؛ كمخاطبة النبي ﷺ لجبل أحد، ونحو ذلك، والله أعلم .

وإيضاح كون الدليل يقتضي رجحان ذلك، مبني على مقدّمتين:

الأولى منهما: أن سماع الموتى ثبت عن النبي ﷺ في أحاديث متعدّدة، ثبوتًا لا مطعن فيه، ولم يذكر ﷺ أن ذلك خاص بإنسان ولا بوقت.

والمقدمة الثانية: هي أن النصوص الصحيحة عنه على في سماع الموتى لم يثبت في الكتاب، ولا في السنة شيء يخالفها، وتأويل عائشة رضي الله عنها بعض الآيات على معنى يخالف الأحاديث المذكورة، لا يجب الرجوع إليه؛ لأن غيره في معنى الآيات أولى بالصواب منه، فلا ترد النصوص الصحيحة عن النبي على بتأوّل بعض الصحابة بعض الآيات، وسنوضح هنا إن شاء الله صحة المقدمتين المذكورتين، وإذا ثبت بذلك أن سماع الموتى ثابت عنه على من غير معارض صريح، علم بذلك رجحان ما ذكرنا، أن الدليل يقتضى رجحانه.

أمّا المقدمة الأولى، وهي ثبوت سماع الموتى عن النبيّ عَيْف، فقد قال البخاري في صحيحه (١٥٤): حدّثني عبد اللّه بن محمد، سمع روح بن عبادة، حدّثنا سعيد بن أبي عروبة عن قتادة، قال: ذكر لنا أنس بن مالك عن أبي طلحة أن نبيّ اللّه عَيْفُ أمر يوم بدر بأربعة وعشرين رجلًا من صناديد قريش، فقذفوا في طوى من أطواء بدر خبيث مخبث، وكان إذا ظهر على قوم أقام بالعرصة ثلاث ليال، فلمّا كان ببدر اليوم الثالث أمر براحلته فشد عليها رحلها، ثم مشى واتبعه أصحابه، وقالوا: ما نرى ينطلق إلا لبعض حاجته، حتى قام على شفة الركي، فجعل يناديهم بأسمائهم وأسماء حاجته، «يا فلان ابن فلان، أيسرّكم أنكم أطعتم اللّه ورسوله، فإنا قد وجدنا ما وعدنا ربّنا حقًا، فهل وجدتم ما وعد ربكم حقًا»؟ قال: فقال عمر: يا رسول اللّه عَيْفُ ما تكلم من أجساد لا أرواح لها!! فقال

<sup>. (</sup>٣٧٥٧) (1271/٤) (70٤)

وقال البخاري في «صحيحه» (مه من الله عنهما، قال: وقف النبي على عن هشام عن أبيه، عن ابن عمر رضي الله عنهما، قال: وقف النبي على على قليب بدر، فقال: «هل وجدتم ما وعد ربكم حقًا»؟ ثم قال: «إنهم الآن يسمعون ما أقول»، فذكر لعائشة، فقالت: إنما قال النبي على: «إنهم الآن ليعلمون أن الذي كنت أقول لهم هو الحق»، ثم قرأت: ﴿إِنَّكَ لاَ شَيْعِهُ الْمَوْنَ ﴾، حتى قرأت الآية، انتهى من صحيح البخاري. وقد رأيته أخرج عن صحابيين جليلين، هما: ابن عمر، وأبو طلحة، تصريح النبي على بأن أولئك الموتى يسمعون ما يقول لهم، ورد عائشة لرواية ابن عمر بما فهمت من القرءان مردود، كم سترى إيضاحه إن شاء الله تعالى.

وقد أوضحنا في سورة «بني إسرائيل»، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَزَرَ أُخَرَىٰ ﴾، أن ردّها على ابن عمر أيضًا روايته عن النبيّ أن الميّت يعذّب ببكاء أهله بما فهمت من الآية مردود أيضًا، وأوضحنا أن الحقّ مع ابن عمر في روايته لا معها، فيما فهمت من القرءان. وقال البخاري في «صحيحه» (٢٥٦٠ أيضًا: حدّثنا عياش، حدثنا عبد الأعلى، حدثنا سعيد، قال: وقال لي خليفة: حدثنا ابن زريع، حدثنا سعيد، عن

<sup>. (</sup>٣٧٦٠) (١٤٦٢ /٤) (٦٥٥)

<sup>. (17</sup>VT) (££A/1) (707)

قتادة، عن أنس وَ عن النبي على قال: «إن العبد إذ وضع في قبره وتولّى عنه أصحابه، وإنه ليسمع قرع نعالهم، أتاه ملكان فيقعدانه فيقولان: ما كنت تقول في هذا الرجل محمّد على فيقول: أشهد أنه عبد اللَّه ورسوله، فيقال: أنظر إلى مقعدك من النار أبدلك اللَّه به مقعدًا في الجنّة» الحديث، وقد رأيت في هذا الحديث الصحيح تصريح النبي على بأن الميّت في قبره، يسمع قرع نعال من دفنوه إذا رجعوا، وهو نص صحيح صريح في سماع الموتى، ولم يذكر على فيه تخصيصًا.

<sup>. (</sup>YAVT) (YY•Y/E) (ZOV)

<sup>(</sup>۲۵۸) صحیح مسلم (۲۲۰۳) (۲۸۷٤) .

أبا جهل بن هشام، يا أُميَّة بن خلف، يا عتبة بن ربيعة، يا شيبة بن ربيعة، أليس قد وجدتم ما وعدكم الله حقًّا، فإني قد وجدت ما وعدني ربي حقًّا»، فسمع عمر قول النبيّ ﷺ فقال: يا رسول اللُّها كيف يسمعوا وأنَّى يجيبوا، وقد جيفوا؟ قال: «والذي نفسي بيده، ما أنتم بأسمع لما أقول منهم، ولكنهم لا يقدرون أن يجيبوا»، ثم أمر بهم فسحبوا، فألقوا في قليب بدر. ثم ذكر مسلم بعد هذا رواية أنس عن أبي طلحة، التي ذكرناها عن البخاري، فترى هذه الأحاديث الثابتة في الصحيح عن عمر وابنه، وأنس، وأبي طلحة رضي اللَّه عنهم، فيها التصريح من النبيِّ ﷺ بأن الأحياء الحاضرين ليسوا بأسمع من أولئك الموتى لما يقوله ﷺ، وقد أقسم ﷺ على ذلك ولم يذكر تخصيصًا، وقال مسلم رحمه اللَّه في «صحيحه» (٦٥٩) أيضًا: حدّثنا عبد بن حميد، حدّثنا يونس بن محمد، حدّثنا شيبان بن عبد الرحمن، عن قتادة، حدَّثنا أنس بن مالك، قال: قال نبيّ اللَّه عَيْكَة: «إن العبد إذا وُضع في قبره وتولَّى عنه أصحابه إنه ليسمع قرع نعالهم»، قال: «يأتيه ملكان فيعقدانه» الحديث، وفيه تصريح النبيّ عَلَيْكُمْ بسماع الميّت في قبره قرع النعال، وهو نص صحيح صريح في سماع الموتى، وظاهره العموم في كل من دفن وتولّی عنه قومه، کما تری.

ومن الأحاديث الدالَّة على عموم سماع الموتى، ما رواه مسلم في صحيحه (٢٦٠): حدّثنا يحيى بن يحيى التميمي، ويحيى بن أيوب، وقتيبة بن سعيد، قال يحيى بن يحيى: أخبرنا، وقال الآخران: حدّثنا إسماعيل بن جعفر عن شريك، وهو ابن أبي نمر، عن عطاء بن يسار، عن عائشة رضي اللَّه عنها، أنّها قالت: كان رسول اللَّه عنها، أنّها قالت: كان رسول اللَّه عنها، أنّها قالت:

<sup>. (</sup>۲۸٧٠) (۲۲٠٠/٤) (٦٥٩)

<sup>. (478) (779/</sup>٢) (770)

يخرج من آخر الليل إلى البقيع، فيقول: «السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وأتاكم ما توعدون غدًا مؤجلون، وإنا إن شاء اللّه بكم لاحقون، اللّهم اغفر لأهل بقيع الفرقد»، ولم يقم قتيبة قوله: «وأتاكم ما توعدون»، وفي رواية في صحيح مسلم (٢٦١) عنها، قالت: كيف أقول لهم يا رسول الله يخيع قال: «قولي: السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين ويرحم اللّه المستقدمين منّا والمستأخرين، وإنّا إن شاء اللّه بكم للاحقون»، ثم قال مسلم (٢٦٢) رحمه اللّه: حدّثنا أبو بكر بن أبي شيبة، وزهير بن حرب، قالا: حدّثنا محمد بن عبد اللّه الأسدي عن سفيان، عن علقمة بن مرثد، عن سليمان بن بريدة، عن أبيه، قال: كان رسول اللّه على مرثد، عن سليمان بن بريدة، عن أبيه، قال: كان رسول اللّه على غلمهم إذا خرجوا إلى المقابر، فكان قائلهم يقول في رواية أبي بكر: «السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء اللّه بكم للاحقون، نسأل اللّه لنا ولكم العافية»، انتهى من «صحيح مسلم».

وخطابه على القبور بقوله: «السلام عليكم»، وقوله: «وإنا إن شاء الله بكم»، ونحو ذلك يدل دلالة واضحة على أنهم يسمعون سلامه لأنهم لو كانوا لا يسمعون سلامه وكلامه لكان خطابه لهم من جنس خطاب المعدوم، ولا شكّ أن ذلك ليس من شأن العقلاء، فمن البعيد جدًّا صدوره منه على أن شاء الله ذكر حديث عمرو بن العاص الدال على أن الميّت في قبره يستأنس بوجود الحيّ عنده.

وإذا رأيت هذه الأدلّة الصحيحة الدالّة على سماع الموتى، فاعلم أن الآيات القرآنية؛ كقوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ ٱلْمَوْتِيَ ﴾، وقوله: ﴿ وَمَا آنَتَ

<sup>(</sup>٦٦١) انظر الموضع السابق حديث رقم (١٠٣) .

<sup>. (900)(701/</sup>٢)(777)

بِمُسْمِعٍ مَّن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ لا تخالفها، وقد أوضحنا الصحيح من أوجه تفسيرها، وذكرنا دلالة القرائن القرآنية عليه، وأن استقراء القرءان يدلّ عليه.

وممّن جزم بأن الآيات المذكورة لا تنافى الأحاديث الصحيحة التي ذكرنا أبو العباس ابن تيمية، فقد قال في الجزء الرابع من «مجموع الفتاوي» من صحيفة خمس وتسعين ومائتين، إلى صحيفة تسع وتسعين ومائتين، ما نصّه: وقد تعاد الروح إلى البدن في غير وقت المسألة، كما في الحديث الذي صححه ابن عبد البرّ عن النبيّ على الله قال: «ما من رجل يمرّ بقبر الرجل الذي كان يعرفه في الدنيا فيسلّم عليه، إلاّ ردّ اللّه عليه روحه حتى يرد عليه السلام»(٦٦٣). وفي سنن أبي داود وغيره عن أوس بن أبي أوس الثقفي، عن النبيّ عَلِيْهُ أنّه قال: «إن خير أيامكم يوم الجمعة، فأكثروا على من الصلاة يوم الجمعة وليلة الجمعة، فإن صلاتكم معروضة علي»، قالوا: يا رسول اللَّه كيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمت؟ فقال: «إن اللَّه حرّم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء»(٢٦٤)، وهذا الباب فيه من الأحاديث والآثار، ما يضيق هذا الوقت عن استقصائه، مما يبيّن أن الأبدان التي في القبور تنعم وتعذَّب إذا شاء اللَّه ذلك كما يشاء، وأن الأرواح باقية بعد مفارقة البدن ومنعمة أو معذّبة، ولذا أمر النبيّ ﷺ بالسّلام على الموتى، كما ثبت في الصحيح والسنن أنه كان يعلّم أصحابه إذا زاروا

<sup>(</sup>٦٦٣) أخرجه ابن حبان في المجروحين (٢/٥٥)، والخطيب في تاريخ بغداد (٦/١٣١) (٣١٧٥) من حديث أبي هريرة، والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله في السلسلة الضعيفة (٤٤٩٣).

<sup>(</sup>۱۲۶) أخرجه أبو داود (۱/ ۳٤۲) (۱۲۰۷)، والنسائي ( $\pi$ / ۹۱) (۱۳۷٤)، وابن ماجه (۱/ ۳٤۵) أخرجه أبو داود ( $\pi$ / ۹۱)، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

القبور أن يقولوا: «السّلام عليكم أهل الديار من المؤمنين، وإنّا إن شاء اللّه بكم لاحقون، يرحم اللّه المستقدمين منّا ومنكم والمستأخرين، نسأل اللّه لنا ولكم العافية، اللّهم لا تحرمنا أجرهم ولا تفتنا بعدهم، واغفر لنا ولهم» (٢٦٥).

وقد انكشف لكثير من الناس ذلك حتى سمعوا صوت المعذّبين في قبورهم، ورأوهم بعيونهم يعذّبون في قبورهم في آثار كثيرة معروفة، ولكن لا يجب أن يكون دائمًا على البدن في كل وقت، بل يجوز أن يكون في حال.

وفي الصحيحين (٢٦٦) عن أنس بن مالك رضي اللّه عنه أن النبيّ يَلِيْ ترك قتلى بدر ثلاثًا ثمّ أتاهم فقام عليهم، فقال: «يا أبا جهل بن هشام، يا أُميّة بن خلف، يا عتبة بن ربيعة، يا شيبة بن ربيعةا أليس قد وجدتم ما وعدكم ربّكم حقًّا؟ فإني وجدت ما وعدني ربي حقًّا»، فسمع عمر وَاللّه قول النبيّ الله فقال: يا رسول اللّها كيف يسمعون وقد جيفوا؟ فقال: «والذي نفسي بيده، ما أنتم بأسمع لما أقول منهم ولكنهم لا يقدرون أن يجيبوا»، ثم أمر بهم فسحبوا فألقوا في قليب بدر، وقد أخرجاه في الصحيحين (١٦٦٧) عن ابن عمر رضي اللّه عنهما، أن النبيّ الله وقف على قليب بدر، فقال: «هل وجدتم ما وعدكم ربكم حقًّا»؟ وقال: «إنهم ليسمعون الآن ما أقول»، فذكر ذلك

<sup>(</sup>٦٦٥) هذا الحديث ملفق من عدة روايات، وبعضه في صحيح مسلم (٢١٨/١) (٢٤٩)، والنسائي (٦١٨) (١٩٤) وغيرهما، إلا أن زيادة: (اللهم لا تحرمنا أجرهم ولا تفتنا بعدهم) فهي عند ابن ماجه (٢٩٣/١) (١٥٤٦)، وأحمد (٦/ ٧١، ٧١) من حديث عائشة، وقد ضعفها الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>٦٦٦) أخرجه البخاري عن أنس عن أبي طلحة رضي (٤/ ١٤٦١) (٣٧٥٧)، ومسلم من حديث أنس (٢٨٧٤) (٢٨٧٤) .

<sup>(</sup>٦٦٧) أخرجه البخاري (٤/ ١٤٦٢) (٣٧٦٠)، ومسلم (٢/ ٦٤٣) (٩٣٢) .

لعائشة فقالت: وَهِم ابن عمر، إنما قال رسول اللَّه ﷺ: «إنهم ليعلمون الآن أن الذي قلت لهم هو الحق»،ثم قرأت قوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ الْمَوْقَ ﴾، حتى قرأت الآية.

وأهل العلم بالحديث اتفقوا على صحة ما رواه أنس وابن عمر، وإن كانا لم يشهدا بدرًا، فإن أنسًا روى ذلك عن أبي طلحة، وأبو طلحة شهد بدرًا كما روى أبو حاتم في صحيحه (٢٦٨)، عن أنس، عن أبي طلحة رضي اللَّه عنه: أن النبي على أمر يوم بدر بأربعة وعشرين رجلًا من صناديد قريش، فقذفوا في طوى من أطواء بدر، وكان إذا ظهر على قوم أحبّ أن يقيم في عرصتهم ثلاث ليال، فلمّا كان اليوم الثالث أمر براحلته فشدّ عليها فحركها، ثم مشى وتبعه أصحابه، وقالوا: ما نراه ينطلق إلا لبعض حاجته، حتى قام على شفاء الركي، فجعل يناديهم بأسمائهم وأسماء آبائهم: "يا حتى قام على شفاء الركي، فجعل يناديهم بأسمائهم وأسماء آبائهم: "يا فلان بن فلان، أيسرّكم أنكم أطعتم اللَّه ورسوله، فإنّا قد وجدنا ما وعدنا ربّنا حقًا، فهل وجدتم ما وعدكم ربّكم حقًا»، قال عمر بن الخطاب: يا رسول اللَّه على من أجساد ولا أرواح فيها، فقال النبيّ على: "والذي نفسي بيده، ما أنتم بأسمع لما أقول منهم»، قال قتادة: أحياهم اللَّه حتى أسمعهم توبيخًا، وتصغيرًا، ونقمة، وحسرة، وتنديمًا، وعائشة قالت فيما ذكرته توبيخًا، وتصغيرًا، ونقمة، وحسرة، وتنديمًا، وعائشة قالت فيما ذكرته كما تأولت.

والنص الصحيح عن النبي عَلَيْ مقدّم على تأويل من تأوّل من أصحابه وغيره، وليس في القرءان ما ينفى ذلك، فإن قوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْنَى ﴾، إنما أراد به السماع المعتاد الذي ينفع صاحبه، فإن هذا مثل ضربه اللّه للكفار، والكفار تسمع الصوت، لكن لا تسمع سماع قبول بفقه واتّباع؛ كما قال تعالى: ﴿وَمَثَلُ ٱلّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ ٱلّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً

<sup>(</sup>٦٦٨) صحيح ابن حبان (١١/ ٩٩) (٤٧٧٨) وقال الأرناؤوط: إسناده صحيح على شرط مسلم .

وَيْدَاءً ﴾، فهكذا الموتى الذين ضرب بهم المثل لا يجب أن ينفى عنهم جميع أنواع السماع، بل السماع المعتاد كما لم ينف ذلك عن الكفّار، بل انتفى عنهم السماع المعتاد الذي ينتفعون به. وأمّا سماع آخر فلا ينفى عنهم، وقد ثبت في الصحيحين وغيرهما أن الميّت يسمع خفق نعالهم، إذا ولّوا مدبرين، فهذا موافق لهذا فكيف يرفع ذلك، انتهى محل الغرض من كلام أبي العباس ابن تيمية. وقد تراه صرّح فيه بأن تأوّل عائشة لا يردّ به النصّ الصحيح عنه عليه وأنه ليس في القرءان ما ينفي السماع الثابت للموتى في الأحاديث الصحيحة.

وإذا علمت به أن القرءان ليس فيه ما ينفي السماع المذكور، علمت أنه ثابت بالنص الصحيح، من غير معارض.

والحاصل أن تأوّل عائشة رضي اللَّه عنها بعض آيات القرءان، لا تردّ به روايات الصحابة العدول الصحيحة الصريحة عنه ﷺ، ويتأكّد، ذلك بثلاثة أمور:

الأول: هو ما ذكرناه الآن من أن رواية العدل لا تردّ بالتأويل.

الثاني: أن عائشة رضي اللَّه عنها لما أنكرت رواية ابن عمر عن النبيّ «إنهم يسمعون الآن ما أقول»، قالت: إن الذي قاله على: «إنهم ليعلمون الآن أن الذي كنت أقول لهم هو الحق»(٦٦٩)، فأنكرت السماع ونفته عنهم، وأثبتت لهم العلم، ومعلوم أن من ثبت له العلم صحّ منه السماع، كما نبّه عليه بعضهم.

الثالث: هو ما جاء عنها مما يقتضي رجوعها عن تأويلها، إلى الروايات الصحيحة.

<sup>(</sup>٦٦٩) أخرجه البخاري (٤/ ١٤٦٢) (٣٧٥٩) .

قال ابن حجر في «فتح الباري» (۲۷۰): ومن الغريب أن في المغازي لابن اسحاق رواية يونس بن بكير بإسناد جيّد، عن عائشة مثل حديث أبي طلحة، وفيه: «ما أنتم بأسمع لما أقول منهم»، وأخرجه أحمد بإسناد حسن، فإن كان محفوظًا فكأنها رجعت عن الإنكار لما ثبت عندها من رواية هؤلاء الصحابة؛ لكونها لم تشهد القصّة، انتهى منه. واحتمال رجوعها لما ذكر قوي، لأن ما يقتضي رجوعها ثبت بإسنادين.

قال ابن حجر: إن أحدهما جيّد، والآخر حسن. ثم قال ابن حجر: قال الإسماعيلي: كان عند عائشة من الفهم والذكاء وكثرة الرواية والغوص على غوامض العلم، ما لا مزيد عليه، لكن لا سبيل إلى ردّ رواية الثقة إلا بنصّ مثله يدلّ على نسخه أو تخصيصه، أو استحالته، انتهى محل الغرض من كلام ابن حجر.

وقال ابن القيّم في أوّل «كتاب الروح»: المسألة الأولى: وهي هل تعرف الأموات زيارة الأحياء وسلامهم أم لا؟ قال ابن عبد البرّ: ثبت عن النبيّ والله قال: «ما من مسلم يمرّ على قبر أخيه كان يعرفه في الدنيا فيسلم عليه، إلاّ ردّ اللّه عليه روحه حتى يردّ عليه السّلام» (١٧١٦)، فهذا نصّ في أنه يعرفه بعينه، ويردّ عليه السلام.

وفي الصحيحين عنه ﷺ من وجوه متعددة: أنه أمر بقتلى بدر فألقوا في قليب، ثم جاء حتى وقف عليهم وناداهم بأسمائهم: «يا فلان بن فلان، ويا فلان بن فلان، هل وجدتم ما وعدكم ربكم حقًا، فإني وجدت ما وعدني ربي حقًا»، فقال له عمر: يا رسول الله! ما تخاطب من أقوام قد جيفوا، فقال: «والذي بعثني بالحق، ما أنتم بأسمع لما أقول منهم، ولكنّهم لا يستطيعون

<sup>. (</sup>٣·٤/V) (TV·)

<sup>(</sup>٦٧١) سبق تخريجه آنفًا، وهو ضعيف .

جوابًا»، وثبت عنه على: أن الميّت يسمع قرع نعال المشيّعين له إذا انصرفوا عنه، وقد شرّع النبيّ على لأمّته إذا سلّموا على أهل القبور، أن يسلّموا عليهم سلام من يخاطبونه، فيقول: «السلام عليكم دار قوم مؤمنين»، وهذا خطاب لمن يسمع ويعقل، ولو لا ذلك لكان هذا الخطاب بمنزلة خطاب المعدوم والجماد، والسلف مجمعون على هذا، وقد تواترت الآثار عنهم أن الميّت يعرف زيارة الحي له، ويستبشر له، قال أبو بكر عبد الله بن محمّد بن عبيد بن أبي الدنيا في «كتاب القبور»: «باب في معرفة الموتى بزيارة الأحياء»: حدّثنا محمّد بن عون، حدّثنا يحيى بن يمان، عن عبد الله بن سمعان، عن زيد بن أسلم، عن عائشة رضي الله عنها، قالت: قال رسول الله على: «ما من رجل يزور قبر أخيه ويجلس عنده إلاّ استأنس به وردّ عليه، حتى يقوم» (۲۷۲). حدّثنا محمّد بن قدامة الجوهري، حدّثنا معن بن عيسى القزاز، أخبرنا هشام بن سعد، حدّثنا زيد بن أسلم، عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه، قال: إذا مرّ الرجل بقبر أخيه يعرفه فسلّم عليه ردّ عليه السلام وعرفه، وإذا مرّ بقبر لا يعرفه فسلّم عليه ردّ عليه السلام وعرفه، وإذا مرّ بقبر لا يعرفه فسلّم عليه ردّ عليه السلام وعرفه، وإذا مرّ بقبر لا يعرفه فسلّم عليه ردّ عليه السلام وعرفه، وإذا مرّ بقبر لا يعرفه فسلّم عليه ردّ عليه السلام وعرفه، وإذا مرّ بقبر لا يعرفه فسلّم عليه ردّ عليه السلام وعرفه، وإذا مرّ بقبر لا يعرفه فسلّم عليه ردّ عليه السلام وعرفه، وإذا مرّ بقبر لا يعرفه فسلّم عليه ردّ عليه السلام وعرفه، وإذا مرّ بقبر لا يعرفه فسلّم عليه ردّ عليه السلام وعرفه، وإذا مرّ بقبر لا يعرفه فسلّم عليه ردّ عليه السلام وعرفه، وإذا مرّ بقبر لا يعرفه فسلّم عليه ردّ عليه السلام وعرفه فسلّم عليه ردّ عليه السلا

وذكر ابن القيّم في كلام أبي الدنيا وغيره آثارًا تقتضي سماع الموتى، ومعرفتهم لمن يزورهم، وذكر في ذلك مرائي كثيرًا جدًا، ثم قال: وهذه المرائي، وإن لم تصلح بمجرّدها لإثبات مثل ذلك، فهي على كثرتها، وأنها لا يحصيها إلا اللَّه قد تواطأت على هذا المعنى، وقد قال النبيّ ﷺ:

<sup>(</sup>٦٧٢) إسناده ضعيف جدًا فيه عبد الله بن زياد بن سمعان قال عنه الذهبي في الكاشف: أحد المتروكين في الحديث، كذبه مالك . وقال عنه ابن حجر في التقريب: متروك، اتهمه بالكذب أبو داود وغيره .

<sup>(</sup>٦٧٣) إسناده ضعيف، فيه محمد بن قدامة، قال عنه الذهبي في الكاشف: لين . وقال عنه ابن حجر في التقريب: فيه لين .

«أرى رؤياكم قد تواطأت على أنها في العشر الأواخر» بعني ليلة القدر، فإذا تواطأت رؤيا المؤمنين على شيء، كان كتواطئ روايتهم له، ومما قاله ابن القيّم في كلامه الطويل المذكور، وقد ثبت في الصحيح أن الميّت يستأنس بالمشيعين لجنازته بعد دفنه، فروى مسلم في صحيحه (٢٧٥) من حديث عبد الرحمن بن شماسة المهري، قال: حضرنا عمرو بن العاص، وهو في سياق الموت، فبكى طويلًا وحول وجهه إلى الجدار. الحديث، وفيه: «فإذا أنا متّ فلا تصحبني نائحة ولا نار، فإذا دفنتموني فسنّوا عليّ التراب سنًّا، ثم أقيموا حول قبري قدر ما تنحر الجزور، ويقسم لحمها، حتى أستأنس بكم وأنظر ماذا أراجع به رسل ربّي». فدلّ على أن الميّت يستأنس بالحاضرين عند قبره ويسرّ بهم. اه.

ومعلوم أن هذا الحديث له حكم الرفع، لأن استئناس المقبور بوجود الأحياء عند قبره لا مجال للرأي فيه. ومما قاله ابن القيم في كلامه الطويل المذكور: ويكفي في هذا تسمية المسلم عليهم زائرًا، ولولا أنهم يشعرون به لما صحّ تسميته زائرًا، فإن المزور إن لم يعلم بزيارة من زاره، لم يصح أن يقال: زاره، وهذا هو المعقول من الزيارة عند جميع الأمم، وكذلك السلام عليهم أيضًا، فإن السلام على من لا يشعر ولا يعلم بالمسلم محال، وقد علّم النبيّ على أمته إذا زاروا القبور أن يقولوا: «السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنّا إن شاء اللّه بكم لاحقون، يرحم الله المستقدمين منّا ومنكم والمستأخرين، نسأل اللّه لنا ولكم العافية» (١٧٦٠)، وهذا السلام والخطاب والنداء لموجود يسمع، ويخاطب، ويعقل، ويردّ،

<sup>(</sup>٦٧٤) أخرجه البخاري (١/ ٣٨٨) (١١٠٥) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما .

<sup>. (171)(171)(170)</sup> 

<sup>(</sup>٦٧٦) سبق الكلام عنه آنفًا .

وإن لم يسمع المسلم الردّ.

ومما قاله ابن القيم في كلامه الطويل، قوله: وقد ترجم الحافظ أبو محمد عبد الحق الأشبيلي على هذا، فقال: ذكر ما جاء أن الموتى يسألون عن الأحياء، ويعرفون أقوالهم وأعمالهم، ثم قال: ذكر أبو عمر بن عبد البرّ من حديث ابن عباس، عن النبي عليه: «ما من رجل يمرّ بقبر أخيه المؤمن كان يعرفه فيسلم عليه، إلاّ عرفه وردّ عليه السّلام» (٢٧٧).

ويروى من حديث أبي هريرة مرفوعًا، قال: «فإن لم يعرفه وسلّم عليه ردّ عليه السلام» (٦٧٨)، قال: ويروى من حديث عائشة رضي اللَّه عنها، أنّها قالت: قال رسول اللَّه ﷺ: «ما من رجل يزور قبر أخيه فيجلس عنده، إلاّ استأنس به حتى يقوم» (٦٧٩)، واحتجّ الحافظ أبو محمد في هذا الباب بما رواه أبو داود في سننه، من حديث أبي هريرة، قال: قال رسول اللَّه ﷺ: «ما من أحد يسلّم عليّ إلاّ ردّ اللَّه عليّ روحي حتى أردّ عليه السّلام» (٦٨٠٠). ثم ذكر ابن القيّم عن عبد الحق وغيره مرائي وآثارًا في الموضوع، ثم قال في كلامه الطويل: ويدلّ على هذا أيضًا ما جرى عليه عمل الناس قديمًا وإلى الآن، من تلقين الميت في قبره ولولا أنه يسمع ذلك وينتفع به لم يكن فيه فائدة، وكان عبثًا. وقد سئل عنه الإمام أحمد رحمه اللَّه، فاستحسنه واحتجّ عليه بالعمل.

<sup>(</sup>٦٧٧) قال ابن رجب في أهوال القبور (ص/ ١٤١): خرجه ابن عبد البر وقال عبد الحق الإشبيلي: إسناده صحيح يشير إلى أن رواته كلهم ثقات وهو كذلك إلا أنه غريب بل منكر .

<sup>(</sup>٦٧٨) ضعف إسناده ابن رجب في أهوال القبور (ص/ ١٤١) بقوله: عبد الرحمن بن زيد: فيه ضعف وقد خولف في إسناده .

<sup>(</sup>٦٧٩) إسناده ضعيف جدًا، وسبق تخريجه آنفًا .

<sup>(</sup>٦٨٠) أخرجه أبو داود (٢/ ٦٢٢) (٢٠٤١)، وأحمد (٢/ ٥٢٧) من حديث أبي هريرة رضي به، والحديث حسنه الشيخ الألباني رحمه الله وانظر الصحيحة (٢٢٦٦).

ويروى فيه حديث ضعيف: ذكر الطبراني في معجمه من حديث أبي أمامة، قال: قال رسول الله عليه: "إذا مات أحدكم فسوّيتم عليه التراب، فليقم أحدكم على رأس قبره، فيقول: يا فلان ابن فلانة»، الحديث. وفيه: "اذكر ما خرجت عليه من الدنيا شهادة ألا إله إلا الله، وأن محمّدًا رسول الله، وأنك رضيت بالله ربًا، وبالإسلام دينًا، وبمحمّد نبيًّا، وبالقرآن إمامًا»، الحديث (١٨٠٠). ثم قال ابن القيّم: فهذا الحديث وإن لم يثبت، فاتصال العمل به في سائر الأمصار والأعصار من غير إنكار كاف في العمل به، وما أجرى الله سبحانه العادة قطّ، بأن أُمة طبقت مشارق الأرض ومغاربها، وهي أكمل الأمم عقولًا، وأوفرها معارف تطبق على مخاطبة من لا يسمع، وتستحسن ذلك لا ينكره منها منكر بل سنه الأول للآخر، ويقتدي فيه الآخر والخشب والحجر والمعدوم، وهذا وإن استحسنه واحد فالعلماء قاطبة على استقباحه واستهجانه.

وقد روى أبو داود في سننه بإسناد لا بأس به: أن النبيّ عَلَيْ حضر جنازة رجل، فلمّا دفن قال: «سلوا لأخيكم التثبيت، فإنه الآن يسأل» (٦٨٢)، فأخبر أنه يسأل حينئذ، وإذا كان يسأل فإنه يسمع التلقين، وقد صحّ عن النبيّ عَلَيْ أن الميّت يسمع قرع نعالهم إذا ولّوا مدبرين. ثم ذكر ابن القيّم قصة الصعب بن جثامة، وعوف بن مالك، وتنفيذ عوف لوصية الصعب له في المنام بعد موته، وأثنى على عوف بن مالك بالفقه في تنفيذه وصية الصعب

<sup>(</sup>٦٨١) أخرجه الطبراني (٨/ ٢٤٩) (٧٩٧٩)، والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله وانظر الإرواء (٧٥٣) .

<sup>(</sup>٦٨٢) أخرجه أبو داود (٢/ ٣٣٤) (٣٢٢١)من حديث عثمان رضي والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

بعد موته، لما علم صحة ذلك بالقرائن، وكان في الوصية التي نفذها عوف إعطاء عشرة دنانير ليهودي من تركة الصعب كانت دينًا له عليه، ومات قبل قضائها.

قال ابن القيّم: وهذا من فقه عوف بن مالك رضي اللَّه عنه، وكان من الصحابة حيث نفذ وصية الصعب بن جثامة بعد موته، وعلم صحة قوله بالقرائن التي أخبره بها، من أن الدنانير عشرة وهي في القرن، ثم سأل اليهودي فطابق قوله ما في الرؤيا فجزم عوف بصحة الأمر، فأعطى اليهودي الدنانير، وهذا فقه إنما يليق بأفقه الناس وأعلمهم، وهم أصحاب رسول اللَّه على ولعل أكثر المتأخرين ينكر ذلك، ويقول: كيف جاز لعوف أن ينقل الدنانير من تركة صعبة، وهي لأيتامه وورثته إلى يهودي بمنام. ثم ذكر ابن القيم تنفيذ خالد وأبي بكر الصديق رضي اللَّه عنهما، وصية ثابت بن قيس بن شماس رضي اللَّه عنه بعد موته، وفي وصيته المذكورة قضاء دين عينه لرجل في المنام، وعتق بعض رقيقه، وقد وصف للرجل الذي رآه في منامه الموضع الذي جعل فيه درعه الرجل الذي سرقها، فوجدوا الأمر كما قال، وقصّته مشهورة.

وإذا كانت وصية الميت بعد موته قد نفذها في بعض الصور أصحاب رسول الله على أنه يدرك ويعقل ويسمع، ثم قال ابن القيم في خاتمه كلامه الطويل: والمقصود جواب السائل وأن الميت إذا عرف مثل هذه الجزئيات وتفاصيلها، فمعرفته بزيارة الحي له وسلامه عليه ودعائه له أولى وأحرى. اه

فكلام ابن القيم هذا الطويل الذي ذكرنا بعضه جملة وبعضه تفصيلًا، فيه من الأدلّة المقنعة ما يكفي في الدلالة على سماع الأموات، وكذلك الكلام الذي نقلنا عن شيخه أبي العباس بن تيمية، وفي كلامهما الذي نقلنا عنهما أحاديث صحيحة، وآثار كثيرة، ومرائي متواترة وغير ذلك، ومعلوم أن ما ذكرنا في كلام ابن القيّم من تلقين الميّت بعد الدفن، أنكره بعض أهل العلم، وقال: إنه بدعة، وأنه لا دليل عليه، ونقل ذلك عن الإمام أحمد وأنه لم يعمل به إلا أهل الشام، وقد رأيت ابن القيم استدلّ له بأدلّة، منها: أن الإمام أحمد رحمه الله سئل عنه فاستحسنه. واحتجّ عليه بالعمل. ومنها: أن عمل المسلمين اتصل به في سائر الأمصار والأعصار من غير إنكار. ومنها: أن الميّت يسمع قرع نعال الدافنين إذا ولّوا مدبرين، واستدلاله بهذا الحديث الصحيح استدلال قوي جدًّا؛ لأنه إذا كان في ذلك الوقت يسمع قرع النعال، فلأن يسمع الكلام الواضح بالتلقين من أصحاب النعال أولى وأحرى، واستدلاله لذلك بحديث أبي داود: «سلوا لأخيكم النعال أولى وأحرى، واستدلاله لذلك بحديث أبي داود: «سلوا لأخيكم الشائل فإنه يسمع تلقين الملقن، واللَّه أعلم.

والفرق بين سماعه سؤال الملك وسماعه التلقين من الدافنين محتمل احتمالًا قويًّا، وما ذكره بعضهم من أن التلقين بعد الموت لم يفعله إلا أهل الشام، يقال فيه: إنهم هم أول من فعله، ولكن الناس تبعوهم في ذلك، كما هو معلوم عند المالكية والشافعية. قال الشيخ الحطاب في كلامه على قول خليل بن إسحاق المالكي في مختصره: وتلقينه الشهادة، وجزم النووي باستحباب التلقين بعد الدفن. وقال الشيخ زروق في شرح الرسالة والإرشاد، وقد سئل عنه أبو بكر بن الطلاع من المالكية، فقال: هو الذي نختاره ونعمل به، وقد روينا فيه حديثًا عن أبي أُمامة ليس بالقوي، ولكنه اعتضد بالشواهد، وعمل أهل الشام قديمًا، إلى أن قال: وقال في المدخل: ينبغي أن يتفقده بعد انصراف الناس عنه، من كان من أهل الفضل المدخل: ينبغي أن يتفقده بعد انصراف الناس عنه، من كان من أهل الفضل

<sup>(</sup>٦٨٣) سبق تخريجه آنفًا .

والدين، ويقف عند قبره تلقاء وجهه ويلقنه؛ لأن الملكين عليهما السلام، إذ ذاك يسألانه وهو يسمع قرع نعال المنصرفين.

وقد روى أبو داود في سننه عن عثمان رضي الله عنه، قال: كان رسول الله على إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه، وقال: «استغفروا لأخيكم واسألوا له التثبيت، فإنه الآن يسأل»، إلى أن قال: وقد كان سيّدي أبو حامد بن البقال، وكان من كبار العلماء والصلحاء، إذا حضر جنازة عزى وليّها بعد الدفن، وانصرف مع من ينصرف، فيتوارى هنيهة حتى ينصرف الناس، ثم يأتي إلى القبر، فيذكر الميّت بما يجاوب به الملكين عليهما السلام، انتهى محل الغرض من كلام الحطاب. وما ذكره من كلام أبي بكر بن الطلاع المالكي له وجه قوي من النظر، كما سترى إيضاحه إن شاء الله تعالى. ثم قال الحطاب: واستحب التلقين بعد الدفن أيضًا القرطبي والثعالبي وغيرهما، ويظهر من كلام الأبي في أوّل كتاب الجنائز يعني من صحيح مسلم، وفي حديث عمرو بن العاص في كتاب «الإيمان» ميل إليه، انتهى من الحطاب. وحديث عمرو بن العاص المشار إليه، هو الذي ذكرنا محل الغرض منه في كلام ابن القيم الطويل المتقدّم.

قال مسلم في «صحيحه»: حدّثنا محمّد بن المثنى العنزي، وأبو معن الرقاشي، وإسحاق بن منصور، كلّهم عن أبي عاصم، واللفظ لابن المثنى: حدّثنا الضحاك، يعني أبا عاصم، قال: أخبرنا حيوة بن شريح، قال: حدّثني يزيد بن أبي حبيب، عن ابن شماسة المهري، قال: حضرنا عمرو بن العاص، وهو في سياقة الموت، فبكى طويلًا وحوّل وجهه إلى الجدار، الحديث. وقد قدّمنا محل الغرض منه بلفظه في كلام ابن القيّم المذكور، وقدّمنا أن حديث عمرو هذا له حكم الرفع، وأنه دليل صحيح على استئناس الميّت بوجود الأحياء عند قبره.

وقال النووي في «روضة الطالبين»، ما نصة: ويستحبّ أن يلقن الميّت بعد الدفن، فيقال: يا عبد الله ابن أمة الله اذكر ما خرجت عليه من الدنيا: شهادة ألا إله إلاّ الله، وأنّ محمّدًا رسول الله، وأنّ الجنّة حق، وأن النارحق، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور، وأنت رضيت بالله ربًّا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد على نبيًا، وبالقرآن إمامًا، وبالكعبة قبلة، وبالمؤمنين إخوانًا، وردّ به الخبر عن النبيّ وبالقرآن إمامًا، وبالكعبة قبلة، وبالمؤمنين إخوانًا، وردّ به الخبر عن النبيّ

قلت: هذا التلقين استحبّه جماعات من أصحابنا، منهم القاضي حسين، وصاحب التتمة، والشيخ نصر المقدسي في كتابه «التهذيب» وغيرهم، ونقله القاضي حسين عن أصحابنا مطلقًا، والحديث الوارد فيه ضعيف، لكن أحاديث الفضائل يتسامح فيها عند أهل العلم من المحدثين وغيرهم، وقد اعتضد هذا الحديث بشواهد من الأحاديث الصحيحة؛ كحديث: «اسألوا له التثبيت»، ووصية عمرو بن العاص: أقيموا عند قبري قدر ما تنحر جزور، ويقسم لحمها حتى أستأنس بكم وأعلم ماذا أراجع به رسل ربي، رواه مسلم في صحيحه، ولم يزل أهل الشام على العمل بهذا التلقين، من العصر الأول، وفي زمن من يقتدى به. اه محل الغرض من كلام النووي.

وبما ذكر ابن القيّم وابن الطلاع، وصاحب المدخل من المالكية، والنووي من الشافعية، كما أوضحنا كلامهم تعلم أن التلقين بعد الدفن له وجه قوي من النظر؛ لأنه جاء فيه حديث ضعيف، واعتضد بشواهد صحيحة، وبعمل أهل الشام قديمًا، ومتابعة غيرهم لهم.

وبما علم في علم الحديث من التساهل في العمل بالضعيف، في أحاديث الفضائل، ولا سيّما المعتضد منها بصحيح، وإيضاح شهادة

الشواهد له أن حقيقة التلقين بعد الدفن، مركبة من شيئين: أحدهما: سماع الميّت كلام ملقنه بعد دفنه.

والثاني: انتفاعه بذلك التلقين، وكلاهما ثابت في الجملة، أما سماعه لكلام الملقن فيشهد له سماعه لقرع نعل الملقن الثابت في الصحيحين، وليس سماع كلامه بأبعد من سماع قرع نعله؛ كما ترى. وأمّا انتفاعه بكلام الملقن، فيشهد له انتفاعه بدعاء الحي وقت السؤال في حديث: «سلوا لأخيكم التثبيت فإنه يسأل الآن»، واحتمال الفرق بين الدعاء والتلقين قوى جدًا كما ترى، فإذا كان وقت السؤال ينتفع بكلام الحي الذي هو دعاؤه له، فإن ذلك يشهد لانتفاعه بكلام الحي الذي هو تلقينه إياه، وإرشاده إلى جواب الملكين، فالجميع في الأول سماع من الميت لكلام الحي، وفي الثاني انتفاع من الميت بكلام الحي وقت السؤال، وقد علمت قوة احتمال الفرق بين الدعاء والتلقين.

وفي ذلك كله دليل على سماع الميّت كلام الحي، ومن أوضح الشواهد للتلقين بعد الدفن السّلام عليه، وخطابه خطاب من يسمع، ويعلم عند زيارته، كما تقدّم إيضاحه؛ لأن كلاً منهما خطاب له في قبره، وقد انتصر ابن كثير رحمه اللَّه في تفسير سورة «الروم»، في كلامه على قوله تعالى: ﴿فَإِنَّكَ لاَ تُسُمِعُ ٱلْمُوتَى وَلاَ تُسُمِعُ ٱلصُّمَ ٱلدُّعاءَ ، إلى قوله: ﴿فَهُم مُسْلِمُون لاَ تُسُمِعُ ٱلْمُوتَى وَلا تُسْمِعُ ٱلصُّمَةَ ٱلدُّعاء ، إلى قوله: ﴿فَهُم مُسْلِمُون لاَ تُسْمِعُ ٱلْمُوتَى وَلا تُسْمِعُ ٱلصَّمِعُ الله كثيرًا من الأدلة التي قدمنا في كلام ابن القيّم، وابن أبي الدنيا وغيرهما، وكثيرًا من المرائي الدالّة على ذلك، وقد قدّمنا الحديث الدالّ على أن المرائي إذا تواترت أفادت ذلك، وقد قدّمنا الحديث الدالّ على أن المرائي إذا تواترت أفادت الحجّة، ومما قال في كلامه المذكور: وقد استدلّت أمّ المؤمنين عائشة رضي اللَّه عنها بهذه الآية: ﴿فَإِنَّكَ لاَ تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى ، على توهيم عبد اللَّه ابن عمر رضي اللَّه عنهما، في روايته مخاطبة النبيّ ﷺ القتلى الذين ألقوا ابن عمر رضي اللَّه عنهما، في روايته مخاطبة النبيّ القتلى الذين ألقوا

في قليب بدر بعد ثلاثة أيام، إلى أن قال: والصحيح عند العلماء رواية عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، لما لها من الشواهد على صحتها، من أشهر ذلك ما رواه ابن عبد البرّ مصحّحًا له عن ابن عباس مرفوعًا: «ما من أحد يمرّ بقبر أخيه المسلم كان يعرفه»، الحديث.

وقد قد مناه في هذا المبحث مرارًا، وبجميع ما ذكرنا في هذا المبحث، في الكلام على آية «النمل» هذه، تعلم أن الذي يرجّحه الدليل: أن الموتى يسمعون سلام الأحياء وخطابهم سواء قلنا: إن اللَّه يردّ عليهم أرواحهم حتى يسمعوا الخطاب ويردّوا الجواب، أو قلنا: إن الأرواح أيضًا تسمع وتردّ بعد فناء الأجسام، لأنا قد قدّمنا أن هذا ينبني على مقدّمتين، ثبوت سماع الموتى بالسنة الصحيحة، وأن القرءان لا يعارضها على التفسير الصحيح الذي تشهد له القرائن القرآنيّة، واستقراء القرءان، وإذا ثبت ذلك بالسنة الصحيحة من غير معارض من كتاب، ولا سنّة ظهر بذلك رجحانه على القرائ عائشة رضي اللَّه عنها، ومن تبعها بعض آيات القرءان، كما تقدّم إيضاحه. وفي الأدلة التي ذكرها ابن القيّم في كتاب الروح على ذلك مقنع المنصف، وقد زدنا عليها ما رأيت، والعلم عند اللَّه تعالى](١٩٨٤).

#### عذاب القبر.

وقال صاحب النتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ . كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ . كلا: زجر عن التلهي والتكاثر المذكور، وسوف تعلمون: أي حقيقة الأمر، ومغبة هذا التلهي، ثم كلا سوف تعلمون، تكرار للتأكيد.

وقيل: إنه لا تكرار، لما روي عن علي رضي الله عنه: أن الأولى في

<sup>(</sup>٦٨٤) ٦/ ٢٦١: ٣٩١، النمل / ٨٠.

القبر، والثانية يوم القيامة. وهو معقول.

واستدل به بعضهم على عذاب القبر.

و معلوم صحة حديث القبر «إنما القبر روضة من رياض الجنة، أو حفرة من حفر النار» (١٨٥٠).

والسؤال فيه معلوم، ولكن أرادوا مأخذه من القرآن.

وتقدم للشيخ رحمة الله تعالى علينا وعليه في الكلام على سورة غافر، عند ﴿وَجَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ﴾، إثبات عذاب القبر من القرآن.

وكذلك بيان معناه في آخر سورة الزخرف عند الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَاصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَكُمُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ۞ .

وهذا الزجر هنا والتحذير لهم ردًا على ما كانوا عليه في التكاثر. كما قال الشاعر:

ولست بالأكثر منهم حصى وإنسا العزة للكاثر ولست بالأكثر منهم حصى وإنسا العزة للكاثر وأصرح دليل لإثبات عذاب القبر من القرآن، هو قوله تعالى: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوا عَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُولًا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوا عَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ يُعْرَضُونَ عَلَيْها عَدُولًا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوا عَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَ اللَّهُ وَاللَّهُ فِي الآخرة] (١٨٦٠).

# الميت يعذب ببكاء أهله عليه.

[ما ثبت في الصحيح عن ابن عمر رضي الله عنهما من «أن الميت يعذب ببكاء أهله عليه» (٦٨٧) فيقال: ما وجه تعذيبه ببكاء غيره، إذ مؤاخذته ببكاء

<sup>(</sup>٦٨٥) أخرجه الترمذي (٤/ ٦٣٩) (٢٤٦٠) من حديث أبي سعيد رَفِي مطولًا به، وقال: حسن غريب، والحديث قال عنه الشيخ الألباني رحمه الله: ضعيف جدًا .

<sup>(</sup>۲۸٦) ٩/ ٤٧٨ و ٤٧٨، التكاثر/٣، ٤ .

<sup>(</sup>٦٨٧) أخرجه البخاري (١/ ٤٣٩) (١٢٤٢)، ومسلم (٢/ ٦٤٢) (٩٣٠) بنحوه .

غيره قد يظن من لا يعلم أنها من أخذ الإنسان بذنب غيره؟ والجواب هو أن العلماء حملوه على أحد أمرين:

**الأول**: أن يكون الميت أوصى بالنوح عليه. كما قال طرفة بن العبد في معلقته:

إذا مت فانعيني بما أنا أهله وشقى على الجيب يابنة معبد لأنه إذا كان أوصى بأن يناح عليه: فتعذيبه بسبب إيصائه بالمنكر. وذلك من فعله لا فعل غيره.

الثاني: أن يهمل نهيهم عن النوح عليه قبل موته مع أنه يعلم أنهم سينوحون عليه؛ لأن إهماله نهيهم تفريط منه، ومخالفة لقوله تعالى: ﴿قُواَ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا ﴿ فَتعذيبه إذا بسبب تفريطه، وتركه ما أمر الله به من قوله: ﴿ مَقْتِكُمْ أَنفُسَكُمْ ﴾ الآية وهذا ظاهر كما ترى](١٨٨٠).

#### زيارة القبور.

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [بحث بعض العلماء مسألة زيارة القبور هنا لحديث: «كنت نهيتكم عن زيارة القبور، ألا فزوروها فإنها تزهّد في الدنيا وتذكّر في الآخرة»(٦٨٩).

وقالوا: إن المنع كان عامًا من أجل ذكر مآثر الآباء والموتى، ثم بعد ذلك رخص في الزيارة، واختلفوا فيمن رخص له، فقيل: للرجال دون

<sup>(</sup>٦٨٨) ٣/ ٤٢٨، بني إسرائيل / ١٥.

<sup>(</sup>٦٨٩) أخرجه ابن ماجه (١/ ٥٠١) (١٥٧١) من حديث ابن مسعود رَبِّ به، وقال البوصيري في الزوائد: إسناده حسن . وأيوب بن هانئ قال ابن معين ضعيف . وقال ابن حاتم صالح . وذكره ابن حبان في الثقات . والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله والحديث أخرجه مسلم (٢/ ٦٧٢) (٩٧٧) من حديث بريدة رَبِّ بيدون الزيادة الأخيرة .

النساء لعدم دخولهن في واو الجماعة في قوله: «فزوروها».

وقيل: هو عام للرجال وللنساء، واستدل كل فريق بأدلة يطول إيرادها. ولكن على سبيل الإجمال لبيان الأرجح، نورد نبذة من البحث.

فقال المانعون للنساء: إنهن على أصل المنع، ولم تشملهن الرخصة، ومجيء اللعن بالزيارة فيهن.

وقال المجيزون: إنهن يدخلن ضمنًا في خطاب الرجال، كدخولهن في مثل قوله: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا الرَّكُوٰةَ ﴾، فإنهن يدخلن قطعًا.

وقالوا: إن اللعن المنوه عنه جاء في الحديث بروايتين رواية: «لعن الله زائرات القبور»(٦٩٠).

وجاء «لعن الله زوَّارات القبور والمتَّخذات عليهن السرج» (٦٩١) إلى آخره.

فعلى صيغة المبالغة: زوَّارات لا تشمل مطلق الزيارة، وإنما تختص للمكثرات، لأنهن بالإكثار لا يسلمن من عادات الجاهلية من تعداد مآثر الموتى المحظور في أصل الآية، أما مجرد زيارة بدون إكثار ولا مكث، فلا.

واستدلوا لذلك بحديث عائشة رضي الله عنها لما ذكر لها على السلام على أهل البقيع، الماذرت القبور؟

<sup>(</sup>٦٩٠) أخرجه أبو داود (٢/ ٢٣٨) (٢٣٣٦)، والترمذي (٢/ ١٣٦) (٣٢٠) وقال: حسن، والنسائي (٢/ ١٣٦) أخرجه أبو داود (٢/ ٢٣٨) وأحمد (٢/ ٢٢٩) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما والحديث ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>٦٩١) أخرجه ابن ماجه (١/ ٥٠٢) (١٥٧٥) من حديث ابن عباس رضي الله عنه، والحديث حسنه الشيخ الألباني رحمه الله .

قال: قولي: السلام عليكم آل دار قوم مؤمنين» الحديث (٦٩٢).

فأقرها ﷺ، على أنها تزور القبور وعلمها ماذا تقول إن هي زارت.

وكذلك بقصة مروره على المرأة التي تبكي عند القبر فكلَّمها، فقالت: إليك عني، وهي لا تعلم من هو، فلما ذهب عنها قيل لها: إنه رسول الله عني، جاءت تعتذر فقال لها: «إنما الصبر عند الصدمة الأولى» (٦٩٣).

ولم يذكر لها المنع من زيارة القبور، مع أنه رآها تبكي.

وهذه أدلة صريحة في السماح بالزيارة. ومن ناحية المعنى، فإن النتيجة من الزيارة للرجال من في حاجة إليها كذلك، وهي كون زيارة القبور تزهّد في الدنيا وترغّب في الآخرة.

وليست هذه بخاصة في الرجال دون النساء، بل قد يكن أحوج إليه من الرجال.

وعلى كل، فإن الراجع من هذه النصوص واللَّه تعالى أعلم، هو الجواز لمن لم يكثرن ولا يتكلمن بما لا يليق، مما كان سببًا للمنع الأول، والعلم عند الله تعالى.

## تنبيه آخر:

من لطائف القول في التفسير، ما ذكره أبو حيان عن التكاثر في قوله: ﴿ حَتَّىٰ زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ۞ ﴿ ما نصه: وقيل هذا تأنيب على الإكثار من زيارة، تكثيرًا بمن سلف وإشادة بذكره، وكان رسول الله على عن زيارة القبور ثم قال: «فزوروها» أمر إباحة للاتعاظ بها، لا لمعنى المباهاة والتفاخر.

<sup>(</sup>٦٩٢) أخرجه مسلم (٢/ ٦٦٩) (٩٧٤) .

<sup>(</sup>٦٩٣) أخرجه البخاري (١/ ٤٣٠) (١٢٢٣)، ومسلم (٢/ ٦٣٧) (٩٢٦) .

ثم قال: قال ابن عطية: كما يصنع الناس في ملازمتها وتسنيمها بالحجارة والرخام وتلوينها شرفًا، وبيان النواويس عليها، أي الفوانيس، وهي السرج.

ثم قال أبو حيان، وابن عطية: لم ير إلا قبور أهل الأندلس، فكيف لو رأى ما يتباهى به أهل مصر في مدافنهم بالقرافة الكبرى والقرافة الصغرى، وباب النصر وغير ذلك. وما يضيع فيها من الأموال، لتعجب من ذلك ولرأى ما لم يخطر ببال.

وأما التباهي بالزيارة: ففي هؤلاء المنتمين إلى الصوفية أقوام ليس لهم شغل إلا زيارة القبور: زرت قبر سيدي فلان بكذا، وقبر فلان بكذا، والشيخ فلان بكذا، فيذكرون أقاليم طافوها على قدم التجريد.

وقد حفظوا حكايات عن أصحاب تلك القبور وأولئك المشايخ، بحيث لو كتبت لجاءت أسفارًا. وهم مع ذلك لا يعرفون فروض الوضوء ولا سننه.

وقد سخر لهم الملوك وعوام الناس في تحسين الظن بهم وبذل المال لهم، وأما من شذ منهم لأنه يتكلم للعامة فيأتي بعجائب، يقولون: هذا فتح من العلم اللدني على الخضر.

حتى إن من ينتمي إلى العلم، لما رأى رواج هذه الطائفة سلك مسلكهم، ونقل كثيرًا من حكاياتهم، ومزج ذلك بيسير من العلم طلبًا للمال والجاه وتقبيل اليد.

ونحن نسأل الله عز وجل أن يوفقنا لطاعته. ا هـ. بحروفه.

وهذا الذي قاله رحمه الله من أعظم ما افتتن به المسلمون في دينهم ودنياهم معًا.

أما في دينهم: فهو الغلو الذي نهى عنه ﷺ، صيانة للتوحيد، من سؤال غير اللَّه.

وأما في الدنيا فإن الكثير من هؤلاء يتركون مصالح دنياهم من زراعة أو تجارة أو صناعة، ويطوف بتلك الأماكن تاركًا ومضيعًا من يكون السعي عليه أفضل من نوافل العبادات.

مما يلزم على طلبة العلم في كل مكان وزمان، أن يرشدوا الجهلة منهم، وأن يبينوا للناس عامة خطأ وجهل أولئك، وأن الرحيل لتلك القبور ليس من سنة الرسل صلوات الله وسلامه عليه، ولا كان من عمل الخلفاء الراشدين، ولا من عامة الصحابة ولا التابعين، ولا من عمل أئمة المذاهب الأربعة رحمهم الله.

وإنما كان عمل الجميع زيارة ما جاورهم من المقابر للسلام عليهم والدعاء لهم، والاتعاظ بحالهم، والاستعداد لما صاروا إليه.

نسأل الله الهداية والتوفيق، لاتباع سنة رسول الله ﷺ، والاقتفاء بآثار سلف الأمة، آمين](٦٩٤).

# فصل: يوم القيامة

#### بعض أسمائه.

[سمى يوم القيامة؛ لأن الناس يقو مون فيه له جل وعلا، كما قال تعالى ﴿ أَلَا يَظُنُّ أُوْلَيَهِكَ أَنَّهُم مَّبَعُوثُونً ﴿ لَيُومٍ عَظِيمٍ ۞ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ ﴾ [ ( ١٩٥ ) .

<sup>(</sup>٦٩٤) ٩/ ٣٧٤: ٨٧٨، التكاثر / ٢.

<sup>(</sup>٦٩٥) ٥/٢٤، الحج / ٦: ٩ .

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿ ٱلْقَارِعَةُ ۚ ۞ مَا ٱلْقَارِعَةُ ۞ مَا ٱلْقَارِعَةُ ۞ ﴿ الله تعالى علينا وعليه في أول سورة الواقعة (٢٩٦)، وقال: كالطامة والصاخة، والآزفة، والقارعة. اه. أي وكذلك الصاخة والساعة.

ومعلوم أن الشيء إذا عظم خطره كثرت أسماؤه، أو كما روي عن الإمام علي: كثرة الأسماء تدل على عظم المسمى.

ومعلوم أن ذلك ليس من المترادفات، فإن لكل اسم دلالة على معنى خاص به.

فالواقعة لصدق وقوعها، والحاقة لتحقق وقوعها، والطامة لأنها تطم وتعم بأحوالها، والآزفة من قرب وقوعها أزفت الآزفة مثل اقتربت الساعة، وهكذا هنا.

قالوا: القارعة: من قرع الصوت الشديد لشدة أهوالها.

وقيل: القارعة اسم للشدة.

قال القرطبي: تقول العرب: قرعتهم القارعة وفقرتهم الفاقرة، إذا وقع بهم أمر فظيع.

قال ابن أحمر:

وقارعة من الأيامِ لولا سبيلهم لزاحت عندك حِين وقارعة من الأيامِ لولا سبيلهم لخارعًا تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُوا قَارِعَةً ، وهي الشديدة من شدائد الدهر.

وقوله: ﴿ وَمَا أَدْرَنكَ مَا ٱلْقَارِعَةُ ۞ ﴾، تقدم قولهم: إن كل ما جاء وما أدراك أنه يدريه وما جاء وما يدريك لا يدريه.

<sup>(</sup>٦٩٦) انظر: ٧ / ٧٦١، الواقعة / ١، ٢ .

وقد أدراه هنا بقوله: ﴿يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّاسُ كَٱلْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ۞ وقد أدراه هنا بقوله: وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ كَٱلْعِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ ۞ ، وهذا حال من أحوالها.

وقد بين بعض الأحوال الأخرى في الواقعة بأنها خافضة رافعة، وفي الطامة والصاخة: ينظر المرء ما قدمت يداه. وقوله: ﴿يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَرَءُ مِنْ أَخِيهِ الطَّامَةُ وَأَمِيهِ وَأُمِيهِ وَأُمِيهِ وَأُمِيهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَنْ أَخِيهِ اللَّهُ وَأُمِيهِ وَأُمِيهِ اللَّهُ ﴾.

وأيضًا فإن كل حالة يذكر معها الحال الذي يناسبها، فالقارعة من القرع وهو الضرب، ناسب أن يذكر معها ما يوهن قوى الإنسان إلى ضعف الفراش المبثوث، ويفكك ترابط الجبال إلى هباء العهن المنفوش](١٩٧٧).

وقال أيضًا: [قوله تعالى: ﴿يَوْمَ يَجْمَعُكُمُ لِيَوْمِ الْجَمْعُ﴾. يوم الجمع هو يوم القيامة، وقال الشيخ رحمة الله تعالى علينا وعليه: ظرف منصوب بأذكر مقدرة أو بقوله ﴿خَبِيرُ﴾.

فيكون المعنى: أنه يوم القيامة خبير بأعمالكم في الدنيا لم يخف عليه منها شيء فيجازيكم عليها، سمي يوم الجمع لأنه يجمع فيه الأولون والآخرون في صعيد واحد، يسمعهم الداعي وينفذهم البصر، كما قال تعالى: ﴿قُلُ إِنَّ ٱلْأُولِينَ وَٱلْآخِرِينَ ﴿ اللَّهُ مُعَلُّومٍ مَعَلُّومٍ مَعَلُومٍ مَعَلُومٍ مَعَلُومٍ مَعَلُومٍ مَعَلُومٍ .

## إنكار الكفار ليوم القيامة وتوعدهم على ذلك بالسعير.

[قوله تعالى: ﴿ بَالْ كَذَّبُوا بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ لَكُ اللَّهُ اللَّهُ الكريمة: أن الكفار كذبوا بالساعة أي أنكروا القيامة من أصلها لإنكارهم البعث بعد الموت والجزاء، وأنه جل

<sup>(</sup>٦٩٧) ٩/ ٤٥٧: ٥٩٤، القارعة / ١: ٣.

<sup>(</sup>۲۹۸) ۸/ ۳٤۱ ۳۲۸، التغابن / ۹.

وعلا اعتد أي هيأ وأعد لمن كذب بالساعة: أي أنكر يوم القيامة سعيرًا: أي نارًا شديدة الحر يعذبه بها يوم القيامة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبَ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴾ يدل على أن التكذيب بالساعة كفر مستوجب لنار جهنم، كما سترى الآيات الدالة على ذلك قريبًا إن شاء الله تعالى.

وهذان الأمران المذكوران في هذه الآية الكريمة، وهما تكذيبهم بالساعة، ووعيد الله لمن كذب بها بالسعير جاءا موضحين في آيات أخر.

أما تكذيبهم بيوم القيامة لإنكارهم البعث، والجزاء بعد الموت، فقد جاء في آيات كثيرة عن طوائف الكفار كقوله تعالى: ﴿إِنَّ هَتَوُلاَءَ لَيَقُولُونَ إِمُ اللَّهُ إِنَّ هِيَ إِلَّا مَوْتَتُنَا ٱلأُولَى وَمَا نَحَنُ بِمُنشَرِينَ ﷺ وقوله تعالى: ﴿مَن يُمْضِ الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيكُ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

الأول منهما: أنه عجب من العجب لكثرة البراهين القطعية الواضحة الدالة على ما أنكروه.

والثاني منهما: وهو محل الشاهد من الآية أن إنكارهم البعث المذكور كفر مستوجب للنار وأغلالها والخلود فيها، وذلك في قوله تعالى مشيرًا إلى الذين أنكروا البعث ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ وَأُوْلَتِكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمَّ وَأُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَمَعْلُومَ أَنَ إِنْكَارِ البعث إنكار للساعة، وكقوله تعالى: ﴿ فَلَا يَصُدَّنَّكَ عَنَّهَا مَن لَّا يُؤْمِنُ بِهَا وَأَتَّبَعَ هَوَكُهُ فَتَرْدَى ١ ١ أي لا يصدنك من لا يؤمن بالساعة عن الإيمان بها، فتردى: أي تهلك لعدم إيمانك بها، والردى الهلاك، وهو هنا عذاب النار بسبب التكذيب بالساعة، وقد قال تعالى: ﴿ وَمَا يُغْنِي عَنَّهُ مَالُّهُ ٓ إِذَا تَرَدَّيْ اللَّهُ ﴾ وقوله تعالى في آية طه هذه: فتردى، يدل دلالة واضحة على أنه إن صده من لا يؤمن بالساعة من التصديق بها، أن ذلك يكون سببًا لرداه أي هلاكه بعذاب النار كما لا يخفى، وكقوله تعالى: ﴿وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَنْتِنَا وَلِقَآيِ ٱلْأَخِرَةِ فَأُولَنَبِكَ فِي ٱلْعَذَابِ مُعْضَرُونَ ١٤ ﴿ فَآية الروم هذه، تدل على أن الذين كذبوا بلقاء الآخرة وهم الذين كذبوا بالساعة معدودون مع الذين كفروا وكذبوا بآيات الله، وأنهم في العذاب محضرون، وهو عذاب النار. والآيات بمثل ذلك كثيرة](٦٩٩).

#### مدة يوم القيامة.

[قوله تعالى: ﴿وَإِنَ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾. بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن اليوم عنده جل وعلا كألف سنة مما يعده خلقه، وما ذكره هنا من كون اليوم عنده كألف سنة، أشار إليه في سورة

<sup>(</sup>٦٩٩) ٦/ ٢٨٥: ٢٨٧، الفرقان / ١١.

السجدة بقوله: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمَرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ اللَّفَ سَنَةِ مِمَّا تَعُدُّونَ ﴿ يَعْرُجُ ٱلْمَكَيْكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ فِي الله من قوله: ﴿ يَعْرُجُ ٱلْمَكَيْكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ فِي الله من قوله: ﴿ يَعْرُجُ ٱلْمَكَيْكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ فِي الله من مَوافقتان تصدق كل واحدة منهما الأخرى، وتماثلها في المعنى. وآية المعارج تخالف ظاهرهما لزيادتها عليهما بخمسين ضعفًا. وقد ذكرنا وجه الجمع بين هذه الآيات في كتابنا: دفع إيهام الاضطراب، عن آيات الكتاب. وسنذكره إن شاء الله هنا ملخصًا مختصرًا. ونزيد عليه بعض ما تدعو الحاجة إليه.

فقد ذكرنا ما ملخصه: أن أبا عبيدة روى عن إسماعيل بن إبراهيم، عن أيوب، عن ابن أبي مليكة أنه حضر كلًا من ابن عباس، وسعيد بن المسيب، سئل عن هذه الآيات: فلم يدر ما يقوله فيها، ويقول: لا أدري، ثم ذكرنا أن للجمع بينهما وجهين:

الأول: هو ما أخرجه ابن أبي حاتم من طريق سماك، عن عكرمة عن ابن عباس (۲۰۰۰ من أن يوم الألف في سورة الحج: هو أحد الأيام الستة التي خلق الله فيها السماوات والأرض ويوم الألف في سورة السجدة، هو مقدار سير الأمر وعروجه إليه تعالى ويوم الخمسين ألفًا، هو يوم القيامة.

الوجه الثاني: أن المراد بجميعها يوم القيامة، وأن اختلاف زمن اليوم إنما هو باعتبار حال المؤمن، وحال الكافر لأن يوم القيامة أخف على

<sup>(</sup>۷۰۰) رواية سماك عن عكرمة مضطربة، وقد حققت في شرحي لكتاب الموقظة أن: الثوري وشعبة، إذا رويا عن سماك عن عكرمة عن ابن عباس فهذا صحيح، وأما إذا روى غيرهم عن سماك فالرواية مضطربة، وهذا الإسناد من الثانية فقد رواها إسرائيل عن سماك كما عند الطبرى (٩/ ١٧١) وعليه فهذا الإسناد ضعيف .

وذكرنا أيضًا في كتابنا: دفع إيهام الاضطراب، عن آيات الكتاب في سورة الفرقان، في الكلام على قوله تعالى: ﴿أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَبِ ذِ خَيْرُ مُسَتَقَرَّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ هَ مَا ملخصه: أَنْ آية الفرقان هذه تدل على انقضاء الحساب في نصف نهار، لأن المقيل القيلولة أو مكانها وهي الاستراحة نصف النهار في الحر، وممن قال بانقضاء الحساب في نصف نهار: ابن عباس، وابن مسعود، وعكرمة وابن جبير لدلالة هذه الآية، على ذلك، كما نقله عنهم ابن كثير وغيره.

وفي تفسير الجلالين ما نصه: وأخذ من ذلك انقضاء الحساب في نصف نهار، كما ورد في حديث انتهى منه، مع أنه تعالى ذكر أن مقدار يوم القيامة خمسون ألف سنة في قوله تعالى: ﴿ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ أَلَفَ سَنَةٍ ﴾ وهو يوم القيامة بلا خلاف في ذلك.

والظاهر في الجواب: أن يوم القيامة يطول على الكفار ويقصر على المؤمنين، ويشير لهذا قوله تعالى بعد هذا بقليل ﴿الْمُلْكُ يَوْمَهِ إِ الْحَقُّ لِلرَّحْمَنِ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكَفِرِينَ عَسِيرًا ﴿ اللَّهُ فَتَحْصَيْصَهُ عَسَر ذلك اليوم بالكافرين: يدل على أن المؤمنين ليسوا كذلك وقوله تعالى: ﴿فَذَالِكَ يَوْمَهِ لِل بَالكَافِرِينَ عَلَى الْكَفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ ﴿ فَيَ يَدل بمفهوم مخالفته على أنه يسير على المؤمنين غير عسير كما دل عليه قوله تعالى: ﴿ مُهُطِعِينَ إِلَى الدَّاتِ يَسُولُ الْكَفِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَسِرٌ ﴾.

وقال ابن جرير: حدثني يونس، أنبأنا ابن وهب، أنبأنا عمرو بن الحارث: أن سعيدًا الصواف حدثه أنه بلغه: أن يوم القيامة يقصر على المؤمنين، حتى يكون كما بين العصر إلى غروب الشمس، وأنهم يتقلبون

في رياض الجنة، حتى يفرغ من الناس وذلك قوله: ﴿ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ يَوْمَ بِ فَيْ الْمَا عَلَى وَلَهُ عنه ابن كثير في تفسيره، يُومَ في قول من فسر المقيل في الآية بأنه المأوى والمنزل كقتادة رحمه الله، فلا دلالة في الآية لشيء مما ذكرنا. ومعلوم أن من كان في سرور ونعمة، أنه يقصر عليه الزمن الطويل قصرًا شديدًا، بخلاف من كان في العذاب المهين والبلايا والكروب، فإن الزمن القصير يطول عليه جدًا، وهذا أمر معروف، وهو كثير في كلام العرب. وقد ذكرنا في كتابنا المذكور بعض الشواهد الدالة عليه، كقول أبي سفيان بن الحارث مَعْ في يرثى رسول الله عليه:

أرقت فبات ليلي لا يزول وليل أخي المصيبة فيه طول وقول الآخر:

فقصارهن مع الهموم طويلة وطوالهن مع السرور قصار وقول الآخر:

ليلي وليلي نفى نومي اختلافهما في الطول والطول طوبى لي لو اعتدلا يجود بالطول ليلي وإن جادت به بخلا ونحو هذا كثير جدًا في كلام العرب، ومن أظرف ما قيل فيه ما روي عن يزيد بن معاوية أنه قال:

لا أسأل الله تغييرًا لما فعلت نامت وقد أسهرت عيني عيناها فالليل أطول شيء حين ألقاها والليل أقصر شيء حين ألقاها وقد ورد بعض الأحاديث بما يدل على ظاهر آية الحج، وآية السجدة. وسنذكر هنا طرفًا منه بواسطة نقل ابن كثير في تفسير هذه الآية من سورة الحج. قال ابن كثير: قال ابن أبى حاتم: حدثنا الحسن بن عرفة، حدثني

عبدة بن سليمان، عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «يدخل فقراء المسلمين الجنة قبل الأغنياء بنصف يوم خمسمائة عام» (٧٠١) ورواه الترمذي والنسائي من حديث الثوري عن محمد بن عمرو به، وقال الترمذي: حسن صحيح.

وقد رواه ابن جرير (٢٠٢) عن أبي هريرة موقوفًا فقال: حدثني يعقوب ثنا ابن علية، ثنا سعيد الجريري عن أبي نضرة، عن سمير بن نهار قال: قال أبو هريرة: يدخل فقراء المسلمين الجنة قبل الأغنياء، بمقدار نصف يوم، قلت: وما مقدار نصف يوم؟ قال: أو ما تقرأ القرآن؟ قلت: بلى قال: فوات يُومًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ . وقال أبو داود في آخر كتاب الملاحم من سننه: حدثنا عمرو بن عثمان، حدثنا أبو المغيرة، حدثني صفوان عن شريح بن عبيد، عن سعد بن أبي وقاص، عن النّبي عليه أنه قال: "إني لأرجو ألا تعجز أمتي عند ربها أن يؤخرهم نصف يوم، قيل لسعد: وكم نصف يوم؟ قال: خمسمائة سنة (٧٠٣).

وقال ابن أبي حاتم: حدثنا أحمد بن سنان، حدثنا عبد الرحمن بن مهدي، عن إسرائيل، عن سماك عن عكرمة، عن ابن عباس ﴿وَإِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ قال: من الأيام التي خلق الله فيها السماوات والأرض (٢٠٤). ورواه ابن جرير عن ابن بشار، عن ابن المهدي

<sup>(</sup>۷۰۱) أخرجه الترمذي (٤/ ٥٧٨) (٣٣٥٣)، وقال: حسن صحيح، وابن ماجه (٢/ ١٣٨٠) أخرجه الترمذي (١١٣٤٨)، والنسائي في الكبرى (٦/ ٤١٢)، والحديث قال عنه الشيخ الألباني رحمه الله: حسن صحيح . وحسن إسناده الأرناؤوط .

<sup>(</sup>۷۰۲) تفسير الطبري (۹/ ۱۷۱).

<sup>(</sup>٧٠٣) أخرجه أبو داود (٢/ ٥٢٩) (٤٣٥٠)، وأحمد (١/ ١٧٠)، وصححه الشيخ الألباني رحمه

<sup>(</sup>٧٠٤) إسناد ضعيف، وسبق بيان علته آنفًا .

وبه قال مجاهد، وعكرمة، ونص عليه أحمد بن حنبل في كتاب الرد على الجهمية. وقال مجاهد: هذه الآية كقوله: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى الجهمية وقال مجاهد: هذه الآية كقوله: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴿ هَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ عَلَى الجمع بينها محل الغرض من ابن كثير، وظواهر الأحاديث التي ساق يمكن الجمع بينها وبين ما ذكرنا من أن أصل اليوم كألف سنة، ولكنه بالنسبة إلى المؤمنين يقصر ويخف، حتى يكون كنصف نهار. والله تعالى أعلم] (٥٠٠٠).

# بعض أشراط الساعة

#### القحطاني.

[في الصحيح من حديث أبي هريرة أن رسول اللَّه عَيْقُ قال: «لا تقوم الساعة حتى يخرج رجل من قحطان يسوق الناس بعصاه». أخرجه البخاري في «كتاب الفتن» (٢٠٠٠) في «باب تغير الزمان حتى يعبدوا الأوثان»، وفي «كتاب المناقب» في «باب ذكر قحطان» (٢٠٠٠). وأخرجه مسلم في «كتاب الفتن وأشراط الساعة» في «باب لا تقوم الساعة حتى يمر الرجل بقبر الرجل فيتمنى أن يكون مكان الميت من البلاء» (٢٠٠٠) وهذا القحطاني لم يعرف اسمه عند الأكثرين. وقال بعض العلماء اسمه جهجاه. وقال بعضهم: اسمه شعيب بن صالح. وقال ابن حجر في الكلام على حديث القطحاني هذا ما نصه: وقد تقدم في الحج أن البيت يحج بعد خروج يأجوج ومأجوج (٢٠٩٠)

<sup>(</sup>۷۰۰) (۷۱۸): ۲۲۷، الحج / ٤٧، وانظر أيضًا: (٦/ ٣٠٨) (الفرقان/ ٢٤)، (٦/ ٥٠٠ ٥٠٠) (السجدة / ٥)، (٨/ ٤٥) (المعارج / ٤).

<sup>. (7</sup>٧٠٠) (٢٦٠٤/٦) (٧٠٦)

<sup>. (</sup>TTT9) (1T97/T) (V·V)

<sup>. (</sup>Y91.) (YYYY /E) (V.A)

<sup>(</sup>٧٠٩) أخرج البخاري (٢/ ٨٧٥) (١٥١٦) عن أبي سعيد الخدري رَبِّيْ موفوعًا: «ليحجن البيت =

وتقدم الجمع بينه وبين حديث: لا تقوم الساعة حتى لا يحج البيت (۱٬۰۰۰)، وأن الكعبة يخربها ذو السويقتين من الحبشة ((۱٬۱۰۰)، فينتظم من ذلك أن الحبشة إذا خربت البيت خرج عليهم القحطاني فأهلكهم، وأن المؤمنين قبل ذلك يحجون في زمن عيسى بعد خروج يأجوج ومأجوج وهلاكهم، وأن الريح التي تقبض أرواح المؤمنين تبدأ بمن بقي بعد عيسى ويتأخر أهل اليمن بعدها.

ويمكن أن يكون هذا مما يفسر به قوله: «**الإيمانُ يمان**» (٧١٢) أي: يتأخر الإيمان بها بعد فقده من جميع الأرض. وقد أخرج مسلم حديث القحطاني عقب حديث تخريب الكعبة ذو السويقتين فلعله رمز إلى هذا. انتهى منه بلفظه واللَّه أعلم، ونسبة العلم إليه أسلم] (٧١٣).

# الدجال، وبيان أنه حيّ حتى الآن.

[وما ذكره القرطبي من خروج الدجال من تلك العمومات - أي عموم الأحاديث والآيات الدالة على نفي الخلد عن كل بشر من قبله على ألله المحديث الجساسة لا دليل فيه؛ لأن الدجال أخرجه دليل صالح للتخصيص، وهو الحديث الذي أشار له القرطبي، وهو حديث ثابت في الصحيح من حديث فاطمة بنت قيس رضي الله عنها، سمعت النَّبي عَلَيْ يقول: إنه حدثه به تميم الداري، وأنه أعجبه حديث تميم المذكور، لأنه وافق ما كان

<sup>=</sup> وليعتمرن بعد خروج يأجوج ومأجوج».

<sup>(</sup>۷۱۰) انظر الموضع السابق في صحيح البخاري فقد ذكره كلفظ لشعبة عن قتادة للحديث السابق . (۷۱۰) أخرجه البخاري (۲/۷۷) (۱۵۱٤)، ومسلم (٤/ ٢٣٣٢) (۲۹۰۹) من حديث أبي هريرة النظام

<sup>(</sup>٧١٢) أخرجه البخاري (٣/ ١٢٨٩) (٣٣٠٨)، ومسلم (١/ ٧١) (؟؟؟) من حديث أبي هريرة رَبِيَّكَ. (٧١٣) ١/ ٥٤ ٥٥، البقرة / ٣٠ .

يحدث به أصحابه من خبر الدجال. قال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه (۱۲): حدثنا عبد الوارث بن عبد الصمد بن عبد الوارث، وحجاج ابن الشاعر كلاهما عن عبد الصمد واللفظ لعبد الوارث بن عبد الصمد، حدثنا أبي عن جدي عن الحسين بن ذكوان، حدثنا ابن بريدة حدثني عامر ابن شراحيل الشعبي شعب همدان، أنه سأل فاطمة بنت قيس وكانت من المهاجرات الأول فقال: حدثيني حديثًا سمعته من رسول الله والله الله الله أحد غيره. فقالت لئن شئت لأفلعن؟ فقال لها: أجل؟ حدثيني. فقالت: . . ثم ساق الحديث وفيه طول. ومحل الشاهد منه قول تميم الداري: فانطلقنا سراعًا حتى دخلنا الدير فإذا فيه أعظم إنسان رأيناه قط خلقًا، وأشده وثاقًا، مجموعة يداه إلى عنقه ما بين ركبتيه إلى كعبيه بالحديد، قلنا: ويلكا ما لكا الحديث بطوله إلى قوله وإني مخبركم عني، بالحديد، قلنا ويلكا ما لكا الحديث بطوله إلى قوله وإني مخبركم عني، الأرض، فلا أدع قرية إلا هبطتها في أربعين ليلة غير مكة وطيبة، فهما الأرض، فلا أدع قرية إلا هبطتها في أربعين ليلة غير مكة وطيبة، فهما محرمتان على كلتاهما. . . الحديث.

فهذا نص صحيح صريح في أن الدجال حي موجود في تلك الجزيرة البحرية المذكورة في حديث تميم الدارمي المذكور، وإنه باق وهو حي حتى يخرج في آخر الزمان. وهذا نص صالح للتخصيص يخرج الدجال من عموم حديث موت كل نفس في تلك المائة](٥١٥).

### يأجوج ومأجوج.

[قوله تعالى: ﴿ قَالَ هَٰذَا رَحْمَةٌ مِن رَّبِّي ۚ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ رَبِّي جَعَلَهُم ذَكَّاءً وَكَانَ وَعَدُ رَبِّ

<sup>. (7987) (7771/8) (718)</sup> 

<sup>(</sup>٧١٥) ٤/ ١٩١ ، الكهف / ٦٥ .

حَقًا ﴿ وَتَرَكّنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَبِذِ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ عَجَمَعْنَهُمْ جَمَعًا ﴾ اعلم أولًا أنا قد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أنه إن كان لبعض الآيات بيان من القرآن لا يفي بإيضاح المقصود وقد بينه النّبي عَلَيْ فمنا نتمم بيانه بذكر السنة المبينة له، وقد قدمنا أمثله متعددة لذلك، فإذا علمت ذلك فاعلم أن هاتين الآيتين لهما بيان من كتاب أوضحته السنة، فصار بضميمة السنة إلى القرآن بيانًا وافيًا بالمقصود، والله جل وعلا قال في كتابه لنبيه عَلَيْ: ﴿ وَأَنزَلْنَا إلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنّاسِ مَا نُزِلَ إلَيْهِمْ وَلَعَلّهُمُ في كتابه لنبيه عَلَيْ : ﴿ وَأَنزَلْنَا إلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنّاسِ مَا نُزِلَ إلَيْهِمْ وَلَعَلّهُمُ يَنفَكُرُونَ ﴾ فإذا علمت ذلك فاعلم أن هذه الآية الكريمة، وآية الأنبياء قد دلتا في الجملة على أن السد الذي بناه ذو القرنين دون يأجوج ومأجوج إنما يجعله الله دكا عند مجيء الوقت الموعود بذلك فيه، وقد دلتا على أنه بقرب يوم القيامة، لأنه قال هنا: ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ رَبِّ جَعَلَمُ دُكَاءً وَكَانَ وَعَدُ رَبِّ حَعَلَمُ دُكَاءً وَكَانَ وَعَدُ رَبِّ عَمَلَمُ وَقَدْ رَبِّ عَمَلَمُ وَقَدْ رَبِّ عَمَلَمُ وَكُونَ فَعَدُ رَبِّ عَمَلَمُ مَا الله وَلَمَا بَعْضَهُمْ يَوْمَهِ فِي بَعْضٍ وَقُوخَ فِي الشَّورِ ﴾ .

وأظهر الأقوال في الجملة المقدرة التي عوض عنها تنوين «يومئذ» من قوله ﴿وَتَرَكُنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَإِنِ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ أنه يوم إذ جاء وعد ربي بخروجهم وانتشارهم في الأرض. ولا ينبغي العدول عن هذا القول لموافقته لظاهر سياق القرآن العظيم. وإذا تقرر أن معنى «يومئذ» يوم إذ جاء الوعد بخروجهم وانتشارهم فاعلم أن الضمير في قوله ﴿وَتَرَكُنَا بَعْضَهُم على القول بأنه لجميع بني آدم فالمراد يوم القيامة. وإذًا فقد دلت الآية على اقترانه بالخروج إذا دك السد، وقربه منه، وعلى القول بأن الضمير راجع إلى يأجوج ومأجوج، فقوله بعده ﴿وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ يدل في الجملة على أنه قريب منه. قال الزمخشري في تفسير هذه الآية ﴿قَالَ هَلاَ رَحْمَةٌ مِن رَبِيً ﴾ هو إشارة إلى السد، أي: هذا السد نعمة من الله ورحمة على عباده، أو هذا الإقدار والتمكين من تسويته ﴿فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ رَبِي ﴾ يعني فإذا دنا مجيء يوم

القيامة، وشارف أن يأتي جعل السد دكا، أي مدكوكًا مبسوطًا مسوى بالأرض، وكل ما انبسط من بعد ارتفاع فقد اندك، ومنه الجمل الأدك المنبسط السنام اه.

وآية الأنبياء المشار إليها هي قوله تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا فُلِحَتْ يَأْجُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبِ يَنسِلُونَ ﴿ وَاقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُ فَإِذَا هِ مَا جُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبِ يَنسِلُونَ ﴿ وَاقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُ فَإِذَا فَلِحَتْ مِن خَصَةُ أَبْصَلُ الَّذِينَ كُفَرُوا ﴾ ، لأن قوله: ﴿ حَقَّ إِذَا فُلِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ ﴾ وإتباعه لذلك بقوله ﴿ وَاقْتَرَبَ اللَّوعْدُ اللَّحَقُ فَإِذَا هِ مَن يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ ﴾ وإتباعه لذلك بقوله ﴿ وَاقْتَرَبَ اللَّوعْدُ اللَّحَقُ فَإِذَا هِ صَلَّا فَي تفسير آية شَاخِصَةٌ أَبْصَدُ اللَّهِ عَلَى ما ذكرنا في تفسير آية الكهف التي نحن بصددها، وذلك يدل على بطلان قول من قال: إنهم روسية، وأن السد فتح منذ زمان طويل.

فإذا قيل: إنما تدل الآيات المذكورة في «الكهف» و «الأنبياء» على مطلق اقتراب يوم القيامة من دك السد واقترابه من يوم القيامة لا ينافي كونه قد وقع بالفعل، كما قال تعالى: ﴿ اَقَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ ﴾، وقال: ﴿ اَقَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَ الْقَمَرُ ﴿ فَي اللَّهِ عَلَيْهُ: «ويل للعرب، من شرقد اقترب، فتح اليوم من ردم يأجوج ومأجوج مثل هذه وحلق بأصبعيه الإبهام والتي تليها.. » الحديث (١١٠) ، وقد قدمنا في سورة «المائدة». فقد دل القرآن والسنة الصحيحة على أن اقتراب ما ذكر لا يستلزم اقترانه به ، بل يصح اقترابه مع مهلة ، وإذًا فلا ينافي دك السد الماضي المزعوم الاقتراب من يوم القيامة ، فلا يكون في الآيات المذكورة دليل على أنه لم يدك السد إلى الآن.

فالجواب هو ما قدمنا أن هذا البيان بهذه الآيات ليس وافيًا بتمام

<sup>(</sup>٧١٦) أخرجه البخاري (٣/ ١٢٢١) (٣١٦٨)، ومسلم (٢٢٠٧/٤) (٢٨٨٠) من حديث زيني بنت جحش رضي الله عنها .

الإيضاح إلا بضميمة السنة له، ولذلك ذكرنا أننا نتمم مثله من السنة لأنها مبينة للقرآن. قال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه (٧١٧): حدثنا أبو خيثمة زهير بن حرب، حدثنا الوليد بن مسلم، حدثني عبد الرحمن بن يزيد بن جابر، حدثني يحيى بن جابر الطائي قاضي حمص، حدثني عبد الرحمن بن جبير عن أبيه جبير بن نفير الحضرمي: أنه سمع النواس بن سمعان الكلابي (ح) وحدثني محمد بن مهران الرازي (واللفظ له)، حدثني الوليد بن مسلم، حدثنا عبد الرحمن بن يزيد بن جابر عن يحيى بن جابر الطائي، عن عبد الرحمن بن جبير بن نفير عن أبيه جبير بن نفير، عن النواس بن سمعان قال: ذكر رسول الله ﷺ الدجال ذات غداة فخفض فيه ورفع حتى ظنناه في طائفة النخل، فلما رحنا إليه عرف ذلك فينا فقال: «ما شأنكم»؟ قلنا: يا رسول الله، ذكرت الدجال غداة فخفضت فيه ورفعت، حتى ظنناه في طائفة النخل؟ فقال: «غير الدجال أخوفني عليكما إن يخرج وأنا فيكم فأنا حجيجه دونكم، وإن يخرج ولست فيكم فامرؤ حجيج نفسه، والله خليفتي هل كل مسلم. إنه شاب قطط، عينه طائفته، كأني أشبهه بعبد العزى بن قطن، فمن أدركه منكم فليقرأ عليه فواتح سورة «الكهف» إنه خارج خلة بين الشام والعراق، فعاث يمينًا وعاث شمالًا. «يا عباد فاثبتوا» قلنا: يا رسول الله، وما لبثه في الأرض؟ قال: «أربعون يومًا، يوم، كسنة، ويوم كشهر، ويوم كجمعة، وسائر أيامه كأيامكم» قلنا: يا رسول الله، فذلك اليوم الذي كسنه، أتكفينا فيه صلاة يوم؟ قال: «لا، أقدروا له قدره» قلنا: يا رسول الله، وما إسراعه في الأرض؟ قال: «كالغيث استدبرته الريح، فيأتى على القوم فيدعوهم فيؤمنون به ويستجيبون له: فيأمر السماء فتمطر، والأرض فتنبت، فتروح عليهم سارحتهم أطول ما كانت ذرًا وأسبغه ضروعًا،

<sup>. (</sup>Y9TV) (YY0·/E) (V\V)

وأمده خواصر ثم يأتي القوم فيدعوهم فيردون عليه قوله. فينصرف عنهم فيصبحون ممحلين ليس بأيديهم شيء من أموالهم، ويمر بالخربة فيقول لها أخرجي كنوزك، فتتبعه كنوزها كيعاسيب النحل، ثم يدعو رجلًا ممتلئًا شبابًا فيضربه بالسيف فيقطعه جزلتين رمية الغرض، ثم يدعون فيقبل ويتهلل وجهه يضحك. فبينما هو كذلك إذ بعث الله المسيح بن مريم، فينزل عند المنارة البيضاء شرقي دمشق بين مهرودتين، واضعًا كفيه على أجنحة ملكين، إذا طأطأ رأسه قطر، وإذا رفعه تحدر منه جمان كاللؤلؤ. فلا يحل لكافر يجد ريح نفسه إلا مات، ونفسه ينتهي حيث ينتهي طرفه، فيطلبه حتى يدركه بباب لد فيقتله. ثم يأتي عيسى بن مريم قوم قد عصمهم الله منه، فيمسح عن وجوههم، ويحدثهم بدرجاتهم في الجنة فبينما هو كذلك إذ أوحى الله إلى عيسى: إني قد أخرجت عبادًا لي لا يدان لأحد بقتالهم، فحرز عبادي إلى الطور. ويبعث الله يأجوج ومأجوج وهم من كل حدب ينسلون. فيمر أوائلهم على بحيرة طبرية فيشربون ما فيها، ويمر آخرهم فيقولون لقد كان بهذه مرة ماء، ويحصر نبى الله عيسى وأصحابه حتى يكون رأس الثور لأحدهم خيرًا من مائة دينار لأحدكم اليوم. فيرغب نبي الله عيسى وأصحابه فيرسل الله عليهم النغف في رقابهم. فيصبحون فرسى كموت نفس واحدة. ثم يهبط نبي الله عيسى وأصحابه إلى الأرض فلا يجدون في الأرض موضع شبر إلا ملأه زهمهم ونتنهم. فيرغب نبي الله عيسى وأصحابه إلى الله فيرسل الله طيرًا كأعناق البخت فتحملهم فتطرحهم حيث شاء الله. ثم يرسل الله مطرًا لا يكن منه بيت مدر ولا وبر فيغسل الأرض حتى يتركها كالزلفة ثم يقال للأرض: انبتي ثمرتك، وردي بركتك، فيومئذ تأكل العصابة من الرمانة، ويستظلون بقحفها، يبارك في الرسل حتى إن اللقحة من الإبل لتكفي الفئام من الناس. واللقحة من البقر لتكفي القبيلة من الناس. واللقحة من الغنم

لتكفي الفخذ الفخذ من الناس. فبينما هم كذلك إذ بعث الله ريحًا طيبة فتأخذهم تحت آباطهم. فتقبض روح كل مؤمن وكل مسلم. ويبقى شرار الناس يتهارجون فيها تهارج الحمر فعليهم تقوم الساعة» انتهى بلفظه من صحيح مسلم رحمه الله تعالى.

وهذا الحديث الصحيح قد رأيت فيه تصريح النَّبي عَلَيْمَ: بأن الله يوحي إلى عيسى بن مريم خروج يأجوج ومأجوج بعد قتله الدجال. فمن يدعي أنهم روسية. وأن السد قد اندك منذ زمان فهو مخالف لما أخبر به النَّبي عَلَيْمَ مخالفة صريحة لا وجه لها، ولا شك أن كل خبر ناقض خبر الصادق المصدوق عَلَيْمَ فهو باطل؛ لأن نقيض الخبر الصادق كاذب ضرورة كما هو معلوم. ولم يثبت في كتاب الله ولا سنة نبيه عَلَيْمَ شيء يعارض هذا الحديث الذي رأيت صحة سنده، ووضوح دلالته على المقصود.

والعمدة في الحقيقة لمن ادعى أن يأجوج ومأجوج هم روسية، ومن ادعى من الملحدين أنهم لا وجود لهم أصلًا هي حجة عقلية في زعم صاحبها، وهي بحسب المقرر في الجدل قياس استثنائي مركب من شرطية متصلة لزومية في زعم المستدل به يستثنى فيه نقيض التالي، فينتج نقيض المقدم، وصورة نظمه أن يقول: لو كان يأجوج ومأجوج وراء السد إلى الآن، لا طلع عليهم الناس لتطور طرق المواصلات، لكنهم لم يطلع عليهم أحد ينتج فهم ليسوا وراء السد إلى الآن، لأن استثناء نقيض التالي ينتج نقيض المقدم كما هو معلوم، وبعبارة أوضح لغير المنطقي: لأن نفي اللازم يقتضي نفي الملزوم هذا هو عمدة حجة المنكرين يقتضي نفي اللازم وجودهم إلى الآن وراء السد، ومن المعلوم أن القياس الاستثنائي المعروف بالشرطي، إذا كان مركبًا من شرطية متصلة واستثنائية، فإنه يتوجه عليه بالشرطي، إذا كان مركبًا من شرطية متصلة واستثنائية، فإنه يتوجه عليه القدح من ثلاث وجهات:

**الأولى**: أن يقدح فيه من جهة شرطيته، لكون الربط بين المقدم والتالي ليس صحيحًا.

الثانية: أن يقدح فيه من جهة استثنائيته.

الثالثة: أن يقدح فيه من جهتهما معًا. وهذا القياس المزعوم يقدح فيه من جهة شرطيته فيقول للمعترض: الربط فيه بين المقدم والتالي غير صحيح. فقولكم: لو كانوا موجودين وراء السد إلى الآن لاطلع عليهم الناس غير صحيح، لإمكان أن يكونوا موجودين والله يخفي مكانهم على عامة الناس حتى يأتي الوقت المحدد لإخراجهم على الناس، ومما يؤيد إمكان هذا ما ذكره الله تعالى في سورة «المائدة» من أنه جعل بني إسرائيل يتيهوِن في الأرض أربعين سنة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَإِنَّهَـا مُحَرَّمَةُ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةٌ يَتِيهُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، وهم في فراسخ قليلة من الأرض، يمشون ليلهم ونهارهم ولم يطلع عليهم الناس حتى انتهى أمد التيه، لأنهم لو اجتمعوا بالناس لبينوا لهم الطريق، وعلى كل حال، فربك فعال لما يريد، وأخبار رسوله ﷺ الثابتة عنه صادقة، وما يوجد بين أهل الكتاب مما يخالف ما ذكرنا ونحوه من القصص الواردة في القرآن والسنة الصحيحة، زاعمين أنه منزل في التوراة أو غير من الكتب السماوية باطل يقينًا لا يعول علينا؛ لأن الله جل وعلا صرح في هذا القرآن العظيم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد بأنهم بدلوا وحرفوا وغيروا في كتبهم، كقوله: ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكُلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ ﴾، وقوله: ﴿ تَجْعَلُونَهُ ۚ قَرَاطِيسَ تُبَدُّونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا ﴾ ، وقوله: ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِئَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَلْذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ ثَمَنًا قَلِيـكُمَّ فَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَّهُم مِّمَّا يَكْسِبُونَ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يَلُونَ أَلْسِنَتَهُم بِٱلْكِئْبِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَبِ

وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتَٰبِ وَيُقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ اللّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ إِلَى غير ذلك من الآيات بخلاف هذا القرآن العظيم، فقد تولى الله جل وعلا حفظه بنفسه، ولم يكلمه أحد حتى يغير فيه أو يبدل أو يحرف، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَكُلُمهُ أَحَدُ وَإِنَّا لَهُ لَحَيْظُونَ ﴾ وقال: ﴿ لاَ يُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ مَن خَلْفِهِ وَقُرْءَانَهُ ﴿ ﴾ وقال: ﴿ لَا يَأْنِيهِ الْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا فِي النّبِي عَنِي اللّهِ عَن النّبِي عَنِي اللّهُ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْمُوكَةَ ﴾ وقال في النّبي عَن : ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْمُوكَةَ ﴾ وقد صح عن النّبي عَن أنه أذن لأمته أن تحدث عن بني إسرائيل (٧١٨)، وفهاهم عن تصديقهم وتكذيبهم (٢١٩)، خوف أن يصدقوا بباطل، أو يكذبوا بحق.

ومن المعلوم أن ما يروى عن بني إسرائيل من الأخبار المعروفة بالإسرائيليات له ثلاث حالات:

في واحدة منها يجب تصديقه، وهي ما إذا دل الكتاب أو السنة الثابتة على صدقه.

وفي واحدة يجب تكذيبه، وهي ما إذا دل القرآن أو السنة أيضًا على كذبه.

وفي الثالثة لا يجوز التكذيب ولا التصديق، كما في الحديث المشار إليه آنفًا: وهي ما إذا لم يثبت في كتاب ولا سنة صدقه ولا كذبه. وبهذا

<sup>(</sup>٧١٨) أخرج البخاري من (٣/ ١٢٧٥) (١٢٧٤) من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما مرفوعًا: «بلغوا عني ولو آية، وحدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج، ومن كذب علي متعمدا فليتبوأ مقعده من النار».

<sup>(</sup>٧١٩) أخرج أبو داود (٢/ ٣٤٢) (٣٦٤٤)، وأحمد (١٣٦/٤) من حديث أبي نملة الأنصاري مرفوعًا: "إذا حدثكم أهل الكتاب فلا تصدقوهم ولا تكذبوهم"، وحسن إسناده الأرناؤوط.

التحقيق تعلم أن القصص المخالفة للقرآن والسنة الصحيحة التي توجه بأيدي بعضهم، زاعمين أنها في الكتب المنزلة يجب تكذيبهم فيها لمخالفتها نصوص الوحي الصحيح، التي لم تحرف ولم تبدل. والعلم عند الله تعالى](٧٢٠).

# من آثار يوم القيامة

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلنُّجُومُ طُمِسَتُ ۞ وَإِذَا ٱلسَّمَآهُ فُرِجَتُ ۞ وَإِذَا ٱلْجِبَالُ نُسِفَتُ ۞ كلها تغييرات كونية من آثار ذلك اليوم الموعود.

وطمس النجوم ذهاب نورها، كقوله: ﴿ وَإِذَا ٱلنَّجُومُ ٱنكَدَرَتُ ۞ ﴿ وَإِذَا ٱلنَّجُومُ ٱنكَدَرَتُ ۞ ﴿ وَإِذَا ٱلسَّمَآءُ وَتَفطرت كما في قوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتُ ۞ ﴾ ، ونسف الجبال تقدم السَّمَآءُ ٱنفَطَرَتُ ۞ ﴾ ، ونسف الجبال تقدم بيانه في عدة محال، وما يكون لها من عدة أطوار من دك وتفتيت وبث وتسيير كالسحاب ثم كالسراب] (٢١١).

#### تشقق السماء.

[قوله تعالى: ﴿أَفَالَمْ يَنظُرُوا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ﴿ الْهَمزة في قوله: ﴿أَفَلَمْ ﴾ تتعلق بمحذوف، والفاء عاطفة عليه، كما قدمنا مرارًا أنه أظهر الوجهين، وأنه أشار إليه في الخلاصة بقوله:

#### \* وحذف متبوع بدا هنا استبح \*

<sup>(</sup>۲۲۰) ٤/ ۱۹۸: ۳۰۳، الكهف/ ۹۹، ۹۹.

<sup>(</sup>۷۲۱) ۸/ ۲۸۷، المرسلات / ۸: ۱۰.

والتقدير: أأعرضوا عن آيات الله فلم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيناها ومالها من فروج، أي ليس فيها من شقوق ولا تصدع ولا تفطر، وما تضمنته هذه الآية الكريمة من تعظيم شأن كيفية بنائه تعالى للسماء وتزيينه لها وكونها لا تصدع ولا شقوق فيها جاء كله موضحًا في آيات أخر كقوله جل وعلا في بنائه للسماء: ﴿ أَنْتُمْ أَشَدُ خُلُقًا أَمِ السَّمَاءُ بَنَيْهَا بِأَيْدُ وَإِنَّا لَكُوسِعُونَ مَنَ مَكُهَا فَسَوَّهَا هَ ، وقوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءُ بَنَيْنَهَا بِأَيْدُ وَإِنَّا لَهُ سِعُونَ هَ ، وقوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءُ الرَّمْنِ مِن تَفَوُتُ مُ الله على الله على

وكقوله تعالى في تزيينه للسماء ﴿ وَلَقَدْ زَيّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنِيَا بِمَصَدِيحَ وَجَعَلْنَهَا وَحُومًا لِلشَّيَطِينَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَزَيّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنِيَا بِسَمَدِيحَ وَحِفْظاً ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءَ ٱلدُّنِيَا بِلِينَةِ ٱلْكَوْكِ ۚ ﴿ وَكَقُولُهُ تعالى في وَلَوْلَهُ تَعَالَى في أَلْسَمَاء من أن يكون فيها فروج أي شقوق: ﴿ فَأَرْجِعِ ٱلْبَصَرَ هَلُ تَرَىٰ مِن فَمُورٍ ﴾، والفطور والفروج بمعنى واحد، وهو الشقوق والصدوع. وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاءَ سَقَفًا تَحَفُّوطَ اللَّهُ وَهُمُ عَنْ ءَايَا اللهُ مُعْرِضُونَ ﴿ فَا اللهُ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاءَ سَقَفًا تَحَفُّوطَ اللهُ وَتَفَطّر ، وتكون فيها الفروج كما أما إذا كان يوم القيامة فإن السماء تتشقق وتتفطر ، وتكون فيها الفروج كما قال تعالى: ﴿ وَيَوْمُ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَاءُ اللَّهُ مَا إِذَا ٱنشَقَتِ ٱلسَّمَاءُ ﴾. وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ السَّمَاءُ السَّمَاءُ وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴿ فَيُ وَانشَقَتِ ٱلسَّمَاءُ ﴾. وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ فَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ فَيْ وَانشَقَتِ ٱلسَّمَاءُ ﴾. وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ تعالَى اللهُ وَلَا تعالَى اللهُ وَلَا تعالَى اللهُ وَلَوْلَا اللَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ اللهُ وَلَا تعالَى اللهُ وَلَوْلَا اللهُ وَلَا تعالَى اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَقَ اللهُ وَلَا تعالَى اللهُ وَلَوْلَ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَالَوْلَهُ وَلَوْلُولُولُ اللهُ وَلَوْلَ اللهُ اللهُ وَلَوْلَا اللهُ وَلَا تعالَى اللهُ وَلَوْلَا اللهُ وقالَ تعالَى اللهُ وقال تعالَى اللهُ وَلَوْلَهُ اللهُ وَلَا تعالَى اللهُ وقال تعالَى اللهُ اللهُ وقال تعالَى اللهُ وقال تعالَى اللهُ وقال تعالَى اللهُ اللهُ وقال تعالَى اللهُ اللهُ وقال تعالَى اللهُ اللهُ وقال تعالَى

﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتْ ۞ ﴾، وقال تعالى: ﴿ يُومًا يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَانَ شِيبًا ۞ ٱلسَّمَآءُ مُنفَطِرٌ بِذِ ﴾. وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلنَّجُومُ طُمِسَتُ ۞ وَإِذَا ٱلسَّمَآءُ فُرِجَتُ ۞ ﴾](٧٢٧).

وقال أيضًا: [قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا أَنشَقَتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتَ وَرِّدَةً كَٱلدِّهَانِ ﴿ فَي هذه الآية الكريمة أن السماء ستنشق يوم القيامة، وأنها إذا انشقت صارت وردة كالدهان، وقوله: ﴿ وَرَدَةً ﴾: أي حمراء كلون الورد، وقوله ﴿ كَٱلدِّهَانِ ﴾: فيه قولان معروفان للعلماء.

الأول منهما: أن الدهان هو الجلد الأحمر، وعليه فالمعنى أنها تصير وردة متصفة بلون الورد مشابهة للجلد الأحمر في لونه.

والثاني: أن الدهان هو ما يدهن به، وعليه، فالدهان، قيل: هو جمع دهن، وقيل: هو مفرد، دهن، وقيل: هو مفرد، ومنه قول امرىء القيس:

كأنهما مزادتا متعجل فريان لما تدهني بدهان وحقيقة الفرق بين القولين أنه على القول بأن الدهان هو الجلد الأحمر، يكون الله وصف السماء عند انشقاقها يوم القيامة بوصف واحد وهو الحمرة فشبهها بحمرة الورد. وحمرة الأديم الأحمر. قال بعض أهل العلم: إنها يصل إليها حر النار فتحمر من شدة الحرارة. وقال بعض أهل العلم: أصل السماء حمراء إلا أنها لشدة بعدها وما دونها من الحواجز لم تصل العيون إلى إدراك لونها الأحمر على حقيقته، وأنها يوم القيامة ترى على حقيقة لونها.

وأما على القول بأن الدهان هو ما يدهن به، فإن الله وقد وصف السماء

<sup>(</sup>۲۲۲) ۷/ ۱۶۶ - ۱۶۵، ق / ۲ .

عند انشقاقها بوصفين أحدهما حمرة لونها، والثاني أنها تذوب وتصير مائعة كالدهن.

أما على القول الأول، فلم نعلم آية من كتاب الله تبين هذه الآية، بأن السماء ستحمر يوم القيامة حتى تكون كلون الجلد الأحمر.

وأما على القول الثاني الذي هو أنها تذوب وتصير مائعة، فقد أوضحه الله في غير هذا الموضع وذلك في قوله تعالى في المعارج ﴿ إِنَّهُمْ يَرُونَهُ بِعِيدًا لَى وَزَرَنَهُ وَيِبَا لَى يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاةُ كَاللَّهُ لِ اللَّهِ ، والمهل شيء ذائب على كلا القولين سواء قلنا: إنه دردي الزيت وهو عكره، أو قلنا إنه الذائب من حديد أو نحاس أو نحوهما.

وقد أوضح تعالى في الكهف أن المهل شيء ذائب يشبه الماء شديد الحرارة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُعَاثُواْ بِمَآءِ كَٱلْمُهْلِ يَشْوِى الْوُجُوهُ بِئُسَ الشَّرَابُ وَسَآءَتُ مُرْتَفَقًا ﴾.

والقول بأن الوردة تشبيه الفرس الكميت وهو الأحمر لأن حمرته تتلون باختلاف الفصول، فتشتد حمرتها في فصل، وتميل إلى الصفرة في فصل، وإلى الغبرة في فصل.

وأن المراد بالتشبيه كون السماء عند انشقاقها تتلون بألوان مختلفة واضح البعد عن ظاهر الآية.

وقول من قال: إنها تذهب وتجيء معناه له شاهد في كتاب الله، وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَآءُ مَوْرًا ۞ ، ولكنه لا يخلو عندي من بعد.

وما ذكره تعالى في هذه الآية الكريمة من انشقاق السماء يوم القيامة، جاء موضحًا في آيات كثيرة كقوله تعالى: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَتُ ۞ ﴿ وقوله تعالى ﴿ فَيَوْمَ بِنِهِ وَقَعْتِ ٱلْوَاقِعَةُ ۞ وَأَنشَقَتِ ٱلسَّمَآءُ ﴾ وقوله: ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ

ٱلسَّمَآءُ بِٱلْغَمَيْمِ﴾. وقوله: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتْ ۞﴾](٧٢٣).

### تسيير الجبال وبروز الأرض.

[قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ وَتَرَى ٱلأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُعَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ۞﴾...

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من أن يوم القيامة يختل فيه نظام هذا العام الدنيوي، فتسير جباله، وتبقى أرضه بارزة لا حجر فيها ولا شجر، ولا بناء ولا وادي ولا علم ذكره في مواضع أخر كثيرة، فذكر أنه يوم القيامة يحمل الأرض والجبال من أماكنهما، ويدكهما دكة واحدة، وذلك في قوله: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ نَفَخَةٌ وَحِدَةٌ ﴿ وَحِدَةٌ اللَّهُ وَحُمِلَتِ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ فَذَكُمُ الْوَاقِعَةُ وَحِدَةٌ ﴾

وما ذكره من تسيير الجبال في هذه الآية الكريمة ذكره أيضًا في مواضع أخر، كقوله: ﴿يَوْمَ تَمُورُ السَّمَآءُ مَوْرًا ۞ وَتَسِيرُ ٱلْجِبَالُ سَيِّرًا ۞ »، وقوله: ﴿وَسُيِّرَتِ ٱلْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ۞ »، وقوله: ﴿وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُيِّرَتَ وَقُوله: ﴿وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُيِّرَتَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

ثم ذكر في مواضع أخر أنه جل وعلا فتتها حتى تذهب صلابتها الحجرية وتلين، فتكون في عدم صلابتها ولينها كالعهن المنفوش، وكالرمل المتهايل، كقوله تعالى: ﴿يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَاءُ كَاللَّهُ لِ ۞ وَتَكُونُ ٱلجِّبَالُ كَالْعِهِنِ المَنْوَثِ ۞ ، وقوله تعالى: ﴿يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّاسُ كَالْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ۞ وَوَله وَتَكُونُ ٱلنَّاسُ كَالْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ۞ وَقُوله وَتَكُونُ ٱلجِبَالُ كَالْعِهْنِ المَافُوشِ ۞ والعهن: الصوف. وقوله تعالى: ﴿يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ وَكَانَتِ ٱلْجِبَالُ كَثِيبًا مَّهِيلًا ۞ ، وقوله تعالى: ﴿وَبُسُتِ ٱلْجِبَالُ بَسًا ۞ ، أي فتت حتى صارت كالبسيسة، تعالى : ﴿وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسًا ۞ أي فتت حتى صارت كالبسيسة،

<sup>(</sup>۷۲۳) ۷/ ۷۵۰: ۲۵۷، الرحمن / ۳۷ .

وهي دقيق ملتوت بسمن، على أشهر التفسيرات. ثم ذكر جل وعلا بأنه يجعلها هباء وسرابًا. قال: ﴿وَبُسَتَتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّنَا ۞ فَكَانَتَ هَبَآءُ مُّنَابَثَأُ ﴾، وقال: ﴿وَسُيِّرَتِ ٱلْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ۞﴾. وبين في موضع آخر أن السراب عبارة عن لا شيء. وهو قوله ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابِمِ بِقِيعَةِ ﴾ إلى قوله ﴿ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئًا ﴾. وقوله: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ ﴾ قرأه ابن عامر وابن كثير وأبو عمرو «تسير الجبال» بالتاء المثناة الفوقية وفتح الياء المشددة من قوله ﴿ وَتَسِيرُ ﴾ مبينًا للمفعول. و﴿ ٱلْجِبَالَ ﴾ بالرفع نائب فاعل ﴿ وَتَسِيرُ ﴾ والفاعل المحذوف ضمير يعود إلى الله جل وعلا. وقرأه باقي السبعة «نسير» بالنون وكسر الياء المشددة مبنيًا للفاعل، و«الجبال» منصوب مفعول به، والنون في قوله «نسير» التعظيم. وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً ﴾ البروز: الظهور. أي ترى الأرض ظاهرة منكشفة لذهاب الجبال والظراب والآكام، والشجر والعمارات التي كانت عليها. وهذا المعنى الذي ذكره هنا بينه أيضًا في غير هذا الموضع. كقوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَأْلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِّي نَسْفًا ۞ فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا ۞ لَّا تَرَىٰ فِيهَا عِوجًا وَلَآ أَمْتًا ۞ ﴿. وأقوال العلماء في معنى ذلك راجعة إلى شيء واحد، وهو أنها أرض مستوية لا نبات فيها، ولا بناء ولا ارتفاع ولا انحدار. وقول من قال: إن معنى ﴿وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً ﴾ أي بارزًا ما كان في بطنها من الأموات والكنوز بعيد جدًا كما ترى. وبروز ما في بطنها من الأموات والكنوز دلت عليه آيات أخر. كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْأَرْضُ مُذَّتَ ﴿ وَأَلْفَتُ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتُ ۞ ۞ ، وقوله تعالى : ﴿ أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ۞ وَحُصِّلَ مَا فِي ٱلصُّدُورِ ۞ ﴾، وقوله: ﴿وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَثْقَالَهَا ۞﴾، وقوله: ﴿وَإِذَا ٱلْقُبُورُ بُغَيْرَتْ ۞﴾](٧٢٤).

<sup>(</sup>٧٢٤) ٤/ ١٢٠: ١٢٢، الكهف / ٤٧، وأنظر أيضًا: (٤/ ٥٥٧) (طه / ١٠٥)، (٧/ ٧٦٤ –

# فصل: البعث

#### إنكار الكفار للبعث.

### إنكار البعث سببًا لدخول النار.

(۷۲۵) ۸/ ۳۵۸، الجاثية / ۲۲.

[وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من كون إنكار البعث سببًا لدخول النار، لأن قوله تعالى لما ذكر أنهم في سموم وحميم وظل من يحموم، بين أن من أسباب ذلك أنهم قالوا ﴿ أَيِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا ﴾ جاء موضحًا في آيات كثيرة كقوله تعالى ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُهُمْ آءِذَا كُنَّا تُرَابًا أَءِنَّا فَي خَلْقِ جَدِيدٍ أَوْلَتِهِكَ ٱلّذِينَ كَفَرُوا بِرَيِّم مَّ وَأُولَتِهِكَ ٱلْأَغْلَلُ فِي آعْنَاقِهِم وَأُولَتِهِكَ ٱلْأَغْلَلُ فِي آعْنَاقِهِم وَأُولَتِهِكَ ٱلْأَغْلَلُ فِي آعْنَاقِهِم وَأُولَتِهِكَ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ فَي المَارَدِينَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلَهُ وَالله وَلِهُ وَالله وَلَا لَهُ وَالله وَلَهُ وَالله وَلَوْلَهُم وَلَهُ وَالله وَلَا لَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَالله وَلَهُ وَلَهُمُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَالله وَلَا الله وَلَا لَهُ وَله وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَالِهُ وَلَوْلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَالله وَلَا فَاللّهُ وَلَا وَلَا وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَا فَاللّه وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَا مُعْلِقُولُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَا مَاللّه وَلَا وَلَا لَا وَلَا وَلَهُ وَلَا مَاللّه وَلَا مُعْلِقُولُهُ وَلَا مُؤْلِقُولُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا مُؤْلِقُولُ وَلَا وَلَا مُؤْلِقُولُ وَلَا لَا فَاللّه وَلَا مُؤْلِقُولُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَا مُؤْلِقُولُ وَلَا مُؤْلِقُولُ وَلَا مَا وَلَا مُؤْلِقُولُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَا مَا وَلِهُ

<sup>(</sup>٢٢٧) ٧/ ٧٧٨، الواقعة / ٤٧، وانظر أيضًا: (٦/ ٢٨٥: ٢٨٧) (الفرقان / ١١)، (٨/ ٣٣٨ -

### براهين البعث.

[اعلم أنه جل وعلا أشار في هذه الآيات من أول سورة «النحل» إلى براهين البعث الثلاثة، التي قدمنا أن القرآن العظيم يكثر فيه الاستدلال بها على البعث.

الأول: خلق السماوات والأرض المذكور في قوله: ﴿ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ بِاللَّحِقِيّ ﴾. والاستدلال بذلك على البعث كثير في القرآن، كقوله: ﴿ مَا نَعُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

البرهان الثالث: إحياء الأرض بعد موتها المذكور هنا في قوله: ﴿ يُنْإِيثُ لَكُمُ بِهِ ٱلزَّرَعُ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلنَّخِيلَ وَٱلْأَعْنَبُ ﴾، فإنه يكثر في القرآن

۳۲۹) (التغابن / ۷)، (۸/ ٦٤٣) (القيامة / ۳٦).

فهذه البراهين الثلاثة يكثر جدًا الاستدلال بها على البعث في كتاب الله كما رأيت وكما تقدم.

وهناك برهان رابع يكثر الاستدلال به على البعث أيضًا ولا ذكر له في هذه الآيات، وهو إحياء الله بعض الموتى في دار الدنيا، كما تقدمت الإشارة إليه في «سورة البقرة»، لأن من أحيا نفسًا واحدة بعد موتها قادر على إحياء جميع النفوس: ﴿مَّا خَلْقُكُمُ وَلَا بَعْثُكُمُ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾.

وقد ذكر جل وعلا هذا البرهان في «سورة البقرة» في خمسة مواضع. الأول: قوله: ﴿ثُمَّ بَعَثْنَكُم مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ۞﴾. الثاني: قوله: ﴿فَقُلْنَا أَضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَالِكَ يُحْي اللهُ ٱلْمَوْتَى وَيُرِيكُمْ عَايَتِهِ، لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ۞﴾.

الثالث: قُوله جل وعلاً: ﴿ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَخَيَاهُمْ ﴾ . الرابع: قوله: ﴿ فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِأْتُهُ عَامِ ثُمَّ بَعَثَهُمْ قَالَ كَمْ لَيِثْتُ قَالَ لَيِثْتُ قَالَ لَيِثْتُ قَالَ لَيِثْتُ اللَّهُ مِأْتُهُ عَامِ ثُمَّ بَعَثَهُمْ قَالَ كَمْ لَيِثْتُ قَالَ لَيْتُ

يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِرٍ قَالَ بَل لَبِثْتَ مِأْئَةَ عَامِ فَانَظُرْ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنظُرْ إِلَىٰ حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَـةُ لِلنَّاسِ وَٱنظُرْ إِلَى ٱلْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْمًا فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللهِ عَلَى كُلِي اللهِ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِي شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾.

الخامس: قوله تعالى: ﴿قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱلْجَعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ٱذْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيَـاً وَٱعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾](٧٢٧).

# نفخة البعث، وخروجهم مسرعين للحساب.

[قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ اللهُ وَكُلُ وَعُلا فِي هذه الآية الكريمة النفخة الأخيرة، والصُّور قرن من نور ينفخ فيه الملك نفخة البعث، وهي النفخة الأخيرة، وإذا نفخها قام جميع أهل القبور من قبورهم، أحياء إلى الحساب والجزاء.

وقوله: ﴿ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ ﴾ ، جمع جدث بفتحتين ، وهو القبر ، وقوله : ﴿ يَنْسِلُونَ ﴾ ، أي : يسرعون في المشي من القبور إلى المحشر ؛ كما قال تعالى : ﴿ يَوْمُ يَخْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوفِضُونَ ﴿ آَنَ ﴾ ، وقال تعالى : ﴿ يَوْمُونَ ﴿ آَنَ هُمُ مِّ سِرَاعًا ﴾ ، وكقوله تعالى : ﴿ يَخْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَهُمْ جَرَادٌ مُنْتَشِرٌ ﴾ مُهطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ ﴾ ، وقوله : ﴿ مُهطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ ﴾ ، أي : مسرعين مادّي أعناقهم على أشهر التفسيرين (٢٢٨ ) ، ومن

<sup>(</sup>۱/ ۳۰۲ ۲۰۳/۳ (۷۲۷) (المقدمة)، (۱/ ۲۱ المعدمة)، (۱/ ۲۲ المقدمة)، (۱/ ۲۵ المقدمة)، (۱/ ۲۵ المقدمة)، (۱/ ۲۵ المقدمة)، (۱/ ۲۵ المعدمة)، (۱/ ۲۵ المعدمة)، (۱/ ۲۱ المعدمة)، (۱/ ۲۱ المعدمة)، (۱/ ۲۱ المعدمة)، (۱/ ۲۱۰)، (۱/ ۲۱۰)، (۱/ ۲۱۰)، (۱/ ۲۱۰)، (۱/ ۲۱۰)، (۱/ ۲۱۰)، وغيرها الكثير من المواضع . . .

<sup>(</sup>٧٢٨) قال العلامة الشنقيطي (٣/ ١٠١) (إبراهيم / ٤٣): [قوله تعالى: ﴿مُهَطِيبَ﴾ الإهطاع لني اللغةِ: الإسراع، وقد بين تعالى في مواضع أخر أنهم يوم القيامة يأتون مهطعين أي مسرعين إذا دعوا للحساب كقوله تعالى: ﴿يَخْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنْتَثِرٌ \* مُهْطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعَ﴾ .

إطلاق نسل بمعنى أسرع، قوله تعالى: ﴿حَقَّىَ إِذَا فُلِحَتَّ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ ۞﴾، وقول لبيد:

عسلان الذئب أمسى قاربًا برد الليل عليه فنسل وما تضمّنته هذه الآية الكريمة، من أن أهل القبور يقومون أحياء عند النفخة الثانية، جاء موضحًا في آيات كثيرة من كتاب اللَّه تعالى؛ كقوله تعالى: ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَا مَن تعالى: ﴿ وَنُ فِي اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ ينظُرُونَ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِن صَابَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ اللَّهُ ثُمَ وَهِذَه فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحَمِّرُونَ ﴾، وهذه الصيحة هي النفخة الثانية؛ كقوله تعالى: ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَقُولُهُ تَعالَى: ﴿ وَالْمَا هِمَ زَجَرُهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمِنه قول أبي كبير الهذلي: وقول الأشعث بن قيس:

وساهرة يضحي السراب مجلّلا الأقطارها قد حببتها متلقّما وكقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا هِمَ زَجْرَةٌ وَحِدَةٌ ﴿ فَإِذَا هُم بِالسّاهِرَةِ ﴿ فَإِنَّمَ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمِنْ ءَايَانِهِ عَ أَن تَقُومَ السّمَاءُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِهِ عُمْ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوةً مِّنَ الْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ تَخَرُجُونَ ﴿ فَي السّمَاءُ وَالْأَرْضُ بِالنفخة الثانية، وقوله تعالى: الْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ تَخَرُجُونَ ﴾، وهذه الدعوة بالنفخة الثانية، وقوله تعالى:

وقـولـه: ﴿ يَوْمَ يَخْرُمُونَ مِنَ الْأَجْنَانِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِنْ نُصُبِ بُونِضُونَ ۞ ﴿ وقـولـه: ﴿ يَوْمَ نَشَقَفُ الْأَرْضُ عَنْهُمْ مِرَاعًا ذَلِكَ حَشْرُ عَلَيْتَنَا يَسِيرٌ ۞ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات .

ومن إطلاق الإهطاع في اللغة بمعنى الإسراع قول الشاعر:

بدجلة دارهم ولقد أراهم بدجلة مهطعين إلى السماع أي مسرعين إليه] .

﴿ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَسَنَجِيبُونَ بِحَمْدِهِ عَلَى عَيْرِ ذَلْكَ مِنِ الآيات] (٧٢٩).

### كيف يُحشر المتقون، ويُساق المجرمون.

[قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّمْنِ وَفَدًا ۞ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى ٱلرَّمْنِ وَفَدًا ۞ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْدًا ۞ ﴿ ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن المتقين الذين كانوا يتقونه في دار الدنيا بامتثال أمره واجتناب نهيه يحشرون إليه يوم القيامة في حال كونهم وفدًا، والوفد على التحقيق: جمع وافد كصاحب وصحب، وراكب وركب.

وقدمنا في سورة «النحل» (٧٣٠) أن التحقيق أن الفعل بفتح فسكون من صيغ جموع الكثرة للفاعل وصفًا، وبينا شواهد ذلك من العربية، وإن أغفله الصرفيون.

والوافد: من يأتي إلى الملك مثلًا إلى أمر له شأن.

وجمهور المفسرين على أن معنى قوله ﴿وَفْدًا﴾ أي ركبانًا، وبعض العلماء يقول: هم ركبان على نجائب من نور من مراكب الدار الآخرة، وبعضهم يقول: يحشرون ركبانًا على صور من أعمالهم الصالحة في الدنيا في غاية الحسن وطيب الرائحة.

قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة: قال ابن أبي حاتم حدثنا أبو سعيد الأشج، حدثنا ابن خالد عن عمرو بن قيس الملائي عن ابن مرزوق ﴿ يَوْمَ نَحَشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحَينِ وَفَدًا ﴿ اللَّهُ عَالَ : يستقبل المؤمن عند خروجه من قبره أحسن صورة رآها وأطيبها ريحًا، فيقول: من أنت؟ فيقول: أما تعرفني؟ فيقول: لا إلا أن الله قد طيب ريحك، وحسن فيقول: لا إلا أن الله قد طيب ريحك، وحسن

<sup>(</sup>۷۲۹) ۱/ ۱۲۲ ۱۳۳۲، یس / ۵۱ .

<sup>( (</sup>۷۳ ) (۲۹۷ /۳) (النحل/ ۷۹) (۷۳۰)

وجهك، فيقول: أنا عملك الصالح، وهكذا كنت في الدنيا حسن العمل طيبه، فطالما ركبتك في الدنيا فهلم أركبني، فذلك قوله ﴿يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفَدًا ۞ ﴾. وقال على بن أبي طلحة عن ابن عباس (٧٣١) ﴿ يُومَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفَدًا ١١٥ ﴾ قال: ركبانًا. وقال ابن جرير: حدثني ابن المثني، حدثني ابن مهدي عن سعيد عن إسماعيل عن رجل عن أبي هريرة ﴿ ﴿ يَوْمَ نَعْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَانِ وَفَدًا ۞ ﴾ قال: على الإبل: »(٧٣٢). وقال ابن جريج: هل النجائب. وقال الثوري: على الإبل النوق. وقال قتادة ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَانِ وَفَدًا ۞ ﴾ قال: إلى الجنة. وقال عبد الله ابن الإمام أحمد في مسند أبيه: حدثنا سويد بن سعيد، أخبرنا علي بن مسهر عن عبد الرحمن بن إسحاق، حدثنا النعمان بن سعد قال: كنا جلوسًا عند على رَضِيْكُ فقرأ هذه الآية ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّمْيَنِ وَفَدًا ۞ ﴾ قال: والله ما على أرجلهم يحشرون، ولا يحشر الوفد على أرجلهم، ولكن بنوق لم يرَ الخلائق مثلها، عليها رحائل من ذهب فيركبون عليها حتى يضربوا أبواب الجنة!!»(٧٣٣) وهكذا رواه ابن أبي حاتم، وابن جرير من حديث عبد الرحمن بن إسحاق المدني به، وزاد عليها: «رحائل من ذهب، وأزمتها الزبرجد..»، والباقي مثله. وروى ابن أبى حاتم هنا حديثًا غريبًا جدًا مرفوعًا عن على قال: حدثنا أبي، حدثنا أبو غسان مالك بن إسماعيل النهدي، حدثنا مسلمة بن جعفر البجلي، سمعت أبا معاذ البصري يقول: إن عليًا كان ذات يوم عند رسول الله ﷺ فقرأ هذه

<sup>(</sup>٧٣١) قال المزي في تهذيب الكمال: قال أبو حاتم، عن دحيم: لم يسمع من ابن عباس التفسير . وعليه فهذا الإسناد منقطع .

<sup>(</sup>٧٣٢) إسناده ضعيف لجهالة الراوي عن أبي هريرة يَوْلِثُنُّهُ .

<sup>(</sup>٧٣٣) أخرجه أحمد (١/ ١٥٥)، وقال الأرناؤوط: إسناده ضعيف.

الآية ﴿يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفْدًا ۞ ﴾ فقال: ما أظن الوفد إلا الركب يا رسول الله عَلِيْتُه؟ فقال النَّبي عَلِيْتُ: «وَالذي نفسي بيده، إنهم إذا خرجوا من قبورهم يستقبلون أو يؤتون بنوق بيضِ لها أَجنحة وعليها رحائل الذهب، شرك نعالهم نور يتلألأ، كل خطوة منها مد البصر، فينتهون إلى شجرةٍ ينبعُ من أصلها عينان فيشربون من إحداهما فتغسل ما في بطونهم في دنس، ويغتسلون من الأخرى فلا تشعث أبشارهم ولا أشعارهم بعدها أبدًا، وتجري عليهم نضرة النعيم فينتهون أو فيأتون باب الجنة فإذا حلقة من ياقوت حمراء على صفائح الذهب. فيضربون بالحلقة على الصفحة فيسمع لها طنين يا علي. فيبلغ كل حوراء أن زوجها قد أقبل فتبعث قيمها ليفتح له فإذا رآه خر له (قال سلمة: أراه قال ساجدًا) فيقول ارفع رأسك فإنما أنا قيمك وكلت بأمرك، فيتبعه ويقفوا أثره فتستخف الحوراء العجلة فنخرج من خيام الدر والياقوت حتى تعتنقه..» إلى آخر الحديث بطوله. وفي آخر السياق: هكذا وقع في هذه الرواية مرفوعًا. وقد رويناه في المقدمات من كلام علي رضي الله عنه، وهو أشبه بالصحة (٧٣٤). والله أعلم اه. وركوبهم المذكور إنما يكون من المحشر إلى الجنة، أما من القبر فالظاهر أنهم يحشرون مشاة. بدليل حديث ابن عباس الدال على أنهم يحشرون حفاة عراة غرلًا(٧٣٥). هذا هو الظاهر وجزم به القرطبي. والله تعالى أعلم. وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وِرْدًا ۞ ﴾ السوق معروف. والمجرمون: جمع تصحيح للمجرم، وهو اسم فاعل

<sup>(</sup>٧٣٤) رجح الحافظ ابن كثير رحمه الله هنا رواية الوقف، وأضيف أن رواية الوصل إسنادها ضعيف فمسلمة بن جعفر نقل الحافظ في اللسان تضعيفه عن الأزدي .

<sup>(</sup>٧٣٥) أخرجه البخاري (٣/ ١٢٢٢) (٣١٧١)، ومسلم (٤/ ٢١٩٤) (٢٨٦٠)، ولفظ مسلم عن ابن عباس: سمع النبي ﷺ يخطب وهو يقول إنكم ملاقو الله مشاة حفاة عراة غرلًا .

الإجرام، والإجرام: ارتكاب الجريمة، وهي الذنب الذي يستحق صاحبه به النكال والعذاب، ولم يأت الإجرام في القرآن إلا من أَجرم الرباعي على وزن أَفعل، ويجوز إتيانه في اللغة بصيغة الثلاثي فتقول: جَرم يجْرمُ كضرب يضرِب، والفاعل منه جارم، والمفعول مجْروم، كما هو ظاهر، ومنه قول عمرو بن البراقة النهمي:

وننصر مولانا ونعلم أنه كما الناس مجروم عليه وجارمُ وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿وِرِّدًا ﴾ أي عطاشًا، وأصل الورد: الإتيان إلى الماء، ولما كان الإتيان إلى الماء لا يكون إلا من العطش أطلق هنا اسم الورد على الجماعة العطاش، أعاذنا الله والمسلمين من العطش في الآخرة والدنيا، ومن إطلاق الورد على المسير إلى الماء قول الراجز يخاطب ناقته:

ردي ردي ورد قطاة صما كدرية أعجبها برد الماء] (٧٣٦). **زلزلة الساعة.** 

[قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ إِنَ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَىٰ عُظِيمٌ ﴿ يَوْمَ تَرُوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ عَظِيمٌ ﴾ عظيمٌ وَمَ يَوْمَ تَرُوْنَهَا وَرَى ٱلنَّاسَ سُكَارَىٰ وَمَا هُم بِسُكَارَىٰ وَلَاكِنَّ عَذَابَ ٱللّهِ سَكِيدٌ ﴾ أمر جل وعلا في أول هذه السورة الكريمة: عذاب الناس بتقواه جل وعلا، بامتثال أمره، واجتناب نهيه، وبين لهم أن زلزلة الساعة شيء عظيم، تذهل بسببه المراضع عن أولادها، وتضع بسببه الحوامل أحمالها، من شدة الهول والفزع، وأن الناس يرون فيه كأنهم سكارى من شدة الخوف، وما هم بسكارى من شرب الخمر، ولكن عذابه سكارى من شرب الخمر، ولكن عذابه

<sup>(</sup>٣٦٧) ٤/ ٤٢٤: ٢٥٥، مريم / ٨٥، ٨٦.

شدید...

وما بينه هنا من شدة أهوال الساعة، وعظم زلزلتها، بينه في غير هذا المموضع كقوله تعالى ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالْهَا ۞ وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَنْفَالُهَا ۞ وَقَوله الْمَاسُلُ مَا لَمَا هَمَا ۞ يَوْمَ بِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ۞ وقوله أَقْقَالُهَا ۞ وقال الْإِنسَانُ مَا لَمَا كُنَا دَكَةً وَحِدَةً ۞ وقوله تعالى ﴿إِذَا رُجَّتِ تعالى ﴿وَوَله تعالى ﴿إِذَا رُجَّتِ الْأَرْضُ رَجَّا ۞ وَبُسَتِ الْجِبَالُ بَسَّا ۞ وقوله تعالى ﴿يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ الْأَرْضُ رَجَّا ۞ وقوله تعالى ﴿يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ ﴾ اللَّرَادِفَةُ ۞ تَبْعُهَا الرَّادِفَةُ ۞ السَّمَوَتِ وَالْمَرْضُ لَا تَأْتِيكُمْ إِلَّا بَغْنَةً ﴾ إلى غير ذلك من وقوله تعالى ﴿ يَقُلُ اللهِ عَلَى عَلَم هول الساعة . . .

والزلزلة: شدة التحريك والإزعاج، ومضاعفة زليل الشيء عن مقره ومركزه: أي تكرير انحرافه وتزحزحه عن موضعه، لأن الأرض إذا حركت حركة شديدة تزلزل كل شيء عليها زلزلة قوية.

وقوله ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا ﴾ منصوب بتذهل، والضمير عائد إلى الزلزلة، والرؤية: بصرية، لأنهم يرون زلزلة الأشياء بأبصارهم، وهذا هو الظاهر، وقيل: إنها من رأي العلمية.

وقوله ﴿ تَذْهَلُ كُلُ مُرْضِعَةٍ ﴾ أي بسبب تلك الزلزلة، والذهول: الذهاب عن الأمر مع دهشة، ومنه قول عبد الله بن رواحة رضي الله عنه: ضربًا يزيل الهام عن مقيله ويذهل الخليل عن خليله وقال قطرب: ذهل عن الأمر: اشتغل عنه. وقيل: ذهل عن الأمر: غفل عنه لطرو شاغل، من هم أو مرض، أو نحو ذلك، والمعنى واحد، وبقية الأقوال راجعة إلى ما ذكرنا.

وقوله ﴿ كُلُّ مُرْضِعَكَةٍ ﴾ أي كل أنثى ترضع ولدها، ووجه قوله: مرضعة، ولم يقل: مرضع: هو ما تقرر في علم العربية، من أن الأوصاف

المختصة بالإناث إن أريد بها الفعل لحقها التاء، وإن أريد بها النسب جردت من التاء، فإن قلت: هي مرضع تريد: أنها ذات رضاع، جردته من التاء كقول امرىء القيس:

فمثلك حُبلى قد طرقت ومرضعا فألهيتها عن ذي تمائم مغيل وإن قلت: هي مرضعة بمعنى، أنها تفعل الرضاع: أي تلقم الولد الثدي، قلت: هي مرضعة بالتاء ومنه قوله:

كمرضعة أولاد أُخرى وضيعت بني بطنها هذا الضلال عن القصد كما أشار له بقوله:

وما من الصفات بالأنثى يخص عن تاء استغنى لأن اللفظ نص وحيث معنى الفعل يعني التاء زد كذي غدت مرضعة طفلًا ولَد وما زعمه بعض النحاة الكوفيين: من أن أم الصبي مرضعة بالتاء والمستأجرة للإرضاع: مرضع بلا هاء باطل، قاله أبو حيان في البحر، واستدل عليه بقوله: كمرضعة أولاد أخرى البيت: فقد أثبت التاء لغير الأم، وقول الكوفيين أيضًا: إن الوصف المختص بالأنثى لا يحتاج فيه إلى التاء، لأن المراد منها الفرق بين الذكر والأنثى: والوصف المختص بالأنثى لا يحتاج إلى فرق لعدم مشاركة الذكر لها فيه مردود أيضًا، قاله أبو حيان في البحر أيضًا مستدلًا بقول العرب: مرضعة، وحائضة، وطالقة: والأظهر في ذلك هو ما قدمنا، من أنه إن أريد الفعل جيء بالتاء، وإن أريد النسبة جرد من التاء، ومن مجيء التاء للمعنى المذكور قول الأعشى:

أجارتنا بينِي فإنك طالقه كذاك أمور الناس غادٍ وطارقه وقال الزمخشري في تفسير هذه الآية الكريمة: فإن قلت: لم قيل: مرضعة دون مرضع؟

قلت: المرضعة التي هي في حال الإرضاع ملقمة ثديها الصبي، والمرضع: التي شأنها أن ترضع، وإن لم تباشر الإرضاع في حال وصفها به، فقيل: مرضعة، ليدل على أن ذلك الهول، إذا فوجئت به هذه، وقد ألقمت الرضيع ثديها: نزعته عن فيه، لما يلحقها من الدهشة.

وقوله تعالى ﴿عَمَّا أَرْضَعَتْ ﴾ الظاهر أن ما: موصولة، والعائد محذوف: أي أرضعته على حد قوله في الخلاصة:

### \* والحذف عندهم كثير منجلي \*

في عائدٍ مُتَّصل إن انتصب بفعلٍ أو وصفٍ كمن نرجو يهب وقال بعض العلماء: هي مصدرية: أي تذهل كل مرضعة عن إرضاعها. قال أبو حيان في البحر: ويقوي كونها موصولة تعدي وضع إلى المفعول به في قوله: حملها لا إلى المصدر.

وقوله: ﴿ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمَّلٍ خَمْلَهَا ﴾ أي كل صاحبة حمل تضع جنينها، من شدة الفزع، والهول، والحمل بالفتح: ما كان في بطن من جنين، أو على رأس شجرة من ثمر.

وَتَرَى النَّاسَ سُكُرَىٰ جمع سكران: أي يشبههم من رآهم بالسكارى، من شدة الفزع وَمَا هُم بِسُكَرَىٰ من الشراب وَلَكِنَّ عَذَابَ اللّهِ شَدِيدٌ والخوف منه هو الذي صيّر من رآهم يشبههم بالسكارى، لذهاب عقولهم، من شدة الخوف، كما يذهب عقل السكران من الشراب. وقرأ حمزة والكسائي وَرَرَى النَّاسَ سُكُرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَرَىٰ وَمَا هُم فَسَكُونَ وَوَرَا وَالْكِسَائِي فَرَرَى النَّاسَ سُكَرَىٰ وَمَا هُم فَسَكُونَ وَوَرَا الْكَافِ فِي الْحَرِفِينِ على وزن فعلى بفتح فسكون. وقرأه الباقون وسكون الكاف في الحرفين على وزن فعلى بفتح فسكون. وقرأه الباقون وسكون الكاف على التحقيق. وقيل: إن سكرى في الحرفين أيضًا، وكلاهما جمع سكران على التحقيق. وقيل: إن سكرى بفتح فسكون: جمع سكر بفتح فكسر بمعنى: السكران، كما يجمع الزمن بفتح فسكون: حمد سكون، ومكون المكران، كما يجمع الزمن

على الزمنى، قاله أبو على الفارسي، كما نقله عنه أبو حيان في البحر. وقيل: إن سكرى مفرد، وهو غير صواب...

#### مسألة:

اختلف العلماء في وقت هذه الزلزلة المذكورة هنا، هل هي بعد قيام الناس من قبورهم يوم نشورهم إلى عرصات القيامة، أو هي عبارة عن زلزلة الأرض قبل قيام الناس من القبور؟

فقالت جماعة من أهل العلم: هذه الزلزلة كائنة في آخر عمر الدنيا، وأول أحوال الساعة، وممن قال بهذا القول: علقمة، والشعبي، وإبراهيم، وعبيد بن عمير، وابن جريج. وهذا القول من حيث المعنى له وجه من النظر، ولكنه لم يثبت ما يؤيده من النقل، بل الثابت من النقل يؤيد خلافه. وهو القول الآخر.

وحجة من قال بهذا القول حديث مرفوع، جاء بذلك، إلا أنه ضعيف لا يجوز الاحتجاج به.

قال ابن جرير الطبري في تفسيره (٧٣٧) مبينًا دليل من قال: إن الزلزلة المذكورة في آخر الدنيا قبل يوم القيامة: حدثنا أبو كريب قال: حدثنا عبد الرحمن بن محمد المحاربي، عن إسماعيل بن رافع المدني، عن يزيد بن أبي زياد، عن رجل من الأنصار، عن محمد بن كعب القرظي، عن رجل من الأنصار، عن أبي هريرة (٧٣٨) قال: قال رسول الله على «لما فرغ الله من الأنصار، عن أبي هريرة (٧٣٨) قال: قال رسول الله على «لما فرغ الله من

<sup>. (</sup>۲۰/۱٦) (۲۲۷)

<sup>(</sup>٧٣٨) وهذا الإسناد ضعيف لما فيه من المجاهيل، وكذا لضعف إسماعيل بن أبي رافع، فقد قال عنه الذهبي في الكاشف: ضعيف واه، وقال عنه ابن حجر في التقريب: ضعيف الحفظ، وكذا يزيد، وصوابه: محمد بن يزيد، وقال عنه الذهبي في الكاشف: ليس بحجة، وقال

خلق السماوات والأرضِ خلق الصُّور فأعطى إسرافيلَ فهو واضعه على فيه شاخص ببصره إلى السماء ينظر متى يؤمر» قال أبو هريرة: يا رسول الله، وما الصُّور؟ قال: «قرن»، قال: وكيف هو؟ قال: «قرن عظيم ينفخ فيه ثلاث نفخات، الأولى: نفخة الفزع، والثانية: نفخة الصعق: والثالثة: نفخة القيام لرب العالمين»، يأمر الله عز وجل إسرافيل بالنَّفخة الأولى: انفخ نفخة الفزع فتفزع أهل السماوات والأرض إلا من شاء الله ويأمره الله فيديمها ويطولها فلا يفتر، وهي التي يقول الله ﴿وَمَا يَنْظُرُ هَـَـُؤُلِآءِ إِلَّا صَيْحَةً وَجِدَةً مَّا لَهَا مِن فَوَاقٍ ۞ ﴿ فيسير الله الجبال فتكون سرابًا، وترج الأرض بأهلها رجًّا، وهي التي يقول الله ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاجِفَةُ ۞ تَنَّبُعُهَا ٱلرَّادِفَةُ ۞ قُلُوبٌ يَوْمَبِذِ وَاجِفَةٌ ۞ ﴿ فَتَكُونَ الأَرْضَ كَالْسَفَيْنَةُ الْمُوبِقَةُ فِي البحر، تضربها الأمواج تكفأ بأهلها، أو كالقنديل المعلق بالعرش، ترججه الأرواح، فتميد الناس على ظهرها، فتذهل المراضع، وتضع الحوامل، وتشيب الولدان، وتطير الشياطين هاربة حتى تأتي الأقطار، فتلقاها الملائكة، فتضرب وجوهها، ويولي الناس مدبرين، ينادي بعضهم بعضًا، وهو الذي يقول الله ﴿ يُومَ ٱلنَّنَادِ ﴿ يُومَ تُولُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِّنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِيٍّ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ١٠ فينما هم على ذلك، إذ تصدعت الأرض من قطر إلى قطر فرأوا أمرًا عظيمًا، وأخذهم لذلك من الكرب ما الله أعلم به، ثم نظروا إلى السماء، فإذا هي كالمُهل، ثم خسفت شمسها، وخسف قمرها، وانتثرت نجومها، ثم كشطت عنهم، قال رسول الله ﷺ: «والأموات لا يعلمون بشيء من ذلك» فقال أبو هريرة: فمن استثنى الله حينَ يقول ﴿ فَفَرْعَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَّاءَ ٱللَّهُ ﴾ قال: «أولئك الشهداء، وإنما يصل الفزع إلى الأحياء، أولئك أحياء عند ربهم

<sup>=</sup> عنه ابن حجر في التقريب: مجهول الحال .

يرزقون، وقاهم الله فزع ذلك اليوم، وأمنهم، وهو عذاب الله يبعثه على شراء خلقه، وهو الذي يقول ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَعْتُ مُ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ قُولُه ﴿ وَلَكِكَنَّ عَذَابَ اللّهِ شَكِيدٌ ﴾ انتهى منه. ولا يخفى ضعف الإسناد المذكور كما ترى. وابن جرير رحمه الله قبل أن يسوق الإسناد المذكور قال ما نصه: وقد روي عن النَّبي عَلَيْقَ بنحو ما قال هؤلاء خبر في إسناده نظر، وذلك ما حدثنا أبو كريب إلى آخر الإسناد، كما سقناه عنه آنفًا.

وقال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: وقد أورد الإمام أبو جعفر بن جرير مستند من قال ذلك في حديث الصور، من رواية إسماعيل بن رافع، عن يزيد بن أبي زياد، عن رجل من الأنصار، عن محمد بن كعب القرظي، عن رجل، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله على ثم ساق الحديث نحو ما ذكرناه بطوله، ثم قال: هذا الحديث قد رواه الطبراني وابن جرير، وابن أبي حاتم، وغير واحد مطولًا جدًا.

والغرض منه: أنه دلَّ على أن هذه الزلزلة كائنة قبل يوم القيامة أضيفت إلى الساعة لقربها منها، كما يقال: أشراط الساعة، ونحو ذلك والله أعلم. انتهى منه. وقد علمت ضعف الإسناد المذكور.

وأما حجة أهل القول الآخر القائلين: بأن الزلزلة المذكورة كائنة يوم القيامة بعد البعث من القبور، فهي ما ثبت في الصحيح عن النّبي عَلَيْقُ من تصريحه بذلك. وبذلك تعلم أن هذا القول هو الصواب كما لا يخفى.

قال البخاري رحمه الله في صحيحه (٧٣٩) في التفسير في باب قوله ﴿ وَتَرَى النَّاسَ سُكُنْرَىٰ ﴾ حدثنا عمر بن حفص، حدثنا أبي، حدثنا الأعمش، حدثنا أبو صالح، عن أبي سعيد الخدري، قال: قال النّبي ﷺ

<sup>. (2578) (1777/8) (779)</sup> 

"يقول الله عز وجل يوم القيامة: يا آدم، فيقول: لبيك ربّنا وسعديك، فَيُنادى بصوت: إن الله يأمرك أن تخرج من ذريتك بعثًا إلى النار، قال: يا رب، وما بعث النار؟ قال: من كل ألف أراه، قال تسعمائه وتسعة وتسعين، فحينئذ تضع الحامل حملها، ويشيب الوليد، وترى الناس سكارى، وما هم بسكارى، ولكن عذاب الله شديد. فشق ذلك على الناس، حتى تغيرت وجوههم، فقال النّبي على الناس كالجوج ومأجوج تسعمائة وتسعة وتسعين، ومنكم واحد، وأنتم في الناس كالشعرة السوداء في جنب الثور الأبيض، أو كالشعرة البيضاء في جنب الثور الأسود، وإني لأرجو أن تكونوا ربع أهل الجنة، فكبرنا ثم قال: شطر أهل الجنة، فكبرنا».

وقال أبو أسامة، عن الأعمش ﴿ وَتَرَى النَّاسَ سُكُنْرَىٰ وَمَا هُم بِسُكُنْرَىٰ وَمَا هُم بِسُكُنْرَىٰ ﴾ قال: من كل ألف تسعمائة وتسعة وتسعين: وقال جرير، وعيسى بن يونس، وأبو معاوية ﴿ سُكُنْرَىٰ وَمَا هُم بِسُكُنْرَىٰ ﴾ انتهى من صحيح البخاري.

وفيه تصريح النَّبي ﷺ بأن الوقت الذي تضع فيه الحامل حملها، وترى الناس سكارى، وما هم بسكارى: هو يوم القيامة لا آخر الدنيا.

وقال البخاري في صحيحه (٧٤٠) أيضًا في كتاب: الرقاق في باب: ﴿ إِنَ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴿ : حدثني يوسف بن موسى، حدثنا جرير عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي سعيد قال «يقول الله يا آدم، فيقول: لبيك وسعديك والخير في يديك، قال يقول: أخرج بعث النار قال: وما بعث النار؟ قال: من كل ألف تسعمائة وتسعة وتسعين، فذلك حين يشيب الصغير، وتضع كل ذات حمل حملها، وترى الناس سكارى، وما هم

<sup>. (7170) (</sup>YT9Y /0) (YE+)

بسكارى. ولكن عذاب الله شديد. فاشتد ذلك عليهم فقالوا: يا رسول الله أينا ذلك الرجل: قال: «أبشروا، فإن من يأجوج ومأجوج ألفًا، ومنكم رجل، ثم قال: والذي نفسي بيده إني لأطمع أن تكونوا ثلث أهل الجنة، فحمدنا الله وكبرنا. ثم قال: والذي نفسي بيده إني لأطمع أن تكونوا شطر أهل الجنة، إن مثلكم في الأمم كمثل الشعرة البيضاء في جلد الثور الأسود، أو كالرقمة في ذراع الحمار» انتهى منه. ودلالته على المقصود ظاهرة.

وقال البخاري أيضًا في صحيحه (٧٤١) في كتاب: بدء الخلق في أحاديث الأنبياء في باب قول الله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكُ عَن ذِى الْقَرْنَكُيْنِ ﴾ إلى قوله: ﴿ سَبَبًا ﴾ حدثنا إسحاق بن نصر، حدثنا أبو أسامة، عن الأعمش، حدثنا أبو صالح، عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، عن النّبي عَلَيْ قال: «يقول الله تعالى: يا آدم، فيقول: لبيك، وسعديك، والخير في يديك، فيقول: أخرج بعث النار، قال: وما بعث النار؟ قال: من كل ألف تسعمائة وتسعين، فعنده يشيب الصغير، وتضع كل ذات حمل حملها، وترى الناس سكارى، وما هم بسكارى ولكن عذاب الله شديد» إلى آخر الحديث نحو ما تقدم.

وقال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه (٧٤٢): في آخر كتاب الإيمان بكسر الهمزة في باب: بيان كون هذه الأمة: نصف أهل الجنة: حدثنا عثمان بن أبي شيبة العبسي، حدثنا جرير عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي سعيد، قال: قال رسول الله على: «يقول الله عز وجل: يا آدم، فيقول: لبيك، وسعديك، والخير في يديك، قال: يقول: أخرج بعث النار، قال: وما بعث النار؟ قال: من كل ألف تسعمائة وتسعين، قال:

<sup>. (</sup>TIV+) (ITT1/T) (VEI)

<sup>. (</sup>۲۲۲) (۲۰۱/۱) (۷٤۲)

فذلك حين يشيب الصغير، وتضع كل ذات حمل حملها، وترى الناس سكارى، وما هم بسكارى، ولكن عذاب الله شديد» إلى آخر الحديث نحو ما تقدم.

فحديث أبي سعيد هذا الذي اتفق عليه الشيخان كما رأيت، فيه التصريح من النّبي عَلَيْ بأن الوقت الذي تضع فيه كل ذات حمل حملها، وترى الناس سكارى، وما هم بسكارى، بعد القيام من القبور كما ترى، وذلك نص صحيح صريح في محل النزاع.

فإن قيل: هذا النص فيه إشكال، لأنه بعد القيام من القبور لا تحمل الإناث، حتى تضع حملها من الفزع، ولا ترضع، حتى تذهل عما أرضعت.

فالجواب عن ذلك من وجهين:

الأول: هو ما ذكره بعض أهل العلم، من أن من ماتت حاملًا تبعث حاملًا، فتضع حملها من شدة الهول والفزع، ومن ماتت مرضعة بعثت كذلك، ولكن هذا يحتاج إلى دليل.

الوجه الثاني: أن ذلك كناية عن شدة الهول كقوله تعالى ﴿ يَوْمًا يَجْعَلُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ المعروفة.

## تنبيه:

اعلم أن هذا الذي دلت عليه الأحاديث الصحيحة التي ذكرنا بعضها يرد عليه سؤال، وهو أن يقال: إذا كانت الزلزلة المذكورة بعد القيام من القبور، فما معناها؟

والجواب: أن معناها: شدة الخوف، والهول، والفزع، لأن ذلك يسمى زلزالًا، بدليل قوله تعالى فيما وقع بالمسلمين يوم الأحزاب من الخوف

### الحشر يكون لجميع المخلوقات.

[وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿وَحَشَرْنَهُمْ ﴾ أي جمعناهم للحساب والجزاء، وهذا الجمع المعبر عنه بالحشر هنا جاء مذكورًا في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿قُلُ إِنَّ ٱلْأَوَلِينَ وَٱلْآخِرِينَ ﴿ لَهُ لَمَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَتِ يَوْمِ مَعَلُومِ كقوله تعالى: ﴿قُلُ إِنَّ ٱلْآخِرِينَ ﴿ لَكَ إِلَهُ إِلَا هُوَ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقَيْمَةِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَوله تَعْمُمُ اللَّهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَّشُهُودٌ ﴾. وقوله: ﴿ وَوَله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَعْشُرُهُمْ مَ اللَّهَاتُ ، إلى غير ذلك من الآيات.

وبين في مواضع آخر أن هذا الحشر المذكور شامل للعقلاء وغيرهم من أجناس المخلوقات، وهو قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَآبَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَآبِرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيّهِ إِلَّا أُمَّمُ أَمْثَالُكُمْ مَّا قَيْئِقُمُ هُمَّ جَمِيعًا مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُطِيرُ بِجَنَاحَيّهِ إِلَّا أُمَمُ أَمْثَالُكُمْ مَّا قَيْئِقُمُ هُمَّ جَمِيعًا مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُعْشَرُونَ فَي اللهُ اللهُ مَا لَكُونُكُمُ هُمُّ مَا فَيُقَلِّمُ هُمُ اللهُ مَا لَكُنْ مُرَافِقُهُمُ اللهُ وَبَهِمْ اللهُ مَا اللهُ مُعَلَّمُ وَلَا اللهُ الله

<sup>(</sup>٧٤٣) ٥/ ٥: ١٤، الحج / ١، ٢.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَلَمْ نُغَادِرُ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ أي لم نترك، والمغادرة: الترك، ومنه الغدر؛ لأنه ترك الوفاء والأمانة، وسمي الغدير من الماء غديرًا، لأن السيل ذهب وتركه، ومن المغادرة بمعنى الترك قول عنترة في مطلع معلقته:

هل غادر الشعراء من متردم أم هل عرفت الدار بعد توهم وقوله أيضًا:

غادرت متعفرًا أوصاله والقوم بين مجرح ومجدل وما ذكره في هذه الآية الكريمة من أنه حشرهم ولم يترك منهم أحدًا جاء مبينًا في مواضع أخر، كقوله: ﴿ وَيَوْمَ نَحَشُرُهُمْ جَيعًا ﴾، ونحوها من الآيات، لأن حشرهم جميعًا هو معنى أنه لم يغادر منهم أحدًا] (٧٤٤).

## بيان كيفية العرض.

[قوله تعالى: ﴿وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفَّا ﴿ ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن الخلائق يوم القيامة يعرضون على ربهم صفًا، أي في حال كونهم مصطفين، قال بعض العلماء: صفًا بعد صف، وقال بعضهم: صفًا واحدًا وقال بعض العلماء ﴿صَفَّا ﴾ أي جميعًا، كقوله ﴿ثُمَّ ٱتْتُواْ صَفَّا ﴾ على القول فيه بذلك.

وقال القرطبي في تفسير هذه الآية الكريمة: وخرج الحافظ أبو القاسم عبد الرحمن بن منده في كتاب التوحيد عن معاذ بن جبل أن النّبي على قال: «إن الله تبارك وتعالى ينادي يوم القيامة بصوت رفيع غير فظيع: يا عبادي، أنا الله لا إله إلا أنا أرحم الراحمين وأحكم الحاكمين وأسرع الحاسبين، يا عبادي لا خوف عليكم اليوم ولا أنتم تحزنون، أحضروا حجتكم ويسروا

<sup>(</sup>٧٤٤) ٤/ ١٢٢ - ١٢٣، الكهف / ٤٧.

جوابًا فإنكم مسؤولون محاسبون، يا ملائكتي، أقيموا عبادي صفوفًا على أطراف أنامل أقدامهم للحساب (٢٤٥). قلت: هذا الحديث غاية في البيان في تفسير الآية، ولم يذكره كثير من المفسرين، وقد كتبناه في كتاب التذكرة ومنه نقلناه، والحمد لله. انتهى كلام القرطبي. والحديث المذكور يدل على أن ﴿ صَفًّا ﴾ في هذه الآية يراد به صفوفًا. كقوله في الملائكة: يدل على أن ﴿ صَفًّا صَفًّا ﴿ صَفًّا الله ﴾ ونظير الآية قوله في الملائكة: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَيِكَةُ صَفًّا لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ .

## ما جاء في تطاير الصحف.

[قوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنْسَانٍ أَلْزَمَنَاهُ طَكَيْرَهُ فِي عُنْقِيهِ ۚ وَنُحْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ

<sup>(</sup>٧٤٥) لم أقف علي إسناده لانظر فيه، وكتاب التوحيد لابن منده لا تطوله يدي الآن، وقد علمت أنه من مطبوعات مكتبة العلوم والحكم بتحقيق د . / علي الفقيهي، وعزا المتقي الهندي هذا الحديث للديلمي في مسند الفردوس من حديث معاذ رضي الله عنه، وقال الشيخ مجدي السيد في تحقيق التذكرة: حديث ضعيف، قال ابن السبكي: لم أجد له إسنادًا .

<sup>(</sup>٧٤٦) ٤/ ١٢٣ ، الكهف / ٤٨ .

كِتَبَا يَلْقَنَهُ مَنشُورًا ﴿ اللَّهِ اَقُرَأُ كِننَبَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ ﴿ ﴾. في قوله جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة ﴿ وَكُلَّ إِنسَانٍ ٱلْزَمْنَاهُ طَكَيْرَهُ ﴾ وجهان معروفان من التفسير:

الأول: أن المراد بالطائر: العمل، من قولهم: طار له سهم إذا خرج له، أي ألز مناه ما طار له من عمله.

الثاني: أن المراد بالطائر ما سبق له في علم الله من شقاوة أو سعادة، والقولان متلازمان؛ لأن ما يطير له من العمل هو سبب ما يؤول إليه من الشقاوة أو السعادة.

فإذا عرفت الوجهين المذكورين فاعلم أنا قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن الآية قد يكون فيها للعلماء قولان أو أقوال، وكلها حق، ويشهد له قرآن فنذكر جميع الأقوال وأدلتها من القرآن، لأنها

كلها حق، والوجهان المذكوران في تفسير هذه الآية الكريمة كلاهما يشهد له قرآن.

أما على القول الأول بأم المراد بطائره عمله فالآيات الدالة على أن عمل الإنسان لازم له كثيرة جدًا، كقوله تعالى: ﴿لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلَا أَمَانِيّ أَهْلِ الإنسان لازم له كثيرة جدًا، كقوله تعالى: ﴿لَيْسَ بِأَمَانِيّ كُمْ وَلَا أَمَانِيّ أَهْلِ الْكَتْمُ الْكَتْبُ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجُزَ بِهِ عَهِ، وقوله ﴿إِنَّمَا تَجْزَؤَنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿يَتَأَيْهَا ٱلْإِنسَنُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَقِيهِ تَعْمَلُونَ ﴾، وقوله: ﴿مَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَقْسِهِ أَ وَمَنْ أَسَاءً فَعَلَيْهَا ﴾، والآيات بمثل هذا كثيرة جدًا.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿فِي عُنُقِهِ ۚ أَي جعلنا عمله أو ما سبق له من شقاوة في عنقه، أي لازمًا له لزوم القلادة أو الغل لا ينفك عنه، ومنه قول العرب: تقلدها طوق الحمامة. وقولهم: الموت في الرقاب. وهذا الأمر ربقة في رقبته. ومنه قول الشاعر:

اذهب بها طوقتها طوق الحمامه فالمعنى في ذلك كله: اللزوم وعدم الانفكاك.

وقوله جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيكُمَةِ كِتَبُا يَالُهُ يَوْمَ الْقِيكُمَةِ كِتَبُا يَلْقَنَهُ مَنشُورًا ﴾ ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن ذلك العمل الذي ألزم الإنسان إياه يخرجه له يوم القيامة مكتوبًا في كتاب يلقاه منشورًا، أي مفتوحًا يقرؤه هو وغيره.

وبين أشياء من صفات هذا الكتاب الذي يلقاه منشورًا في آيات أخر، فبين أن من صفاته: أن المجرمين مشفقون أي خائفون مما فيه، وأنه لا يترك صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، وأنهم يجدون فيه جميع ما عملوا حاضرًا ليس منه شيء غائبًا، وأن الله جلَّ وعلا لا يظلمهم في الجزاء عليه شيئًا، وذلك في قوله جلَّ وعلا: ﴿وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِنَا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيلَنَنَا مَالِ هَذَا ٱلْكِتَابِ لَا يُعَادِرُ صَغِيرةً وَلَا كَبِيرةً إِلَّا أَحْصَنها وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾.

وبين في موضع آخر: أن بعض الناس يؤتى هذا الكتاب بيمينه جعلنا الله وإخواننا المسلمين منهم.

وأن من أوتيه بيمينه يحاسب حسابًا يسيرًا، ويرجع إلى أهله مسرورًا، وأنه في عيشة راضية، في جنة عالية، قطوفها دانية. قال تعالى: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِنْبَهُ بِيَمِينِهِ وَيَنقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ وَيَنقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسْرُورًا فَي عَنْبَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَاوُمُ أَوْرَهُوا مَسْرُورًا فَي وَيَنقَلِبُ إِنَى مَلْقِ حِسَابِية فَي فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيةٍ فَي فَوْلُ هَاوُمُ أَوْرَهُوا عَالِي عَسَابِية فَي فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيةٍ فَي فَلُو فِي عَيْبَةٍ مَا فَي عَلَيْهِ فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيةٍ فَي فَلُوفُهَا دَانِيَةٌ فَي عَلَيْهِ فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيةٍ فَي عَلْمِوفُها دَانِيَةٌ فَي هَالِي وَسَابِية فَي عَلْمِ فَهُو فِي عِيشَةٍ رَاضِيةٍ فَي عَلَيْهِ فَي عَلْمِ فَهُو فَي عَيْبَةٍ وَاضِيةٍ فَي عَلْمَ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهِ فَي عَيْمِ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهِ فَلُولُهُ عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهِ

وبين في موضع آخر: أن من أوتيه بشماله يتمنى أنه لم يؤته، وأنه يؤمر به فيصلى الجحيم، ويسلك في سلسلة من سلاسل النار ذرعها سبعون ذراعًا،

وذلك في قوله: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِنَبَهُ بِشِمَالِهِ عَنَقُولُ يَلْيَنَنِي لَرَ أُوتَ كِنَبِيَهُ ۞ وَلَرَ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهُ ۞ يَلْيَتَهَا كَانَتِ ٱلْقَاضِيةَ ۞ مَا أَغْنَى عَنِي مَالِيهُ ۞ هَلَكَ عَنِي سُلطَنِيهُ ۞ خُذُوهُ فَعُلُوهُ ۞ ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ ۞ ثُرٌ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرَّعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ ۞ أعذانا الله وإخواننا المسلمين من النار، ومما قرب إليها من قول وعمل.

وبين في موضع آخر: أن من أوتي كتابه وراء ظهره يصلى السعير، ويدعو الثبور، وذلك في قوله: ﴿وَأَمَّا مَنْ أُونِى كِنَبَهُ وَرَاءَ ظَهْرِةِ ﴿ فَا فَسُوفَ يَدْعُوا ثُبُورًا ﴿ وَيَصْلَىٰ سَعِيرًا ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ أَقُرا كِنَبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ يعني أن نفسه تعلم أنه لم يظلم، ولم يكتب عليه إلا ما عمل؛ لأنه في ذلك الوقت يتذكر كل ما عمل في الدنيا من أول عمره إلى آخره. كما قال تعالى: ﴿ يُنَبَّوُ الْإِنسَانُ يَوْمَ إِنهَ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَرَ

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِنْبَهُ بِيَمِينِهِ عَلَى فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ وَيَنقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُورًا ۞ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كَنْبَهُ وَرَآءٌ ظَهْرِهِ ﴿ إِنَّهُ فَسَوْفَ يَدْعُوا ثُبُورًا ۞ وَيَصْلَى سَعِيرًا ۞ إِنّهُ كَانَ فَن أُوتِي كَنْبَهُ وَرَآءٌ ظَهْرِهِ ﴿ إِنّهُ ظَنَّ أَن لَن يَحُورَ ۞ ﴾. في هذا التفصيل بيان لمصير الإنسان نتيجة كدحه، وما سجل عليه في كتاب أعماله، وذلك بعد أن تقدم في الانفطار قوله: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَلَيْظِينَ ۞ كِرَامًا كَنِينِ ۞ يَعَلَمُونَ مَا تَقْدَم نَفْعَلُونَ ۞ إِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَفِي جَعِيمٍ ۞ .

وجاء في المطففين ﴿ كُلَّا إِنَّ كِنَابَ ٱلْفُجَّارِ لَفِي سِجِينِ ۞ ﴾ ثم بعده ﴿ كُلَّا إِنَّ كِنَابَ ٱلْفُجَّارِ لَفِي سِجِينِ ۞ ﴾ ثم بعده ﴿ كُلَّا

جاء هنا بيان إتيانهم هذه الكتب مما يشير إلى ارتباط هذه السور بعضها

<sup>(</sup>٧٤٧) ٣/٣٢٤: ٤٢٥، بني إسرائيل / ١٣، ١٤، وانظر أيضًا: (٤/ ١٢٧) (الكهف/ ٤٩) .

ببعض، في بيان مآل العالم كله ومصير الإنسان نتيجة عمله. . .

وقوله: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ ﴾، في سورة الكهف وهنا ذكر سبحانه وتعالى حالة من حالات كلا الفريقين.

فالأولى: يحاسب حسابًا يسيرًا وهو العرض فقط دون مناقشة، كما في حديث عائشة رضي الله عنها «من نوقش الحساب عذَّب» (٧٤٨).

والثانية: يدعو على نفسه بالثبور وهو الهلاك، ومنه: المواطأة على الشيء سميت مثابرة، لأنه كأنه يريد أن يهلك نفسه في طلبه.

وهنا مقابلة عجيبة بالغة الأهمية، وذلك بين سرورين أحدهما آجل والآخِر عاجل.

فالأول في حق من أوتي كتابه بيمينه، أنه ينقلب إلى أهله مسرورًا ينادي فرحًا ﴿ هَأَوُّمُ اَقْرَءُوا كِنَابِيهَ ﴾، وأهله آنذاك في الجنة من الحور والولدان، ومن أقاربه الذين دخلوا الجنة، كما في قوله تعالى: ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدُّخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ ﴾.

وقوله: ﴿ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا وَالْبَعَلْهُمْ ذُرِّيَّهُمُ بِإِيمَنِ ٱلْخَفَّنَا بِهِمْ ذُرِّيَّهُمْ ﴾، فهم وإن كانوا ملحقين بهم إلا أنهم من أهلهم، وهذا من تمام النعمة أن يعلم بها من يعرفه من أهله، وهذا مما يزيد سرور العبد، وهو السرور الدائم.

والآخر سرور عاجل، وهو لمن أعطوا كتبهم بشمالهم، لأنهم كانوا في أملهم مسرورين في الدنيا، وشتان بين سرور وسرور.

وقد بين هنا نتيجة سرور أولئك في الدنيا، بأنهم يصلون سعيرًا، ولم يبين سبب سرور الآخرين، ولكن بينه في موضع آخر وهو خوفهم من الله في قوله تعالى: ﴿قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي آَهْلِنَا مُشْفِقِينَ ﴿ قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي آَهْلِنَا مُشْفِقِينَ ﴿ قَالُوا اللَّهُ عَلَيْنَا

<sup>(</sup>٧٤٨) أخرجه البخاري (١/ ٥١) (١٠٣)، ومسلم (٤/ ٢٢٠٤) (٢٨٧٦) .

وَوَقَىٰنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ۞ إِنَّا كُنَّا مِن قَبَّلُ نَدَّعُوهٌۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيمُ ۞ .

وهنا يقال: إن الله سبحانه لم يجمع على عبده خوفان، ولم يعطه الأمنان معًا، فمن خافه في الدنيا أمنه في الآخرة ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ اللَّهِ مَا مَنَ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمُوَكِّنِ ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمُوكِّنِ ﴾ ، ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمُوكِّنِ ﴾ .

ومن أمن مكر الله وقضى كل شهواته وكان لا يبالي فيؤتى كتابه بشماله ويصلى سعيرًا، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَصْحَبُ ٱلشِّمَالِ مَا أَصْحَبُ ٱلشِّمَالِ مَا أَصْحَبُ ٱلشِّمَالِ فَ فِي وَيصلى سعيرًا، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَصْحَبُ ٱلشِّمَالِ مَا أَصْحَبُ ٱلشِّمَالِ فَ فِي مَعْمِهِ فَي مَعْمُوهِ فَي لَا بَارِدٍ وَلا كَرِيمٍ فَي إِنَّهُمْ كَانُوا فَبْلُ ذَلِكَ مُتَنَا وَكُنّا مُتَنَا وَكُنّا مَتَنا وَكُنّا وَعَظَامًا أَءِنَا لَمَتْعُوثُونَ فَي مَا الْمَعْمُ فَي اللّه عَنْ مَا وقوله هذا هو بعينه الممذكور في هذه الآيات ﴿ إِنَّهُ ظُنَّ أَن لَن يَحُورَ فَي ﴿ .

وقوله: ﴿ إِنَّهُ ظُنَّ أَن لَن يَحُورَ ﴿ إِنَّهُ مَنْ عَظِيمٍ مَا تقدم في حق المطففين ﴿ أَلا يَظُنُ أَوْلَيْكَ أَنَّهُم مَّبَعُوثُونٌ ﴿ لِيَوْمِ عَظِيمٍ ۞ ﴾ ، مما يشعر أن عدم الإيمان بالبعث أو الشك فيه ، هو الدافع لكل سوء والمضيع لكل خير ، وأن الإيمان باليوم الآخر هو المنطلق لكل خير والمانع لكل شر ، والإيمان بالبعث هو منطلق جميع الأعمال الصالحة كما في مستهل المصحف ﴿ هُدَى لِلْمُنَّقِينَ ﴾ [ (٤٩٧) .

- وقال أيضًا رحمه الله: [وقوله: ﴿ أَقُرُأُ كِنْبُكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>٧٤٩) ١١٦/٩: ١١٨، الانشقاق / ٧: ١٤.

عليه، والمسمى عند الأصوليين باللعب. نسأل الله السلامة والعافية](٥٠٠).

## يوم القيامة يدعى كل أناس بإمامهم.

[قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِم ﴿ قَالَ بَعْضِ الْعَلَمَاء: المراد «بإمامهم» هنا كتاب أعمالهم.

وعن قتادة ومجاهد: أن المراد ﴿ بِإِمَنِهِمْ ﴾ نبيهم، ويدل لهذا القول قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَسُولُ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ فَضِى بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۚ إِنَّ أُمَّةٍ رَسُولُهُ فَإِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۚ إِنَّ هُولُهُ : ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدِ وَجَنْنَا بِكَ عَلَى هَتَوُلاً عِشَهِيدًا إِنَّ هُ وقوله ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ فَي كُلِ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَى هَتَوُلاً عَلَى هَا أَنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَتَوُلاً عَلَى هَتَوُلاً عَلَى اللّهُ عَلَيْهِم مِنْ أَنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَتَوُلاً عَلَى هَتَوْلاً عَلَيْهِم مِنْ أَنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَتَوُلاً عَلَيْهِم مِنْ أَنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَتَوُلاً عَلَى هَتَوْلاً عَلَيْهِم مِنْ أَنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَتَوْلاً وَاللّهُ الْمِنْ الْمِنْ اللّهُ هُمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللل

وقوله: ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِئَابُ وَجِأْىٓ بَالنَّبِيِّانَ وَاللَّهُمَدَآءِ ﴾.

قال بعض السلف: وفي هذا أكبر شرف لأصحاب الحديث؛ لأن إمامهم النَّبي عَلَيْةٍ.

<sup>.</sup> ١٩ / الحاقة / ١٩ . الحاقة / ١٩ .

وقال بعض أهل العلم: ﴿ بِإِمَامِهِمْ ﴾ أي بكتابهم الذي أنزل على نبيهم من التشريع، وممن قال به: ابن زيد، واختاره ابن جرير.

وقال بعض أهل العلم: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِم أَي ندعو كل قوم بمن يأتمون به، فأهل الإيمان أئمتهم الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم، وأهل الكفر أئمتهم سادتهم وكبراؤهم من رؤساء الكفرة، كما قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُم مَ أَيِمَة كَا يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ ﴾، وهذا الأخير أظهر الأقوال عندي. والعلم عند الله تعالى.

فقد رأيت أقوال العلماء في هذه الآية، وما يشهد لها من قرآن، وقوله بعد هذا: ﴿ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيمِينِهِ مَ من القرائن الدالة على ترجيح ما اختاره ابن كثير من أن الإمام في هذه الآية كتاب الأعمال.

وذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الذين يؤتون كتابهم بأيمانهم يقرؤونه ولا يظلمون فتيلًا.

وقد أوضح هذا في مواضع أخر، كقوله: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِنْبَهُ بِيَمِينِهِـ، فَيَقُولُ يَلِيَنهِ فَيَقُولُ يَلْيَنهِ فَيَقُولُ يَلْيَنهِ فَيَقُولُ يَلْيَنهِ لَهِ مَا أُوتِى كِنْبَهُ بِشِمَالِهِـ، فَيَقُولُ يَلْيَنهِ فَيَقُولُ يَلْيَنهِ لَوْ أَمَّا مَنْ أُوتِى كِنْبَهُ بِشِمَالِهِـ، فَيَقُولُ يَلْيَنهِ فَيَقُولُ يَلِيَنهِ لَوْ كَنْبِهُ فِي كَنْبِهُ فَي كَنْبِهُ فَي كَنْبِهُ فَي فَعُولُ مَا مَا فَي فَوْله ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِنْبِهِمْ فِي هِمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُولِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وقد قدمنا هذا مستوفى في أول هذه السورة الكريمة.

وقول من قال: إن المراد ﴿ بِإِمَامِهِمْ ﴾ كمحمد بن كعب «أمهاتهم» أي يقال: يا فلان بن فلانة قول باطل بلا شك. وقد ثبت في الصحيح من حديث ابن عمر مرفوعًا: «يرفع يوم القيامة لكل غادر لواء فيقال هذه غدرة فلان بن فلان» (٧٥١) [٧٥٠٠].

<sup>(</sup>٥١) أخرجه البخاري (٥/ ٢٢٨٥) (٥٨٢٣)، ومسلم (٣/ ١٣٥٩) (١٧٣٥) .

<sup>(</sup>۷۵۲) ۳/ ۵۲۰: ۲۲۰، بنی إسرائیل / ۷۱ .

#### من أسباب اسوداد الوجوه يوم القيامة.

[قوله تعالى: ﴿ وَتَسُودُ وُجُوهُ ﴾ بيّن في هذه الآية الكريمة أن من أسباب اسوداد الوجوه يوم القيامة الكفر بعد الإيمان، وذلك في قوله: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ السَودَتُ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمُ بَعَد إِيمَانِكُمْ ﴾.

وبيّن في موضع آخر أن من أسباب ذلك الكذب على اللّه تعالى وهو قوله تعالى: ﴿ وَيُومُ الْقِيكُمَةِ تَرَى اللّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللّهِ وَبُحُوهُهُم مُسُودَةً ﴾، وبيّن في موضع آخر أن من أسباب ذلك اكتساب السيئات، وهو قوله: ﴿ وَالّذِينَ كَسَبُوا السّيّاتِ جَزَاءُ سَيّتُم بِيثِلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلّةً مَا لَهُم مِنَ اللّهِ مِنْ عَاصِم كَانَيْم أَعْتَم اللّهِ مِنْ عَاصِم كَانَيْم أَعْتَم اللّه وَمَع قوله عَلَيْه اللّه مِنْ عَاصِم عَلَيْهُ أَنْهُم اللّه الكفر والفجور وهو قوله تعالى: ﴿ وَوُجُوهُ مُوسَع آخر أن من أسباب ذلك الكفر والفجور وهو قوله تعالى: ﴿ وَوُجُوهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهَا عَبْرَةُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّه الكفر والفجور وهو قوله تعالى: ﴿ وَوُجُوهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

وهذه الأسباب في الحقيقة شيء واحد عبّر عنه بعبارات مختلفة، وهو الكفر باللَّه تعالى، وبيّن في موضع آخر شدة تشويه وجوههم بزرقة العيون، وهو قوله: ﴿ وَخَشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَ بِذِ زُرْقًا ﴾، وأقبح صورة أن تكون الوجوه سودًا والعيون زرقًا، إلا ترى الشاعر لما أراد أن يصور علل البخيل في أقبح صورة وأشوهها اقترح لها زرقة العيون، واسوداد الوجوه في قوله: وللبخيل على أمواله علل زرق العيون عليها أوجه سود] (٥٥٠).

## السؤال يوم القيامة.

[قوله تعالى: ﴿ فَيُوَمَهِدِ لَا يُسْتَلُ عَن ذَنْهِهِ ۚ إِنسٌ وَلَا جَانَّ ۞ ﴾. ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أنه يوم القيامة لا يسأل إنسًا ولا جانًا عن ذنبه،

<sup>(</sup>۷۵۳) ۲۹۹/۱ – ۲۵۰، آل عمران / ۲۰۲.

وبين هذا المعنى في قوله تعالى في القصص: ﴿ وَلَا يُسْتَكُلُ عَن ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ ﴾ .

وقد ذكر جل وعلا في آيات أخر أنه يسأل جميع الناس يوم القيامة الرسل والمرسل إليهم، وذلك في قوله تعالى ﴿ فَلَنَسْءَكُنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمَ وَذَلكَ في قوله تعالى ﴿ فَلَنَسْءَكُنَّ ٱللَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمَ وَلَكُ فَي وَوله ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْءَكُنَّ لَهُمْ أَجْمَعِينَ اللهَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ . وقوله ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْءَلَنَهُمْ أَجْمَعِينَ اللهَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ .

وقد جاءت آيات من كتاب الله مبينة لوجه الجمع بين هذه الآيات، التي قد يظن غير العالم أن بينها اختلافًا، اعلم أولًا أن للسؤال المنفي في قوله هنا هنوَوَمَبِذِ لَّا يُشَعُلُ عَن ذَلِهِ إِنسٌ وَلا جَآنٌ هَا ﴾، وقوله هوكلا يُستَعُلُ عَن ذُلِهِ إِنسٌ وَلا جَآنٌ ها وقوله هوكلا يُستَعُلُ عَن ذُلُومِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ أَمُجُرِمُونَ ﴾ أخص من السؤال المثبت في قوله هوريلك لَستَعَلَنهُمْ أَجْمَعِينَ ها عَمّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾، لأن هذه فيها تعميم السؤال في كل عمل، والآيتان قبلها ليس فيهما نفي السؤال إلا عن الذنوب خاصة، وللجمع بين هذه الآيات أوجه معروفة عند العلماء.

الأول منها: وهو الذي دل عليه القرآن، وهو محل الشاهد عندنا من بيان القرآن بالقرآن هنا، هو أن السؤال نوعان: أحدهما سؤال التوبيخ والتقريع وهو من أنواع العذاب، والثاني هو سؤال الاستخبار والاستعلام.

فالسؤال المنفي في بعض الآيات هو سؤال الاستخبار والاستعلام، لأن الله أعلم بأفعالهم منهم أنفسهم كما قال تعالى: ﴿أَحْصَـنَهُ ٱللَّهُ وَنَسُوهُ ﴾. وعليه فالمعنى لا يسأل عن ذنبه إنس ولا جان، سؤال استخبار واستعلام لأن الله أعلم بذنبه منه.

والسؤال المثبت في الآيات الأخرى هو سؤال التوبيخ والتقريع، سواء كان عن ذنب أو غير ذنب، ومثال سؤالهم عن الذنوب سؤال توبيخ وتقريع قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا اللَّذِينَ ٱسْوَدَتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمُ بَعْدَ إِيمَانِكُمُ فَذُوقُوا

ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴿.

و مثاله عن غير ذنب قوله تعالى: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَسْتُولُونَ ۞ مَا لَكُمْ لَا لَكُمْ لَا لَكُمْ لَا لَكُمْ لَا لَكُمْ اللَّهُ هُو اَلْيُومَ مُسْتَسْلِمُونَ ۞ ﴿ وقوله تعالى ﴿ يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا ۞ هَنذِهِ النَّارُ الَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ۞ أَفَسِحْرُ هَلَا ﴾ وقوله ﴿ أَلَمْ يَأْتُكُمُ مُسُلُ مِنكُمْ ﴾ .

أما سؤال الموءودة في قوله: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ,دَةُ سُبِلَتْ ﴿ فَلَا يَعَارِضَ اللَّيَاتِ النَّافِيةِ السؤال عن الندب، لأنها سئلت عن أي ذنب قتلت وهذا ليس من ذنبها، والمراد بسؤالها توبيخ قاتلها وتقريعه، لأنها هي تقول لا ذنب لي، فيرجع اللوم على من قتلها ظلمًا.

وكذلك سؤال الرسل، فإن المراد به توبيخ من كذبهم وتقريعه، مع إقامة الحجة عليه بأن الرسل قد بلغته، وباقي أوجه الجمع بين الآيات لا يدل عليه قرآن، وموضوع هذا الكتاب بيان القرآن بالقرآن، وقد

بينا بقيتها في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» في أول سورة الأعراف.

وقد قدمنا طرفًا من هذا الكتاب المبارك في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَلَنَسْءَكَنَ ٱلْمُرْسَلِينَ وَلَنَسْءَكَنَ ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهِمِ وَلَنَسْءَكَنَ ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهِمِ وَلَنَسْءَكَ ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهِمِ وَلَنَسْءَكَ الْمُرْسَلِينَ اللَّهِمِ وَلَنَسْءَكَ الْمُرْسَلِينَ اللَّهِمِ وَلَنَسْءَكَ الْمُرْسَلِينَ اللَّهِمِ وَلَنَسْءَكَ اللَّهُ اللَّهِمِ اللَّهِمِ وَلَنَسْءَكَ اللَّهُ اللَّهِمِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

## الشهود يوم القيامة.

قال صاحب التتمة رحمه الله: [وقد جاء في القرآن تعداد الشهود في ذلك اليوم، مما يتناسب مع العرض والحساب.

<sup>(</sup>٧٥٤) ٢/ ٢٥٩ - ٢٦٠، الأعراف / ٦.

<sup>(</sup>٥٥٥) ٧/ ٧٥٣ ، الرحمن / ٣٩ .

ومجمل ذلك أنها تكون خاصة وعامة وأعم من العامة، فمن الخاصة شهادة الجوارح على الإنسان كما في قوله تعالى: ﴿حَتَّىٰ إِذَا مَا جَاهُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَدُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ كَانُهُ مَ وَقُوله : ﴿ اَلْيُومَ غَلَيْهُمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَدُهُمْ وَكُنُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اَلْيُومَ عَلَى اَفُوهِهِمْ وَتُكْلِمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ فَعْتِمُ عَلَى أَفُوهِهِمْ وَتُكَلِمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ

وتقدم للشيخ بيان شهادة الأعضاء في سورة «يس» وفي سورة «النساء» عند قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَكُنُنُونَ اللَّهَ حَدِيثًا ﴾، وشهادة الملائكة وهم الحفظة كما في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ قَرِينُهُ ۚ هَٰذَا مَا لَدَيَّ عَتِيدٌ ﴿ فَهَا ﴾.

وقوله: ﴿ وَجَاءَتُ كُلُّ نَفْسِ مَعَهَا سَابِقُ وَشَهِيدُ ﴿ ثَهُ شَهَادة الرسل كل رسول على أمته، كما في قوله عن عيسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والتسليم، ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمُ شَهِيدًا مَّا دُمِّتُ فِيهِمْ ﴾، فهذا وإن كان في الحياة فسيؤديها يوم القيامة.

وكقوله في عموم الأمم ﴿وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِمِمً ﴾.

ومنها: شهادة هذه الأمة على سائر الأمم، كما في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾.

ومنها: شهادة الرسول ﷺ على هذه الأمة لقوله تعالى: ﴿وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾.

ومنها: شهادة الله تعالى على الجميع.

وهذا ما يتناسب مع ذكر اليوم الموعود وما يكون فيه من الجزاء والحساب على الأعمال ومجازاة الخلائق عليها، وسيأتي في نفس السياق قوله: ﴿وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَمِيدٌ ﴾، وهو كما ترى لا يتقيد بشاهد واحد، وأيضًا لا يعارض بعضها بعضًا.

فاختلاف الشهود وتعددهم باختلاف المشهود عليه، وتعدده من فرد إلى أمة إلى رسل، إلى غير ذلك. وكلها داخلة في المعنى وواقعة بالفعل. وقد ذكرت أقوال أخرى، ولكن لا تختص بيوم القيامة.

ومنها: أن الشاهد الله والملائكة وأولوا العلم، والمشهود به وحدانية الله تعالى.

ومنها: الشاهد المخلوقات، والمشهود به قدرة الله تعالى، فتكون الشهادة بمعنى العلامة.

وأكثر المفسرين إيرادًا في ذلك الفخر الرازي حيث ساقها كلها بأدلتها إلا ما ذكرناه من السنة فلم يورده.

وقد جاء في السنة تعيين الشهادات لغير ما ذكر.

منها: الشهادة للمؤذن ما يسمع صوته شجر ولا حجر ولا مدر، إلا شهد له يوم القيامة.

ومنها: شهادة الأرض على الإنسان بما عمل عليها المشار إليه في قوله

تعالى: ﴿يَوْمَبِدِ تُحُدِّثُ أَخْبَارَهَا ۗ ۞﴾.

ومنها: شهادة المال على صاحبه فيم أنفقه.

ومنها: شهادة الصيام والقرآن وشفاعتهما لصاحبهما. ونحو ذلك والله تعالى أعلم](٢٥٠٠).

# فصل: الميزان

[قوله في هذه الآية الكريمة: ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوَٰذِينَ ﴾ جمع ميزان، وظاهر القرآن تعدد الموازين لكل شخص، لقوله: ﴿فَمَن ثَقُلَتُ مَوَٰزِينُهُ ﴾، وقوله: ﴿وَمَنْ خَفَّتُ مَوَٰزِينُهُ ﴾ فظاهر القرآن يدل على أن للعامل الواحد موازين يوزن بكل واحد منها صنف من أعماله.

كما قال الشاعر:

ملك تقوم الحادثات لعدله فلكل حادثة لها ميزان والقاعدة المقررة في الأصول: أن ظاهر القرآن لا يجوز العدول عنه إلا بدليل يجب الرجوع إليه.

وقال ابن كثير في تفسير هذه الآية الكريمة: الأكثر على أنه إنما هو ميزان واحد، وإنما جمع باعتبار تعدد الأعمال الموزونة فيه] (٧٥٧).

## الفرق بين الكتاب والميزان.

[قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ اللَّذِي أَنزَلَ الْكِئنَبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانَّ ﴾. بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه هو الذي أنزل الكتاب في حال كونه متلبسًا بالحق

<sup>(</sup>۷۵٦) ۱۳۳/۹: ۱۳۳، البروج / ۳، وانظر (۱/ ۲۸۹) (النساء / ٤٢)، (۳/ ٤٢٥) (بني إسرائيل / ۱۳ ۱۲)، (۱/ ۲۵۵) (يس / ۲۵) .

<sup>(</sup>٧٥٧) ٤/ ٦٣٧، الأنبياء / ٤٧، وانظر (٤/ ٢١١ ٢١٢) (الكهف / ١٠٥) .

الذي هو ضد الباطل، وقوله: ﴿ ٱلۡكِنْبُ ﴾ اسم جنس مراد به جميع الكتب السماوية.

وقد أوضحنا في سورة الحج أن المفرد الذي هو اسم الجنس يطلق مرادًا به الجمع، وذكرنا الآيات الدالة على ذلك مع الشواهد العربية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿ وَٱلْمِيزَانَ ﴾ يعني أن الله جل وعلا هو الذي أنزل الميزان، والمراد به العدل والإنصاف.

وقال بعض أهل العلم: الميزان في الآية: هو آلة الوزن المعروفة. ومما يؤيد ذلك أن الميزان مفعال، والمفعال قياسي في اسم الآلة.

وعلى التفسير الأول وهو أن الميزان العدل والإنصاف، فالميزان الذي هو آلة الوزن المعروفة داخل فيه، لأن إقامة الوزن بالقسط من العدل والإنصاف.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن الله تعالى هو الذي أنزل الكتاب والميزان أوضحه في غير هذا الموضع كقوله تعالى في سورة الحديد ﴿لَقَدُ وَالْمِيزَانَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ وَالْمِيزَانَ لأجل أن يقوم الناس بالقسط، وهو العدل والإنصاف.

وكقوله تعالى في سورة الرحمن ﴿ وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَاتَ ۞ أَلَّا تَطْغَوًّا فِي ٱلْمِيزَانِ ۞ وَأَقِيمُوا ٱلْوَزْتَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تَحْشِرُوا ٱلْمِيزَانَ ﴾.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لي والله تعالى أعلم: أن الميزان في سورة الشورى وسورة الحديد هو العدل والإنصاف، كما قاله غير واحد من المفسرين.

وأن الميزان في سورة الرحمن هو الميزان المعروف أعني آلة الوزن التي يوزن بها بعض المبيعات.

ومما يدل على ذلك أنه في سورة الشورى وسورة الحديد عبر بإنزال الميزان لا بوضعه، وقال في سورة الشورى ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى ٓ أَنزَلَ ٱلْكِئنَبَ بِٱلْحَقِّ وَٱلْمِيزَانَ ﴾ .

وقال في الحديد: ﴿ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئنَبُ وَٱلْمِيزَانَ﴾.

فإن قيل: قد اخترتم أن المراد بالميزان في سورة الشورى وسورة الحديد، هو العدل والإنصاف، وأن المراد بالميزان في سورة الرحمن هو آلة الوزن المعروفة، وذكرتم نظائر ذلك من الآيات القرآنية، وعلى هذا الذي اخترتم يشكل الفرق بين الكتاب والميزان، لأن الكتب السماوية كلها

عدل وإنصاف.

فالجواب من وجهين:

الأول منهما: هو ما قدمنا مرارًا من أن الشيء الواحد إذا عبر عنه بصفتين مختلفتين جاز عطفه على نفسه تنزيلًا للتغاير بين الصفات منزلة التغاير في اللذوات، ومن أمثلة ذلك في القرآن قوله تعالى ﴿ سَبِّح اَسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ۚ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴿ وَاللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَاللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللللّٰهُ عَلَى الللللّٰهُ عَلَى الللللّٰهُ عَلَى الللللّٰهُ عَلَى الللللّٰهُ عَلَى الللللّٰهُ

إلى الملك القرم وابن الهما م وليث الكتيبة في المزدحم وأما الوجه الثاني: فهو ما أشار إليه العلامة ابن القيم رحمه الله في إعلام الموقعين، من المغايرة في الجملة بين الكتاب والميزان.

وإيضاح ذلك: أن المراد بالكتاب هو العدل والإنصاف المصرح به في الكتب السماوية.

وأما الميزان: فيصدق بالعدل والإنصاف الذي لم يصرح به في الكتب السماوية، ولكنه معلوم مما صرح به فيها.

فالتأفيف في قوله تعالى ﴿ فَلا تَقُل لَمُ مَا أُفِّ ﴾، من الكتاب لأنه مصرح به في الكتاب، ومنع ضرب الوالدين مثلًا المدلول عليه بالنهي على التأفيف من الميزان، أي من العدل والإنصاف الذي أنزله الله مع رسله.

وقبول شهادة العدلين في الرجعة والطلاق المنصوص في قوله تعالى: ﴿ وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلِ مِنكُرُ ﴾ من الكتاب الذي أنزله الله، لأنه مصرح به فيه.

وقبول شهادة أربعة عدول في ذلك من الميزان الذي أنزله الله مع رسله.

وتحريم أكل مال اليتيم المذكور في قوله ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ الْيَتَنَمَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا ﴾ من الكتاب.

وتحريم إغراق مال اليتيم وإحراقه، المعروف من ذلك من الميزان، الذي أنزله الله مع رسله.

وجلد القاذف الذكر للمحصنة الأنثى ثمانين جلدة ورد شهادته، والحكم بفسقه المنصوص في قوله تعالى ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَكَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ تَمَنِينَ جَلْدَةً ﴾ إلى قوله ﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ ﴾ الآية من الكتاب الذي أنزله الله.

وعقوبة القاذف الذكر لذكر مثله، والأنثى القاذفة للذكر أو لأنثى بمثل تلك العقوبة المنصوصة في القرآن من الميزان المذكور.

وحلية المرأة التي كانت مبتوتة، بسبب نكاح زوج ثان وطلاقه لها بعد الدخول المنصوص في قوله تعالى ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا ﴾ أي فإن طلقها الزوج الثاني، بعد الدخول وذوق العسيلة فلا جناح عليهما أي لا جناح على المرأة التي كانت مبتوتة والزوج الذي كانت حرامًا عليه، أن يتراجعا بعد نكاح الثاني وطلاقه لها، من الكتاب الذي أنزل الله.

وأما إن مات الزوج الثاني بعد أن دخل بها وكان موته قبل أن يطلقها، فحليتها للأول الذي أنزله الله مع رسله] (۱۸۵۰).



<sup>(</sup>۷۵۸) ۷/۱۸۳: ۱۸۷، الشوري / ۱۷.

## فصل: الجنة والنار

# دخول الجنة بفضل من الله - تعالى-، وتفاوت المنازل بحسب الأعمال.

[قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّنَتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴿ وَعَلَا فَي هذه الآية الكريمة أن الأعمال الصالحة والإيمان سبب في نيل جنات الفردوس.

والآيات الموضحة لكون العمل الصالح سببًا في دخول الجنة كثيرة جدًا. كقوله تعالى: ﴿وَيُسَتِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمَّ الْجَنَّةُ الْجَرًا حَسَنًا ۞ مَّلِكِثِينَ فِيهِ أَبدًا ۞ ، وقوله: ﴿أَن تِلْكُمُ الْجَنَّةُ وَلِا يَطْلَمُونَ شَيْعًا ۞ جَنَّتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَد وَعَلَى عَدْنِ الْجَنَّةُ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْعًا ۞ جَنَّتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَد الرَّحْنَنُ عِبَادَهُ بِالْفَيْنِ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات.

#### تنبيه:

فإن قيل هذه الآيات فيها الدلالة على أن طاعة الله بالإيمان والعمل الصالح سبب في دخول الجنة، وقوله على: «لن يدخل أحدكم عمله الجنة» قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: «ولا أنا إلا يتغمدني الله برحمة منه وفضل» (۲۰۵۷) يرد بسببه إشكال على ذلك.

<sup>(</sup>۷۰۹) أخرجه البخاري (۷/۷۱۲) (۲۱۶۷)، ومسلم (۶/۲۱۹) (۲۱۲۹) من حديث أبي هريرة رَوْقِيَ به .

فالجواب أن العمل لا يكون سببًا لدخول الجنة إلا إذا تقبله الله تعالى وتقبله له فضل منه، فالفعل الذي هو سبب لدخول الجنة هو الذي تقبله الله بفضله، وغيره من الأعمال لا يكون سببًا لدخول الجنة، والجمع بين الحديث والآيات المذكورة أوجه أخر، هذا أظهرها عندي. والعلم عند الله تعالى](٧٦٠).

وقال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿ كُلُواْ وَاَشْرَبُواْ هَنِيَا يِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ كُلُواْ وَاَشْرَبُواْ هَنِيَا يِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . فيه النص على أن عملهم في الدنيا سبب في تمتعهم بنعيم الجنة في الآخرة، ومثله قوله تعالى: ﴿ وَنُودُوۤا أَن تِلَكُمُ الْجُنَّةُ أُورَتُنَّهُ هَا لَكُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . أورثَتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ .

وجاء في الحديث: «لن يدخل أحدكم الجنة بعمله» (٢٦١)، ولا معارضة بين النصين، إذ الدخول بفضل من الله وبعد الدخول يكون التوارث وتكون الدرجات ويكون التمتع بسبب الأعمال، فكلهم يشتركون في التفضل من الله عليهم بدخول الجنة، ولكنهم بعد الدخول يتفاوتون في الدرجات بسبب الأعمال] (٢٦٢).

## التوارث بين أهل الجنة وأهل النار.

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ يَوْمُ ٱلنَّغَابُنِ ﴾ وقد بين العلماء حقيقة الغبن في هذا المقام بأن كل إنسان له مكان في الجنة ومكان في النار، فإذا دخل أهل النار النار بقيت أماكنهم في الجنة، وإذا دخل أهل

<sup>(</sup>٧٦٠) ٢١٤/ ٢١٣/٤ ، الكهف/ ١٠٧، وانظر أيضًا : (٧/ ٢٨٤) (الزخرف / ٧٧)، (٩/ ١٥) (النبأ / ٣٦) .

<sup>(</sup>٧٦١) سبق تخريجه آنفًا .

<sup>(</sup>٧٦٢) ٨/ ١٩٠، المرسلات / ٤٣ .

الجنة الجنة بقيت أماكنهم في النار. وهناك تكون منازل أهل الجنة في النار لأهل النار، ومنازل أهل النار، ومنازل أهل النار في الجنة لأهل الجنة يتوارثونها عنهم، فيكون الغبن الأليم، وهو استبدال مكان في النار بمكان في الجنة ورثوا أماكن الآخرين الذين ذهبوا إلى النار](٧٦٣).

## بعض ما جاء في نعيم أهل الجنة.

[قوله تعالى: ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِ يِهِ ٱلْأَنفُسُ وَتَكَذُّ ٱلْأَعْيُثُ وَأَنتُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من أن الجنة، فيها كل مشتهى، وكل مستلذ، جاء مبسوطًا موضحة أنواعه في آيات كثيرة، من كتاب الله، وجاء محمد أيضًا إجمالًا شاملًا لكل شيء من النعيم.

أما إجمال ذلك ففي قوله تعالى: ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞﴾.

وأما بسط ذلك وتفصيله، فقد بين القرآن، أن من ذلك النعيم المذكور في الآية، المشارب، والمآكل والمناكح، والفرش والسرر، والأواني، وأنواع الحلي والملابس والخدم إلى غير ذلك، وسنذكر بعض الآيات الدالة على كل شيء من ذلك.

أما الماكل فقد قال تعالى: ﴿لَكُو فِيهَا فَكِكَهُ مُّ كِثِيرَةٌ مِنْهَا تَأْكُونَ ۞ ﴾ وقال: ﴿وَفَكِهَةِ كَثِيرَةٌ مِنْهَا تَأْكُونَ ۞ ﴾ وقال: ﴿وَفَكِهَةِ كَثِيرَةٍ ۞ لَا مَقَطُوعَةٍ وَلَا مَمْنُوعَةٍ صَمَّا مِنْ تَمَرَةٍ رِزْقًا مَقُطُوعَةٍ وَلَا مَمْنُوعَةٍ ۞ ﴾ وقال تعالى: ﴿كُلَمَا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رِزْقًا فَالُواْ هَلَذَا اللّذِى رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأْتُواْ بِهِ مُتَشَلِهَا ﴾ . إلى غير ذلك من الآيات.

أما المشارب، فقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا

<sup>(</sup>٧٦٣) ٨/ ٣٤١، التغابن/ ٩ .

كَافُورًا ۞ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا ۞ . وقال تعالى: ﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِنَاجُهَا زَنجِيلًا ۞ عَيْنَا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسِيلًا ۞ ، وقوله تعالى: ﴿ يُطُونُ عَنْهَا وَلَا يُنزِفُونَ ۞ ﴾ . وقال تعالى: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسٍ مِن مَعِينِ ۞ بَيْصَلَقُ وَلَا يُنزفُونَ ۞ ﴾ . وقال تعالى: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسٍ مِن مَعِينِ ۞ بَيْصَلَةُ لَذَةٍ لِلشَّنرِبِينَ ۞ لَا فِيهَا عَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزفُونَ ۞ هَعِينٍ ۞ بَيْصَلَةُ لَذَةٍ لِلشَّنرِبِينَ ۞ لَا فِيهَا عَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزفُونَ كَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِم بَعْمَهُم وَأَنْهُرٌ مِن مَا إِعْ عَيْرِ عَاسِنِ وَأَنْهَرٌ مِن لَبَنِ لَمْ يَنَعَيَرً طَعْمُهُم وَأَنْهُرٌ مِن لَبَنِ لَمْ يَنْعَيَرً طَعْمُهُم وَأَنْهُرٌ مِن لَبَنِ لَمْ يَنْعَلّمُ وَأَنْهُرٌ مِن مَا إِنَّ عَمْلٍ مُصَفَّى وَهَامُ فِهَا مِن كُلِ الشَّمْرُنِ ﴾ وقال تعالى ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينَا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي اللّهُ يَنْ عَمْلٍ مُصَفَّى وَهَامُ فِيهَا مِن كُلِ الشَّمْرُتِ ﴾ وقال تعالى ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي اللّهُ يَكُولُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى فَي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ

وأما الملابس والأواني والحلي، فقد قدمنا الكلام عليها مستوفى في سورة النحل (٧٦٥).

<sup>(</sup>٧٦٤) وانظر أيضًا (١/ ٢٥) (المقدمة)، (٢/ ١١٤: ١١٦) (المائدة/ ٩٠)، (٨/ ٢٧٩) (الإنسان/ ٢١) .

<sup>(</sup>٧٦٥) قال العلامة الشنقيطي رجمه الله (٣٦ ٢٢٦ ٢٢٧) (النحل/ ١٤): [فإذا علمت ذلك فاعلم أن الله جل وعلا بين تنعم أهل الجنة بلبس الذهب والديباج الذي هو السندس والإستبرق في "سورة الكهف" في قوله: ﴿ أُولَتِكَ لَمُ جَنَّتُ عَدْنِ تَجْرِى مِن تَعْبِمُ ٱلْأَنْهَرُ بُمُلُونَ فِيهَا مِنَ أَسَاوِدَ مِن نَعْبِمُ وَيُسْتَرُقَ فِي مِن مَنْ أَسَاوِدَ مِن نَعْبِمُ وَيُسْتَرُقَ فِي الدنيا منع من هذا التنعم بهما المذكور في "الكهف" .

ذكر جل وعلا تنعم أهل الجنة بلبس الحرير والذهب في "سورة الحج" في قوله: ﴿إِنَّ اللّهَ يُدُخِلُ اللّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيلُواْ الصّلِيحَتِ جَنَّتِ بَحْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَدُرُ يُحَلَّوْكَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُوْلُؤا وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ۞ وَهُدُواْ إِلَى الطّيّبِ مِن الفَوْلِ وَهُدُواْ إِلَى صِرَطِ الْمَيدِ. وبين أيضًا تنعمهم بلبس الذهب والحرير في "سورة فاطر" في قوله: ﴿جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا يُحَلِّونَ فِيهَا مِن أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُؤَلُوا وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ۞ وَقَالُواْ ٱلْحَمَدُ لِلّهِ ٱلّذِي آذَهَبَ عَنَا المَذَكُور في "سورة أَلْحَرَا في "سورة الحرير في الدنيا منع من هذا التنعم بهما المذكور في "سورة الحج وفاطر".

وأما المناكح فقد قدمنا بعض الآيات الدالة عليها قريبًا، وهي كثيرة كقوله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَجُ مُطَهَّكُونَ ﴾. ويكفي ما قدمنا من ذلك قريبًا (٧٦٦).

وأما ما يتكئون عليه من الفرش والسرر ونحو ذلك، ففي آيات كثيرة كقوله تعالى: ﴿ مُثَرِّ عَلَى فَرُشٍ بَطَآيِنُهُا مِنْ إِسْتَبْرَفِّ ﴾. وقوله تعالى: ﴿ مُمْ وَأَزْوَجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى الْأَرَآبِكِ مُتَّكِفُونَ ﴿ آَيَ اللَّهُ مُتَكِفُونَ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ عَلَى سُرُرٍ مَوْضُونَةٍ ﴿ قَ مُتَكِفِينَ عَلَيْهَا مُتَقَامِلِينَ ﴾ .

والسرر الموضونة هي المنسوجة بقضبان الذهب.

وقوله تعالى ﴿ إِخْوَانًا عَلَىٰ سُرُرٍ مُّنَقَىبِلِينَ ﴾. وقوله تعالى: ﴿ فِيهَا سُرُرٌ مُّرَفُوعَةٌ ﴿ فَهَرٍ وَعَبْقَرِيِّ حِسَانِ مَرُوُوعَةٌ ﴿ فَهُرٍ وَعَبْقَرِيِّ حِسَانِ اللَّهِ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وأما خدمهم فقد قال تعالى في ذلك: ﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُ مُخَلَّدُونَ في صفة هؤلاء الغلمان: ﴿ إِذَا رَأَيْهُمْ حَسِبْنَهُمْ لُؤَلُؤُا مَنْثُورًا ﴾، وذكر نعيم أهل الجنة بأبلغ صيغة في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلَكًا كَبِيرًا ﴿ إِنَّ ﴾.

والآيات الدالة على أنواع نعيم الجنة وحسنها وكمالها كالظلال والعيون والأنهار وغير ذلك كثيرة جدًا ولنكتف منها بما ذكرنا](٧٦٧).

وذكر جل وعلا تنعمهم بلبس الحرير في «سورة الإنسان» في قوله: و ﴿ وَجَزَعُهُم بِمَا صَبُرُوا جَنَّهُ وَ وَحَرِيرًا ﴿ فَي وَلَهُ عَلَيْتُ وَعُيُونٍ \* يَلْبَسُونَ مِن وَحَرِيرًا ﴾ وفي «الدخان» بقوله ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ ﴾ في جَنَّتِ وَعُيُونٍ \* يَلْبَسُونَ مِن شندُسٍ وَإِسْتَبْرَقِ ﴾ . فمن لبس الحرير في الدنيا منع من هذا التنعم به المذكور في «سورة الإنسان والدخان» . . ] .

<sup>(</sup>٢٦٦) انظر (٧/ ٢٨٠) (الزخرف/ ٧٠، ٧١) .

<sup>(</sup>٧٦٧) ٧/ ٢٨٢: ٨٨٤، الزخرف / ٧١، وانظر أيضًا: (٣/ ٢٤٢ ٣٤٣) (النحل / ٣٠، ٣١)،

#### بعض صفات الحور العين.

[قوله تعالى: ﴿ وَعِندُهُمُ قَاصِرَتُ الطَّرُفِ عِينُ ﴿ كَأَنَهُنَ بَيْضُ مَّكُنُونُ الطَّرُفِ عِينُ ﴾ ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة ثلاث صفات من صفات نساء أهل الجنّة:

الأولى: أنهن ﴿قَاصِرَتُ ٱلطَّرْفِ﴾، وهو العين، أي: عيونهن قاصرات على أزواجهن، لا ينظرن إلى غيرهم لشدة اقتناعهن واكتفائهن بهم.

الثانية: أنهن ﴿عَيْنَ﴾، والعين جمع عيناء، وهي واسعة دار العين، وهي النجلاء.

الثالثة: أن ألوانهن بيض بياضًا مشربًا بصفرة؛ لأن ذلك هو لون بيض النعام الذي شبّههن به، ومنه قول امرئ القيس في نحو ذلك:

كبكر المقانات البياض بصفرة غذاها غير الماء نمير المحلّل لأن معنى قوله: كبكر المقانات البياض بصفرة: أن لون المرأة المذكورة كلون البيضة البكر المخالط بياضها بصفرة، وهذه الصفات الثلاث المذكورة هنا، جاءت موضحة في غير هذا الموضع مع غيرها من صفاتهن الجميلة، فبيَّن كونهن قاصرات الطرف على أزواجهن، بقوله تعالى في «ص»: ﴿ وَعِندَهُرُ قَصِرَتُ الطَّرُفِ أَنْرَابُ ﴿ اللَّهُ مَا المرأة قاصرة الطرف من صفاتها الجميلة، وذلك معروف في كلام العرب، ومنه قول امرئ القيس:

من القاصرات الطرف لو دَب محمول من الذّر فوق الأتب منها لأثرا وذكر كونهن عينًا في قوله تعالى فيهن: ﴿وَحُورٌ عِينٌ ﴿ عَيْنٌ اللَّهُ ﴾، وذكر صفا

<sup>= (</sup>۱/ ۳۱۱) (مریم / ۲۲) .

ألوانهنّ وبياضها في قوله تعالى: ﴿ كَأَمْثُلِ ٱللَّؤُلُوِ ٱلْمَكْنُونِ ۞ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كَأُنَّهُنَ ٱلْيَاقُوتُ وَٱلْمَرْجَانُ ۞ ﴾، وصافتهن كثيرة معروفة في الآيات القرآنية.

واعلم أن اللَّه أثنى عليهن بنوعين من أنواع القصر:

أحدهما: أنهن ﴿قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ﴾، والطرف العين، وهو لا يجمع ولا يشى لأن أصله مصدر، ولم يأتِ في القرءان إلا مفردًا؛ كقوله تعالى: ﴿لَا يَرْنَدُ إِلَيْهِمْ طَرُفُهُمُّ وَأَفْيَدَتُهُمُ هَوَآءٌ﴾، وقوله تعالى: ﴿يَنْظُرُونَ مِن طَرُفِ خَفِيُّ﴾، ومعنى كونهن ﴿قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ﴾ هو ما قدّمنا من أنهن لا ينظرن إلى غير أزواجهن بخلاف نساء الدنيا.

والثاني من نوعي القصر: كونهن مقصورات في خيامهن، لا يخرجن منها؛ كما قال تعالى لازواج نبيّه ﷺ: ﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَ ﴾، وذلك في قوله تعالى: ﴿حُورٌ مَّقْصُورَتُ فِي الْجِيامِ اللهِ ﴾، وكون المرأة مقصورة في بيتها لا تخرج منه من صفاتها الجميلة، وذلك معروف في كلام العرب؛ ومنه قوله:

من كان حربًا للنساء فإنني سلم لهنه فإذا عثرت دعوتهنه وإذا عثرن دعونني وإذا عثرت دعوتهنه وإذا برزن لمحفل فقصارهن ملاحهنه فقوله:

قصارهن، يعني: المقصورات منهن في بيوتهن اللاتي لا يخرجن إلا نادرًا، كما أوضح ذلك كثير عزّة في قوله:

وأنت التي حببت كل قصيره إلى وما تدري بذاك القصائر عنيت قصيرات الحجال ولم أرد قصار الخطا شر النساء البحاتر

والحجال: جمع حجلة، وهي البيت الذي يزين للعروس، فمعنى قصيرات الحجال: المقصورات في حجالهن. وذكر بعضهم أن رجلًا سمع آخر، قال: لقد أجاد الأعشى في قوله:

غراء فرعاء مصقول عوارضها تمشي الهوينا كما يمشي الوجى الوحل كأن مشيتها من بيت جارتها مرّ السحابة لا ريث ولا عجل ليست كمن يكره الجيران طلعتها ولا تراها لسر الجار تختتل

فقال له: قاتلك الله، تستحسن غير الحسن هذه الموصوفة خراجة ولاجة، والخراجة الولاجة لا خير فيها ولا ملاحة لها، فهل لا قال كما قال أبو قيس بن الأسلت:

وتكسل عن جاراتها فيزنها وتعتل من إتيانهن فتعذر (٧٦٨)](٢٩٩).

## الجنة لا ليل فيها، وإنما هي نور دائم وضياء.

[قوله في هذه الآية الكريمة: ﴿وَلَهُمُ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشِيًا﴾ فيه سؤال معروف، وهو أن يقال: ما وجه ذكر البكرة والعشي، مع أن الجنة ضياء دائم ولا دليل فيها. وللعلماء عن هذا السؤال أجوبة:

الأول: أن المراد بالبكرة والعشي قدر ذلك من الزمن، كقوله: ﴿ غُدُوهُ اللَّهُ مُنْ وَرَوَاحُهَا شُهُرٌ ﴾ أي قدر شهر. وروي معنى هذا عن ابن عباس، وابن جريج وغيرهما.

#### (٧٦٨) بالأصل:

(وتكسل عن جاراتها قيزنها وتعتل من إنيانهن فتعذر) ولعل الصواب ما أثبته .

(٧٦٩) ٦/ ١٨٦: ٨٨٨، الصافات / ٤٨، ٤٩).

الجواب الثاني: أن العرب كانت في زمنها ترى أن من وجد غداء وعشاء فذلك الناعم، فنزلت الآية مرغبة لهم وإن كان في الجنة أكثر من ذلك، ويروى هذا عن قتادة، والحسن، ويحيى بن أبي كثير.

**الجواب الثالث**: أن العرب تعبر عن الدوام بالبكرة والعشي، والمساء والصباح، كما يقول الرجل:

أنا عند فلان صباحًا ومساء، وبكرة وعشيًا. يريد الديمومة ولا يقصد الوقتين المعلومين.

الجواب الرابع: أن تكون البكرة هي الوقت الذي قبل اشتغالهم بلذاتهم، والعشي: هو الوقت الذي بعد فراغهم من لذاتهم، لأنه يتخللها فترات انتقال من حال إلى حال، وهذا يرجع معناه إلى الجواب الأول.

الجواب الخامس: هو ما رواه الترمذي الحكيم في (نوادر الأصول) من حديث أبان عن الحسن وأبي قلابة قالا: قال رجل: يا رسول الله، هل في الجنة من ليل؟ قال: «وما يهيجك على هذا»؟ قال: سمعت الله تعالى يذكر وَوَلَمُ مِنْ فَيْهَا بُكُرةً وَعَشِيًا فقلت: الليل بين البكرة والعشي، فقال رسول الله على: «ليس هناك ليل، إنما هو ضوء ونور، يرد الغدو على الرواح والرواح على الغدو، تأتيهم طرف الهدايا من الله تعالى لمواقيت الصلاة التي كانوا يصلون فيها في الدنيا، وتسلم عليهم الملائكة»(١٧٧٠) انتهى بواسطة نقل صاحب الدر المنثور والقرطبي في تفسيره. وقال القرطبي بعد أن نقل هذا: وهذا في غاية البيان لمعنى الآية. وقد ذكرناه في كتاب «التذكرة» ثم قال: وقال العلماء ليس في الجنة ليل ولا نهار، وإنما هم في

<sup>(</sup>۷۷۰) حديث ضعيف، قال الشيخ مجدي السيد في تحقيق التذكرة: حديث ضعيف جدًا . تفرد به الحكيم الترمذي في «نوادر الأصول» أورده القرطبي (١٢٧/١١) في تفسيره، وفي إسناده أبان، وهو ابن أبي عياش من المتروكين، وهو مرسل الإسناد .

نور أبدًا، إنما يعرفون مقدار الليل من النهار بإرخاء الحجب، وإغلاق الأبواب، ويعرفون مقدار النهار برفع الحجب، وفتح الأبواب. ذكره أبو الفرج الجوزي والمهدوي وغيرهما اهم منه. وهذا الجواب الأخير الذي ذكره الحكيم الترمذي عن الحسن وأبي قلابة عن النّبي على الجواب الأول. والعلم عند الله تعالى] (٧٧١).

# فصل: النار

#### عدد أبواب النار.

[قوله تعالى: ﴿فَادَخُلُواْ أَبُوابَ جَهَنَّمَ ﴾ لم يبين هنا عدد أبوابها، ولكنه بين ذلك في «سورة الحجر» في قوله جل وعلا: ﴿لَمَا سَبْعَةُ أَبُوابِ لِكُلِّلِ بَابٍ مِنْهُمُ جُرُّءٌ مَقَسُومٌ ﴾، أرجو الله أن يعيذنا وإخواننا المسلمين منها ومن جميع أبوابها إنه رحيم كريم](٧٧٢).

#### بعض صفات النار وبيان أنها منازل.

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿ فَأَنَذَرَتُكُمْ نَارًا تَلَظَّىٰ ۞ . أي تتلظى، واللظى: اللهب الخالص، وفي وصف النار هنا بتلظى مع أن لها صفات عديدة منها: السعير، وسقر، والجحيم، والهاوية، وغير ذلك.

وذكر هنا صنفًا خاصًا، وهو من كذب وتولي، كما تقدم في موضع آخر في وصفها أيضًا بلظى في قوله تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّهَا لَظَىٰ فِي نَزَاعَةً لِلشَّوَىٰ فِي وصفها أيضًا بلظى في قوله تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّهَا لَظَىٰ فِي فَرَعَعَ فَأَوْعَىَ لِللهَّوَىٰ فَي مُعَا فَأَوْعَىَ اللهَ هُو مَعَ فَأَوْعَىَ اللهُ هُ. وهو كما هو هنا ﴿ فَأَنذَرْتُكُمُ نَارًا تَلَظَىٰ فَي لَا يَصْلَلَهَا إِلَّا ٱلْأَشْقَى فَي اللّهِ اللّهِ اللّهَ مَلْكُهَا إِلَّا ٱلْأَشْقَى فَي اللّهِ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>۷۷۱) ٤/ ٢٦٦: ٨٦٨، مريم / ١٢.

<sup>(</sup>۷۷۲) ٣/ ٣٢٩، النحل/ ٢٩.

كُذَّبَ وَتُولِّنَ إِلَى اللّهُ وهو المعنى في قوله قبله: ﴿ وَأَمّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَى ﴾ وهو المعنى في قوله قبله: ﴿ وَأَمّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَى ﴾ مما يدل أن للنار عدة حالات أو مناطق أو منازل، كل منزلة تختص بصنف من الناس، فاختصت لظى بهذا الصنف، واختصت سقر بمن لم يكن من المصلين، وكانوا يخوضون مع الخائضين، ونحو ذلك. ويشهد له قوله: ﴿ إِنَّ ٱلمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرُكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ ، كما أن الجنة منازل ودرجات، حسب أعمال المؤمنين، واللّه تعالى أعلم] (٧٧٣).

## كيف ينبت الضريع في النار.

قال صاحب التتمة رحمه الله: [وقد أورد الفخر الرازي سؤالًا والجواب عليه، وهو كيف ينبت الضريع في النار؟ فأجاب بالإحالة على تصور كيف يبقى جسم الكفار حيًا في النار، وكذلك الحيات والعقارب في النار.

وهذا وإن كان وجيهًا من حيث منطق القدرة، ولكن القرآن قد صرح بأن النار فيها شجرة الزقوم، وأنها فتنة للظالمين في قوله: ﴿ أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ الزَقُومِ ﴾ إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتْنَةً لِلظّلِمِينَ ﴾ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَغَرُّجُ فِي أَصّلِ الْجَعِيمِ ﴾ إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتْنَةً لِلظّلِمِينَ ﴾ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَغَرُّجُ فِي أَصّلِ الْجَعِيمِ ﴾ الله كُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْها فَمَالِئُونَ مِنْها فَمَالِئُونَ مِنْها الله المُعلونَ ﴾ فأثبت شجرة تخرج في أصل الجحيم، وأثبت لها لازمها وهو أكلهم منها وهو طلعها في تلك الصورة البشعة، وأثبت لازم اللازم وهو أكلهم منها حتى ملء البطون.

والحق أن هذا السؤال وجوابه قد أثاره المبطلون، ولكن غاية ما في الأمر سلب خاصية الإحراق في النار عن النبات، وليس هذا ببعيد على قدرة من خلق النار وجعل لها الخاصية.

<sup>(</sup>٧٧٣) ٢٦٣/ ٢٦٤، الليل / ١٤: ١٦، وانظر (٩/٤٦٣: ٤٦٥) (القارعة / ١٠).

وقد وجد نظيره في الدنيا فتلك نار النمروذ، كانت تحرق الطير في الجو إذا اقترب منها، وعجزوا عن الدنو إليها ليلقوا فيها إبراهيم ووضعوه في المنجنيق ورموه من بعيد، ومع ذلك حفظه الله منها بقوله تعالى لها: ﴿ كُونِ بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَىٰ إِبْرَهِيمَ ﴾، فسبحان من بيده ملكوت كل شيء](٧٧٤).

## النار لها إدراك وحس.

[اعلم أن التحقيق أن النار تبصر الكفار يوم القيامة، كما صرح الله بذلك في قوله هنا: ﴿إِذَا رَأَتُهُم مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ ورؤيتها إياهم من مكان بعيد، تدل على حدة بصرها كما لا يخفى، كما أن النار تتكلم كما صرح الله به في قوله: ﴿يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَم هَلِ امْتَلاَئِتِ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَّزِيدٍ ﴿ الله والأحاديث لدالة على ذلك كثير، كحديث محاجة النار مع الجنة (٥٧٥)، وكحديث الدالة على ذلك كثير، كحديث محاجة النار مع الجنة (١٤٥٥)، وكحديث الشتكائها إلى ربها، فأذن لها في نفسين (٢٥٧٥)، ونحو ذلك، ويكفى في ذلك أن الله جل وعلا صرح في هذه الآية، أنها تراهم وأن لها تغيظًا على الكفار، وأنها تقول: هل من مزيد.

<sup>(</sup>۷۷٤) ۷/ ۳٤٤، الجاثية / ٩.

<sup>(</sup>٧٧٥) أخرج البخاري (٤/ ١٨٣٦) (٤٥٦٩)، ومسلم (٢/ ٢١٨٦) (٢١٨٦) من حديث أبي هريرة ولاحرج البخاري النبي عن النبي عن النبي عن النبي التحاجت النار والجنة، فقالت النار: أوثرت بالمتكبرين والمتجبرين، وقالت الجنة: فما لي لا يدخلني إلا ضعفاء الناس وسقطهم وعجزهم ...) الحديث، واللفظ لمسلم .

<sup>(</sup>۷۷٦) أخرج البخاري (۱۹۹/۱) (۱۹۹)، ومسلم (۱/ ٤٣١) (٢١٧) من حديث أبي هريرة وَالله عن النبي عله قال: «اشتكت النار إلى ربها فقالت: يا رب أكل بعضي بعضا؛ فأذن لها بنفسين نفس في الشتاء ونفس في الصيف، فهو أشد ما تجدون من الحر، وأشد ما تجدون من الزمهرير»، واللفظ لمسلم.

واعلم أن ما يزعمه كثير من المفسرين وغيرهم، من المنتسبين للعلم من أن النار لا تبصر، ولا تتكلم، ولا تغتاظ، وأن ذلك كله من قبيل المجاز، أو أن الذي يفعل ذلك خزنتها، كله باطل ولا معول عليه؛ لمخالفته نصوص الوحي الصحيحة بلا مستند، والحق هو ما ذكرنا.

وقد أجمع من يعتد به من أهل العلم على أن النصوص من الكتاب والسنة، لا يجوز صرفها عن ظاهرها إلا لدليل يجب الرجوع إليه، كما هو معلوم في محله.

وقال القرطبي في تفسير هذه الآية الكريمة: إن القول بأن النار تراهم هو الأصح، ثم قال لما روى مرفوعًا أن رسول الله على قال: «من كذب على متعمدًا فليتبوأ بين عيني جهنم مقعدًا، قيل يا رسول الله أولها عينان؟ قال: أو ما سمعتم الله عز وجل يقول: إذا رأتهم من مكان بعيد سمعوا لها تغيظًا وزفيرًا، يخرج عنق من النار له عينان تبصران ولسان ينطق فيقول: وكلت بكل من جعل مع الله آلهًا آخر فهو أبصر بهم من الطير بحب السمسم في في رواية «يخرج عنق من النار فيلتقط الكفار لقط الطائر حب السمسم» (۷۷۷ ذكره رزين في كتابه، وصححه ابن العربي في قبسه، وقال: أي تفصلهم عن الخلق في المعرفة، كما يفصل الطائر حب السمسم عن التربة، وخرجه الترمذي من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله على «يخرج عنق من النار يوم القيامة له عينان تبصران وأذنان تسمعان ولسان ينطق فيقول: إني وكلت بثلاث: بكل جبار عنيد وبكل من دعا مع الله آلهًا آخر فيقول: إني وكلت بثلاث: بكل جبار عنيد وبكل من دعا مع الله آلهًا آخر وبالمصورين» (۷۷۷)

<sup>(</sup>٧٧٧) لم أقف عليه بهذا اللفظ، وأخرج الطبراني (٨/ ١٣١) (٧٥٩٩) من حديث أبي أمامة مختصرًا بنحوه، وإسناده ضعيف جدًا .

<sup>(</sup>۷۷۸) أخرجه الترمذي (١/٤) (٧٠١)، وقال: حسن غريب صحيح، وأحمد (٢/٣٣٦) من

حسن غريب صحيح. انتهى محل الغرض من كلام القرطبي.

وقال صاحب الدر المنثور: وأخرج الطبراني، وابن مردويه من طريق مكحول، عن أبي أمامة قال: قال رسول الله على: «من كذب على متعمدًا فليتبوأ مقعدًا من بين عيني جهنم. قالوا يا رسول الله: وهل لجهنم من عين؟ قال: نعم أما سمعتم الله يقول: إذا رأتهم من مكان بعيد، فهل تراهم إلا بعينين (۷۷۹) وأخرج عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، من طريق خالد بن دريك، عن رجل من الصحابة قال: قال رسول الله عني على علي ما لم أقل، أو ادعى إلى غير والديه، أو انتمى إلى غير مواليه، فليتبوأ بين عيني جهنم مقعدًا قيل: يا رسول الله وهل لها من عينين؟ قال: نعم أما سمعتم الله يقول: إذا رأتهم من مكان بعيد إلى آخر عينين؟ قال: نعم أما سمعتم الله يقول: إذا رأتهم من مكان بعيد إلى آخر كلامه (۸۷۰)، وفيه شدة هول النار، وأنها تزفر زفرة يخاف منها جميع

<sup>=</sup> حديث أبي هريرة يَرْفِينُكُ، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>۷۷۹) أخرجه الطبراني في "الكبير" (٨/ ١٣١) (١٩٥٧)، وفي "مسند الشاميين" (٤/ ٣٣) (٣٤٣)، وأبو نعيم في المستخرج (٢/ ٤٨) (٣٣) من حديث أبي أمامة كلات بنحوه بسند مسلسل بالضعفاء، فيه أسيد بن زيد، قال عنه الذهبي في الكاشف: (قال النسائي: متروك، وقال ابن عدى: عامة ما يرويه لا يتابع عليه)، وقال عنه ابن حجر في التقريب: (ضعيف أفرط ابن معين فكذبه)، ومحمد بن الفضل قال عنه الذهبي في الكاشف: (تركوه)، وقال عنه ابن حجر في التقريب: (كذبوه)، والأحوص بن حكيم: قال عنه الذهبي في الكاشف: (ضعف)، وقال عنه ابن حجر في التقريب: (ضعيف الحفظ)، ومكحول لم يسمع من أبي أمامة، وقال الهيثمي في المجمع (١/ ٣٧٣): (رواه الطبراني في الكبير وفيه الأحوص بن أمامة، وقال الهيثمي في المجمع (١/ ٣٧٣): (رواه الطبراني غي الكبير وفيه الأحوص بن أمامة، وقال النسائي وغيره ووثقه العجلي ويحيى بن سعيد القطان في رواية ورواه عن الأحوص محمد بن الفضل بن عطية ضعيف (والراوي عن محمد بن الفضل أسيد بن زيد كذبوه) والحديث ضعفه أيضًا أبو نعيم في المستخرج، والشيخ الألباني في الضعيفة (٢/ ٤٢٢).

 $_{=}$  (٧٨٠) أخرجه الخطيب في الكفاية (ص/ ٢٠٠)، وأعله الشيخ الألباني رحمه الله في الضعيفة  $_{=}$ 

الخلائق.

نرجو الله جل وعلا أن يعيذنا وإخواننا المسلمين منها، ومن كل ما قرب إليها من قول وعمل (٧٨١).

#### أشد أهل النار عذابًا.

[قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ ذكر في هذه الآية الكريمة أن المنافقين في أسفل طبقات النار، عيادًا باللَّه تعالى.

وذكر في موضع آخر أن آل فرعون يوم القيامة يؤمر بإدخالهم أشدّ العذاب، وهو قوله: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوا عَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ .

وذكر في موضع آخر أنه يعذب من كفر من أصحاب المائدة عذابًا لا يعذبه أحدًا من العالمين، وهو قوله تعالى: ﴿ قَالَ اللَّهُ إِنِي مُنَزِلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَن يعذّبه أحدًا مِن العالمين، وهو قوله تعالى: ﴿ قَالَ اللَّهُ إِنِي مُنَزِلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكُفُرُ بَعَدُ مِنكُمْ فَإِنِي أَعَذِبُهُ عَذَابًا لا أَعَذّبُهُ وَأَحَدًا مِّن الْعَلَمِينَ ﴿ هَا مَا اللَّهُ عَنهما اللَّهُ عَنهما الله عنهما الله عنه عنهما الله عنهما الله عنهما اللهم عنهما اللهم عنهم

#### الفرق بين عذاب الكفار وعصاة الموحدين.

[قوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿لَهُمْ عَذَابٌ مُنْهِينٌ ﴾ أي لأن عذاب الكفار الذين كانوا يستهزءون بآيات الله لا يراد به إلا إهانتهم وخزيهم

<sup>= (</sup>۹۹۶) بالانقطاع بين خالد بن دريك، والصحابي، فخالد لم يدرك أحدًا من الصحابة . (۷۸۱) ٦٥ / ۲۸۸: ۲۹۰، الفرقان / ۱۲، وانظر أيضًا: (۷/ ٦٥٣) (ق/ ٣٠)، (۸/ ٣٩٥) (الملك/ ٧، ٨) .

<sup>(</sup>٧٨٢) ١/ ٩٧٩، النساء / ١٤٥.

وشدة إيلامهم بأنواع العذاب.

وليس فيه تطهير ولا تمحيص لهم بخلاف عصاة المسلمين فإنهم وإن عذبوا فسيصيرون إلى الجنة بعد ذلك العذاب.

فليس المقصود بعذابهم مجرد الإهانة بل ليؤلوا بعده إلى الرحمة ودار الكرامة] (٧٨٣).

#### خلود أهل الجنة وخلود أهل النار.

[فإذا دخل أهل الجنة الجنة، وأهل النار النار، فعند ذلك تلقى عصا التسيار (٧٨٤)، ويذبح الموت (٧٨٥)، ويقال: يأهل الجنة خلود فلا موت! ويأهل الجنة خلود فلا موت! ويبقى ذلك دائمًا لا انقطاع له ولا تحول عنه إلى محل آخر] (٢٨٠٠).

وقال أيضًا: [قوله تعالى: ﴿وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ﴾ قيد تعالى خلود أهل الجنة وأهل النار

<sup>(</sup>٧٨٣) ٧/ ٣٤٤، الجاثية / ٩.

<sup>(</sup>٧٨٤) قال الرازي في مختار الصحاح: التَّسْيارُ بالفتح تفعال من السير .

<sup>(</sup>٧٨٥) أخرج البخاري (٤/ ١٧٦٠) (١٧٦٠) من حديث عن أبي سعيد الخدري وَ قال قال رسول الله على: "يؤتى بالموت كهيئة كبش أملح فينادي مناد: يا أهل الجنة فيشرئبون وينظرون فيقول: هل تعرفون هذا؟ فيقولون: نعم هذا الموت وكلهم قد رآه. ثم ينادي: يا أهل النار فيشرئبون وينظرون فيقول: هل تعرفون هذا؟ فيقولون: نعم هذا الموت وكلهم قد رآه فيشرئبون وينظرون فيقول: هل تعرفون هذا؟ فيقولون: نعم هذا الموت وكلهم قد رآه فيذبح. ثم يقول: يا أهل الجنة خلود فلا موت، ويا أهل النار خلود فلا موت. ثم قرأ في أَنْفِرُنَهُمْ يَوْمُ الْمُشْرَةِ إِذْ قُنِيَى ٱلأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفَلَةِ ﴾ وهولاء في غفلة أهل الدنيا ﴿وَهُمْ لَا يُوْمُونَكُهُ».

<sup>(</sup>٧٨٦) ٣/ ٢٤١، النحل / ٣٠، وانظر أيضًا: (٣٠٣ ٣٠٣) (مريم / ٣٩)، (٧٢) (غافر / النحل ) . (١١) .

بالمشيئة. فقال في كل منهما: ﴿ إِلَّا مَا شَكَآءَ ﴾ ثم بين عدم الانقطاع في كل منهما، فقال في خلود أهل الجنة: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُكَ عَطَآءً عَيْرَ مَجْذُوذِ ﴿ اللَّهُ ﴾.

وقال في خلود أهل النار: ﴿كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا﴾ ومعلوم أن ﴿كُلَّمَا ﴾ تقتضى التكرار بتكرر الفعل الذي بعدها.

وقد أوضحنا هذه المسألة إيضاحًا تامًا في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿قَالَ ٱلنَّارُ مَنْوَكُمْ خَلِدِينَ فِيهَا إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ ﴾ (٧٨٧) وفي سورة النبأ في الكلام على

(۷۸۷) حيث قال رحمه الله هناك: [قوله تعالى: ﴿قَالَ اَلنَّارُ مَثَوَىكُمْ خَلِينَ فِيهَا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ ، هذه الآية الكريمة يفهم منها كون عذاب أهل النار غير باق بقاء لا انقطاع له أبدا ونظيرها قوله تعالى: ﴿فَأَمَا الَذِينَ شَقُواْ فَفِي اَلنَارِ لَهُمْ فِهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ۞ خَلِينِ فِيهَا مَا دَامَتِ اَلتَمَوْتُ وَلَهُ تعالى: ﴿ وَلَهُ تعالَى عَلَى اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

#### والجواب عن هذا من أوجه:

أحدها: أن قوله تعالى: ﴿إِلَّا مَا شَكَآءَ اللَّهُ معناه إلا من شاء الله عدم خلوده فيها من أهل الكبائر من الموحدين، وقد ثبت في الأحاديث الصحيحة أن بعض أهل النار يخرجون منها وهم أهل الكبائر من الموحدين، ونقل ابن جرير هذا القول عن قتادة والضحاك وأبي سنان وخالد بن معدان واختاره ابن جرير وغاية ما في هذا القول إطلاق ما ورد ونظيره في القرآن ﴿فَانَكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَآوَ ﴾ .

الثاني: أن المدة التي استثناها الله هي المدة التي بين بعثهم من قبورهم واستقرارهم في مصيرهم قاله ابن جرير أيضا .

الوجه الثالث: أن قوله ﴿إِلَّا مَا شَكَةَ اللَّهُ ﴾ فيه إجمال وقد جاءت الآيات والأحاديث الصحيحة مصرحة بأنهم خالدون فيها أبدًا، وظاهرها أنه خلود لا انقطاع له، والظهور من المرجحات، فالظاهر مقدم على المجمل كما تقرر في الأصول.

ومنها: أنَّ ﴿ إِلَّا ﴾ في سورة هود بمعنى: «سوى ما شاء الله من الزيادة على مدة دوام

= السماوات والأرض». وقال بعض العلماء: إن الاستثناء على ظاهره وأنه يأتي على النار زمان ليس فيها أحد، وقال ابن مسعود: "ليأتين على جهنم زمان تخفق أبوابها ليس فيها أحد، وذلك بعدما يلبثون أحقابا"، وعن ابن عباس: «أنها تأكلهم بأمر الله». قال مقيده عفا الله عنه -: الذي يظهر لي والله تعالى أعلم أن هذه النار التي لا يبقى فيها أحد يتعين حملها على الطبقة التي كان فيها عصاة المسلمين كما جزم به البغوي في تفسيره؛ لأنه يحصل به الجمع بين الأدلة، وإعمال الدليلين أولى من إلغاء أحدهما، وقد أطبق العلماء على وجوب الجمع إذا أمكن، أما ما يقول كثير من العلماء من الصحابة ومن بعدهم من أن النار تفنى وينقطع العذاب عن أهلها، فالآيات القرآنية تقتضي عدم صحته، وإيضاحه أن المقام لا يخلو من إحدى خمس حالات بالتقسيم الصحيح وغيرها راجع إليها:

الأولى: أن يقال بفناء النار وأن استراحتهم من العذاب بسبب فنائها .

الثانية: أن يقال إنهم ماتوا وهي باقية .

الثالثة: أن يقال إنهم أخرجوا منها وهي باقية .

الرابعة: أن يقال: إنهم باقون فيها إلا أن العذاب يخف عليهم . وذهاب العذاب رأسا واستحالته لذة لم نذكرهما من الأقسام لأنا نقيم البرهان على نفي تخفيف العذاب، ونفي تخفيفه يلزمه نفي ذهابه واستحالته لذة، فاكتفينا به لدلالة نفيه على نفيهما، وكل هذه الأقسام الأربعة يدل القرآن على بطلانه .

أما فناؤها فقد نص تعالى على عدمه بقوله: ﴿ كُلَّا خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا ﴾ ، وقد قال تعالى: ﴿ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُكُ ﴾ في خلود أهل الجنة وخلود أهل النار وبين عدم الانقطاع في خلود أهل النجنة بقوله: ﴿ عَطَلَّهُ عَيْرٌ مَجْدُونِ ﴾ ، وبقوله: ﴿ إِنَّ هَذَا لَرِزْقُنَا مَا لَمُ مِن نَفَادٍ ﴿ فَهَ ، وقوله: ﴿ يَنَدُرُ يَنَفَدُّ وَمَا عِندَ اللّهِ بَاقِ ﴾ ، وبيّن عدم الانقطاع في خلود أهل النار بقوله: ﴿ كُلَّمَا خَبَتَ عِندَهُ مَعْ مِن يقول إِن للنار خبوة ليس بعدها زيادة سعير رد عليه بهذه الآية الكريمة . ومعلوم أن (كُلَّمَا) تقتضي التكرار بتكرر الفعل الذي بعدها ، ونظيرها قوله تعالى: ﴿ كُلّمَا ضِبَتَ جُلُودُهُمْ بَدُلَنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ الآية . وأما موتهم فقد نصّ تعالى على عدمه بقوله: ﴿ لَا يُقْتَىٰ عَبْهُودُهُمْ بَدُلُونُ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلّ مَكَانِ وَمَا هُو بِمَيّتِكُ ﴾ ، وقد بيّن النبي عَنيْ مَناولُونُ وقوله: ﴿ وَقُولُهُ وَقُولُهُ ، وقوله تعالى على عدمه بقوله: ﴿ لَا يُقْتَىٰ فَعَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ وَمَا هُو بِمَيّتِكُ ﴾ ، وقد بيّن النبي عَليْ والله في الحديث الصحيح أن الموت يجاء به يوم القيامة في صورة كبش أملح فيذبح ، وإذا ذبح الموت حصل اليقين بأنه لا موت كما قال النبي عَلَيْ ويقال: "يا أهل الجنة خلود فلا موت ، الموت كما قال النبي عَلَيْ ويقال: "يا أهل الجنة خلود فلا موت ،

ويا أهل النار خلود فلا موت». وأما إخراجهم منها فنص تعالى على عدمه بقوله: ﴿ كُلْمَا آَ
 أَرَادُوا أَن يَخْرُجُوا مِنْهَا أَعِيدُوا فِيهَا﴾، وبقوله: ﴿ وَمَا هُم بِخَرْجِينَ مِنْهَا ﴾.

وأما تخفيف العذاب عنهم فنص تعالى على عدمه بقوله: ﴿ وَلَا يُحْفَفُ عَنْهُم مِنْ عَذَابِهَا كَذَلِكَ بَخُرِى كُلُ كَنُوكَ وقوله: ﴿ وَلَهُ يَعْمَرُ وَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ وَقُولُه : ﴿ وَلَهُ يَكُورُ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَلَهُ يَكُورُ كَ هُمْ اللّهُ عَدَابًا ﴾ ، وقوله : ﴿ وَلَهُ مَ عَذَابُ مُعْمَرُ وَلَهُ وَقُولُه : ﴿ وَلَهُ مَعْمَلُونَ يَكُونُ لِزَامًا ﴾ ، وقوله : ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ مُعْمَرُ فَ لِزَامًا ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ وَلَا يَخْفَى عَنْهُم مِنْ عَذَابِهًا ﴾ وقوله : ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ مُعْمَرُ ﴾ . ولا يخفى أن قوله : ﴿ وَلَا يَخْفَى عَنْهُم مِنْ عَذَابِهًا ﴾ وقوله : ﴿ لا يُمْثَرُ عَنْهُم كُلّا هما فعل في سياق النفي فحرف النفي ينفي المصدر الكامن في الفعل فهو في معنى لا تخفيف للعذاب عنهم ولا تفتير أما ، والقول بفنائها يلزمه تخفيف العذاب وتفتيره المنفيان في هذه الآيات ، بل يلزمه ذهابهما وقوله : ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ مُقِيمٌ ﴾ . وأسا ، كما أنه يلزمه نفي ملازمة العذاب المنصوص عليها بقوله : ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ مُقِيمٌ ﴾ . وقوله : ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ مُقِيمٌ ﴾ . فظاهر هذه الآيات عدم فناء النار المصرح به في قوله : ﴿ حَكُلًا خَبَتْ زِدَّنَهُمْ سَمِيمًا ﴾ وما

فظاهر هذه الآيات عدم فناء النار المصرح به في قوله: ﴿كُلُّمَا خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَمِيرًا﴾ وما احتج به بعض العلماء من أنه لو فرض أن الله أخبر بعدم فنائها أن ذلك لا يمنع فناءها لأنه وعيد وإخلاف الوعيد من الحسن لا من القبيح، وأن الله تعالى ذكر أنه لا يخلف وعده ولم يذكر أنه لا يخلف وعيده وأن الشاعر قال:

وإني وإن أوعدته أو وعدته لمخلف إيعادي ومنجز موعدي فالظاهر عدم صحته لأمرين:

الأول: أنه يلزم جواز ألّا يدخل النار كافر لأن الخبر بذلك وعيد وإخلافه على هذا القول لا بأس به .

الثاني: أنه تعالى صرح بحق وعيده على من كذب رسله حيث قال: ﴿ كُنُّ كُذَّبَ الرَّسُلَ فَحَنَّ وَعِدِ ﴾ وقد تقرر في مسلك النص من مسالك العلة أن الفاء من حروف التعليل كقولهم «سها فسجد» أي سجد لعلة سهوه، و«سرق فقطعت يده» أي لعلة سرقته فقوله: ﴿ كُلُّ كُذَّبَ الرُّسُلَ فَنَ وَعِد عليهم لعلة تكذيب الرسل ونظيرها قوله تعالى: ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا صَحَدَّبَ الرُّسُلُ فَحَقَّ عِقَاب ﴾ .

ومن الأدلة الصريحة في ذلك تصريحه تعالى بأن قوله لا يبدل فيما أوعد به أهل النار حيث قــــــــال: ﴿لَا تَخْنَصِمُواْ لَدَنَّ وَقَدْ فَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِٱلْوَعِيدِ \* مَا يُبُذَلُ الْقَوْلُ لَدَنَّ وَمَا ٓ أَنَّا بِظَلَمِرِ لِلْجَبِيدِ ۞﴾، \_

# قوله تعالى: ﴿لَبِثِينَ فِيهَاۤ أَحۡقَابًا ۞﴾](٧٨٨).

= ويستأنس لذلك بظاهر قوله تعالى: ﴿ وَالْخَشُوا بَوْمَا لَا يَجْزِى وَالِدُ عَن وَلَدِهِ وَلَا مَوْلُودُ هُو جَاذٍ عَن وَلِلِهِ شَيّئاً إِن وَعَد الله وقوله: ﴿ وَقُله وَالله وقوله وَ الله وقوله وعيد عصاة المؤمنين لأن الله بيّن ذلك بقوله: ﴿ وَيَغْيِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَامُهُ وَ يَجُوزُ إِخْلافه وعيد عصاة المؤمنين لأن الله بيّن ذلك بقوله: ﴿ وَيَغْيِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَامُه وَ فَلُوا تبين بهذه النصوص بطلان جميع هذه الأقسام تعيّن القسم الخامس الذي هو خلودهم فيها أبدًا بلا انقطاع ولا تخفيف بالتقسيم والسبر الصحيح، ولا غرابة في ذلك لأن خبثهم الطبيعي دائم لا يزول قوله تعالى: وَوَل عَلَى أَن خبثهم لا يزول قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ عَلَمُ الله فِي تعم، فلو وَوَلَو عَلَم الله وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ رُدُوا لَيَا مُهُوا عَنه فِي وَقت ما لعلمه الله، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ رُدُوا لَيَا مُؤا لِمَا مُؤا عَنه فِي وَقت ما لعلمه الله، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ رُدُوا لَيَا مُؤا لِمَا مُؤا عَنه فِي وَقت ما لعلمه الله، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ رُدُوا لَيَا مُؤا لِمَا مُؤا عَنه كَان فيهم خير ما في وقت ما لعلمه الله، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ رُدُوا لَيَا مُؤا لِمَا مُؤا عَنه كَا وَ وَلَه عَل الله وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ رُدُوا لَيْ الله وقال الله عاله وقال المناه وقال المناه وقال المناه وقال المناه وقال المناه والانتقام لا للتطهير والتمحيص كما أشار له وَالْه بقالى بقوله : ﴿ وَلَا يُؤُمِنُ هُو الله عالى عند الله تعالى المناه على المناه عند الله تعالى المناه عند الله تعالى المناه عند الله تعالى المناه عنه المناه عند الله تعالى المناه عند الله عالى المناه عند الله عالى المناه عند الله عالى المناه على المناه عند الله تعالى المناه عند الله عالى المناه المناه عند الله عالى المناه عند الله على المناه عند الله عند الله على المناه عند الله عند الله عند الله عند الله على المناه عند الله عند الله عند الله عند عند الله عند عند الله

والآيات المشابهة له كقوله تعالى: ﴿ لَيْنِينَ فِيهَا أَحْقَابًا ﴿ كَا تَقَدَم وجه الجمع بينه هو والآيات المشابهة له كقوله تعالى: ﴿ خَلِينِ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّبَوَتُ وَالأَرْضُ إِلاَ مَا شَآةَ رَبُّكَ ﴾ مع الآيات المقتضية لدوام عذاب أهل النار بلا انقطاع كقوله: ﴿ خَلِينِ فِيهَا إِلّا مَا شَآةَ الله ﴾ الآية فقد الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ النّارُ مَثَوَنكُمْ خَلِينَ فِيهَا إِلّا مَا شَآةَ الله ﴾ الآية فقد بينا هناك أن العذاب لا ينقطع عنهم وبينا وجه الاستثناء بالمشيئة وأما وجه الجمع بين الأحقاب المذكورة هنا مع الدوام الأبدي الذي قدمنا الآيات الدالة عليه فمن ثلاثة أوجه: الأولى: وهو الذي مال إليه ابن جرير وهو الأظهر عندي لدلالة ظاهر القرآن عليه هو أن قوله لابثين فيها أحقابا في حال كونهم لا يذوقون فيها بردا ولا شرابا إلا حميما وغساقا فإذا انقضت تلك الأحقاب عذبوا بأنواع أخر من أنواع العذاب غير الحميم والغساق في قوله: ﴿ هَذَا مَنْ تُولُوهُ حَيدٌ وَعَسَّانٌ ﴾ وَوَاحَرُ مِن شَكِلِهِ أَوْقَ الحال كابن عضور ومن وافقه . وإيضاحه أن جملة: لا يذوقون: حال من ضمير اسم الفاعل المستكن عصفور ومن وافقه . وإيضاحه أن جملة: لا يذوقون: حال من ضمير اسم الفاعل المستكن

## باب: الإيمان بالقضاء والقدر

# الله - عز وجل - يصرف الأشقياء، الذين سبقت لهم الشقاوة في علمه، عن الحق، ويحول بينهم وبينه.

[قوله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِيَ أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا فَهِى إِلَى ٱلْأَذْقَانِ فَهُم أَغْلَلًا فَهِى إِلَى ٱلْأَذْقَانِ فَهُم مُّقَمَحُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَكَدًّا وَمِنْ خَلِفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴿ وَهُو الذِي يجمع الأيدي إلى الأعلال: جمع غلّ وهو الذي يجمع الأيدي إلى الأعناق، والأذقان: جمع ذقن وهو ملتقى اللحيين، والمقمح بصيغة اسم الأعناق، والأذقان: جمع ذقن وهو ملتقى اللحيين، والمقمح بصيغة اسم

= ونعني باسم الفاعل قوله لابثين الذي هو حال ونظيره من إتيان جملة فعل مضارع منفي بلا حالا في القرآن قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَخْرَحَكُمْ مِّنْ بُقُلُونِ أُمَّهَا ثِكُمُّ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا﴾ أي في حال كونكم لا تعلمون .

الثاني: أن هذه الأحقاب لا تنقضي أبدا رواه ابن جرير عن قتادة والربيع بن أنس وقال إنه أصح من جعل الآية في عصاة المسلمين كما ذهب إليه خالد بن معدان .

الثالث: أنا لو سلمنا دلالة قوله أحقابا على التناهي والانقضاء فإن ذلك إنما فهم من مفهوم الظرف والتأبيد مصرح به منطوقا والمنطوق مقدم على المفهوم كما تقرر في الأصول. وقوله خالد بن معدان أن هذه الآية في عصاة المسلمين يرده ظاهر القرآن لأن الله قال وكذبوا بآياتنا كذابا: وهؤلاء الكفار].

٣/ ٤٤، هود / ١٠٧، وانظر أيضًا: (٤/ ١١) (الكهف / ١: ٥)، ٤/ ٢١٤ (٢١٥) (الكهف / ١٠٨)، (٤/ ٣٦٨) (مريم / ٣٦)، (٧/ ٢٨٤) (الزخرف/ ٧١) لتتعرف على ما ذكر من أدلة لبيان خلود أهل الجنة . والمواضع التالية (٦/ ٣٥٠) (الفرقان/ ٦٥)، (٧/ ٩٢ ٩٣) (غافر / ٤٩)، (٧/ ٨٥٦ - ٢٨٦) (الزخرف / ٧٧)، (٩/ ١٢ ١٣) (النبأ / ٣٣: ٢٥) لتتعرف على ما ذكر من أدلة لبيان خلود أهل النار .

وانظر أيضًا رسالة «رفع الأستار لإبطال أدلة القائلين بفناء النار» للعلامة الصنعاني، بتحقيق الشيخ الألباني رحمه الله .

المفعول، وهو الرافع رأسه، والسدّ بالفتح والضمّ: هو الحاجز الذي يسدّ طريق الوصول إلى ما وراءه.

وقوله: ﴿ فَأَغْشَيْنَاهُمْ ﴾ أي: جعلنا على أبصارهم الغشاوة، وهي الغطاء الذي يكون على العين يمنعها من الإبصار، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَعَلَىٰ اللَّهِ مِنْ عَشَاوَةً ﴾، وقول أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةً ﴾، وقول الشاعر وهو الحارث بن خالد بن العاص:

هويتك إذ عيني عليها غشاوة فلمّا انجلت قطّعت نفسي ألومها والمراد بالآية الكريمة: أن هؤلاء الأشقياء الذين سبقت لهم الشقاوة في علم اللّه المذكورين في قوله تعالى: ﴿لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾، صرفهم اللّه عن الإيمان صرفًا عظيمًا مانعًا من وصوله إليهم؛ لأن من جعل في عنقه غلّ، وصار الغلّ إلى ذقنه، حتى صار رأسه مرفوعًا لا يقدر أن يطأطئه، وجعل أمامه سدّ، وخلفه سدّ، وجعل على بصره الغشاوة لا حيلة له في التصرّف، ولا في جلب نفع لنفسه، ولا في دفع ضرّ عنها، فالذين أشقاهم اللّه بهذه المثابة لا يصل إليهم خير.

وهذا المعنى الذي دلَّت عليه هذه الآية الكريمة من كونه جلَّ وعلا يصرف الأشقياء الذين سبقت لهم الشقاوة في علمه عن الحق ويحول بينهم وبينه، جاء موضحًا في آيات كثيرة؛ كقوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرُ بِعَايَنَ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِى مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكُنَ أَنَا اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكُنَّ أَنَا بَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكُنَّ أَنَا بَعْلَنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكُنَ يَمْتَدُوا إِذًا أَبِدًا ﴿ وَانَ تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوا إِذًا أَبِدًا ﴿ وَانَ تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوا إِذًا أَبِدًا ﴿ وَانَ مَدْعُهُمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى الْمَعْمِهِمْ وَعَلَى الْمَعْمِهِمْ وَعَلَى اللهُ عَلَى عَلَم وَخَتَم عَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى اللهُ عَلَى عَلْم وَخَتَم عَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى اللهُ عَلَى عَلْم وَخَتَم عَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى اللهُ عَلَى عَلْم وَخَتَم عَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى اللهُ عَلَى عَلَم وَخَتَم عَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى اللهُ عَلَى عَلَم وَخَتَم عَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى اللهُ عَلَى عَلَم وَخَتَم عَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى اللهُ عَلَى عَلَم وَخَتَم عَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى اللهُ عَلَى عَلَم وَخَلَه وَعَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَم وَعَلَى اللهُ عَلَى عَلَم وَلَه تعالى : ﴿ وَمَن لُولِهُ اللهُ عَلَى عَلْم عَلَى عَلَى عَلَم وَلَولُه تعالى : ﴿ وَمَن لُولُ اللهُ عَلَى عَلْم وَلَه تعالى : ﴿ وَمَن لُولُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَ

يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَكَلَا هَادِى لَهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ فِتَنَتُهُ فَكَن تُمْلِكَ لَهُ مِنَ اللَّهُ أَن يُطَهِّرَ وَلَكَيْكَ ٱلَّذِينَ لَمَ يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُ مُّ .

وقوله تعالى: ﴿أُولَتِهِكَ اللَّهِ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَاللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَالْوَلَتِهِكَ هُمُ الْعَنْفِلُونَ ﴿ وَهُ وَهُ تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَمُمُ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ الْعَنْفِلُونَ ﴿ وَهُ لَهُ مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا يَن دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيَاءً يَضَاعَفُ لَمُمُ الْعَذَابُ مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ اللَّهِ مِنْ ذَكْرِي كَانَتُ أَعَيْنُهُمْ فِي غِطَآءٍ عَن ذِكْرِي وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴿ فَي وَالآيات بِمثل ذلك كثيرة.

وقد قدّمنا أن هذا الطبع والختم على القلوب، وكذلك الأغلال في الأعناق، والسدّ من بين أيديهم ومن خلفهم، أن جميع تلك الموانع المانعة من الإيمان، ووصول الخير إلى القلوب أن اللَّه إنما جعلها عليهم بسبب مسارعتهم لتكذيب الرسل، والتمادي على الكفر، فعاقبهم اللَّه على ذلك، بطمس البصائر والختم على القلوب والطبع عليها، والغشاوة على الأبصار؛ لأن من شؤم السيئات أن اللَّه جلَّ وعلا يعاقب صاحبها عليها بتماديه على الشرّ، والحيلولة بينه وبين الخير جزاه اللَّه بذلك على كفره جزاء وقاقًا.

والآيات الدالَّة على ذلك كثيرة؛ كقوله تعالى: ﴿ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ ﴾ ، فالباء سببية . وفي الآية تصريح منه تعالى أن سبب ذلك الطبع على قلوبهم هو كفرهم؛ وكقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطُبِعَ عَلَى قَلُوبِهِمْ ﴾ ، ومعلوم أن الفاء من حروف التعليل ، أي : فطبع على قلوبهم بسبب كفرهم ذلك ، وقوله تعالى : ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاعَ اللّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا بِهِ وَ أَوَلَ مَن وَ وَلَهُ مَا لَمُ يُؤْمِنُوا بِهِ وَ أَوَّلَ مَن وَ وَلَهُ مُ اللّهُ عُلَيْهِمْ فَرَادَهُمُ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَرَادَهُمُ اللّهُ مُلْفَيْهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ عَلَيْهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ ا

مُرضًا ﴾، إلى غير ذلك من الآيات، كما تقدّم إيضاحه.

واعلم أن قول من قال من أهل العلم: إن معنى قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِي آعَنَقِهِمْ أَعَلَكُ ﴾، أن المراد بذلك الأغلال التي يعذّبون بها في الآخرة؛ كقوله تعالى: ﴿إِذِ ٱلْأَغَلَالُ فِي آعَنَقِهِمْ وَٱلسَّلَسِلُ يُعذّبُونَ ﴿ فِي ٱلنَّارِ يُسْجَرُونَ ﴿ فَي السَّلَسِلُ المراد بجعل الأغلال في أعناقهم، وما ذكر معه في الآية هو صرفهم عن الإيمان والهدى في دار الدنيا؛ كما أوضحنا] (٢٨٩).

<sup>(</sup>۷۸۹) ٦/ ٦٥١: ٦٥٣، يس / ۸، ۹، وانظر أيضًا: (٥/ ٨٢٤ ه ٨٢٥) (المؤمنون/ ١٠٥ ١٠٠)، (٦/ ٤٥٢) (القصص / ۸)، (٧/ ١٣٤) (فصلت / ٢٥) .

سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَهُوا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَيَثِنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِى ءَاذَانِهِمْ وَقُرَأٌ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْفُرْءَانِ وَحَدَهُ وَلَوْا عَلَى أَدْبَرِهِمْ نَفُورًا ﴾ ، وقوله: ﴿ أُولَئِنِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى آبَصَنَرَهُمْ أَنَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى آبَصَنَرَهُمْ أَنَّهُ وَمَا كَانُوا يَبْصِرُونَ ﴾ ، وقوله: ﴿ مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعَ وَمَا كَانُوا يُبْصِرُونَ ﴾ ، والآيات بمثل ذلك كثيرة جدًا.

فإن قيل: إذا كانوا لا يستطيعون السمع ولا يبصرون ولا يفقهون، لأن الله جعل الأكنة المانعة من الفهم على قلوبهم، والوقر الذي هو الثقل المانع من السمع في آذانهم فهم مجبورون، فما وجه تعذيبهم على

شيء لا يستطيعون العدول عنه والانصراف إلى غيره؟ا

فالجواب: أن الله جل وعلا بين في آيات كثيرة من كتابه العظيم: أن تلك الموانع التي يجعلها على قلوبهم وسمعهم وأبصارهم، كالختم والطبع والغشاوة والأكنة، ونحو ذلك إنما جعلها عليهم جزاء وفاقًا لما بادروا إليه من الكفر وتكذيب الرسل باختيارهم، فأزاغ الله قلوبهم بالطبع والأكنة ونحو ذلك، جزاء على كفرهم، فمن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ بَلَ طَبَعَ اللّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِم ﴾ أي بسبب كفرهم، وهو نص قرآني صريح في أن كفرهم السابق هو سبب الطبع على قلوبهم، وقوله: ﴿ فَلَمّا زَاغُوا فَلُوبهم هو أَزَاغُ اللّهُ قُلُوبهم ﴾ وهو دليل أيضًا واضح على أن سبب إزاغة الله قلوبهم هو زيعهم السابق، وقوله: ﴿ وَلَكَ بِالنّهُم عَامَنُوا ثُمّ كَفُوا فَطْبِع عَلَى قُلُوبِهم ﴾ وقوله : ﴿ وَنُقَلِّبُ وقوله تعالى: ﴿ وَلَكَ بِلّهُ مَرَضًا ﴾ ، وقوله : ﴿ وَنُقَلّبُ وَقُولُه : ﴿ وَنُقَلّبُ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ، إلى الشه م وقوله تعالى: ﴿ كَلّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهم مّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات الدالة على أن الطبع على القلوب ومنعها من فهم ما غير ذلك من الآيات الدالة على أن الطبع على القلوب ومنعها من فهم ما

ينفع عقاب من الله على الكفر السابق على ذلك.

وهذا الذي ذكرنا هو وجه رد شبهة الجبرية التي يتمسكون بها في هذه الآيات المذكورة وأمثالها في القرآن العظيم، وبهذا الذي قررنا يحصل الجواب أيضًا عن سؤال يظهر لطالب العلم فيما قررنا: وهو أن يقول: قد بينتم في الكلام على الآية التي قبل هذه أن جعل الأكنة على القلوب من نتائج الإعراض عن آيات الله عند التذكير بها، مع أن ظاهر الآية يدل عكس ذلك من أن الإعراض المذكور سببه هو جعل الأكنة على القلوب، لأن «إن» من حروف التعليل كما تقرر في الأصول في مسلك الإيماء والتنبيه، كقولك: اقطعه إنه سارق، وعاقبه إنه ظالم، فالمعنى: اقطعه لعله سرقته، وعاقبه لعلة ظلمه. وكذلك قوله تعالى: ﴿فَأَعْرَضَ عَنَهَا وَشِيى مَا قَدَّمَتُ يَدَاهُ إِنّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً ﴾ أي أعرض عنها لعلة جعل الأكنة على قلوبهم. بعكننا عَلى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً ﴾ أي أعرض عنها لعلة جعل الأكنة على قلوبهم، وتارة بالطبع، وتارة بالختم، وتارة بالأكنة، ونحو ذلك سببه الأول الإعراض عن آيات الله بالختم، وتارة بالأكنة، ونحو ذلك سببه الأول الإعراض عن آيات الله والكفر بها كما تقدم إيضاحه] (٢٩٠٠).

## أنواع الأقلام.

[وقد ذكر القلم في السنة أنواعًا متفاوتة، وكلها بالغة الأهمية.

منها: أولها وأعلاها: القلم الذي كتب ما كان وما سيكون إلى يوم القيامة، والوارد في الحديث «أول ما خلق الله القلم، قال له: اكتب» الحديث (۷۹۱).

<sup>(</sup>۷۹۰) ۱۵۷/۱: ۱۰۹، الكهف / ۵۷، وانظر أيضًا: (۱۸۸/۱: ۱۱۲) (فصلت / ۵)، (۳/ (۷۹۰) ، (۳/ فصلت / ۵)، (۳/ (۷۹۰) ، (۳/ ۵۶۰) (بني إسرائيل / ۲) .

<sup>(</sup>٧٩١) أخرجه أبو داود (٢/٧٣) (٤٧٠٠)، والترمذي (٤/٧٤) (٢١٥٥)، قال: غريب من هذا الوجه، وأحمد (٣١٧/٥) كلهم من حديث عبادة رضي الله عنه، والحديث صححه الشيخ =

فعلى رواية الرفع، يكون هو أول المخلوقات ثم جرى بالقدر كله، وبما قدر وجوده كله.

ثالثها: القلم الذي يكتب به الملك في الرحم ما يخص العبد من رزق وعمل.

رابعها: القلم الذي بأيدي الكرام الكاتبين المنوه عنه بقوله تعالى: ﴿مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَبِيدٌ ﴿ كَامَا الكتابة كما في قوله: ﴿ كِرَامًا كُنبِينَ ﴿ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾، إذا قلنا إن الكتابة في ذلك تستلزم قلمًا، كما هو الظاهر.

خامسها: القلم الذي بأيدي الناس يكتبون به ما يعلمهم اللَّه، ومن أهمها أقلام كتاب الوحي، الذين كانوا يكتبون الوحي بين يدي رسول اللَّه ﷺ، وكتابة سليمان لبلقيس] (۲۹۲).

# التقدير الحولي في ليلة القدر.

[قوله تعالى: ﴿فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ۞ أَمْرًا مِّنْ عِندِنَأَ معنى قوله: يفرق، أي يفصل ويبين، ويكتب في الليلة المباركة، التي هي ليلة القدر، كل أمر حكيم، أي ذي حكمة بالغة لأن كل ما يفعله الله، مشتمل على أنواع الحكم الباهرة.

وقال بعضهم: حكيم، أي محكم، ولا تغيير فيه، ولا تبديل.

وكلا الأمرين حق لأن ما سبق في علم الله، لا يتغير ولا يتبدل، ولأن

<sup>=</sup> الألباني رحمه الله .

<sup>(</sup>۷۹۲) ٩/ ٤٥٣ ٥٥٥، العلق / ١: ٥ .

جميع أفعاله في غاية الحكمة.

وهي في الاصطلاح وضع الأمور في مواضعها وإيقاعها في مواقعها.

وإيضاح معنى الآية أن الله تبارك وتعالى في كل ليلة قدر من السنة يبين للملائكة ويكتب لهم، بالتفصيل والإيضاح جميع ما يقع في تلك السنة، إلى ليلة القدر من السنة الجديدة.

فتبين في ذلك الآجال والأرزاق والفقر والغنى، والخصب والجدب والصحة والمرض، والحروب والزلازل، وجميع ما يقع في تلك السنة كائنًا ما كان.

قال الزمخشري في الكشاف: ومعنى يفرق: يفصل ويكتب كل أمر حكيم من أرزاق العباد و آجالهم، وجميع أمورهم فيها، إلى الأخرى القابلة إلى أن قال: فتدفع نسخة الأرزاق إلى ميكائيل، ونسخة الحروب إلى جبرائيل، وكذلك الزلازل، والصواعق والخسف، ونسخة الأعمال إلى إسماعيل صاحب سماء الدنيا وهو ملك عظيم، ونسخة المصائب إلى ملك الموت اه محل الغرض منه بلفظه.

ومرادنا بيان معنى الآية، لا التزام صحة دفع النسخ المذكورة للملائكة المذكورين، لأنا لم نعلم له مستندًا.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة، يدل أيضًا على أن الليلة المباركة هي ليلة القدر فهو بيان قرآني آخر.

وإيضاح ذلك أن معنى قوله ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ۞﴾ أي في ليلة التقدير لجميع أمور السنة، من رزق وموت، وحياة وولادة ومرض، وصحة وخصب وجدب، وغير ذلك من جميع أمور السنة.

قال بعضهم: حتى إن الرجل لينكح ويتصرف في أموره ويولد له، وقد خرج اسمه في الموتى في تلك السنة. وعلى هذا التفسير الصحيح لليلة القدر، فالتقدير المذكور هو بعينه المراد بقوله ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ۞ .

وقد قدمنا في سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى: ﴿فَظَنَّ أَن لَّنَ وَقَدِر عَلَيْهِ ﴾ أن قدر بفتح الدال مخففًا يقدر ويقدر بالكسر والضم كيضرب وينصر قدرًا بمعنى قدر تقديرًا، وأن ثعلبًا أنشد لذلك قول الشاعر:

فليست عشيات الحمى برواجع لنا أبدًا ما أروق السلم النضر ولا عائد ذاك الزمان الذي مضى تباركت ما تقدر يقع ولك الشكر وبينا هناك، أن ذلك هو معنى ليلة القدر، لأن الله يقدر فيها وقائع السنة.

وبينا أن ذلك هو معنى قوله تعالى: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ وأوضحنا هناك أن القدر بفتح الدال والقدر بسكونها هما ما يقدره الله من قضائه: ومنه قول هدبة بن الخشرم:

ألا يا لقومي للنوائب والقدر وللأمر يأتي المرء من حيث لا يدري واعلم أن قول من قال: إنما سميت ليلة القدر لعظمها وشرفها على غيرها من الليالي من قولهم: فلان ذو قدر أي ذو شرف ومكانة رفيعة لا ينافي القول الأول لاتصافها بالأمرين معًا، وصحة وصفها بكل منهما كما أوضحنا مثله مرارًا] (٧٩٣).

# الأمر الكوني، والأمر الشرعي.

[قد بينا معنى ﴿ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ في كتابنا دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلِلْالِكَ خَلَقَهُمُّ ﴾ وبينا

<sup>(</sup>٧٩٣) ٧/ ٣٢١ ٣٢١، الدخان / ٤، ٥ . وانظر أيضًا (٤/ ٧٤٦) (الأنبياء / ٨٧) .

هناك أن الإرادة المدلول عليها باللام في قوله: ﴿ وَلِذَالِكَ خَلَقَهُمُّ ﴾ أي ولأجل الاختلاف إلى شقي وسعيد خلقهم، وفي قوله: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّمَ كَالْمَ مِنَ وَلَهُ وَلَقَدْ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّمَ كَالْمُ مِنَ الْإِرَادَة المدلول عليها باللام في قوله: ﴿ إِلَّا لِيَعَبُّدُونِ ﴾، إرادة دينية شرعية.

وبينا هناك أيضًا الأحاديث الدالة على أن الله خلق الخلق منقسمًا إلى شقي وسعيد، وأنه كتب ذلك وقدره قبل أن يخلقهم. وقال تعالى: ﴿هُوَ اللَّهِ عَلَقَكُمُ فَهِ الْجُنَّةِ وَفَرِيقُ فِي اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَمِنكُمُ مُؤْمِنٌ ﴾: وقال: ﴿فَرِيقُ فِي الْجُنَّةِ وَفَرِيقُ فِي السَّعِيرِ ﴾.

والحاصل: أن الله دعا جميع الناس على ألسنة رسله إلى الإيمان به وعبادته وحده وأمرهم بذلك، وأمره بذلك مستلزم للإرادة الدينية الشرعية، ثم إن الله جل وعلا يهدي من يشاء منهم ويضل من يشاء بإرادته الكونية القدرية، فيصيرون إلى ما سبق به العلم من شقاوة وسعادة، وبهذا تعلم وجه الجمع بين قوله: ﴿وَلَقَدُ ذَرَأَنا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ الْجِنِ وَالْإِنسِ ﴾، وقوله: ﴿وَلَذَلِكَ خَلَقَهُم ﴾، وبين قوله: ﴿وَمَا خَلَقتُ اللِّن وَلَا لِيعَبُّدُونِ إِن ﴾، وإنما ذكرنا أن الإرادة قد تكون دينية شرعية، وألا ليعبُدُونِ أن ها وقد تكون كونية قدرية وليست ملازمة لهما؛ وهي ملازمة للأمر والرضا، وقد تكون كونية قدرية وليست ملازمة لهما؛ لأن الله يأمر الجميع بالأفعال المرادة منهم دينًا، ويريد ذلك كونًا وقدرًا من بعضهم دون بعض، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللّهَ ﴾.

فقوله: ﴿ إِلَّا لِيُطَاعَ ﴾: أي فيما جاء به من عندنا؛ لأنه مطلوب مراد من المكلفين شرعًا ودينًا، وقوله: ﴿ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾: يدل على أنه لا يقع من ذلك إلا ما أراده الله كونًا وقدرًا، والله جل وعلا يقول: ﴿ وَٱللَّهُ يَدُعُوا الله كَارِ ٱلسَّلَامِ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْنَقِيمٍ ﴿ أَنَّ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ: اللَّهُ لَكُمْ يَقُولُ: اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّ

«كلِّ ميسر لما خلق له»(٧٩٤). والعلم عند الله تعالى](٩٥٠).

وقال أيضًا رحمه الله: [قال العلامة ابن القيم رحمه الله في "إعلام الموقعين عن رب العالمين": . . . الذكر الأمري محيط بجميع أفعال المكلفين أمرًا ونهيًا، وإذنًا وعفوًا. كما أن الذكر القدري محيط بجميعها علمًا وكتابة وقدرًا، فعلمه وكتابته وقدره قد أحصى جميع أفعال عباده الواقعة تحت التكليف وغيرها. وأمره نهيه وإباحته وعفوه قد أحاط بجميع أفعالهم التكليفية، فلا يخرج فعل من أفعالهم عن أحد الحكمين: إما الكوني، وإما الشرعي الأمري.

فقد بین الله سبحانه علی لسان رسوله ﷺ بکلامه وکلام رسوله جمیع ما أمر به، وجمیع ما نهی عنه، وجمیع ما أحله، وجمیع ما حرمه، وجمیع ما عفا عنه. وبهذا یکون دینه کاملًا کما قال تعالی: ﴿ ٱلْیَوْمَ ٱ کُمَلُتُ لَکُمْ دِینَکُمْ وَیَنَکُمْ وَیَنَکُمْ فِعْمَتِی ﴾ آلَاً الله کما قال تعالی: ﴿ ٱلْیَوْمَ ٱ کُمَلُتُ لَکُمْ دِینَکُمْ وَیَنَکُمُ وَیَنْکُمُ وَیَنْکُمُ وَیَنْکُمُ وَیَنْکُمُ وَیَنْکُمُ وَیَنْکُمُ وَیَنْکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیَنْکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنِکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَدُونَ دَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَدُونَ دَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَکُمُ وَیْنَدُونَ دَیْنِ وَیْنَکُمُ وَیْنَدُونَ دَیْنِ وَیْنَانِ وَیْنَانِ وَیْنِوْنَ وَیْنَانِ وَیْنَانِ وَیْنَانِ وَیْنِیْمُ وَیْنِوْنِ وَیْنِ وَیْنَانِ وَیْنِوْنَ وَیْنَانُونِ وَیْنَانُونِ وَیْنَانُونِ وَیْنَانِ وَیْنَانِ وَیْنَوْنَ وَیْنَانُ وَیْنَانِ وَیْنَانُونُ وَیْنَانُونُ وَیْنَانُونُ وَیْنَانُونُ وَیْنَانُونُ وَیْنَانُ وَیْنَانُونُ وَیْنَانُ وَیْنَانُونُ وَیْنَانُونُ و یَشْرُونُ وَیْنَانُونُ وَیْنَانُونُ وَیْنَانُونُ وَیْنَانُونُ و یَانِیْنُ وَیْنَانُونُ وَیْنَانُونُ وَیْنَانُونُ وَیْنَانُونُ و یَانِیْنُ وَیْنِیْنِ وَیْنِیْنُ وَیْنِیْنُ وَیْنِونُ وَیْنَانِ وَیْنِونُ وَیْنُونُ وَیْنُونُ وَیْنِونُ وَیْنُونُ وَیْنُونُ وَیْنِونُ وَیْنُونُ وَیْنُونُ وَیْنِونُ وَیْنُونُ وَنِونُ وَیْنُونُ وَیْنُونُ وَیْنُونُ وَیْنُونُ وَیْنُونُ وَانِونُ وَیْنُونُ وَانِونُ وَیْنُونُ وَانُونُ وَانُونُ وَانُونُ وَانِونُ وَیْنُونُ وَانُونُ وَانُونُ وَیْنُونُ وَانِیْنُ وَانُون

## مثال على الأمر الكوني القدري.

[وما ذكر الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من أنه أمر النار بأمره الكوني القدري أن تكون بردًا وسلامًا على إبراهيم يدل على أنه أنجاه من تلك النار. لأن قوله تعالى: ﴿ كُونِ بَرْدًا ﴾ يدل على سلامته من حرِّها. وقوله: ﴿ وَسَلَامًا ﴾ . يدل على سلامته من شرِّ بردها الذي انقلبت الحرارة إليه. وانجاؤه إياه منها الذي دل عليه أمره الكوني القدري هنا جاء مصرحًا به في «العنكبوت» في قوله تعالى: ﴿ فَأَنِحَلُهُ ٱللَّهُ مِن فَظَنَّ ﴾ وأشار إلى

<sup>(</sup>٧٩٤) أخرجه البخاري (٤/ ١٨٩١) (٤٦٦٦)، ومسلم (٤/ ٢٠٣٩) (٢٦٤٧) من حديث علي ﷺ.

<sup>(</sup>۷۹۰) ۱۲۷۲ ۷۷۲، الذاریات / ۵۰ .

<sup>(</sup>٧٩٦) ٤/ ٧١١، الأنبياء / ٧٨، ٧٩ .

ذلك هنا بقوله: ﴿ وَنَجَّيْنَكُ مُ وَلُوطًا ﴾ ](٧٩٧).

## الفرق والمذاهب في القدر.

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِى خَلَقَكُمُ فَمِنكُمُ فَمِنكُمُ فَمِنكُمُ وَالله عَلَمُ وَالله عَلَمُ وَالله عَلَمُ وَالله عَلَمُ الله على علينا وعليه، في مذكرة الدراسة: المعنى أن الله هو الذي خلقكم وقدَّر على قوم منكم الكفر، وعلى قوم منكم الإيمان، ثم بعد ذلك يهدي كلًا لما قدره عليه كما قال: ﴿وَالَّذِى قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴿ فَهَدَىٰ الله عَلَمُ الكفر، ويسر المؤمن للعمل بالإيمان، كما قال عَلَيْ : «اعملوا فكل العمل بالكفر، ويسر المؤمن للعمل بالإيمان، كما قال عَلَيْ : «اعملوا فكل ميسر لما خلق له» (۱۹۸۰) ه.

ومن المعلوم أن هذا النص من مأزق القدرية والجبرية، وأن أهل السنة يؤمنون أن كلًا بقدر الله ومشيئته، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية: وهم أهل السنة وسط بين قول: إن العبد مجبور على عمله لا اختيار له كالورقة في مهب الريح.

وبين قول: إن العبد يخلق فعله بنفسه ويفعل ما يريد بمشيئته.

وأهل السنة يقولون بقوله تعالى: ﴿لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ۞ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَآ أَن يَشَآءُ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ ﴾.

وقد ذكر القرطبي أقوال الطائفتين من أهل العلم، ولكل طائفة ما استدلت به، الأولى عن ابن مسعود أن النّبي ﷺ قال: «خلق الله فرعون في

<sup>(</sup>٧٩٧) ٢٤١/٤، الأنبياء / ٦٩، ٧٠. وانظر أيضًا (٣/ ٤٤٢) (بني إسرائيل / ١٦) لمعرفة الكلام على الأمر في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا أَرَدْنَا أَن تُهْلِكَ قَرَيَةٌ أَمْرَنَا مُثَرَّفِهَا فَفَسَقُوا فِهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَرْنَهَا تَدْمِيرًا ﴾ .

<sup>(</sup>٧٩٨) سبق تخريجه آنفًا .

بطن أمه كافرًا، وخلق يحيى بن زكريا في بطن أمه مؤمنًا» (٩٩٠).

وبما في الصحيح من قوله ﷺ: «إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع أو باع، فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها، وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى لم يبق بينه وبينها إلا ذراع أو باع، فيسبق عليه الكتاب، فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها» (١٠٠٠).

وقال: قال علماؤنا: تعلق العلم الأزلي بكل معلوم. فيجري ما علم وأراد وحكم.

الثانية ما جاء في قوله: وقال جماعة من أهل العلم: إنَّ الله خلق الخلق ثم كفروا وآمنوا. قالوا: وتمام الكلام: وهو الذي خلقكم، ثم وصفهم فقال: ﴿فَيَنكُمُ صَافِرٌ وَمِنكُمُ مُؤْمِنٌ ﴾.

وكقوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَاّبَةٍ مِّن مَّاآءٍ فَمِنْهُم مَّن يَمْشِى عَلَى بَطْنِهِ ﴾ قالوا فالله خلقهم والمشي فعلهم.

واختاره الحسين بن الفضل، قال: لأنه لو خلقهم كافرين ومؤمنين لما وصفهم بفعلهم، واحتجوا بقوله على الفطرة» «كل مولود يولد على الفطرة» الحديث اه.

<sup>(</sup>۷۹۹) أخرجه الطبراني (۱۰/ ۲۲٤) (۱۰۵۳)، واللالكائي في «اعتقاد أهل السنة» (۳/ ۵۷۳) (۷۹۹) أخرجه الطبراني (۱۰۱۹) من حديث ابن مسعود، وقال الهيثمي في «المجمع» (۱۹۳/۷): رواه الطبراني، وإسناده جيد . ، والحديث صححه بالطرق الشيخ الألباني رحمه الله وانظر الصحيحة (۱۸۳۱) .

<sup>(</sup>۸۰۰) أخرجه البخاري (۳/ ۱۱۷۶) (۳۰۳٦)، ومسلم (۶/ ۲۰۳۱) (۲۲۶۳) من حديث ابن مسعود ريخالتين .

<sup>(</sup>٨٠١) أخرجه البخاري (١/ ٤٥٦) (١٢٩٣)، ومسلم (٤/ ٢٠٤٧) (٢٦٥٨) من حديث أبي هريرة

وبالنظر في هاتين المقالتين نجد الآتي:

أولًا: التشبيه في المقالة الثانية لا يسلم، لأن وصف الدواب في حالة المشي ليس وصفًا فعليًا، وإنما هو من ضمن خلقه تعالى لها ولم يكن منها فعل في ذلك.

ثانيًا: ما استدلت به كل طائفة من الحديثين لا تعارض بينهما، لأن الحديث الأول، «إن أحدكم ليعمل» لبيان المصير والمنتهى، وفق العلم الأزلى والإرادة القدرية.

والحديث الثاني لبيان مبدأ وجود الإنسان في الدنيا وأنه يولد على الفطرة حينما يولد، أما مصيره فبحسب ما قدر الله عليه.

وقد نقل القرطبي كلامًا للزجاج وقال عنه: هو أحسن الأقوال ونصه: إن الله خلق الكافر، وكفره فعل له وكسب، مع أن الله خالق الكفر وخلق المؤمن، وإيمانه فعل له وكسب، مع أن الله خالق الإيمان. والكافر يكفر ويختار الكفر بعد أن خلق الله إياه؛ لأن الله تعالى قدر ذلك عليه وعلمه منه؛ لأن وجود خلاف المعلوم جهل.

قال القرطبي: وهذا أحسن الأقوال، وهو الذي عليه جمهور الأمة اه. ولعل مما يشهد لقول الزجاج قوله تعالى: ﴿وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾.

هذا حاصل ما قاله علماء التفسير، وهذا الموقف كما قدمنا من مأزق القدر والجبر، وقد زلت فيه أقدام وضلت فيه أفهام، وبتأمل النص وما يكتنفه من نصوص في السياق مما قبله وبعده: نجد الجواب الصحيح والتوجيه السليم، وذلك ابتداء من قوله تعالى: ﴿ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾.

فكون الملك له لا يقع في ملكه إلا ما يشاء، وكونه على كل شيء قدير مراد) (الجموع البهة - ج۲)

يفعل في ملكه ما يريد.

ثم قال: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ فَهِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُمْ مُؤْمِنُ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ وَمِنكُمْ مُؤْمِنُ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ . ثم جاء بعدها قوله تعالى: ﴿خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا شَيرُونَ وَمَا تُعْلِمُونَ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُودِ ﴾ .

فخلق السماوات والأرض وخلق الإنسان في أحسن صورة آيتان من آيات الدلالة على البعث، كما قال تعالى في الأولى: ﴿لَخَلُقُ ٱلسَّمَوَتِ وَاللَّرْضِ أَكَّبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ﴾. وقال في الثانية: ﴿قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِي آنشَاهَا أَوْل مَرَوَّ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ ﴿ إَنَا اللَّهِ الْمَصِيرُ ﴾، ولذا جاء عقبها قوله: ﴿إِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾.

أي بعد الموت والبعث، فكأنه يقول لهم: هو الذي خلقكم وخلق لكم آيات قدرته على بعثكم، من ذلك خلق السماوات والأرض، ومن ذلك خلقكم وتصويركم في أحسن تقويم، فكأن موجب ذلك الإيمان بقدرته تعالى على بعثكم بعد الموت، وبالتالي إيمانكم بما بعد البعث، من حساب وجزاء وجنة ونار، ولكن فمنكم كافر ومنكم مؤمن.

وقد جاء بعد ذكر الأمم قبلهم: وبيان أحوالهم جاء تفنيد زعم الكفار بالبعث والإقسام على وقوعه في قوله تعالى ﴿ زَعَمَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ أَن لَن يُبْعَثُواْ قُلُ بَالْبَعِثُ وَالْإِنْ مَن كُفُرُواْ أَن لَن يُبْعَثُواْ قُلُ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ ﴾. لأن خلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس، ويشهد لهذا التوجيه في قوله تعالى في سورة الإنسان: ﴿ هَلْ أَنَى عَلَى الْإِنسَنِ حِينٌ مِن الدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيَّا مَذَكُورًا ۞ اِنّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ۞ إِنّا هَدَيْنَهُ السَّبِيلَ إِمّا شَاكِرًا وَإِمّا كَفُورًا ۞ .

فقوله تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نُطُّفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴾ كقوله تعالى: ﴿ هُوَ

# ٱلَّذِي خَلَقَكُم ﴾.

ثم قال: ﴿فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾ وهما حاستا الإدراك والتأمل، فقال: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ﴾ مع استعداده للقبول والرفض.

وقوله: ﴿إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا﴾ مثل قوله هنا: ﴿فَينَكُمْ كُورٌ وَمِنكُمْ وَمِنكُمْ مَثْلُو وَمِنكُمُ مَثْلُ وَمِنكُمُ أَي بعد التأمل والنظر وهداية السبيل بالوحي، ولذا جاء في هذا السياق من هذه السورة: ﴿فَتَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِۦ وَالنُّورِ ٱلَّذِيّ أَنزَلْنَا ﴾.

وبكل ما تقدم في الجملة يظهر لنا أن الله خلق الإنسان من نطفة ثم جعل له سمعًا وبصرًا ونصب الأدلة على وجوده وقدرته على بعث الموتى، ومن ثم مجازاتهم على أعمالهم وأرسل إليه رسله وهداه النجدين، ثم هو بعد ذلك إما شاكرًا وإما كفورًا ولو احتج إنسان في الدنيا بالقدر لقيل له: هل عندك علم بما سبق في علم الله عليك، أم أن الله أمرك ونهاك وبين لك الطريق.

وعلى كل، فإن قضية القدر من أخطر القضايا وأغمضها، كما قال علي رَعِيْ اللهِ في خلقه (٨٠٢).

<sup>(</sup>١١٢٣) لم أقف عليه عنه بهذا اللفظ، وقد قال اللالكائي في «اعتقاد أهل السنة» (٤/ ٦٢٩) (١١٢٣) أخبرنا عبيد الله بن محمد بن أحمد قال أخبرنا أبو الطيب ابن السندي قال ثنا موسى بن الحسن الجلاجلي قال ثنا عبد الله بن بكر قال ثنا أبو بكر عبد الرحمن رفع الحديث إلى على أنه سأله فقال: " يا أبا الحسن ما تقول في القدر فقال يا أبا الحسن ما تقول في القدر فقال يا أبا الحسن ما تقول في القدر فقال سر الله فلا تكلفه».

وعبد الرحمن لم أعرفه . وقال محقق كتاب الاعتقاد: وهذا الأثر رواه الآجري في الشريعة (ص/ ٢٠٠)، وابن بطة في الإبانة (٢/ ٢٠٧)، وذكره ابن بابويه القمي الشيعي بسند آخر عن علي في التوحيد .

وقال ﷺ: «إذا ذُكر القضاء فأمسِكوا» (٨٠٣) ولكن على المسلم النظر فيما أنزل الله من وحى وبعث من رسل.

وأهم ما في الأمر هو جري الأمور على مشيئة الله وقد جاء موقف عملي في قصة بدر، يوضح حقيقة القدر ويظهر غاية العبر في قوله تعالى: ﴿إِذَّ يُرِيكُهُمُ اللَّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيلًا وَلَوَ أَرَىكَهُمُ كَثِيرًا لَّفَشِلْتُمُ وَلَئَانَزَعْتُمُ فِي الْأَمْرِ وَلَكِنَ اللَّهَ سَلَمٌ إِنَّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ الصُّدُودِ ﴿ ﴾.

فهو تعالى الذي سلم من موجبات التنازع والفشل بمقتضى علمه بذات الصدور.

ثم قال: ﴿ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيْتُمْ فِي أَعْيُنِكُمْ قَلِيلًا وَيُقَلِّلُكُمْ فِيَ أَعْيُنِهُمْ قَلِيلًا وَيُقَلِّلُكُمْ فِي أَعْيُنِهِمْ لِيَقْضِى ٱللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولًا وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴿ فَي اللَّهِ أَجْرَى الأسباب على مقتضى إرادته فقلل كلًا من الفريقين في أعين الآخر ليقضي الله أمرًا كان في سابق علمه مفعولًا، ثم بين المنتهى، ﴿ وَإِلَى اللّهِ تَعَالَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ تَعَالَى اللّهُ عَلَى اللّ

### الرد على مذهب الجبرية، وتقرير مذهب السلف.

[مراد الكفار بقولهم ﴿ لَوَ شَاءَ ٱلرَّمْنَ مَا عَبَدُنَهُمْ ﴾ وقولهم ﴿ لَوَ شَاءَ ٱللهُ مَا عَبَدُنَهُمْ ﴾ وقولهم ﴿ لَوَ شَاءَ ٱللهُ مَا أَشُرَكُنَا ﴾ مرادهم به أن الله لما كان قادرًا على منعهم من الشرك، وهدايتهم إلى الإيمان ولم يمنعهم من الشرك. دل ذلك على أنه راض منهم

<sup>(</sup>٨٠٣) رواه الطبراني (١٩٨/١٠) (١٩٤٤٨)، والحارث في «مسنده» (٧٨/٢ - بغية) (١٤٢٧) من حديث ابن مسعود بلفظ «إذا ذكر القدر فأمسكوا» وحسنه الحافظ في الفتح (١١/٧٧١) وله شواهد عن ثوبان وغيره، والحديث صححه الشيخ الألباني رحمه الله وانظر الصحيحة (٣٤).

<sup>(</sup>٨٠٤) ٨/ ٣٣٢: ٣٣٧، التغابن / ٢: ٤.

بالشرك في زعمهم.

قالوا لأنه لو لم يكن راضيًا به، لصرفنا عنه، فتكذيب الله لهم في الآيات المذكورة فنصب على دعواهم أنه راض به، والله جل وعلا يكذب هذه الدعوى في الآيات المذكورة وفي قوله ﴿ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرِ ۖ ﴾.

فالكفار زعموا أن الإرادة الكونية القدرية، تستلزم الرضى وهو زعم باطل، وهو الذي كذبهم الله فيه من الآيات المذكورة.

وقد أشار تعالى إلى هذه الآيات المذكورة، حيث قال في آية الزخرف: ﴿ أَمْ ءَالْيَنَاهُمْ كِتَابًا مِن قَبَلِهِ، فَهُم بِهِ، مُسْتَمُسِكُونَ ﴿ أَي آتيناهم كتابًا يدل على أنا رضوان منهم بذلك الكفر، ثم أضرب عن هذا إضراب إبطال مبيئًا أن مستندهم في تلك الدعوى الكاذبة هو تقليد آبائهم التقليد الأعمى، وذلك في قوله ﴿ بَلُ قَالُوا ۚ إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ ﴾ أي شريعة وملة وهي الكفر وعبادة الأوثان ﴿ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَائَرْهِم مُمُهّتَدُونَ ﴾ .

فقوله عنهم مهتدون هو مصب التكذيب، لأن الله إنما يرضى بالاهتداء لا بالضلال.

فالاهتداء المزعوم أساسه تقليد الآباء الأعمى، وسيأتي إيضاح رده عليهم قريبًا إن شاء الله.

وقال تعالى في آية النحل بعد ذكره دعواهم المذكورة: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتُ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ ﴾.

فأوضح في هذه الآية الكريمة أنه لم يكن راضيًا بكفرهم، وأنه بعث في كل أمة رسولًا، وأمرهم على لسانه أن يعبدوا الله وحده، ويجتنبوا الطاغوت أي يتباعدوا عن عبادة كل معبود سواه.

وأن الله هدى بعضهم إلى عبادته وحده، وأن بعضهم حقت عليه الضلالة

أي ثبت عليه الكفر والشقاء.

وقال تعالى في آية الأنعام ﴿ قُلْ فَلِلَّهِ ٱلْحُجَّةُ ٱلْبَالِغَةُ فَلَوْ شَآءَ لَهَدَىٰكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ .

فملكه تعالى وحده للتوفيق والهداية، هو الحجة البالغة على خلقه، يعني فمن هديناه وتفضلنا عليه بالتوفيق، فهو فضل منا ورحمة.

ومن لم نفعل له ذلك فهو عدل منا وحكمة، لأنه لم يكن له ذلك دينًا علينا ولا واجبًا مستحقًا يستحقه علينا، بل إن أعطينا ذلك ففضل، وإن لم نعطه فعدل.

وحاصل هذا: أن الله تبارك وتعالى قدر مقادير الخلق، قبل أن يخلق الخلق، وعلم أن قومًا صائرون إلى الشقاء وقومًا صائرون إلى السعادة، فريق في الجنة وفريق في السعير.

وأقام الحجة على الجميع، ببعث الرسل وتأييدهم بالمعجزات التي لا تترك في الحق لبسًا فقامت عليهم حجة الله في أرضه بذلك.

ثم إنه تعالى وفق من شاء توفيقه، ولم يوفق من سبق لهم في علمه الشقاء الأزلي، وخلق لكل واحد منهم قدرة وإرادة يقدر بها على تحصيل الخير والشر، وصرف قدرهم وإراداتهم بقدرته وإرادته إلى ما سبق لهم في علمه، من أعمال الخير المستوجبة للسعادة وأعمال الشر المستوجبة للشقاء.

فأتواكل ما أتوا وفعلواكل ما فعلوا، طائعين مختارين، غير مجبورين، ولا مقهورين ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ﴾. ﴿ قُلُ فَلِلَّهِ ٱلْحُجَّةُ ٱلْبَالِغَةُ فَلَوْ شَآءَ لَهَدَكُمُ أَجْمَعِينَ ﴾.

وادعاء أن العبد مجبور لا إرادة له ضروري السقوط عند عامة العقلاء. ومن أعظم الضرويات الدالة عليه أن كل عاقل يعلم أن بين الحركة

الاختيارية والحركة الاضطرارية، كحركة المرتعش فرقًا ضروريًا، لا ينكره عاقل.

وأنك لو ضربت من يدعي أن الخلق مجبورون، وفقأت عينه مثلًا، وقتلت ولده واعتذرت له بالجبر، فقلت له: أنا مجبور ولا إرادة لي في هذا السوء الذي فعلته بك، بل هو فعل الله، وأنا لا دخل فيه فإنه لا يقبل منك هذه الدعوى بلا شك.

بل يبالغ في إرادة الانتقام منك قائلًا: إن هذا بإرادتك ومشيئتك.

ومن أعظم الأدلة القطعية الدالة على بطلان مذهب القدرية، وأن العبد لا يستقل بأفعاله دون قدرة الله ومشيئته، أنه لا يمكن أحدًا أن ينكر علم الله بكل شيء، قبل وقوعه والآيات والأحاديث الدالة على هذا لا ينكرها إلا مكابر.

وسبق علم الله بما يقع من العبد قبل وقوعه، برهان قاطع على بطلان تلك الدعوى.

وإيضاح ذلك أنك لو قلت للقدري: إذا كان علم الله في سابق أزله تعلق بأنك تقع منك السرقة أو الزنا في محل كذا في وقت كذا، وأردت أنت بإرادتك المستقلة في زعمك دون إرادة الله ألا تفعل تلك السرقة أو الزنا الذي سبق بعلم الله وقوعه، فهل يمكنك أن تستقل بذلك؟ وتُصيِّر علم الله جهلًا، بحيث لا يقع ما سبق في علمه وقوعه في وقته المحدد له؟

والجواب بلا شك: هو أن ذلك لا يمكن بحال كما قال تعالى: ﴿وَمَا تَسَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهَ ﴾، وقال الله تعالى: ﴿قُلُ فَلِلَّهِ ٱلْحُجَّةُ ٱلْبَالِغَةُ فَلَوْ شَآءَ لَهَدَىٰكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ تَعَالَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

ولا إشكال ألبتة في أن الله يخلق للعبد قدرة وإرادة يقدر بها على الفعل والترك، ثم يصرف الله بقدرته وإرادته قدرة العبد وإرادته إلى ما سبق به

علمه فيأتيه العبد طائعًا مختارًا غير مقهور ولا يجور، وغير مستقل به دون قدرة الله وإرادته كما قال تعالى: ﴿ وَمَا تَشَآهُونَ إِلَّا أَن يَشَآهُ اللَّهُ ﴾.

والمناظرة التي ذكرها بعضهم، بين أبي إسحاق الإسفراييني وعبد الجبار المعتزلي توضح هذا.

وهي أن عبد الجبار قال: سبحان من تنزه عن الفحشاء يعني أن السرقة والزنا ليسا بمشيئة الله، لأنه في زعمه أنزه من أن تكون هذه الرذائل بمشبئته.

فقال أبو إسحاق: كلمة حق أريد بها باطل.

ثم قال: سبحان من لم يقع في ملكه إلا ما يشاء.

فقال عبد الجبار: أتراه يشاؤه ويعاقبني عليه.

فقال أبو إسحاق: أتراك تفعله جبرًا عليه، أأنت الرب وهو العبد؟

فقال عبد الجبار: أرأيت إن دعاني إلى الهدى، وقضى علي بالردي، دعاني وسد الباب دوني؟ أتراه أحسن أم أساء؟

فقال أبو إسحاق: أرى أن هذا الذي منعك إن كان حقًا واجبًا لك عليه فقد ظلمك وقد أساء، سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا، وإن كان ملكه المحض فإن أعطاك ففضل، وإن منعك فعدل، فبهت عبد الجبار، وقال الحاضرون: والله ما لهذا جواب.

و مضمون جواب أبي إسحاق هذا الذي أفحم به عبد الجبار، هو معنى قوله تعالى: ﴿ قُلُ فَلِلَّهِ الْحُجُمُ الْجُمَعِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللَّا اللّهُ اللّ

وذكر بعضهم أن عمرو بن عبيد جاءه أعرابي فشكا إليه أن دابته سرقت وطلب منه أن يدعو الله ليردها إليه.

فقال عمرو ما معناه: اللهم إنها سرقت ولم ترد سرقتها، لأنك أنزه

وأجل من أن تدبر هذا الخنا.

فقال الأعرابي: ناشدتك الله يا هذا، إلا ما كففت عني من دعائك هذا الخبيث، إن كانت سرقت ولم يرد سرقتها فقد يريد ردها ولا ترد، ولا ثقة لي برب، يقع في ملكه ما لا يشاؤه فألقمه حجرًا] (١٠٠٠).

### الرد على مذهب القدرية (نفاة القدر).

[قوله تعالى: ﴿مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِّ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا مُرْشِدًا ﴾ بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الهدى والإضلال بيده وحده جل وعلا، فمن هداه فلا مضل له، ومن أضله فلا هادي له.

وقد أوضح هذا المعنى في آيات كثيرة جدًا، كقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَهُدِ اللّٰهُ فَهُو الْمُهُمَّدُ وَمَن يُصَلِلُ فَلَن تَجِدَ لَمُمْ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِهِ وَفَحُهُم يَوْمَ الْقَيْكُمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمّا وَصُمّاً ﴾، وقوله: ﴿ مَن يَهْدِ اللّٰهُ فَهُو الْمُهْتَدِيّ وَمَن يُصَلِلُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَنسِرُونَ ﴿ وَقُوله: ﴿ وَمَن يَشَاءً ﴾، وقوله: ﴿ وَمَن يُسَاءً ﴾ ، وقوله: ﴿ وَمَن يُرِدِ اللّٰهُ عَبْدِى مَن يَشَاءً ﴾ ، وقوله: ﴿ وَمَن يُرِدِ اللّٰهُ فَهُو فَتَنتُهُ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِن اللّٰهِ شَيْعاً ﴾ ، وقوله: ﴿ وَمَن يُرِدِ اللّٰهُ هُدَرهُمُ فَإِنَ اللّٰهُ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ وَمَا لَهُم مِن نَصِرِينَ ﴾ ، وقوله عَلَى اللهُ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ وَمَا لَهُم مِن نَصِرِينَ ﴾ ، وقوله عَلَى اللهُ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ وَمَا لَهُم مِن نَصِرِينَ ﴾ ، وقوله عَلَى اللهُ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ وَمَا لَهُم مِن نَصِرِينَ ﴾ ، وقوله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ وَمَا لَهُم مِن نَصِرِينَ ﴾ ، وقوله يَعْمَلُ فِي السَّمَاءَ ﴾ والآيات بمثل هذا يَجْعَلُ صَدْرَهُ لِلْإَسْلَامِ وَمَن يُرِدِ اللّٰهُ أَن يَهْدِينُهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَن يُرِدِ اللّٰهُ أَن يَهْدِينُهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَن يُرِدِ اللّٰهُ أَن يَهْدِينُهُ يَشَعَكُ فِي ٱلسَّمَاءً ﴾ والآيات بمثل هذا كثيرة جدًا.

ويؤخذ من هذه الآيات وأمثالها في القرآن بطلان مذهب القدرية: أن العبد مستقل بعمله من خير أو شر، وأن ذلك ليس بمشيئة الله بل بمشيئة

<sup>(</sup>۸۰۰) ۲۲۰: ۲۲۲، الزخرف / ۲۰. وانظر أيضًا (٦/ ٣٠٠) (الفرقان/ ١٨)، (٧/ ٣٠٠: ٣٠٠) (الزخرف / ٨١)، (٩/ ٦٣٥ ٦٣٦) (الفلق / ۲).

العبد، سبحانه جل وعلا عن أن يقع في ملكه شيء بدون مشيئتها وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا!](٨٠٦).

وقال أيضًا - وحمه الله -: [احتج مالك رحمه الله بهذه الآية - أي قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنِي عَبَدُ اللّهِ ءَاتَكُنِي الْكِنَابَ وَجَعَلَنِي بَبِيّا ﴿ وَجَعَلَنِي مَبَارًكُا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَنِي بِالصَّلَوْقِ وَالزَّكُوةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴿ وَالْجَنِّ وَلَمْ مَا كُنتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَثُ حَيًّا فَيْ وَلَمْ يَعْمَلُنِي جَبَّارًا شَقِيًّا ﴿ وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَثُ حَيَّا فَيْ وَلَمْ وَيَوْمَ اللّهِ عَبْدَ اللّهِ القرطبي في تفسير هذه الآية الكريمة : قال مالك بن أنس رحمه الله تعالى في هذه الآية : ما أشدها على أهل القدر . أخبر عيسى عليه السلام بما قضى من أمره وبما هو كائن إلى أن يموت اهم (١٠٠٨).

### بيان أن الأخذ بالأسباب لا ينافي التوكل.

[أخذ بعض العلماء من قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ عِبْمَ النَّخْلَةِ ﴾ أن السعي والتسبب في تحصيل الرزق أمر مأمور به شرعا وأنه لا ينافي التوكل على الله جل وعلا، وهذا أمر كالمعلوم من الدين بالضرورة، أن الأخذ بالأسباب في تحصيل المنافع ودفع المضار في الدنيا أمر مأمور به شرعا لا ينافي التوكل على الله بحال؛ لأن المكلف يتعاطى السبب امتثالًا لأمر ربه مع علمه ويقينه أنه لا يقع إلا ما يشاء الله وقوعه. فهو متوكل على الله، عالم أنه لا يصيبه إلا ما كتب الله له من خير أو شر، ولو شاء الله تخلف تأثير الأسباب عن مسبباتها لتخلف.

<sup>(</sup>٨٠٦) ٤٤/٤، الكهف / ١٧. وانظر أيضًا: (٣/٥٤٣) (بني إسرائيل / ٤٦)، (٩٩/٤) (الكهف / ٢٨)، (٤/٦/٤) (طه/٦٩).

<sup>(</sup>۸۰۷) ۶/ ۲۹۱، مریم / ۳۰: ۳۳ .

ومن أصرح الأدلة في ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْنَا يَكْنَارُ كُونِي بَرُدًا وَسَلَامًا عَلَىٰ إِبْرَهِيمَ اللّهِ عَلَىٰ وَاحد لا يَتجّزأ إلى معان مختلفة، ومع هذا أحرقت الحطب فصار رمادًا من حرها في الوقت الذي هي كائنة بردًا وسلامًا على إبراهيم، فدل ذلك دلالة قاطعة على أن التأثير حقيقة إنما هو بمشيئة خالق السماوات والأرض، وأنه يسبب ما شاء من المسببات على ما شاء من الأسباب، وأنه لا تأثير لشيء من ذلك إلا بمشيئته جل وعلا.

ومن أوضح الأدلة في ذلك أنه ربما جعل الشيء سببًا لشيء آخر مع أنه مناف له: كجعله ضرب ميت بني إسرائيل ببعض من بقرة مذبوحة سببًا لحياته، وضربه بقطعة ميتة من بقرة ميتة مناف لحياته. إذ لا تكسب الحياة من ضرب بميت؟ وذلك يوضح أنه جل وعلا يسبب ما شاء من المسببات على ما شاء من الأسباب، ولا يقع تأثير ألبتة إلا بمشيئته جل وعلا.

ومما يوضح أن تعاطي الأسباب لا ينافي التوكل على الله قوله تعالى عن يعقوب: ﴿ وَقَالَ يَكْبَنَى لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَحِدٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَبُوَبٍ مُتَكَرِّفَةٍ ﴾ أمرهم في هذا الكلام بتعاطي السبب، وتسبب في ذلك بالأمر به، لأنه يخاف عليهم أن تصيبهم الناس بالعين لأنهم أحد عشر رجلًا أبناء رجل واحد، وهم أهل جمال وكمال وبسطة في الأجسام، فدخولهم من باب واحد مظنة لأن تصيبهم العين فأمرهم بالتفرق والدخول من أبواب متفرقة تعاطيًا للسبب في السلامة من إصابة العين؛ كما قال غير واحد من علماء السلف، ومع هذا التسبب فقد قال الله عنه: ﴿ وَقَالَ يَبَنِي لَا تَدْخُلُوا مِنْ أَبُوبٍ مُتَفَرِقَةً وَمَا أُغْنِي عَنكُم مِن الله مِن الله عنه بين وَحِدٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَبُوبٍ مُتَلَقِّ وَمَا أُغْنِي عَنكُم مِن التوكل على الله في التسبب في قوله: ﴿ لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَحِدٍ ﴾ وبين التوكل على الله في التسبب في قوله: ﴿ لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَحِدٍ ﴾ وبين التوكل على الله في التسبب في قوله: ﴿ لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَحِدٍ ﴾ وبين التوكل على الله في التسبب في قوله: ﴿ لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَحِدٍ ﴾ وبين التوكل على الله في التسبب في قوله: ﴿ لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَحِدٍ ﴾ وبين التوكل على الله في

قوله: ﴿عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ وهذا أمر معلوم لا يخفى إلا على من طمس الله بصيرته، والله جل وعلا قادر على أن يسقط لها الرطب من غير هز الجذع، ولكنه أمرها بالتسبب في إسقاطه بهز الجذع، وقد قال بعضهم في ذلك: ألم تر أن الله قال لمريم وهزي إليك الجذع يساقط الرطب

ولو شاء أن تجنيه من غير هزه جنته ولكن كل شيء له سبب](۸۰۸).



<sup>(</sup>۸۰۸) ۲۷۰/۱ ۲۷۲، مریم / ۲۵، ۲۲.

# باب: متفرقات عقائدية الصوفية

#### مذهب الصوفية.

[قال أبو عبد الله القرطبي رحمه الله تعالى في تفسير هذه الآيات الكريمات ما نصه: وسئل الإمام أبو بكر الطرطوشي رحمه الله: ما يقول سيدنا الفقيه في مذهب الصوفية؟ واعلم حرس الله مدته: أنه اجتمع جماعة من رجال فيكثرون من ذكر الله تعالى وذكر محمد على ثم إنهم يوقعون بالقضيب على شيء من الأديم، ويقوم بعضهم يرقص ويتواجد حتى يقع مغشيًا عليه، ويحضرون شيئًا يأكلونه، هل الحضور معهم جائز أم لا؟ أفتونا مأجورين، وهذا القول الذي يذكرونه:

با شيخ كف عن الذنوب قبل التفرق والزلل واعمل لنفسك صالحا ما دام ينفعك العمل أما الشباب فقد مضى ومشيب رأسك قد نزل وفي مثل هذا ونحوه الجواب يرحمك الله: مذهب الصوفية بطالة وجهالة وضلالة، وما الإسلام إلا كتاب الله وسنة رسوله على وأما الرقص والتواجد: فأول من أحدثه أصحاب السامري لما اتخذ لهم عجلًا جسدًا له خوار، قاموا يرقصون حواليه، ويتواجدون، فهو دين الكفار وعبادة العجل. وأما القضيب: فأول من اتخذه الزنادقة ليشغلوا به المسلمين عن كتاب الله تعالى، وإنما كان يجلس النّبي على مع أصحابه كأنما على رؤوسهم الطير من الوقار، فينبغي للسلطان ونوابه أن يمنعهم من حضور المساجد وغيرها، ولا يحل لأحد أن يؤمن بالله واليوم الآخر أن يحضر المساجد وغيرها، ولا يحل لأحد أن يؤمن بالله واليوم الآخر أن يحضر

معهم، ولا أن يعينهم على باطلهم. هذا مذهب مالك، وأبي حنيفة، والشافعي، وأحمد بن حنبل، وغيرهم من أئمة المسلمين وبالله التوفيق. انتهى منه بلفظه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: قد قدمنا في سورة «مريم» ما يدل على أن بعض الصوفية على الحق. ولا شك أن منهم ما هو على الطريق المستقيم من العمل بكتاب الله وسنة ورسوله ﷺ، وبذلك عالجوا أمراض قلوبهم وحرسوها، وراقبوها وعرفوا أحوالها، وتكلموا على أحوال القلوب كلامًا مفصلًا كما هو معلوم، كعبد الرحمن بن عطية، أو ابن أحمد بن عطية، أو ابن عسكر أعنى أبا سليمان الداراني، وكعون بن عبد الله الذي كان يقال له حكم الأمة، وأضرابهما، وكسهل بن عبد الله التستري، أبي طالب المكي، وأبي عثمان النيسابوري، ويحيى بن معاذ الرازي، والجنيد بن محمد، ومن سار على منوالهم، لأنهم عالجوا أمراض أنفسهم بكتاب الله وسنة نبيه ﷺ، ولا يحيدون عن العمل بالكتاب والسنة ظاهرًا وباطنًا، ولم تظهر منهم أشياء تخالف الشرع، فالحكم بالضلال على جميع الصوفية لا ينبغي ولا يصح على إطلاقه، والميزان الفارق بين الحق والباطل في ذلك هو كتاب الله وسنة رسوله ﷺ. فمن كان منهم متبعًا لرسول الله ﷺ في أقواله وأفعاله، وهديه وسمته، كمن ذكرنا وأمثالهم، فإنهم من جملة العلماء العاملين، ولا يجوز الحكم عليهم بالضلال، وأما من كان على خلاف ذلك فهو الضال.

نعم، صار المعروف في الآونة الأخيرة، وأزمنة كثيرة قبلها بالاستقراء، أن عاملة الذين يدعون التصوف في أقطار الدنيا إلا من شاء الله منهم دجاجلة يتظاهرون بالدين ليضلوا العوام الجهلة وضعاف العقول من طلبة العلم، ليتخذوا بذلك أتباعًا وخدمًا، وأموالًا وجاهًا، وهم بمعزل عن

مذهب الصوفية الحق، لا يعلمون بكتاب الله ولا بسنة نبيه، واستعمارهم لأفكار ضعاف القول أشد من استعمار كل طوائف المستعمرين. فيجب التباعد عنهم، والاعتصام من ضلالتهم بكتاب الله وسنة نبيه، ولو ظهر على أيديهم بعض الخوارق، ولقد صدق من قال:

إذا رأيت رجلًا يسطيس وفوق ماء البحر قد يسير ولم يقف عند حدود الشرع فإنه مستدرج أو بدعي والقول الفصل في ذلك هو قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيّكُمْ وَلا آمَانِيّ أَهْلِ وَالقول الفصل في ذلك هو قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيّكُمْ وَلا آمَانِيّ أَهْلِ الْكِتَبِ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجِّزَ بِهِ وَلا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ اللّهِ وَلِيّاً وَلا نَصِيرًا اللّهِ وَمَن يَعْمَلُ مِن الفَكِلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَيّكَ يَدْخُلُونَ الْبَحَنَّةُ وَلا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا إِنَّ وَمَن أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنَ أَسَلَم وَجُهَهُ يَدْخُلُونَ الْبَحَنَّةُ وَلا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا إِنَّ وَمَن أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنَ أَسَلَم وَجُهَهُ لِيّهُ وَهُو مُحْسِنٌ وَاتّبَعَ مِلَّةً إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾، فمن كان عمله مخالفًا للشرع كمتصوفة آخر الزمان فهو الضال، ومن كان عمله موافقًا لما جاء به نبينا عليه الصلاة والسلام فهو المهتدي. نرجو الله تعالى أن يهدينا وإخواننا عن العمل بكتابه وسنة نبيه ﷺ التي هي المؤمنين، وألا يزيغنا ولا يضلنا عن العمل بكتابه وسنة نبيه ﷺ التي هي حجة بيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك] (١٩٠٨).

# بعض جهالات متأخري الصوفية

اعتقادهم سقوط التكاليف إذا بلغ العبد (اليقين) الذي فسروه بالعرفة.

[اعلم أن ما يفسر به هذه الآية الكريمة بعض الزنادقة الكفرة المدعين للتصوف من أن معنى اليقين المعرفة بالله جل وعلا، وأن الآية تدل على أن العبد إذا وصل من المعرفة بالله إلى تلك الدرجة المعبر عنها باليقين أنه

<sup>(</sup>۸۰۹) ٤٤/٤ (۸۰۹) طه/ ۹۱ و ۹۱ و ۹۱

تسقط عنه العبادات والتكاليف؛ لأن ذلك اليقين هو غاية الأمر بالعبادة.

إن تفسير الآية بهذا كفر بالله وزندقة، وخروج عن ملة الإسلام بإجماع المسلمين. وهذا النوع لا يسمى في الاصطلاح تأويلًا، بل يسمى لعبًا كما قدمنا في آل عمران. ومعلوم أن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم هم وأصحابه هم أعلم الناس بالله، وأعرفهم بحقوقه وصفاته وما يستحق من التعظيم، وكانوا مع ذلك أكثر الناس عبادة لله جل وعلا، وأشدهم خوفًا منه وطمعًا في رحمته، وقد قال جل وعلا: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَ مَنْ والعلم عند الله تعالى] (١١٠).

## ادعاؤهم جواز العمل بالإلهام.

[المقرر في الأصول أن الإلهام من الأولياء لا يجوز الاستدلال به على شيء، لعدم العصمة، وعدم الدليل على الاستدلال به](١١٨).

#### الرقص.

[استدل بعض أهل العلم بقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ﴾ على منع الرقص وتعاطيه؛ لأن فاعله ممن يمشي مرحًا](٨١٢).

### الذكر باللفظ المفرد.

قال صاحب التتمة رحمه الله: [جاء في التفسير عند الجميع أنه ﷺ منذ

<sup>(</sup>٨١٠) ٣/ ١٨٧ ، الحجر / ٩٩، وقد سبق ذكر هذا النقل عند الكلام على الأفعال الكفرية، في باب الإيمان والكفر، وإنما أعدته هنا لأهميته في الموضعين، والله أعلم .

<sup>(</sup>٨١١) ١٧٣/٤: ١٧٦، الكهف/ ٦٥، وهذا المبحث قد سبق نقله كاملًا في باب: هل كان الخضر عليه السلام - رسولًا، أم نبيًا، أم وليًا، أم ملكًا؟ فانظره هناك .

<sup>(</sup>۸۱۲) ۳/ ۵۳۸، بني إسرائيل / ۳۷.

أن نزلت هذه السورة وهو لم يكن يدع قوله: «سبحانك اللهم وبحمدك» تقول عائشة رضي الله عنها: «يتأول القرآن» (٨١٣) أي يفسره، ويعمل به.

ونقل أبو حيان عن الزمخشري أنه قال: والأمر بالاستغفار مع التسبيح تكميل للأمر بما هو قوام أمر الدين، من الجمع بين الطاعة والاحتراز من المعصية، وليكون أمره بذلك مع عصمته لطفًا لأمته، ولأن الاستغفار من التواضع وهضم النفس فهو عبادة في نفسه.

وفي هذا لفت نظر لأصحاب الأذكار والأوراد الذين يحرصون على دوام ذكر الله تعالى، حيث هذا كان من أكثر ما يداوم عليه رسول الله على مع ما ورد عنه على ذكر السماء دون الملازمة على ذكر اسم من أسماء الله تعالى وحده، منفردًا مما لم يرد به نص صحيح ولا صريح.

ولا شك أن الخير كل الخير في الاتباع لا في الابتداع، وأي خير أعظم مما اختاره الله لنبيه ﷺ في آخر حياته، ويأمره به، ويلازم هو عليه](١١٤).

### التباهي بالزيارة.

قال صاحب التتمة رحمه الله: [وأما التباهي بالزيارة: ففي هؤلاء المنتمين إلى الصوفية أقوام ليس لهم شغل إلا زيارة القبور: زرت قبر سيدي فلان بكذا، وقبر فلان بكذا، والشيخ فلان بكذا، والشيخ فلان بكذا، فيذكرون أقاليم طافوها على قدم التجريد. وقد حفظوا حكايات عن أصحاب تلك القبور وأولئك المشايخ، بحيث لو كتبت لجاءت أسفارًا، وهم مع ذلك لا يعرفون فروض الوضوء ولا سننه.

وقد سخر لهم الملوك وعوام الناس في تحسين الظن بهم وبذل المال

<sup>(</sup>٨١٣) أخرجه البخاري (١/ ٢٨١) (٧٨٤)، ومسلم (١/ ٣٥٠) (٤٨٤) .

<sup>(</sup>٨١٤) ٩٧/٩ ممح، النصر/ ٣.

لهم، وأما من شذ منهم لأنه يتكلم للعامة فيأتي بعجائب، يقولون: هذا فتح من العلم اللدني على الخضر.

حتى إن من ينتمي إلى العلم، لما رأى رواج هذه الطائفة سلك مسلكهم، ونقل كثيرًا من حكاياتهم، ومزج ذلك بيسير من العلم طلبًا للمال والجاه وتقبيل اليد. ونحن نسأل الله عز وجل أن يوفقنا لطاعته. اهبحروفه.

وهذا الذي قاله رحمه الله من أعظم ما افتتن به المسلمون في دينهم ودنياهم معًا.

أما في دينهم: فهو الغلو الذي نهى عنه ﷺ، صيانة للتوحيد، من سؤال غير اللّه.

وأما في الدنيا: فإن الكثير من هؤلاء يتركون مصالح دنياهم من زراعة أو تجارة أو صناعة، ويطوف بتلك الأماكن تاركًا ومضيعًا من يكون السعي عليه أفضل من نوافل العبادات. مما يلزم على طلبة العلم في كل مكان وزمان، أن يرشدوا الجهلة منهم، وأن يبينوا للناس عامة خطأ وجهل أولئك، وأن الرحيل لتلك القبور ليس من سنة الرسل صلوات الله وسلامه عليه، ولا كان من عمل الخلفاء الراشدين، ولا من عامة الصحابة ولا التابعين، ولا من عمل أئمة المذاهب الأربعة رحمهم الله.

وإنما كان عمل الجميع زيارة ما جاورهم من المقابر للسلام عليهم والدعاء لهم، والاتعاظ بحالهم، والاستعداد لما صاروا إليه.

نسأل الله الهداية والتوفيق، لاتباع سنة رسول الله ﷺ، والاقتفاء بآثار سلف الأمة، آمين [(١٠٥).

<sup>(</sup>٨١٥) ٩/ ٢٧٤ ٧٧٤، التكاثر / ٢.

#### الشيعة

قال صاحب التتمة رحمه الله: [ذكر الألوسي في قوله تعالى: ﴿ فَأُنصَبُ ﴿ قَرَاءَة شَاذَة بكسر الصاد، وأخذها الشيعة على الفراغ من النبوة، ونصب علي إمامًا، وقال: ليس الأمر متعينًا بعلي فالسُّني يمكن أن يقول: فانصب أبا بكر، فإن احتج الشيعي بما كان في غدير خم (٨١٦)، احتج السني بأن وقته لم يكن وقت الفراغ من النبوة.

بلى إن قوله ﷺ: «مُروا أبا بكر فليصلّ بالناس» (۱۸۱۷) كان بعده، وفي قرب فراغه ﷺ من النبوة، إذ كان في مرضه الذي مات فيه.

فإن احتج الشيعي بالفراغ من حجة الوداع، رده السني بأن الآية قبل ذلك. انتهى.

وعلى كل إذا كان الشيعة يحتجون بها، فيكفي لرد احتجاجهم أنها شاذة، وتتبع الشواذ قريب من التأويل المسمى باللعب عند علماء التفسير، وهو صرف اللفظ عن ظاهره، لا لقرينة صارفة ولا علاقة رابطة](١١٨).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>٨١٦) قصة غدير خُم، والتي يتخذها الرافضة أساسًا يعتمدون عليه في تشيعهم من جهة وفي أحقية علي بالخلافة من جهة أخرى، وغَديرُ خُم هو: موضع بين مكة والمدينة، وهو واد عند الجحفة به غدير، يقع شرق رابغ، ويسمونه اليوم الغربة، وخم اسم رجل صباغ نسب إليه الغدير، والغدير هو: مستنقع من ماء المطر. ومن شاء الوقوف على تفاصيل هذه القصة وكلام العلماء عليها فليراجع مواضعه في منهاج السنة النبوية لشيخ الإسلام ابن تيمية والعواصم من القواصم لابن العربي.

<sup>(</sup>٨١٧) أخرجه البخاري (٢/ ٢٤٣) (٦٥٥)، ومسلم (١/ ٣١١) (٤١٨) من حديث عائشة رضي الله عنها .

<sup>(</sup>۸۱۸) ۹/۳۱۹ - ۳۲۰، الشرح ۷، ۸.

### دعوة وحدة الأديان وبيان ما فيها من حق وباطل

قال صاحب التتمة رحمه الله: [قال تعالى: ﴿ وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ إن في هذه الآية ردًا صريحًا على أولئك الذين ينادون بدون علم إلى دعوة لا تخلو من تشكيك، حيث لم تسلم من لبس، وهي دعوة وحدة الأديان، ومحل اللبس فيها أن هذا القول منه حق، ومنه باطل.

أما الحق فهو وحدة الأصول، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوۤا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوٰةً ﴾، وأما الباطل فهو الإبهام، بأن هذا ينجر على الفروع مع الجزم عند الجميع، بأن فروع كل دين قد لا تتفق كلها مع فروع الدين الآخر، فلم تتحد الصلاة في جميع الأديان ولا الصيام، ونحو ذلك.

وقد أجمع المسلمون على أن العبرة بما في القرآن من تفصيل للفروع والسنة، تكمل تفصيل ما أجمل.

<sup>(</sup>٨١٩) ٩/ ١٤٤ - ٤١٥، البينة / ٥ .

# فهرس (لموضوهكن

| الصفحة | الموضوع                                                                           |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ٣      | * مقدمة                                                                           |
| ٥      | * ترجمة الشيخ الشنقيطي رحمه الله                                                  |
| ۱۳     | * باب: قضاياً الإيمان والكفر                                                      |
| ١٣     | * مقلمة *                                                                         |
| ۱۳     | - وجود مسلمين قبل البعثة المحمدية                                                 |
| ١٤     | <ul> <li>أهل الكتاب والشرك وهل الكفر ملة واحدة؟</li> </ul>                        |
| 17     | * فصل: تعريف الإيمان والإسلام                                                     |
| ۱۸     | - فائدة: بيان أن الإيمان والإسلام اللغويين اللغوي قد يجامعا الشرك                 |
| 19     | <ul> <li>قاعدة: الإيمان والإسلام إذا اجتمعا افترقا، وإذا افترقا اجتمعا</li> </ul> |
| ۲.     | - فائدة: تحقيق القول في الأعراب                                                   |
| 44     | * فصل: الإيمان يزيد وينقص                                                         |
| 4 £    | - فائدة: الابتلاء يكون على قدر الإيمان                                            |
| 4 £    | <ul><li>* فصل: الكفر يزداد بالمعاصي</li></ul>                                     |
| 40     | * فصل: الكبيرة، وحكم فاعلهًا                                                      |
| 40     | - ضابط الكبيرة                                                                    |
| **     | – تعريف اللعنة                                                                    |
| 44     | – عدد الكبائر وبعض أمثلتها                                                        |
| ٣١     | – فرع: حكم تارك الصلاة                                                            |
| ٤٧     | <ul> <li>* فصل: في بيان أن اجتناب الكبائر يكفر الله به الصغائر</li> </ul>         |
| ٤٧     | * فصل: في بيان أن كبائر الذنوب والمعاصي لا تنافي الْإيمان                         |
| ٤٨     | <b>* فصل</b> : الكلام على الوعد والوعيد                                           |
| 01     | <ul> <li>* فصل: في بيان بعض الأفعال الكفرية</li> </ul>                            |
| 01     | – ادعاء شفعاء عند اللَّه للكفار أو بغير إذنه                                      |
| 01     | – من لم يحج                                                                       |
| ٥٤     | <ul> <li>من اتبع تشریع الشیطان مؤثرًا له علی ما جاءت به الرسل</li> </ul>          |
| ٥٦     | – قطع أذن البحيرة والسائبة تقربًا بذلك للأصنام                                    |
| 70     | – الامتناع من الحكم بما أنزل الله؛ لقصد معارضته ورده، والامتناع من التزامه        |
| ٥٧     | – تولي الكفار عمدًا اختيارًا، رغبة فيهم                                           |
| ٥٨     | – بعض الطرق التي يراد بها التوصل إلَى شيء من علم الغيب غير الوحي                  |

|                                         | من زعم أن الخمر حلال                                                                                             |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                         |                                                                                                                  |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | - الشك في البعث                                                                                                  |
| لرسل فلا شك في                          | ي .<br>- من ادعى أنه غني في الوصول إلى ما يرضي ربه عن ا                                                          |
|                                         | ندقته ي                                                                                                          |
|                                         | - ترك الصلاة أو ما لا تصح إلا به جحودًا                                                                          |
|                                         | - زعم أن السماء فضاء لا جرم مبنى                                                                                 |
|                                         | ر م<br>- قذف النبي ﷺ، أو أمه                                                                                     |
|                                         | - التكذيب بالسَّاعَة                                                                                             |
|                                         | - إسناد التأثير للطبيعة                                                                                          |
|                                         | و الظن بالله ما لا يليق                                                                                          |
|                                         | - الخوف من الأصنام                                                                                               |
|                                         | - قول المولود له معبود، أو المولود معبود                                                                         |
| ١٤١زرته له على ذلك                      | - طاعة من كره ما نزل الله في معاونته له على كراهته وم                                                            |
|                                         | لباطل                                                                                                            |
| والاستخفاف به أو                        | - عدم احترام النبي ﷺ المشعر بالغض منه أو تنقيصه                                                                  |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | لاستهزاء بهلاستهزاء به                                                                                           |
|                                         |                                                                                                                  |
|                                         | * نصل: الإيمان شرط في قبول العمل                                                                                 |
|                                         | « مسائل متعلقة بهذا الفصل « مسائل متعلقة بهذا                                                                    |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                                                                  |
|                                         | - Teps lbamed                                                                                                    |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | وبه المسرك ٢٠٠٠٠٠٠٠ الكفار لا ينفعهم بعد معاينة العذاب ٢٠٠٠٠٠٠٠٠                                                 |
|                                         | - إيفان العشركين                                                                                                 |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | - أعمال الكافر الصالحة قد يجازى بها في الدنيا                                                                    |
| کفره                                    | - هل ينتفع الكافر إذا أسلم بعمله الصالح الذي عمله حال آ                                                          |
| ما؟                                     | ـــ هل ينتفع الكافر إذا استم بكتب الصفائح الحدي علمه<br>ـــ هل يقضي الكافر والمرتد ما تركاه من العبادات حال كفره |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                                                                  |
|                                         | * باب: توحید الربوبیة                                                                                            |
| • • • • • • • • • • • • • • • •         | – مقدمه في بيان افسام النوحيد                                                                                    |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | - بيان للارم الواع التوخيد العبادة                                                                               |
| اها عارف لأنه عبد                       | – جمع الكفار بين توحيد الربوبية، وسرك العبادة<br>– مسألة: تجاهل فرعون لعنه الله لربوبيته جل وعلا تج              |
|                                         | - مساله. نجاهل فرغون نعبه الله تربوبيله جن وحار كو.<br>مالوك                                                     |
|                                         |                                                                                                                  |

| ( | - الاستدلال على الكفار باعترافهم بربوبيته جلُّ وعلاً . على وجوب توحيده في<br>مات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | عبادنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | * فصل: بيان الأدلة على وجود الرب تبارك وتعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | (- (1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | - دليل عقلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|   | * فصل: الاعتراف بربوبيته - جل وعلا - لا يكفي للدخول في دين الإسلام<br>الابتية ترميد لا الديال الدينا العالم الماتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | إلا بتحقيق معنى لا إله إلا الله نفيًا وإثباتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | - الحقوق الخاصة بالله - عز وجل - والتي هي من خصائص ربوبيته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | * فصل: من مظاهر شرك الربوبية في هذه الأمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|   | * باب: توحيد الأسماء والصفات ألله المسماء والصفات المسماء والصفات المسماء والصفات المسماء والصفات المسماء والمسماء والمس |
|   | - مقال جامع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|   | * فصل: متفرقات وقواعد في الإيمان بأسماء الله عز وجل وصفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | - أسماء الله الحسني متضمنة لصفاته العليا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   | - أسماء الله تعالى أعلام وأوصاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | - صيغ الجمع للتعظيم لا لتعدد الذات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | – الله تعالى أحد في ذاته وصفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | - لأسماء الله تعالى أحكامًا تغاير أسماء الآخرين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | - بعض المعاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | - بيان معنى تنزيه أسماء الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | - بيان معنى تبارك، وأنها لا تقال لغير الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|   | - تنبيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | - معنى الإلحاد في أسمائه وآياته تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | - معنى الإحصاء لأسمائه تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   | - معنى النسيان المنفي والمثبت لله سبحانه وتعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | - تنبيه: قوله تعالى: ﴿وَقِيلَ الْيَوْمَ نَسَنَكُمْ كَمَّا نَسِينُتُر لِقَانَة يَوْمِكُمْ هَٰذَا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|   | - أفعال المقابلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|   | * ليست من آيات الصفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | - ﴿ وَالسَّمَاءُ بَنَيْنَهَا بِأَنْيُدِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|   | - ﴿ فَأَنَّنَهُمُ ٱللَّهُ مِنْ حَبِّثُ لَرَ يَحْنَسِبُواْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|   | * ردود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | - الرد على الأشاعرة وبيان رجوع بعض أئمة الكلام لمذهب السلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | - تنبيه مهم حول وصف المولى عز وجل نفسه بصيغ الجموع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | · الرد على المعتزلة النافين لصفات المعاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|   | · الرد على الجهمية القائلين بأن الله في كل مكان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| ع البهية للعقيدة السلفية | الجمو |
|--------------------------|-------|
|--------------------------|-------|

|            |                                         | VYT                                                    |
|------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 174        |                                         | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
| 171        |                                         | * فصل: في بعض صفات الذات                               |
| ۱۷۱        |                                         | - صفة اليد                                             |
| ۱۷۳        |                                         | - صفة المحه                                            |
| ١٧٤        |                                         | - صفة القَدَم                                          |
| 145        |                                         | - صفة العلم                                            |
| 140        |                                         | - إحاطة علمه سبحانه وتعالى بالموجودات والمعدومات       |
| 177        |                                         | - روض ما اختص الله بعلمه ما اختص                       |
| 171        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | - أسماء لها علاقة بصفة العلم                           |
| 144        |                                         | - قاعدة في صفة العلم                                   |
| 144        |                                         | – لا يجوز في حقه تعالى إطلاق الترجي والتوقع ٠٠٠٠٠      |
| ۱۷۸        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <ul><li>صفة الحكمة</li></ul>                           |
| ۱۷۸        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | - صفتا السمع والبصر                                    |
| 144        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | - صفة القدرة                                           |
| 174        |                                         | <ul><li>صفة الإرادة</li></ul>                          |
| 179        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | - صفة الحياة                                           |
| 174        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | – صفتا العلو والعظمة                                   |
| ١٨١        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | - صفة الأحدية                                          |
| 171        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | * فصل: في بعض صفات الأفعال                             |
| 144        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | - صفة الاستواء                                         |
| 112        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | - المعية العامة والخاصة                                |
| 781<br>781 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | - الكلام على الجهة نفيًا، وإثباتًا                     |
| 127        | ••••••                                  | - صفة المجيء                                           |
| 111        |                                         | - صفة الكلام                                           |
| 19.        | •••••••                                 | - القرآن كلامُ الله غير مخلوق، منه بدأ، وإليه يعود ··· |
| 194        | ••••••                                  | - محنَّة القولُ بخلق القرآن                            |
| 198        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | - صفة الغضب                                            |
| 9 8        |                                         | - صفة العجب                                            |
| 90         | ••••••                                  | - صفة المغفرة                                          |
| 90         |                                         | - صفتا الرضاً، والمحبة                                 |
| 90         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | - صفة الحلم                                            |
| 47         |                                         | - صفتا الرحمة والرأفة                                  |
| 41         |                                         | - صفة الخلق، وتضمنها لصفه التصوير                      |
|            |                                         | - <b>فَأَثَلَةً</b> : عسى من الله وأجبه                |

|       | - الرؤيا                                                     |
|-------|--------------------------------------------------------------|
|       | - مسألة: هل يُرى الله - عز وجل - في الدنيا                   |
|       | - مسالة: هل راى رسول الله ﷺ ربه ليلة المعراج                 |
|       | * بعض الأسماء الحسنى الحسنى *                                |
|       | - الرحمن الرحيم                                              |
|       | - الحق                                                       |
|       | - الأحد، وبيان أصل هذه الكلمة                                |
|       | - بيان انتفاء الولادة واتخاذ الولد عقلًا ونقلًا              |
|       | - بيان أنه لا وتر موجود على الحقيقة إلا الله سبحانه وتعالى   |
|       | - الصمد                                                      |
|       | – القيوم                                                     |
|       | - الرزاق                                                     |
|       | - العزيز الحكيم                                              |
|       |                                                              |
|       | <ul> <li>باب: توحید القصد والطلب (توحید الألوهیة)</li> </ul> |
|       | <ul> <li>* فصل: توحيد الله عز وجل في العبادة</li> </ul>      |
|       | - بعض الأدلة على إفراده تعالى بالألوهية                      |
|       | <ul> <li>صفات من يستحق العبادة، ومن لا يستحقها</li> </ul>    |
|       | - أصول النعم، وشكر المنعم                                    |
|       | - الله عز وجل لا تنفعه طاعتك، ولا تضره معصيتك                |
|       | – الإقرار بالربوبية يستلزم الاعتراف بعبادته وحده             |
|       | – فصِل: معنى لا إله إلا الله                                 |
|       | – الأمر باجتناب عبادة غير الله  تعالى– ومعنى الطاغوت         |
|       | – من لوازم النطق بالشهادتين                                  |
|       | – الاتباع علامة المحبة                                       |
|       | <ul><li>* فصل: في الشرك</li></ul>                            |
|       | - بيان أمور من الشرك                                         |
|       | - من الشرك الاستسقاء بالأنواء                                |
|       | - من الشرك إدعاء علم الغيب، وتصديق الكهان بما يقولون         |
|       | - فائدة: الفرق بين العرافة والكهانة                          |
|       | - من الشرك الحلُّف بغير الله                                 |
|       | - فرع: لله أن يقسم بما شاء من خلقه                           |
|       | - من الشرك الرياء وإرادة الإنسان بعمله الدنيا                |
|       | - فائدة: العلاقة بين المرائي والمنافق                        |
|       | - المراد بتغيير خلق الله الذي هو من الشرك                    |
| • • • | بعثوره بعثيير على المد العدي شو ش المسرك المدارات            |

|    |   | _   |  |
|----|---|-----|--|
|    | _ | 4 - |  |
| ₩. | • | Λ.  |  |
| Y  | • | ′ ` |  |

| <b>۲7.</b> | - من الشرك الطيرة، واعتقاد العدوى                                       |
|------------|-------------------------------------------------------------------------|
|            | - الرد علَى من يتشاءم بيوم الأربعاء، وتقرير أن النحس والشؤم منشأه وسببه |
| 177        | لكفر، والمعاصيكفر، والمعاصي                                             |
| 777        | - من الشرك صرف هيئات العبادة لغير الله                                  |
| 377        | ں و روز ہے۔<br>* فصل: : حمایة النبي ﷺ جناب التوحید، وسد کل ذرائع الشرك  |
| 175        | - تحريم إقامة المساجد على القبور                                        |
| 140        | - فرع: الجواب عن شبهة وجود القبر النبوي في مسجده ﷺ                      |
| ۸۳         | - النهي عن التصوير                                                      |
| ۱۳         | * فصل: بعض المسائل التي لها علاقة بتوحيد الألوهية                       |
| ۱۳         | # قطن، بعض المسائل التي تها عارك بنوعيد الأعربية                        |
| ۲/         | - النوسل                                                                |
| 4          | - الشخر، وقيه مسائل                                                     |
| Y          | - الشفاعه                                                               |
|            | * فصل: في الولاء والبراء                                                |
|            | - الكفر هو العلة لعدم موالاة الكفار                                     |
|            | - الرابطة الحق هي رأبطة الإسلام دون غيرها                               |
|            | - ولَّاية اليهودُ للنصَّاري، كالعكسُ، ولاية زائفة······                 |
|            | * فصل: في الهجرة                                                        |
|            | * فصل: في الأعذار                                                       |
|            | – العذر بالإكراه، والنسيان، والخطأ                                      |
|            | - العذر الإكراه من خصائص هذه الأمة                                      |
|            | - من أكره على الكفر بالإهلاك العظيم وصبر فله الشرف، فإن لم يصبر فله     |
|            | الرخصة                                                                  |
|            | - إشكال والجواب عنها                                                    |



## فهرس الجزء الثاني

| الصفحة | الموضوع                                                                     |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 404    | - العذر بالجهل                                                              |
| 401    | <ul> <li>أهل الفترة معذورون في الدنيا، ويختبرون في الآخرة</li> </ul>        |
| 41     | * فصل: في الحاكمية                                                          |
| 444    | - وقفة مع آيات المائدة وبيان حكم من لم يحكم بما أنزل الله                   |
| 444    | - يجب التنبه إلى الفرق بين النظام الشرعي، والنظام الإداري في مسألة الحاكمية |
| 494    | * باب: الإيمان بالملائكة                                                    |
| 494    | * فصل: ملائكة الصعود بالأرواح                                               |
| 387    | * فصل: الحفظة، وما تكتب                                                     |
| 440    | <ul> <li>هل تكتب الحفظة ما لا ثواب فيه، ولا عقاب</li> </ul>                 |
| 447    | – المفاضلة بين الملاثكة، وصالحي البشر                                       |
| 444    | * فصل: بعض أحكام الجن                                                       |
| 499    | <ul> <li>- هل إبليس ملك في الأصل أم لا؟ وبيان ذريته، وكيف تناسله</li> </ul> |
| ٤٠٤    | – الجن مكلفون، وبيان أن مؤمنيهم في الجنة، وكفارهم في النار                  |
| ٤١٠    | – إذا كان الجن من نار فكيف تحرقه النار؟                                     |
| 113    | – لا رسل من الجن                                                            |
| ٤١١    | <ul> <li>- هل ينكح الإنس الجن، أو العكس، وحكمه</li></ul>                    |
| 713    | * باب: الإيمان بالكتب                                                       |
| 213    | – الإيمان بالكتب كلها                                                       |
| 217    | – صحف إبراهيم، وموسى ﷺ                                                      |
| ٤١٨    | – الكتاب الذي أخذه يحيى ﷺ بقوة هو التوراة                                   |
| 113    | – معنى إنزال القرآن على قلب محمد ﷺ                                          |
| ٤١٩    | <ul> <li>باب: الإيمان بالرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام</li> </ul>         |
| 119    | - فصل: وجوب الإيمان بجميع الرسل عليهم الصلاة والسلام                        |
| ٤٢.    | – تكذيب لرسول واحد تكذيب لجميع الرسل                                        |
| 173    | – لا طريق لمعرفة أوامر الله ونواهيه إلا عن طريق الوحي                       |
| 173    | - دعاء الأنبياء عليهم الصلاة والسلام مستجاب                                 |
| 277    | – ميراث الأنبياء عليهم الصلاة والسلام                                       |
| 279    | - غلبة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، ومعناها                               |
| 245    | - عصمة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام                                        |

| ٧ | ٣ | ٠ |  |
|---|---|---|--|
|   |   |   |  |

| 247 | - الله تعالى يأمر أنبياءه ﷺ وينهاهم ليشرع لأممهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٤٠ | - نساء الأنبياء عليهم الصلاة والسلام معصومات من الزنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٤١ | - التوبة دعوة الرسل عليهم الصلاة والسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤٤١ | ** 11 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤٤١ | - المعجرة الرسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٣  | - الوفاضلة بين الأنبياء عليهم الصلاة والسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٦  | - بعض المفارقات من القرآن بين نبينا ﷺ وغيره من الرسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٦   | - بعض المفارقات من العراق بين لبينه ربيع وعيره من الرئين<br>- الفرق بين النبي، والرسول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | - القرق بين النبي، والرسول. وبيان وجه المناسبة بين عملها، وعقابها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | - عقوبه الامم المحديه للرسل، وبيال وجه المداسبة بين طلبها وطابها المدارد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | * فصل: الإيمان بسيدنا محمد ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | » فصل: الإيمال بسيدن محمد وهي الله المعامد الله المعامد الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | - كل نبي بشر بالنبي ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | - النبي ﷺ هُو دعوة إبراهيم ﷺ ومن ذريته٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | - معرفة أهل الكتاب ليوم مولده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | - بعض أسمائه ﷺ وصفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | - عموم رسالته ﷺ ووجوب الإيمان به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | - اتباع النبي ﷺ مُوجب لمحبة الله جل وعلا لذلك المُتَّبع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | - تعظيمه ﷺ باتباعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | - حرمته ﷺ حيًّا كحرمته ميتًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | - الهدي العام، والخاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | - الهدي العام، والخاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | – بيان الخير الكثير الذي أعطيه النبي ﷺ ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | الإسراء والمعراج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | - هل يقع الاجتهاد منه ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | - عصمته ﷺ عصمته الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | - أمة النبي ﷺ أفضل الأمم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | ه فصا: سبدنا آدم ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | _ أم الله تعالى الملائكة كلهم بالسجود لسيدنا ادم ﷺ ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | – سبدنا آدم ﷺ ليسس من أولي العزم من الرسل ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | - سیدنا آدم ﷺ رسول، ونبی مکلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | و في السيدنا ادرس على المستقل |
|     | * فصا: سيدنا نوح نالي *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | - إبراهيم من ذرية نوح، وبعض الأنبياء من ذرية نوح دون إبراهيم ﷺ ·····                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | * فصل سيدنا إبراهيم عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| • |   | ٠ |
|---|---|---|
| v | 1 | 1 |

| ٤٨٣ | – ملة سيدنا إبراهيم ﷺ هي دين الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٨٣ | – صحف سيدنا إبراهيم عليه الله المستقلم  |
| ٤٨٣ | - شدة صدق سيدنا إبراهيم عليه المستحمد ا |
| ٤٨٦ | - ذريته ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤٨٦ | * فصل: سيدنا لوط ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٨٨ | * فصل: سيدنا أيوب ﷺ، وهل دعاؤه من الشكوى؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 193 | * فصل: يونس ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٩٧ | * فصل: سیدنا موسی ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥٠١ | * الأيات التسع لسيدنا موسى ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 0.1 | * فصل: سيدناً الخضر عليه الله المناه الله المناه الله المناه الله الله الله الله الله الله الله ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٥٠١ | - نسب الخضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥٠٣ | - سبب تسميته بذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٥٠٣ | <ul> <li>- هل كان الخضر رسولًا، أم نبيًا، أم وليًا أم ملكًا؟</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥١٠ | - هل الخضر ﷺ حي حتى الآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 770 | * فصل: سيدنا داود ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 079 | <ul><li>* فصل: سیدنا سلیمان ﷺ</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۰۳۰ | – ما هي فتنة سليمان ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٣٥ | - تسخير الله لسيدنا سليمان ﷺ الريح والشياطين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 048 | <ul><li>* فصل: سیدنا زکریا، وابنه یحیی پیچ</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٥٣٧ | <ul> <li>* فصل: سيدنا يحيى وعيسى ﷺ ابني الخالة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٥٣٨ | - بعض صفات سیدنا یحیی ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 027 | * فصل: سیدنا عیسی ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 070 | – مناظرة بين عالم مسلم، ونصراني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 077 | <ul> <li>عيسى ﷺ حتى حتى الآن في السماء، وسينزل آخر الزمان قرب قيام الساعة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٥٧٨ | * باب: الإيمان باليوم الآخر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥٧٨ | – من يقبض الأرواح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٥٧٩ | <ul><li>* فصل: القبر</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥٧٩ | – الأرض لا تأكل أجساد الأنبياء، وهل تأكل أجساد الشهداء؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥٨١ | – هل يسمع الموتى الكلام؟، وتلقين الميت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7.1 | – عذاب القبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 7.4 | - الميت يعذب ببكاء أهله عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 7.4 | – الزيارة للقبور، ومفاسدها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٦٠٧ | <ul><li>* فصل: يوم القيامة</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 7.٧ | – بعض أسمائه بعض أسمائه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| السلفية | للعقيدة | البهية | الجموع |
|---------|---------|--------|--------|
|---------|---------|--------|--------|

| = |                                                       | (VTY)                                |
|---|-------------------------------------------------------|--------------------------------------|
|   | لمقيامة، وتوعدهم على ذلك بالسعير                      |                                      |
|   | <u>سين ، </u>                                         | - إيمار المطار .<br>- مدة بدم القيام |
|   | ة                                                     | مده يوم العياط<br>لا روض أشداط       |
|   |                                                       | . القحطاني                           |
|   | ن أنه حيّ حتى الآن                                    | - الدحال، وساد                       |
|   | ج                                                     | - باحد ح وماحد                       |
|   | لقيامة                                                | وه من آثاب بمما                      |
|   |                                                       | - تشقق السماء                        |
|   | ودوز الأرض                                            | - تسب الحيال،                        |
|   |                                                       | * فصل: البعث                         |
|   |                                                       | - انكار الكفار ا                     |
|   | سبًا لدخول النار                                      | - انكار البعث ،                      |
|   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •               | - داهدر البعث                        |
|   | وخروجهم مسرعين للحساب ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                      | - نفخة البعث،                        |
|   | لمتقون                                                | - كىف بحشر اا                        |
|   |                                                       | - زلزلة الساعة                       |
|   | لجميع المخلوقات                                       | - الحشر يكون                         |
|   |                                                       | - سان كنفية الع                      |
| • | طاير الصحف                                            | - ما جاء من تا                       |
| • | عي كل أناس بإمامهم                                    | - يه م القيامة بد                    |
|   | سوداد الوجوه يوم القيامة                              | - من أسباب ا،                        |
|   | مى الوجوه يوم القيامة                                 | - السؤال يوم ا                       |
| • | لقيامة                                                | - الشعود يوم ا                       |
|   |                                                       | - الميزان                            |
|   | كتاب والميزانوالنار                                   | – الفرق بين ال                       |
|   | والناروالنار                                          | * فصل: الجنة                         |
| • | يفضل من الله تعالى وتفاوت المنازل بحسب الأعمال ٠٠٠٠٠٠ | - دخول الحنة                         |
| • | أهل الجنة وأهل النار                                  | – التوارث بين                        |
| • | ، في نعيم أهل الجنة                                   | – بعض ما جا                          |
| • | ، الحور العين                                         | - بعض صفات                           |
|   | فيها، وإنما هي نور دائم وضياء٠٠٠٠٠٠٠٠٠                | - الجنة لا ليل                       |
|   |                                                       | <ul><li>النار</li></ul>              |
|   | الناران أنها مناذل                                    | - عدد ابواب                          |
|   |                                                       |                                      |

| <b>.</b> . | ₩ | • |
|------------|---|---|
| v          | 1 | 1 |
|            |   |   |

| ٦٨٠         | - كيف ينبت الضريع في النار                                      |
|-------------|-----------------------------------------------------------------|
| 177         | – النار لها إدراك وحس                                           |
| <b>ጓ</b> ለ٤ | - أشد أهل النار عذابًا                                          |
| 3 ሊ ۶       | – الفرق بين عذاب الكفار، وعصاة الموحدين                         |
| ۹۸۶         | – خلود أهل الجنة، وخلود أهل النار                               |
| 74.         | <ul> <li>باب: الإيمان بالقضاء والقدر</li> </ul>                 |
|             | - الله عز وجل يصرف الأشقياء، الذين سبقت لهم الشقاوة في علمه، عن |
| 79.         | الحق، ويحول بينهم وبينه                                         |
| 790         | - أنواع الأقلام                                                 |
| 797         | – التقدير الحولي في ليلة القدر                                  |
| 794         | – الأمر الكوني، والشرعي                                         |
| V+1         | - الفِرق، والمَّذاهب في أَلقدر                                  |
| V•V         | - الرد على مذهب الجبّرية، وتقرير مذهب أهل السنة                 |
| V11         | - الرد على مذهب القدرية (نفاة القدر)                            |
| V17         | - بيان أن الأخذ بالأسباب لا ينافي التوكل                        |
| ٧١٥         | <b>* باب:</b> متفرقات عقائدية                                   |
| ٧١٥         | <ul><li>الصوفية</li></ul>                                       |
| ٧١٥         | - بيان مذهب الصوفية                                             |
| V1V         | ا بعض جهاًلات متأخري الصوفية                                    |
| V1V         | - اعتقادهم سقوط التكاليف إذا بلغ العبد (اليقين) المعرفة         |
| V1A         | - ادعاؤهم جواز العمل بالإلهام                                   |
| V1A         | - الرقص ٰ                                                       |
| ٧١٨         | - الذكر باللفظ المفرد                                           |
| V19         | · التباهي بالزيارة                                              |
| VY 1        | : الشيعة                                                        |
| V Y Y       | ا دعوة وحدة الأديان، وبيان ما فيها من حق، وباطل                 |
| V Y Y       | فهرسفهرس                                                        |
| 7 1 1       |                                                                 |