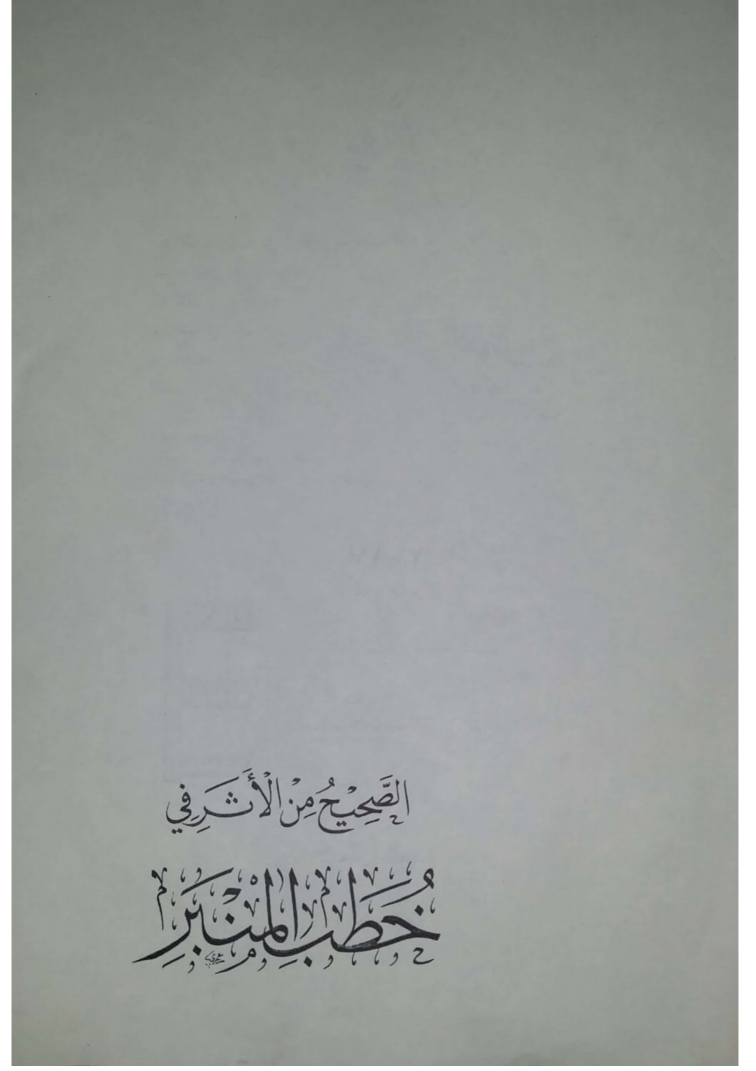


Scanned by CamScanner





اسم الكتاب: الصحيح من الأثر في خطب المنبرج ٢

إعداد الشيخ : فينسل العاشدي

رقع الإيداع: ٢٠١٧/٢٠٠٥.

توخ الطباعة؛ لول واحد.

عدد السفعات: ۲۱۰.

القياس: ١٧ × ٢٠ .

الجهيزات طلية،

مكتب دار الإيمان للتجهيزات الفنية

أعمال فنية وتسميم القلاف أ/ يسري حسل.

۲+۱۷ الجزء الثاني

١٧ شارع خليل الخياط - مسطقى كامل - الإسكندرية .
 تليفاكس ١٤٠١٥٠٠٠٠٠

١٩ ثار ع خليل الخياط مسطقي كامل الإسكتدرية.
 تليفاكس ١٩٧٨٤ه - ٢٠٢٢، ٢٠٢٤

الإدارة الأبيعات الأبيعات F-muil

dar aleman@hotmail.com

دار الإيمان المتحدة

عام سينشذى الصوفى - أينش مدارس اليمل العديثة مسابل بنش سيا - شارع زداع : معاهلة ممار

جوال ۲۷۵۲-۹۹۳۵

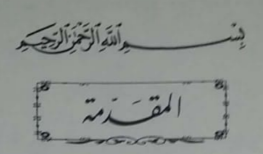


الجزء الثالث

تأليف كَاكِمْ بِرُلِوِيْ فِي كُلُورُ فِي كُلُورُ وَكُلُورُ فِي كُلُورُ وَكُلُورُ فِي كُلُورُ وَكُلُورُ فِي كُلُورُ ف عَفَااللّهُ عَنْهُ







الحَمْدُ لله رَبِّ العالمينَ، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرْسلين.

أَمَّا بَعدُ، فَهِذِهِ المجموعةُ الثانيةُ مِنْ كتابي: «الصَّحيحُ مِنَ الأَثَرِ في خُطَبِ المِنْبَرِ». جاءتْ تلبيةٌ لرَغْبَةِ بَعْضِ زُمَلائي طلبةِ العِلْمِ، فإنَّهم أَحْدَقوا بي مِنْ كُلِّ جانبٍ، فها وَسِعَني إلَّا أَنْ أَحفظَ العِلْمَ بِبَذْلِهِ، ولا أَضِنَّ بِهِ على أَهْلِهِ.

وقدُ راعيتُ فيه السُّهولةَ واليُسْرَ، فَمِنَ السَّهْلِ سَرْدُ الأَدِلَّةِ فِي الموضوعِ الواحدِ، وأَصْعَبُ مِنْ ذلك اختيارُ الأَدِلَّةِ الَّتي تَقْرَعُ سَمْعَ السَّامعِ وقَلْبَهُ، حتَّى يَصِلَ مَعَها إلى درجةٍ مِنَ الإقناع والإفهام.

ومِنْ طَريفِ ما يُذْكَرُ: أنَّ الحَلِيلَ بْنَ أَحْمَدَ ﴿ لَهُ عَنْ مَسَالَةٍ، فَأَطْرَقَ (١٠) مَلِيًّا (٤٠)، فتعجَّب السائلُ، وقال له: «إنَّ هذِهِ المسألةَ لا تحتاجُ لكُلِّ هذا!».

فقال الخَلِيلُ: «قَدْ عَلِمْتُ مسألتَك، وعلمتُ جوابَها، ولكنِّي أُفَكِّرُ في جَوابٍ أَسْرَعَ لفَهْمِكَ، فأَعْياني ذلك».

وهذِهِ قَضيَّةُ عَيْنٍ حَصَلَتْ لشَخْصٍ قَدْ عُلِمَ حالُهُ، فكيف إذا اجْتَمَعَتْ طَبَقاتُ النَّاسِ على اختلافِ مَشَارِبِهِمْ في صَعِيدٍ واحدٍ؟!، لا شَكَّ أنَّ ذلك يَسْتدعي ارسالَ

<sup>(1)</sup> أطرق: سكت.

<sup>(2)</sup> مَلِياً: وقتاً طويلاً.

نواظِرِ البَحْثِ فِي حُسْنِ العَرْضِ؛ فَرُبَّ بليغِ غَيْرُ مُبلغِ، وكَلَامٍ يَعُودُ كَلْمًا (١). وقَدِ اقتصرتُ على نُصُوصِ الوَحْيَيْنِ؛ فإنَّها الغَيْثُ المُبارَكُ، واسْتَأْنَسْتُ بكلامِ الأكابرِ مِنْ أَهْلِ العِلْمِ وَالدِّينِ: كالصَّحابةِ، ومَنْ تَبِعَهُمْ بإحسانِ؛ فـ «البَرَكَةُ مَعَ أَكَابِرِكُمْ» (٥).

ولَمْ آتِ بجديدٍ غَيْرَ خُيُوطٍ أَعْقِدُ عليها تِلْكَ الدُّرَرَ، حتَّى غَدَتْ كَعُقُودِ الجُمَّانِ (3) فَتَقَبَّلُها بِقَبُولٍ حَسَنٍ، «واغْفِرْ عَوْرَاءَ (4) الكريمِ ادِّخَارَهُ »، وحَاشَاكَ أَنْ تَكُونَ كَمَا قَالَ قَعْنَبُ بْنُ أُمِّ صاحب:

فإنْ رَأَوْا هَفْوَةً طارُوا بها فَرَحًا ... منيِّ، وما عَلِمُوا مِنْ صالح دَفَنُوا

وإنْ لَمْ تَسْمَعْ تَغْرِيدَ العصافير، وهَدِيلَ الحَمَامِ، وخَريرَ المِيَاه ـ فبلاغةُ الكتابِ والسُّنَّةِ تَقْصُرُ عنها كُلُّ نهايةٍ، وما يَعْقِلُهَا إلَّا العالمون.

جَعَلَنا اللهُ مِنَ الَّذين يستمعون القَوْلَ، فيتبعون أَحْسَنَهُ.

وكتبه / أبو عَبْدِ اللهِ فَيْصَلُ بْنُ عبده قائد الحاشديُ

<sup>(1)</sup> الكُلْم - بالفتح - : الجَرْح، والجَمْعُ كُلُومٌ وكِلَامٌ.

<sup>(2) &</sup>quot;صَحِيحٌ»: أخرجه ابْنُ حبَّانَ (1912)، والحاكمُ (1/62) عَنِ ابْنِ عبَّاسٍ هِيْنَك، وصحَّحه الألبانيُّ في "الصَّحِيحة» (1778).

<sup>(3)</sup> الجُمَان - بِزِنَةِ الغُرابِ -: اللُّؤُلُو، الواحدة جُمَانةً.

<sup>(4)</sup> العَوْراءُ - بِوَزْنِ الْحَمْراءِ - : الكلمة القبيحة، وهي السَّقْطَةُ.

# الشرك الأكبر وخطره الخطبة الأولى:

إِنَّ الْحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ وَلَا تَمُونَنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَّا عَمران: 102).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَيَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَاسْتَآءٌ وَاتَّقُوا النَّهَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَاسْتَآءٌ وَاتَّقُوا النَّهَ الَّذِي مَسْلَةً وَاللَّهُ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

\_ ﴿ يَدَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ ثُمِّيلَةً لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوَزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَيْظَهُ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أَمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - حَدِيثي مَعَكُمُ اليَوْمَ عَنِ الشِّرْكِ الأَكْبَرِ وخَطَرِهِ على الأُمَّةِ. أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ التَّوحيدَ هُوَ أَوَّلُ واجبٍ على المُكَلَّفِ أَنْ يُؤَدِّيهُ، والشِّرْكَ هُوَ أَوَّلُ واجب أَنْ يجتنِبَهُ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (1) مِنْ حديثِ مُعَاذٍ وَلِنَّهُ قال: كُنْتُ رَدِيفَ (2) النَّبِيِّ عَلِيْكُمُ على الله؟ ». على حِمَارٍ، فقال لي: «يا مُعَاذُ، أَتَدْري ما حَقُّ الله على العِبَادِ، وما حَقُّ العِبَادِ على الله؟».

<sup>(1)</sup> رواه البُخاريُّ (5967)، ومسلم (30).

<sup>(2)</sup> الرَّديف: الراكب خَلْفَ الرَّاكبِ بإذْنِهِ.

قُلْتُ: اللهُ ورَسُولُهُ أَعْلَمُ. قال: «حَقُّ اللهِ على العِبَادِ أَنْ يَعْبُدُوهُ ولا يُشْرِكُوا بِهِ شيئًا، وحَقُّ العِبَادِ على الله ألَّا يُعَذِّبَ مَنْ لا يُشْرِكُ به شيئًا».

قُلْتُ: يا رَسولَ الله، أفلا أُبَشِّرُ النَّاسَ؟ قال: «لا تُبَشِّرُ هُمْ فَيَتَّكِلُوا».

أَيُّهَا النَّاسُ، دَلَّ الحديثُ على حَقِّ الله على العِبَادِ، وحَقِّ العِبَادِ على الله، وتِلْكَ -أَيُّهَا النَّاسُ - حُقُوقٌ، فَهَلْ نَمُرُّ عليها مُرُورَ الكِرَامِ دُونَ معرفةٍ، ودُونَ عِلْمٍ؟، الجَوَابُ: لا.

لذا فلا بُدَّ مِنْ معرفةِ الشِّرْكِ؛ حتَّى لا نَقَعَ فيه.

قَاكَ أَللَهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَكُذَالِكَ نُعَصِّلُ ٱلْأَيكَتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلسُّجْرِمِينَ ﴿ ﴾ قَالَ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمِ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلِي عَلَيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلّهُ عَلِي عَلِي مِنْ عَلِي

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (١) مِنْ حديثِ حُذَيفةَ ﴿ يَشْهُ قَالَ: «كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللهُ عَيْلِهُ عَنِ الخَيْرِ، وكَنتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِّ؛ نَخَافةً أَنْ يَدْرِكَني».

أَيُّهَا النَّاسُ، الشَّرْكُ هُوَ أَعْظَمُ الذُّنُوبِ، وأَكْبَرُ الكبائرِ، وما مِنْ ذَنْبِ إلَّا والشَّرْكُ أَعْظَمُ مِنْهُ؛ قَالَ تَعَالَىٰ ﴿إِنَ ٱلفِرْكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴿ ﴾ (لقمان: 13).

و في «الصَّحيحَيْنِ»<sup>(2)</sup> مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللهِ عَالَ: قُلْتُ: يا رسولَ الله، أيُّ الذَّنْبِ أَعْظَمُ؟.

قَالَ: ﴿ أَنْ تَجْعَلَ لللهِ نِدًّا ( ٥ وَهُوَ خَلَقَكَ ) . قال: قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ ؟ .

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3606)، ومسلم (1847).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (6861)، ومسلم (85).

<sup>(3)</sup> النَّدُّ-بالكَسْرِ -: المِثْلُ والنَّظيرِ، والجَمْعُ أَنْدادٌ.

قال: «أَنْ تَقْتُلَ وَلَدَكَ؛ كَخَافَةَ أَنْ يَطْعَمَ مَعَكَ».

قال: قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟. قال: «أَنْ تَزْنِيَ حَلِيلةَ جَارِكَ».

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (١) مِنْ حديثِ أبي بَكْرَةَ ﴿ اللهِ عَالَيْ اللهِ عَالَيْكُم، وَعُقُوقُ الوالدَيْنِ، وَشَهادةُ فَقَال: «أَلَا أُنْبَنُكُمْ بِأَكْبَرِ الكبائرِ؟ \_ ثلاثًا \_ : الإشراكُ بالله، وعُقُوقُ الوالدَيْنِ، وشهادةُ الزُّورِ \_ أَوْ قَوْلُ الزُّورِ \_ ». وكان رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ مُتَّكِئًا فجلس، فها زال يُكرِّرُها، حتَّى قُلْنَا: لَيْتَهُ سَكَتَ.

أَيُّهَا النَّاسُ، هَلْ سَأَلَ أَحَدُنا نَفْسَهُ: لماذا كان الشِّرْكُ أكبرُ الكَبَائِرِ، وأعظمُ الذُّنُوبِ؟

فالجوابُ: لِأُمُورِ، مِنْها:

أُوَّلاً - أَنَّ الشِّرْكَ تَشْبِيهٌ للمَخْلُوقِ بالخالقِ، فَمَنْ أَشْرَكَ مَعَ اللهِ أَحَدًا، فَقَدْ شَبَّهَهُ باللهِ -سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَل - ، وهذا أعظمُ الظُّلْمِ.

قَالَ تَعَالَىٰ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ ﴾ (البقرة: 165).

وقَالَ تَعَالَىٰ ﴿ فَكُلَّ مَجْعَلُوا بِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ١٠٠٠ ﴾ (البقرة: 22).

ثانيًا - أنَّ اللهَ حَرَّمَ الجِنَّةَ على المُشْرِكِ، فمَأْوَاهُ النارُ خالدًا مُحَلَّدًا فيها، وبِئْسَ المُصِيرُ!.

قَاكَ ٱللَّهُ - سُبْحَنْهُ، وَتَعَكَىٰ - : ﴿ إِنَّهُ، مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّارُ الْحَارِ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنَ أَنْصَادٍ اللَّهُ ﴾ (المائدة: 72).

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (2654)، ومسلم (87).

وفي "صحيحِ مسلمِ" أَن مِنْ حديثِ جابرِ وَفَيْكَ قال: أَتَى النَّبِيَّ عَيْكُمْ رَجُلٌ، فقال: يا رسولَ اللهِ مَن مَا اللَّهِ جَبَتَانِ؟ (2). فقال: "مَنْ مَاتَ لا يُشْرِكُ باللهِ شَيْئًا دَخَلَ الجنَّة، وَمَنْ ماتَ يُشْرِكُ باللهِ شَيْئًا دَخَلَ الجنَّة، وَمَنْ ماتَ يُشْرِكُ باللهِ شَيْئًا دَخَلَ النَّارَ».

ثنالثًا \_ أَنَّ الشَّرُكَ يُحْبِطُ الأَعْمَالَ؛ قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنْ آَشَرُكُتَ لِيَحْبَطَنَ عَمُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَنصِرِينَ ۞ ﴾ (الزمر: 65).

وقَاكَ أَللَهُ \_ سُبْحَنْنَهُ, وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَسْمَلُونَ ﴿ ﴾ (الأنعام: 88).

رابعًا \_ أنَّ اللهَ لا يَغْفِرُ للمُشْرِكِ؛ قَالَ اللهُ سَبْحَنْهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ (النساء: 48).

فَالْمُشْرِكُ إِذَا مَاتَ عَلَى الشِّرْكِ \_ وَلَمْ يَتُبْ مِنْهُ \_ لا يَدْخُلُ فِي رَحْمَةِ أَرْحَمِ الرَّاحِين، ولا تَنْفَعُهُ شَفَاعَةُ الشَّافِعِين.

خامسًا \_ أنَّ المُشْرِكَ حَلَالُ الدَّمِ والمالِ؛ قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَى \_ : ﴿ فَأَقْنُلُوا المُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنُهُ وَخُدُوهُمْ وَأَقْمُدُوا لَهُمْ كُلِّ مَرْصَدٍ ﴾ (التوبة: 5).

أمَّا أَهْلُ الكتابِ فإنَّهُمْ يُدْعَوْنَ إلى الإسلام، فإنْ أَبُوا أُخِذَتْ مِنْهُمُ الجِزْيَةُ، فإن أَبُوا أُخِذَتْ مِنْهُمُ الجِزْيَةُ، فإن أَبُوا قُوتِلُوا.

وقَتْلُ الْمُشْرِكِ إِنَّمَا هُوَ لُوَلِيٍّ أَمْرِ الْمُسلمين، ولَيْسَ لَعُمُومِ النَّاسِ.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (93).

<sup>(2)</sup> المُوجبتان أَيْ: الحَصْلَةُ المُوجبة للجنَّةِ، والخَصْلَةُ المُوجِبَةُ للنَّادِ.

أيُّها النَّاسُ، الشَّرْكُ الأَّكْبَرُ يَنْقَسِمُ إلى أقسامٍ، منها: أوَّلاً \_ شِرْك العِبَادَةِ ،

وهو صَرْفُ شَيْءٍ مِنْ أَنُواعِ العِبَادةِ لغَيْرِ الله \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : كالدُّعاءِ، والنَّذِر، والنَّبْحِ، والحَوْفِ، والرَّجاءِ، والتَّوكُلِ، والرَّغْبَةِ، والرَّهْبةِ، والإنابةِ، والاستغاثةِ، والطَّلاةِ، والطَّيامِ، ونَحْوِها، فَمَنْ صَرَفَ شيئًا مِنْ ذلك لغَيْرِ الله، وتقرَّبِ به لغَيْرِهِ \_ والصَّلاةِ، والطَّيامِ، ونَحْوِها، فَمَنْ صَرَفَ شيئًا مِنْ ذلك لغَيْرِ الله، وتقرَّبِ به لغَيْرِهِ \_ فَقَدْ أَشْرِك، مِثْل: مَنْ يَنْذِرُ لوَلِيَّ مِنَ الأولياءِ، أو يَذْبَحُ له، أو يتوكَّلُ عليه، أو يَطُوفُ بقَدْ أَشْرِك، مِثْل: مَنْ يَنْذِرُ لوَلِيَّ مِنَ الأولياءِ، أو يَذْبَحُ له، أو يتوكَّلُ عليه، أو يَطُوفُ بقَرْدِهِ تقرُّبًا للميِّت، أو يستغيثُ به، فيقولُ: يا سَيِّدي، أَغِثْني، أو اشفِ مريضي، أَوْ أَرجُوكَ الوَلَدَ أو الزَّوْجَ أَوْ طُولَ العُمُرِ، فهذا \_ وَنَحْوُهُ \_ كُلُّهُ شِرْكٌ، صَاحِبُهُ مُشْرِكٌ كَافَرٌ.

قَالَ اللّهُ مَسُبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مَنَ ﴿ وَالَّذِينَ تَنْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَعْلِكُونَ مِن فِظمِيرٍ (الله الله عَنْهُ وَهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمُ وَلَوْ سَمِعُوا مَا السّتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَيِّنُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ (الله ) ﴿ (فاطر: 13 ، 14).

#### ثانيًا \_ شِرْكُ المَحَبِّن :

وهُوَ أَنْ يَتَّخِذَ أَنْدادًا مِنْ دُونِ اللهِ يُحِبُّهُمْ كَحُبِّ اللهِ، وما وَقَعَ المُشْرِكُون في الشِّرْكِ إِلَّا أَنَّهِم أَحَبُّوا هذِهِ الأَصنامَ والأولياءَ كَحُبِّ الله.

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ

#### ثالثًا \_ شرك الهوى :

وهُوَ أَنْ يَقدِّمَ هَوَاهُ على طاعةِ اللهِ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ ، فإنْ كان هَوَاهُ في الشَّرْكِ كان مُشْرِكًا. قَالَ اللهُ \_ سُبَحَنْدُ, وَتَعَالَىٰ \_ : ﴿ فَإِن لَرْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَأَعْلَمُ أَنَّمَا يَثَيِعُونَ أَهْوَاتُهُمْ ﴾ (القصص: 50).

وقَاكَ ٱللّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ أَرْبَيْتَ مَنِ ٱلْخَذَ إِلَىٰهَ ثَدُ مَوْمِنَهُ ٱلْمَأْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ ﴾ (الفرقان: 43).

#### رابعًا \_ شِرْكُ الطَّاعِيِّ :

وذلك أَنْ يُطيعَ إنسانًا في تَحْلِيلِ ما حرَّم اللهُ، أو تَحْريمِ ما أَحَلَّ اللهُ، فإذا فعل ذلك، فقد جعله ربًّا مِنْ دُونِ الله؛ لأنَّ التَّحْليلَ والتَّحْريمَ حَتُّ لله \_سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَى \_.

ففي «سُنَنِ التِّرْمِذِيِّ» بسند حسن، حسنه الألبانيُّ في «صحيح التِّرْمذيِّ» (١) مِنْ حَدِيثِ عَدِيِّ بْنِ حاتم هِيْنُ قال: أَتَيْتَ النَّبِيَّ عَيْدًا فِي عُنُقي صَلِيبٌ مِنْ ذَهَبٍ، فقال: «يا عَدِيِّ، اطْرَحْ عَنْكَ هذا الوَثَنَ». وسَمِعْتُهُ يَقْرَأُ في سُورةِ بَراءةً: ﴿ الشِّكَ أَنَّ النَّهِ ﴾ (التوبة: 31).

قال: «أَمَ إِنَّهُمْ لَمْ يَكُونُوا يَعْبُدُونَهُمْ، ولكنَّهمْ كانُوا إذا أَحَلُّوا لهم شيئًا اسْتَحَلُّوهُ، وإذا حرَّموا عليهمْ شيئًا حرَّموه».

فَمِنْ هذا يتَّضِحُ أنَّ مَنْ أطاع عَالمًا، أو أميرًا، أو غَيْرَهُما في تَحْلِيلِ ما عُلِمَ مِنْ دِينِ الإسلامِ بالضَّرُورةِ تَحْريمُهُ \_ فقدْ أشْرَكَ مَعَ اللهِ.

وأَسْتَغَفُّرُ اللهَ.

<sup>(1) «</sup>حَسَنَ»: أخرجه التِّرْمذيُّ (3095)، وحَسَّنهُ الأَلْبانيُّ في "صَحِيح التُّرْمذيِّ» (2471).

## الخُطْبةُ الثَّانيةُ - الشِّرْكُ الأَصْغَرُ:

الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - تقدَّم الحديثُ معكم عَنِ الشِّرْكِ الأكبرِ، والآنَ حديثي مَعَكُمْ عَنِ الشِّرْكِ الأَصْغَرِ.

أيُّها النَّاسُ، الشِّرْكُ الأصغرُ أَمْرُهُ خَطِيرٌ \_ وإنْ كان أَصْغَرَ \_ فَهُو أَكبرُ الكبائرِ، وصاحبُهُ على خَطَرٍ.

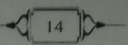
والفَرْقُ بَيْنَ الشِّرْكِ الأكبرِ والشِّرْكِ الأَصْغَرِ: أَنَّ الشِّرْكَ الأكبرَ مَحْكُومٌ على صاحبِهِ بالخُروجِ مِنَ الإسلامِ في الدُّنيا، والتَّخْلِيدِ في النَّارِ، وتَحْرِيمِ الجنَّةِ على صاحبِهِ في الآخرةِ.

وأمَّا الشَّرْكُ الأَصغرُ فَهُوَ بخلافِ ذلك، فلا يُحْكَمُ على صاحبِهِ بالكُفْرِ، ولا بالخُورِ، ولا بالخُورِ، ولا بالخروجِ مِنَ الإسلامِ، ولا يُحَلَّدُ في النارِ.

كَمَا أَنَّ الشِّرْكَ الأَكبرَ يُحْبِطُ جَمِيعَ الأعمالِ، بَيْنَمَا الأَصْغَرُ يُحْبِطُ العَمَلَ الَّذي قَارَنَهُ. ومِنَ العُلَمَاءِ مَنْ يَقُولُ: الشِّرْكُ الأَصْغَرُ لا يُغْفَرُ إلَّا بالتَّوبةِ كالشِّرْكِ الأكبرِ تمامًا؛ لعُمُوم قَوْلِهِ \_ تعالى \_ : ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ (النساء: 48).

ومِنَ العُلَمَاءِ مَنْ يَقُولُ: إِنَّ الشِّرْكَ الأَصْغَرَ داخلٌ تَحْتَ المَشيئةِ، وأَنَّ المُرادَ بِقَوْلِهِ: ﴿ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَلَى اللَّهِ مِنَ اللَّهِ، وكُلُّ ﴿ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ، وكُلُّ وَأَمَّا الشِّرْكُ الأصغرُ فإنَّهُ يُغْفَرُ؛ لأَنَّهُ لا يُخْرِجُ مِنَ اللَّهِ، وكُلُّ ذَبِ لا يُخْرِجُ مِنَ اللَّهِ فإنَّهُ تَحْتَ المَشِيئةِ، على كُلِّ فصاحِبُ الشِّرْكِ الأَصْغَرِ على خَطرٍ (١).

<sup>(1)</sup> انظر «القَوْلُ المُفيدُ على كتاب التَّوحيد» لا بْن عُثَيمْين (1/ 208).



أيُّها النَّاسُ، الشِّرْكُ الأصغرُ يَنْقَسِمُ إلى قِسْمَيْنِ:

ظاهِرٍ، وخَفِيٍّ.

فالظَّاهِرُ: يَكُونُ فِي الأَقْوَالِ والأَفْعَالِ، والخَفِيُّ: فِي النِّيَّةِ، وهُوَ: الرِّيَاءُ.

فَشِرْكُ الأَقْوَالِ: كَالْحَلِفِ بِغَيْرِ الله: كَالنَّبِيِّ، وَالكَعْبَةِ، وَحَيَاتِي، وَحَيَاةِ أَبِي وَولدي، وَالأَمانَةِ، وَالْعَيْشِ وَاللَّحِ، وَالشَّرَفِ، وَالصَّداقةِ وَالزَّمالَةِ، كُلُّ هذا \_ ونَحْوُهُ \_ مِنَ الشَّرْكِ فِي الأَقْوَالِ.

ففي «سُنَنِ أبي دَاوُدَ والتِّرْمِذيِّ» بسندٍ صحيح، صحَّحه الألبانيُّ في «الإرواء»(١) مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ ﴿ عَنْمِ اللهِ عَالَىٰ اللهِ عَلَيْكِمْ : «مَنْ حَلَفَ بغَيْرِ اللهِ، فَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ».

ومِنَ الشِّرْكِ فِي الأَقْوالِ \_ أَيُّها النَّاسُ \_ قَوْلُ: «ما شَاءَ اللهُ، وشاء فُلَانٌ، أو لَوْلَا اللهُ وأُنْتَ، وما أَشْبَهَ ذلك».

فيجبُ على المُسْلم أَنْ يَقُولَ: «ما شاء اللهُ، ثُمَّ شاء فُلانٌ، ولَوْلَا اللهُ ثُمَّ أَنْتَ».

ففي «سُنَنِ أبي دَاوُدَ» بسندٍ صحيح، صحّحه الألبانيُّ في «الصَّحيحة» من عَديثِ حُذَيفة هَيْنَ عَنِ النَّبيِّ عَلَيْنَ قَال: «لا تقولوا: ما شاء الله، وشاء فُلانٌ، ولكن قُولوا: ما شَاء الله، ثُمَّ شَاءَ فُلانٌ».

أَيُّهَا النَّاسُ، بَقِيَ الشِّرْكُ الخَفِيُّ، وهُوَ: الرِّيَاءُ، وقَدْ خَافَهُ النَّبِيُّ عَلَيْكُم على أُمَّتِهِ، وبالغ في التَّحْذير مِنْهُ.

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أبو داوُدَ (3251)، والتَّرْمذيُّ (1535)، وصَحَّحه الألبانيُّ في «الإرواء» (2561).

<sup>(2) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أبو داوُدَ (4980)، وصَحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (137).

ففي «مُسْنَدِ أَحمدَ» بسندِ صحيح، صحّحه الألبانيُّ في "صحيح الجامعِ» أن مِنْ حديثِ محمُودِ بْنِ لبيدٍ ﴿ فَيْكُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قال: «إنَّ أَخُوفَ ما أَخَافُ عليكم الشِّرُكُ الأَصْغَرُ». قالوا: وما الشِّركُ الأَصْغَرُ \_ يا رسولَ الله \_ ؟. قال: «الرِّياءُ، يَقُولُ اللهُ \_ عزَّ وجلَّ \_ هُمْ يَوْمَ القيامةِ \_ إذا جَزَى النَّاسَ بأَعْمَا لِهِمْ \_ : اذْهَبُوا إلى الَّذين كُنْتُمُ تراءُونَ في الدُّنيا، فانظروا هَلْ تَجِدُونَ عِنْدَهُمْ جَزَاءً».

و في "سُنَنِ ابْنِ ماجَهْ" بسند حسنٍ، حسنه الألبانيُّ في "المشكاة" (2) مِنْ حديثِ أبي سَعْدِ بْنِ أبي فَضَالَةَ الأَنْصَارِيِّ وكان مِنَ الصَّحابةِ قال: قال رسولُ اللهِ عَيْقَةِ: "إذا جَمَعَ اللهُ الأوَّلين والآخِرينَ يَوْمَ القيامةِ ليَوْمِ لا رَيْبَ فِيهِ لا نَدى مُنَادٍ: مَنْ كان أَشْرَكَ في عَمَلٍ لَهُ اللهِ اللهَ اللهُ عَنِ الشَّرُكِ".

وأَخْرَجَ ابْنُ مَاجَهُ \_ أيضًا \_ في «سُنَنِهِ» بسندٍ حسنٍ، حسن ألألبانيُّ في "صحيح الجامع "(3) مِنْ حديثِ أبي سعيدٍ حين قال: خرج عَلَيْنا رسولُ الله عَيْقَة ، ونَحْنُ نَتَذاكرُ المَسِيحَ الدَّجَّالَ، فقال: «أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِمَا هُوَ أَخُوفُ عَلَيْكُمْ عِنْدِي مِنَ المَسِيحِ الدَّجَّالِ؟». قال: قُلنا: بَلَى. فقال: «الشِّرْكُ الجَفِيُّ: أَنْ يَقُومَ الرَّجُلُ يُصَلِّي، فَيُّزَيِّنُ صَلاتَهُ ؛ لِمَا يَرَى مِنْ نَظرِ رَجُلِ».

اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنَ الشِّرْكِ كُلِّهِ: دِقِّهِ وجِلِّهِ<sup>(4)</sup>، سِرَّهِ وعَلَانِيَتِهِ، اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنَ الشَّرْكِ كُلِّهِ: دِقِّهِ وجِلِّهِ<sup>(4)</sup>، سِرَّهِ وعَلَانِيَتِهِ، اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنْ أَنْ نُشْرِكَ بِكَ شيئًا ونَحْنُ نَعْلَمُ، ونستغفِرُكَ لِما لا نَعْلَمُ.

<sup>(1) «</sup>صنحيع»: أخرجه أحمدُ (5/ 428)، وصحَّحه الألبانيُّ في الصَحِيح الجامع» (1555).

<sup>(2) «</sup>حسَن »: أخرجه أبن ماجَه (4203)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «المشكاة» (5318).

<sup>(3) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه ابْنُ ماجَهُ (4204)، وحَسَّنه الألبانيُّ في "صَحِيح الجامع" (2607).

<sup>(4)</sup> دِقِّهِ وَجِلَّه - بِكَسْرِ أُوَّلُهما - أَيْ: صغيرِهِ وكبيرِهِ.

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيُّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَمَا يَهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ وَلَا تَمُونُ إِلَّا وَأَشَّم مُسْلِمُونَ اللَّ ﴾ (آل عمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم فِن تَغْمِن وَحِنَوْ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالَا كَذِيرًا وَلِنسَاءً وَاتَّقُوا اللهِ اللهُ وَالْمُوَا وَالْمُوا اللهُ وَالْمُوا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا اللهُ ﴾ (النساء: 1).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّغَوَّا ٱللهُ وَقُولُوا فَوْلَا سَدِيدًا أَنَّ بُعْمِلِحُ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ أَنُوبَكُمْ وَمَن بُطِعِ ٱللهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا أَنَّ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلِيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حَدِيثي مَعَكُمْ \_ أيُّها النَّاسُ \_ عَنِ التَّهائم.

والتَّمائِمُ - كما عرَّفها ابْنُ الأثيرِ -:

خَرَزاتٌ كانتِ العَرَبُ تُعَلِّقُها على أَوْلَادِهِمْ؛ يتَقون بها العَيْنَ في زَعْمِهِمْ، فَأَبْطَلَها الإسلامُ(1).

وقدْ تكونُ التَّميمةُ في الرَّقَبةِ، أو اليِّدِ، أو الرِّجْلِ، أو أيِّ مكانٍ مِنَ الجَسَدِ.

<sup>(1) ﴿</sup> النِّهَايَةِ ﴾ (1/ 198).

وهي مِنَ الشَّرُكِ الأَكْبَرِ أَوِ الأَصْغَرِ بحَسَبِ ما يُرِيدُ الإنسانُ مِنْها، إنِ اتَّخذها مُعْتَقِدًا أَنَّ المُسَبِّبَ للمحبَّةِ، وَرَدِّ العَيْنِ، وتَوَقِّي المَحْذورِ \_ هُوَ اللهُ؛ فهي شِرْكٌ أَصْغَرُ، وإنِ اعتقد أنَّها تفعلُ بنفْسِها؛ فهي شِرْكٌ أَكْبَرُ.

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ دَلَّتِ الأَدِلَّةُ مِنَ الكتابِ والسُّنَّةِ على تَحْرِيمِ التهاشمِ، وأنَّهَا مِنَ الشَّرْكِ. قَاكَ اللَّهُ \_ سُبَحَنَهُ, وَتَعَكَىٰ \_ : ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِعَمْرٍ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِن يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِعَمْرٍ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِن يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِعَمْرٍ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُو وَإِن يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِعَمْرٍ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُو وَإِن يَمْسَسُكَ اللهُ بِعَمْرٍ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُو وَإِن يَمْسَسُكَ اللهُ بِعَامٍ فَلَا كُولُونِ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وقَاكَ \_ سُبْحَنَهُ. \_ : ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللهُ بِشَرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلَا هُوَ وَإِن يُمْسَسُكَ اللهُ بِشَرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلَا هُو وَإِن يُمْسَسُكَ اللهُ بِشَرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلَا هُو وَأَن يُمْسَدُ اللهُ بِعْدِ فَلَا كَاشِفُ لَا اللهُ وَاللهُ وَمُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ اللهَ ﴾ (يونس: 107).

و قَالَ \_ سُبْحَنَهُ, وَنَعَكَلَى \_ : ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةِ فَمِنَ اللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ الطُّبُرُ فَإِلَيْهِ بَخِنَرُونَ ﴿ ثُمَّ إِذَا كَشَفَ الطُّبَرَ عَنكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنكُر بِرَبِيمٌ بُشْرِكُونَ ﴿ ﴾ (النحل: 53، 54).

وأمَّا الأدلَّةُ مِنَ السُّنَّةِ على تَحْريم التَّمائم فكثيرةٌ جِدًا، فَمِنْها:

ففي «مسندِ أحمد» و «سُنَن ابْنِ ماجَه » بسندِ صحيحٍ، صحّحه الألبانيُّ في «صحيحِ ابْنِ ماجَه » (١) مِنْ حديثِ زَيْنَبَ امرأةِ عَبْدِ الله \_ يَعْني: ابْنَ مَسْعُودٍ \_ قالتْ: كانتْ عَجُوزٌ تَدْخُلُ عَلَيْنا تَرْقي مِنَ الْحُمْرَةِ، وكانَ لنَا سَرِيرٌ طَوِيلُ القَوائم، وكان عَبْدُ اللهِ عَجُوزٌ تَدْخُلُ عَلَيْنا تَرْقي مِنَ الْحُمْرَةِ، وكانَ لنَا سَرِيرٌ طَوِيلُ القَوائم، وكان عَبْدُ اللهِ إذا دَخَلَ تَنَحْنَحَ وصَوَّتَ، فَدَخَلَ يَوْمًا، فلَمَا سَمِعَتْ صَوْتَهُ احْتَجَبَتْ مِنْهُ، فجاء فجلس إلى جانبي فمسني فَوَجَدَ مَسَّ خَيْطٍ، فقال: ما هذا؟. فَقُلْتُ: رُقَى لي فِيهِ مِنَ المُمْرَةِ، فَجَذَبَهُ فقطعَهُ، فَرَمَى به، وقال: لَقَدْ أَصْبَحَ آلُ عَبْدِ الله أَغْنياءَ عَنِ الشَّرْكِ، الله أَغْنياءَ عَنِ الشَّرْكِ،

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أحمدُ (1/381)، وابْنُ ماجَهُ (3530)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح ابْنِ ماجَهُ» (2845).

سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ يَقُولُ: "إِنَّ الرُّقَى والتَّمائِمَ والتَّوَلَةَ شِرْكٌ". قُلْتُ: فإنِّ خَرَجْتُ يَوْمًا، فأَبْصَرَنِي فُلَانٌ؛ فَدَمَعَتْ عَيْنِي الَّتِي تَلِيهِ، فإذا رَقَيْتُها سَكَنَتْ دَمْعَتُها، وإذا تَرَكُتُها دَمَعَتْ. قال: ذَاكِ الشَّيْطَانُ، إذا أَطَعْتِهِ تَرَكَكِ، وإذا عَصَيْتِهِ طَعَنَ بإِصْبَعِهِ فإذا تَرَكُتُها دَمَعَتْ. قال: ذَاكِ الشَّيْطَانُ، إذا أَطَعْتِهِ تَرَكَكِ، وإذا عَصَيْتِهِ طَعَنَ بإِصْبَعِهِ في عَيْنِكِ، ولكنْ لَوْ فَعَلْتِ كَما فَعَلَ رَسُولُ الله عَيْنِكِ، ولكنْ لَوْ فَعَلْتِ كَما فَعَلَ رَسُولُ الله عَيْنِكِ، وأَجْدَرَ أَنْ تَشْفِينَ: تَنْضَحِينَ في عَيْنِكِ اللّهَ، وتَقُولين: أَذْهِبِ البَاسَ رَبَّ النَّاسِ، اشْفِ أَنتَ الشَّافِ، لا شِفَاءً إلّا شِفَاؤُكَ، شَفَاءً لا يُعَادِرُ (١) سَقَهًا.

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ جَاءِ الحَديثُ بِتَحْرِيمِ الرُّقَى والتَّهَائِمِ والتَّوَلَةِ، وهُنَا تَنْبِيهٌ مُهِمٌّ: وَهُوَ أَنَّ الرُّقَى لِيسَتْ مُحَرَّمةً على عُمُومِها، بَلْ كَمَا قال العلَّامةُ ابْنُ عُثْيِمين عِثْمَ: «هي عامٌّ أُريدَ به الرُّقَى لِيسَتْ مِنَ الشَّرْكِ» (2) خاصٌ، وهُوَ الرُّقَى بِغَيْرِ مَا وَرَدَ بِهِ الشَّرْعُ، أَمَّا مَا وَرَدَ بِهِ الشَّرْعُ؛ فَلَيْسَتْ مِنَ الشِّرْكِ» (2).

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (3) مِنْ حَديثِ أبي سعيدِ الخُدْرِيِّ وَيْشُخُ قال: نَزَلْنا مَنْزِلا، فَأَتَننا امْرَأَةٌ، فقالتْ: إنَّ سيِّدَ الحَيِّ سَلِيمٌ (4) لُدِغَ، فَهَلْ فِيكُمْ مِنْ رَاقٍ؟.

فقام مَعَها رَجُلٌ مِنَّا، ما كُنا نَظُنُهُ يُحْسِنُ رُقْيَةً، فرَقَاهُ بفاتحةِ الكِتابِ فَبَرَأَ؛ فأعْطَوهُ غَنَمًا، وسَقَوْنا لَبَنًا. فَقُلْنَا: أَكُنْتَ تُحْسِنُ رُقْيةً؟!.

فقال: مَا رَقَيْتُهُ إِلَّا بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ. قال: فَقُلْتُ: لا ثُحُرِّكُوهَا حَتَّى نَأْتِيَ النَّبِيَّ عَلَيْكُمْ ، فَأَتَيْنَا النَّبِيَّ عَلِيْكُمْ ، فَذَكَرْنَا ذلك له، فقال: «مَا كَانَ يُدْرِيهِ أَنَّهَا رُقْيَةٌ ؟ اقْسِمُوا واضْرِبُوا لي بسَهْمِ مَعَكُمْ ».

<sup>(1)</sup> لا يُغادر أي: لا يَتُرُك.

<sup>(2) «</sup>القول المُفيد» (1/ 180).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (5007)، ومسلم (2201)، واللَّفْظُ لَهُ.

<sup>(4)</sup> سليم أَيْ: لَدَيغ، سُمِّيَ بذلك تفاؤلاً بالسَّلامةِ، وقيل: لأنَّهُ مُسْتَسْلِمٌ لما بِهِ.

والتِّوَلَةُ ومَا أَدْرَاكُمْ مَا التِّوَلَةُ؟ هي \_ كها قال العلَّامةُ ابْنُ عُثْيمين ﴿ شَيْ اللَّهِ اللَّهِ ا يُعَلِّقُونه على الزَّوْجِ يَزْعُمُونَ أَنَّهُ يُحَبِّبُ الزَّوْجَةَ إلى زَوْجِها، والزَّوْجَ إلى امْرَأَتِهِ، وهذا شِرْكٌ؛ لأَنَّهُ ليس بسَبَبِ شَرْعيِّ، ولا قَدَريِّ للمحبَّةِ.

ومِثْلُ ذلك الدِّبْلَةُ، والدِّبْلَةُ: خاتمٌ يُشْتَرَى عِنْدَ الزَّواجِ، يُوْضَعُ فِي يَدِ الزَّوجِ، وإذا أَلْقَاهُ الزَّوْجُ؛ قالتِ المَرْأَةُ: إنَّهُ لا يُحِبُّها؛ فَهُمْ يَعتقدون فِيهِ النَّفْعَ والضَّرَرَ، ويَقُولُونَ: إنَّهُ ما دام في يَدِ الزَّوْجِ؛ فإنَّهُ يَعْنِي أَنَّ الْعَلاَقةَ بَيْنَهما ثابتةٌ، والعَكْسُ بالعكسِ، فإذا وُجِدَتْ هذِهِ النَّيَّةُ، فإنَّهُ مِنَ الشِّرْكِ الأَصْغَرِ، وإنْ لم تُوْجَدْ هذِهِ النَّيَّةُ وهي بَعيدةٌ ألَّلا تَصْحَبَها۔؛ ففيهِ تشبُّهٌ بالنَّصارَى؛ فإنَّها مَأْخُوذةٌ مِنْهُمْ.

وإنْ كانتْ مِنَ الذَّهَبِ، فَهِيَ بالنِّسْبَةِ للرَّجُلِ فيها محذورٌ ثالثٌ، وَهُوَ لُبْسُ الذَّهَب...

وقولُهُ: «شِرْكٌ»: هَلْ هِي شِرْكٌ أَصْغَرُ أُو أَكْبَرُ؟، نَقُولُ: بِحَسَبِ مَا يُرِيدُ الإنسانُ منها، إن اتَّخذها مُعْتقدًا أَنَّ المُسَبِّبَ للمَحَبَّةِ هُوَ اللهُ؛ فهي شِرْكٌ أَصْغَرُ، وإنِ اعتقد أنها تفعلُ بنَفْسِها؛ فهي شِرْكٌ أَكْبَرُ»(١).

ومِنَ الأدلَّةِ الدَّالَةِ على تَحْريمِ التَّهائمِ - أَيُّها النَّاسُ - ما جاء في «مُسندِ أحمدَ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحيحة» (2) مِنْ حديثِ عُقْبَةَ بْنِ عامرٍ وَ فَقال: إنَّ رَسُولَ الله عَيْدِ اللهِ عَلَيْهِ رَهْطٌ، فبايع تِسْعةً، وأَمْسَكَ عَنْ واحدٍ، فقالوا: يا رسولَ الله، بايعتَ تِسْعةً، وتَرَكْتَ هذا. وقال: إنَّ عَلَيْهِ تَميمةً، فَأَدْخَلَ يَدَهُ فقطعها، فبايعة وقال: «مَنْ عَلَّقَ تَميمةً، فَقَدْ أَشْرَكَ».

<sup>(1) «</sup>القول المفيد» (1/181\_182).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أحمدُ (4/ 156)، والحاكم (4/ 219)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (492).

وَمِنَ الأَدِلَّةِ الدَّالَّة على تَخْرِيمِ التَّمائمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - ما جاء في «الصَّحيحَيْنِ» (1) مِنْ حديثِ عبَّادِ بْنِ تَمَيْمٍ: أَنَّ أَبَا بَشِيرِ الأَنْصاريَّ عِيْنَ الْخَبَرَهُ: أَنَّهُ كَانَ مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْتُهُ في بَعْضِ أَسْفَارِه - قال عَبْدُ الله: حَسِبْتُ أَنه قال: والنَّاسُ في مَبِيتِهِمْ - الله عَبْدُ الله: حَسِبْتُ أَنه قال: والنَّاسُ في مَبِيتِهِمْ - فأرسلَ رَسُولُ الله عَيْنِ أَسُولُ الله عَيْنَ فَي رَقَبَةِ بَعِيرٍ قِلَادةٌ مِنْ وَتَرٍ - أَوْ قِلَادَةٌ - إلا قَطِعَتْ».

قال الحافظُ ابْنُ حَجَرٍ حَضِّهِ: «قال ابْنُ الجَوْزِيِّ حَضِّهِ: «وفي المرادِ بالأَوْتَارِ ثلاثةُ أَقُوالٍ: أَحَدُها ـ أَنَّهُمْ كانوا يُقَلِّدون الإِبِلَ أَوْتَارَ القِسِيِّ؛ لئلَّا تُصِيبَها العَيْنُ بزَعمِهِمْ، فأُمِرُوا بقَطْعِها؛ إعلامًا بأنَّ الأَوْتَارَ لا تَرَدُّ مِنْ أَمْرِ الله شيئًا»(2).

قُلْتُ: ومِنْ هذا القَبِيلِ ما يَفْعَلُهُ بَعْضُ النَّاسِ في زَمَانِنا مِنْ تَعْلِيقِ النِّعالِ \_ ونَحْوِها \_ على البَعِيرِ والبَقَرِ؛ يعتقدون أنَّ ذلك يَدْفَعُ العَيْنَ، وهذا اعتقادٌ فاسدٌ؛ لأَنَّ التَّعلُّقَ بها ليس بَسَبِ شَرْعيٍّ أو حِسِّيٍّ شِرْكٌ.

ومِنَ الأَدِلَةِ الدَّالَةِ على تَحْرِيمِ التَّهائمِ - أَيُّها النَّاسُ - ما جاء في «مسندِ أحمد» و «مُستدركِ الحاكمِ»، و «سُنن التَّرْمِذِيِّ» بسَندِ حَسَنِ، حسَنه الألبانيُّ في «صحيح التَّرْمِذِيِّ» (3) مِنْ حديثِ عِيسى - وهُو ابْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أبي لَيْلَ - قال: دَخَلْتُ على التَّرْمِذِيِّ » (3) مِنْ حديثِ عِيسى - وهُو ابْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أبي لَيْلَ - قال: دَخَلْتُ على عَبْدِ اللهِ بْنِ عُكَيْم أبي مَعْبَدِ الجُهَنيِّ أَعُودُهُ، وبِهِ حُمْرةٌ، فَقُلْتُ: أَلَا تُعَلِّقُ شيئًا؟. قال: المَوْتُ أَقْرُبُ مِنْ ذَلك، قال النَّبيُّ عَيْكَ : «مَنْ تَعَلَّقَ شيئًا، وُكِلَ إليْهِ».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3005)، ومسلم (2115).

<sup>(2) (</sup>الفتح) (6/99).

<sup>(3) «</sup>حَسَنَ»: أخرجه أَحْمَدُ (4/ 210)، والحاكمُ (4/ 21)، والتَّرْمِذيُّ (2167)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «صَحِيح التِّرْمذيِّ» (1691).

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ بالغ النَّبيُّ عَيِّكُ فِي التَّحْذيرِ مِنَ التَّهَائِمِ ونَحْوِها، حتَّى إِنَّهُ أَوْصَى أَحَدَ صِغَارِ أَصْحَابِهِ الَّذين يَعْتَقِدُ أَنَّ الحياةَ سَتَطُولُ بِهِ \_ أوصاهُ أَنْ يُبَلِّغَ مَنْ بَعْدَهُ ويُحُذِّرَهُمْ.

ففي «مُسندِ أحمدَ»، و «سُنَنِ النَّسَائيِّ، وأبي دَاوُدَ» بسندِ صحيحٍ، صحَّحه الألبانيُّ في «صحيح أبي داوُدَ» أبي داوُدَ» أبي داوُدَ» أبي عَنْ رُوَيْفع بْنِ ثابتٍ قال: قال لي رسولَ الله عَيْلِكُم : «يا رُوَيْفِع بْنِ ثابتٍ قال: قال لي رسولَ الله عَيْلِكُم : «يا رُوَيْفِع بُنِ ثابتٍ قال: قال أبي رسولَ الله عَيْلِكُم وَتَرًا، رُوَيْفِع ، لعلَّ الحياة سَتَطُولُ بِكَ بَعْدِي، فأخبرِ النَّاسَ أنَّهُ مَنْ عَقَدَ لِحْيَتَهُ، أو تقلَّدَ وَتَرًا، أو اسْتَنْجَى برَجِيعَ دابَّةٍ أَوْ عَظْمٍ - فإنَّ مُحمَّدًا مِنْهُ بَرِيءٌ».

وأَسْتَغَفُّو اللهَ.

<sup>(1) «</sup>صَحِيع»: أخرجه أحمدُ (4/ 108)، والنَّسائيُّ في «سُنَنه» (8/ 235)، وأبو داوُدَ (36)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح أبي داوُدَ» (27).

<sup>(2) «</sup>القول المفيد» (1/881).

### الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ الرُّقي :

الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ، تَقَدَّم الحديثُ معكم \_ أَيُّها النَّاسُ \_ عَنِ التَّهائمِ، والآنَ حديثي مَعَكُمْ عَنِ «الرُّقَى».

والرُّقْيَةُ - أَيُّهَا النَّاسُ - : هي رُقْيَةُ الإنسانِ نَفْسَهُ أَوْ غَيْرَهُ للتَّداوي، ولا بَأْس بها إذا خَلَتْ مِنَ الشِّرْكِ.

ففي "صحيح مسلم" (أ) مِنْ حديثِ جابِرِ ﴿ اللهِ عَلَيْكُ قَالَ: نَهَى رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُ عَنِ الرُّقَى، فجاء آلُ عَمْرِو بْنِ حَزْمٍ إلى رَسُولِ اللهِ عَلِيْكُم ، فقالوا: يا رسولَ الله \_ إنَّهُ كانتُ عِنْدَنا رُقْيةٌ ، نَرْقِي بها مِنَ العَقْرَبِ، وإنَّك نَهَيْتَ عَنِ الرُّقَى. قال: فَعَرَضُوهَا عَلَيْهِ.

فقال: «ما أَرَى بَأْسًا، مَنِ استطاع مِنْكُمْ أَنْ يَنْفَعَ أَخَاهُ فَلْيَفْعَلْ».

ففي «صحيح مسلمٍ»<sup>(2)</sup> مِنْ حديثِ عَوْفِ بْنِ مالكِ عَيْنُكَ قال:كُنَّا نَرْقي في الجاهليَّة، فَقُلْنا: يا رسولَ الله، كيف تركى في ذلك؟.

فقال: «اعْرِضُوا عليَّ رُقَاكُمْ، لا بَأْسَ بالرُّقَى ما لم يَكْنْ فِيهِ شِرْكٌ».

وقَدْ تقدَّم حديثُ أبي سعيدِ الخُدْرِيِّ «في الصَّحيحَيْنِ» في قِصَّةِ الرُّجُلِ الَّذي لُدِغَ، فَرَقَاهُ أَحَدُ الصَّحابةِ بفاتحةِ الكِتَابِ، وأَقَرَّهُ النَّبِيُّ عَيْظَةٍ على ذلك.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (2199).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (2200).

وقَدْ رَقَى النَّبِيُّ عَلَيْكُمْ نَفْسَهُ، كَمَا فِي "صحيح البُخارِيِّ" أَ مِنْ حديثِ عائشةَ السُّخُ قالتُ: "كَانَ رَسُولُ الله عَلِيْكُمْ إِذَا أَوَى إِلَى فِراشِهِ، نَفَتَ فِي كَفَّيْهِ بِـ ﴿ قُلْ هُوَ ٱللهُ أَكَدُ ﴾ ، وبالمُعَوَّذتين جميعًا، ثُمَّ يَمْسَحُ بهما وَجْهَهُ، وما بَلَغَتْ يَدَاهُ مِنْ جَسَدِهِ".

وقَدْ أَمَرَ غَيْرَهُ بِالرُّقْيةِ، كَمَا فِي «الصَّحيحَيْنِ» (2) مِنْ حديثِ أُمَّ سَلَمَةَ عِيْنَ النَّبِيَّ عَلَيْكُمْ رَأَى فِي بَيْتِهَا جارية، فِي وَجْهِهَا سَفْعَةٌ \_ أَيْ: سَوَادٌ فِي الوَجْهِ \_ ، فقال: «اسْتَرْقُوا لها؛ فإنَّ بها النَّظْرَةَ».

وفَعَلها عَيْظُهُ بِغَيْرِهِ، كَمَا فِي «الصَّحيحَيْنِ» (3) مِنْ حديثِ عائشةَ وَيُفُ قالتْ: كان النَّبيُ عَيْظُهُ يُعَوِّذُ بَعْضَ أَهْلِهِ، يَمْسَحُ بيدِهِ اليُمْنَى، ويَقُولُ: «اللَّهُمَّ رَبَّ النَّاسِ، أَذُهِ البَّسَ، واشْفِهِ وأنتَ الشَّافي، لا شِفَاءَ إلَّا شِفَاؤُكَ، شِفَاءً لا يُغَادِرُ سَقَمًا».

أَيُّهَا النَّاسُ، إجماعُ العُلمَاءِ مُنْعَقِدٌ على مَشْرُوعيِّةِ الرُّقْيةِ، لكنَّها تَوْقِيفيَّةٌ، فتكونُ بكتابِ الله، وبها ثَبَتَ عَنْ رَسُولِ الله عَيْطَةً، وقَدْ علَّم أُمَّتَهُ كثيرًا مِنَ الرُّقَى النَّافِعَةِ، فلا يَجُوزُ الزِّيادةُ عَلَيه، أو النَّقْصُ مِنْهُ.

كما لا يَجُوزُ التَّفَرُّغُ لأَجْلِ القِرَاءةِ على النَّاسِ، واتِّخاذُها حِرْفَةً؛ لأنَّ ذلك لم يَفْعَلْهُ الصَّحابةُ فَمَنْ بَعْدَهُمْ، فَلَوْ كان الانقطاعُ لمعالجةِ المَرْضَى بالرُّقَى، واتِّخاذُها حِرْفة، والاشتهارُ بها بَيْنَ النَّاسِ خَيْرًا للسِّفْنَا إلَيْهِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، التَّفَرُّغُ للعِلَاجِ فيه مَفْسَدَةٌ للجميع: مَفْسَدةٌ للقارئِ فلا يُؤْمَنُ أَنْ يُفْتَنَ، وتُعْجِبَهُ نَفْسُهُ، ويَضْحَكَ عليه شَيطانُهُ، ويَدْخُلَهُ العُجْبُ والكِبْرُ والرِّياءُ؛ لأنَّ

<sup>(1)</sup> رواه البخاري (5748).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (5739)، ومسلم (2197).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (5743)، ومسلم (1913).

الرُّقْيةَ كالدُّعاءِ، وكأنَّهُ يقولُ للنَّاسِ: تَعَالَوْا أَدْعُ اللهَ لكم، ولكنْ إذا جاءَهُ مريضٌ يَطْلُبُ مِنْهُ أَنْ يَرْقِيَهُ فلا بَأْسَ، لأنَّ الرَّسُولَ عَيْظَةٍ قال: «مَنِ استطاعَ مِنْكُمْ أَنْ يَنْفَعَ أَخَاهُ فَلْيَفْعَلْ»(١).

أمَّا التَّفَرُّغُ للعلاجِ، واتِّخاذُهُ حِرْفَةً فهذا لا يَجُوزُ البَتَّةَ.

ومِنْ مَفْسَدةِ التَّفَرُّغِ: أَنَّ عَوَامَّ النَّاسِ يَتَعلَّقون بالقارئِ أكثرَ مِنْ تعلُّقِهِمْ باللهِ وبكلامِهِ، حتَّى يَظُنُّونَ ارتباطَ الشِّفاءَ بالشَّخْصِ.

اللهُمَّ فَقُهْنَا فِي الدِّينِ، وارْزُقْنَا الجِكْمَةَ، اللهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنْ عِلْمٍ لا يَنْفَعُ، ونَفْسٍ لا تَشْبَعُ، ودعوةٍ لا يُسْتجابُ لها، ﴿ رَبِّنَآ ءَانِنَا فِي الدُّنِيَا حَسَنَةً وَفِي اللَّخِرَةِ وَنَفْسٍ لا تَشْبَعُ، ودعوةٍ لا يُسْتجابُ لها، ﴿ رَبِّنَآ ءَانِنَا فِي الدُّنِيَا حَسَنَةً وَفِي اللَّخِرَةِ وَنَفْسٍ لا تَشْبَعُ، ودعوةٍ لا يُسْتجابُ لها، ﴿ رَبِّنَآ ءَانِنَا فِي الدُّنِيَا عَذَابَ النَّادِ ۞ ﴾ (البقرة: 201).



<sup>(1)</sup> تقدَّم تخريجُهُ.

# عنف الإيمان على المان على

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّعُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ١٠٠ ﴾ (آل عمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالَا كَثِيرًا وَلِسَاتُهُ وَاتَّقُوا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمْتُكُمْ رَقِيبًا (آل ﴾ (النساء: 1).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوَلَا سَدِيلًا ۞ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَيْطِكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - أيُّها النَّاسُ - حَدِيثي مَعَكُمْ اليَوْمَ عَنْ ضَعْفُ الإيهانِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، ضَعْفُ الإيهانِ ممَّا عَمَّ وانتشر في المُسلمين، وآثارُ المَرَضِ عليهم باديةٌ، وهُوَ أساسُ كُلِّ مُصِيبةٍ، وسَبَبُ كُلِّ نَقْصٍ وبَليَّةٍ (١).

فَمِنْ آثارِ ضَعْفِ الإيمانِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الوُقُوعُ في المعاصي، وارتكابِ المُحَرماتِ، وقَدْ يتكرَّرُ ذلك مِنَ الإنسانِ حتَّى يُصبحَ عادةً مألوفة، ثُمَّ يَزُولُ قُبْحُها مِنَ القَلْبِ،

<sup>(1)</sup> انظر «ظاهرة ضعف الإيمان» (ص5-6) بتصرُّف.

حتَّى يَقَعَ العاصي في المُجاهرةِ بها، ويَدْخُلَ في الحديث الَّذي في «الصَّحيحَيْنِ» (1) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَيُنْكُ قال: قال رسولُ الله عَيْكَةِ: «كُلُّ أُمَّتي مُعَافَى إلَّا المُجاهرين، وإنَّ مِنَ المُجاهرةِ أَنْ يَعْمَلَ الرَّجُلُ باللَّيْلِ عَمَلًا، ثُمَّ يُصْبِحَ وقَدْ سَتَرَهُ اللهُ، فيقولَ: يا فُلَانُ، عَمِلْتُ البارحة كَذَا وكَذَا، وقَدْ بَاتَ يَسْتُرُهُ رَبُّهُ، ويُصْبِحُ يَكْشِفُ سِتْرَ الله عَنْهُ».

ومِنْ آثَارِ ضَعْفِ الإيمانِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ الشُّعُورُ بِقَسُوةِ القَلْبِ، قَاكَ ٱللَّهُ \_ اللَّهُ عَن آثَارُ ضَعْفِ الإيمانِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ الشُّعُورُ بِقَسُوةً ﴾ (البقرة: 74).

وصاحبُ القَلْبِ القاسي - أيُّها النَّاسُ - لا تَنْفَعُ فِيهِ مَوْعِظَةٌ، قَالَ اللَّهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَل - : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَ مِن كَانَ لَهُ قَلْبُ ﴾ (ق: 37).

ومِنْ آثارِ ضَعْفِ الإيهانِ - أيُّها النَّاسُ - عَدَمُ إِتقانِ العِبَاداتِ، كحال كثير مِنَ النَّاسِ اليَوْمَ مَعَ الصَّلَاةِ، فَبَعْضُهُمْ يَنْقُرُها نَقْرَ الغُرَابِ، وبَعْضُهُمْ يُصَلِّها وهُو يَجُولُ بقَلْبِهِ فِي أَوْدِيةِ الدُّنيا وشِعَبِها، والرَّسُولُ عَيْاتُهُمْ يَقُولُ كَها عِنْدَ «التَّرْمِذيِّ» بسندٍ حَسَنِ، بقلْبِهِ فِي أَوْدِيةِ الدُّنيا وشِعَبِها، والرَّسُولُ عَيْاتُهُمْ يَقُولُ كَها عِنْدَ «التَّرْمِذيِّ» بسندٍ حَسَنِ، حسنه الألبانيُّ في «الصَّحيحة» (2) مِنْ حَدِيثِ أبي هُرَيْرَةَ عَلَيْكُ : «ادْعُوا اللهَ وأَنْتُمْ مُوقِنُونَ بالإجابةِ، واعْلَمُوا أَنَّ اللهَ لا يَسْتَجِيبُ دُعَاءً مِنْ قلبِ غافِل لَاهٍ».

ومِنْ آثارِ ضَعْفِ الإيمانِ - أَيُّهَا النَّاسُ - التَّكَاسُلُ عَنِ الطَّاعاتِ، قَاكَ اللَّهُ اللَّهُ التَّكَاسُلُ عَنِ الطَّاعاتِ، قَاكَ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ومِنَ التَّكَاسُلِ عَنِ الطَّاعَاتِ التَّأَخُّرُ عَنِ الصَّفِّ الأَوَّلِ وهكذا، حتَّى إذا فاتتُ عليه سُنَّةٌ راتبةٌ، فإنَّهُ لا يرغبُ في قضائها، ولا يَزَالُ به الحالُ حتَّى يَنْطَبِقَ عليه قَوْلُ

<sup>(1)</sup> رواه البخاري (6069)، ومسلم (2990).

<sup>(2) «</sup>حَسَنِّ»: أخرجه التِّرْمذيُّ (3479)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (594).

رَسُولِ الله عَلَيْكُ كَمَا فِي «سُنَن أَبِي دَاوُدَ» بسند صحيح، صحّحه الألبانيُّ في «صحيح أَبِي دَاوُدَ» (أَن مِنْ حَدِيثِ عَائشةَ عِيْكَ: «لا يَزَالُ قَوْمٌ يَتَأَخَّرُونَ عَنِ الصَّفِّ الأَوَّلِ، حَتَّى يُؤَخِّرَهُمُ اللهُ فِي النارِ».

ومِنْ آثارِ ضَعْفِ الإيمانِ عَدَمُ التَّأَثُّرِ بآياتِ القُرْآنِ، فَضَعِيفُ الإيمانِ يَمَلُّ مِنْ سماعِ القُرْآنِ، ولا تُطِيقُ نفسُهُ مُوَاصَلَةَ قِراءَتِهِ، فِكُلَّما فتح المُصْحَفَ كاد أَنْ يُغْلِقَهُ.

تلك - أيُّها النَّاسُ - بَعْضُ آثارِ ضَعْفِ الإيهانِ، ولها أَسْبَابُها، فَمِنْ أَسْبَابِها:

الابتعادُ عَنِ الاستقامةِ والصَّلاحِ لفَتْرَةٍ طَويلةٍ، قَالَ اللهُ مسَبْحَنَهُ، وَتَعَكَى -: ﴿ أَلَمْ بَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَنَ قَنْشَعَ قُلُومُهُمْ لِنِحْدِ اللّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْمَتِي وَلَا يَكُونُوا كَالّذِينَ أُونُوا ٱلْكِئنَبَ مِن فَبَلُ فَلَا اللّهِ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتَ قُلُومُهُمْ وَكِيدٌ مِنْهُمْ فَسِفُونَ ۞ ﴿ (الحديد: 16).

ومِنْ أَسْبَابِ ضَعْفِ الإيمانِ - أَيُّهَا النَّاسُ - : الابتعادُ عَنِ القُدْوَةِ الصَّالِحَةِ؛ فالجليسُ الصَّالِحُ لَهُ تَأْثيرٌ على جليسِهِ.

ففي «الصَّحِيحَيْنِ» (2) مِنْ حديثِ أَبِي مُوسى الأَشْعَرِيِّ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُ النَّبِيَ عَلَيْكُ النَّبِيِّ عَلَيْكُ اللَّهِ الطَّيْرِ (3) قال: «إنَّمَا مَثَلُ الجَلِيسِ الصَّالِحِ والجليسِ السَّوْءِ كحامِلِ المِسْكِ ونافِخِ الكِيْرِ (3) فحامِلُ المِسْكِ إمَّا أَنْ يُحْذِيكَ (4) ، وإمَّا أَنْ تَبْتَاعَ (5) مِنْهُ، وإمَّا أَنْ تَجِدَ مِنْهُ رِيحًا طَيِّبةً، ونافِخُ الكِيرِ إمَّا أَنْ يُحْرِقَ ثِيَابَكَ، وإمَّا أَنْ تَجِدَ مِنْهُ رِيحًا خَبِيثةً».

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أبو داود (679)، وصححه الألباني في «صَحِيح أبي داود» (630).

<sup>(2)</sup> رواه البخاري (2101)، ومسلم (2628).

<sup>(3)</sup> الكِير \_ بالكَسْر \_: مِنْفَخُ الحدَّاد الَّذي يَنْفُخُ به النَّارَ.

<sup>(4)</sup> يُحْذِيَك: يُعْطيك.

<sup>(5)</sup> تبتاع: تشتري.

فالجليسُ الصَّالِحُ غَنِيمةٌ وخَيْرٌ؛ فإنَّهُ إمَّا أَنْ يُعَلِّمَنا مَا يَنْفَعُنا في دِيننِا ودُنْيانا، أَوْ يُهْدِيَ لنا نصيحةً، أو يُحَدِّرنا مِنَ الإقامةِ على مَا يَضُرُّنا، فيحُثْنا على طاعةِ الله، ويرِّ الوالدَيْنِ، وصِلَةِ الأَرْحَامِ، ويُبَصِّرنا بعُيُوبِ أَنفُسِنا، ويدعونا إلى مكارمِ الأخلاقِ بقَوْلِهِ وفِعْلِهِ وحالِهِ.

ومِنْ أَسْبَابِ ضَعْفِ الإيمانِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : الابتعادُ عَنْ طَلَبِ العِلْمِ الشَّرْعيِّ، والاتِّصالِ بَكُتُبِ السَّلَفِ، وخاصَّةً كُتُبَ الحديثِ، والرَّقائقِ، والسِّيرةِ النَّبويَّةِ، وسِيرةِ الصَّحابةِ والتَّابعينَ وغَيْرِهِمْ مِنْ سادةِ العُلَهاءِ والأَوْلِياءِ: كالأئمَّةِ الأَرْبَعةِ، وأَصْحابِ السُّنَنِ.

ومِنْ أَسْبَابِ ضَعْفِ الإيهانِ ـ أَيُّها النَّاسُ ـ : الإغراقُ في الإنشغالِ بالدُّنْيا، وعَدَمُ أَخَذِ البلاغِ منها، والاكْتِفَاءِ به.

قَالَ الله - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - : ﴿ أَلْهَنَكُمُ التَّكَاثُرُ ۞ ﴾ (التكاثر: 1).

أَيْ: شَغَلَكُمُ التكاثرُ في الأموالِ، والأولادِ، والأنصارِ، ونَحْوَ ذلك ممَّا قَدْ يُفْتَنِ بِهِ الْمُسْلِمُ، فينشغلُ به عَنْ طاعةِ ربِّهِ، والاستعدادِ لليَوْمِ الَّذي ينتظرُهُ، وقَدْ يَضْعُفُ إِيهَانُهُ، ويَقْسُو قَلْبُهُ بِسَبِ ذلك، وهذا واقعٌ، ما لَهُ مِنْ دافِع.

ومِنْ أَسْبَابِ ضَعْفِ الإيمانِ - أَيُّهَا النَّاسُ - طُولُ الْأَمَلِ، وطُولُ الأَمَلِ يقصرُ بصاحبِهِ عَنِ العَمَلِ الصَّلح، ويُسَوِّفُهُ ويُلْهِيهِ.

قَاكَ الله - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ - : ﴿ ذَرَهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِمِمُ ٱلْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ اللهُ ﴾ (الحجر: 3).

أَيُّهَا النَّاسُ، تِلْكَ بَعْضُ آثارِ ضَعْفِ الإيهانِ، وتلك بَعْضُ أَسْبَابِ ضَعْفِهِ، وقَدْ وَلَّ اللَّهِ اللهِ عَلِيَّةً على أَنَّ الإيهانَ يَزِيدُ ويَنْقُصُ، يَزِيدُ

بالطَّاعةِ، ويَنْقُصُ بالمَعْصِيةِ، ومِنَ الأَدِلَّةِ على زِيَادَةِ الإيهانِ ونَقْصُهُ: أَنَّ اللهَ - سُبْحَانَهُ وتعالى - قَسَمَ المؤمنين ثلاثَ طَبقاتٍ، فقال - سُبْحَننَهُ, -: ﴿ ثُمَّ أَوَرَقْنَا ٱلْكِئنَبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَعَالَ أَوْمَنْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللللَّاللَّهُ الللللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللللَّالَةُ اللَّهُ اللللللللَّال

فالسابقون بالخيراتِ: هُمُ الَّذين أَدُّوا الواجباتِ والمُسْتَحَبَّاتِ، وتركوا المُحرَّماتِ والمَكْرُوهَاتِ، وهؤلاءِ هُمُ المُقَرَّبُونَ.

والمُقْتَصِدُون: هُمُ الَّذين اقتصرُوا على أَدَاءِ الوَاجِبَاتِ، وتَرْكِ المُحَرَّماتِ.

والظَّالِمُونَ لأَنفُسِهِمْ: هُمُ الَّذين اجْتَرَأُوا على بَعْضِ المُحرَّمَاتِ، وقَصَّروا ببعضِ الواجباتِ، مَعَ بقاءِ أَصْلِ الإِيهانِ مَعَهُمْ.

وَمِنَ الأَدِلَّةِ على زِيادةِ الإِيهانِ ونَقْصِهِ \_ أَيُّها النَّاسُ \_ : قولُهُ تعالى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ اَمَنُوا فَزَادَتَهُمْ إِيمَنَا وَهُرْ يَسْتَبْشِرُونَ ۞ ﴾ (التوبة: 124).

و قولُهُ تعالى: ﴿ لِيَسْتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِيمَنَا ﴾ (المدثر: 31).

قَالَ اللهُ مِسْبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مِنَ اللهُ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَننَا ﴾ (الأنفال: 2).

وقَالَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ لِيَزْدَادُوا إِيمَنَا مَّعَ إِيمَنِهِمْ ﴾ (الفتح: 4).

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (304)، ومسلم (80).

فالحديثُ دَلَّ على ثُبُوتِ النَّقْصِ، والآياتُ دَلَّتْ على إثباتِ الزِّيادةِ، والزِّيادةُ والزِّيادةُ والزِّيادةُ والنَّياسُ م مُسْتَلْزِمةُ للنَّقْصِ، وكُلُّ نَصِّ في كتابِ الله يَدُلُّ على زِيادةِ الإيهانِ فإنَّهُ مُتَضَمَّنُ للدَّلالةِ على نَقْصِهِ، كها قال ذلك العلَّامةُ ابْنُ عُثَيْمِين عِقْمَ، ويُعْجِبُني هُنا قَوْلُ الإمامِ خَيْثَمةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْنِ عِقَىٰ: «الإيهانُ يَسْمَنُ في الجِصْبِ، وَيَهْزَلُ في الجَدْبِ، فخِصْبُهُ العَمَلُ الصَّالِحُ، وجَدْبُهُ الذُّنُوبُ والمَعَاصِي».

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

# الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ عِلاجُ ضَعْفِ الإِيمان :

الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تقدَّم الحديثُ معكمْ عَنْ ضَعْفِ الإيهانِ، والآنَ حديثي معكم عَنْ عَلاج ذلك الضَّعْفِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ قال أَحَدُ السَّلَفِ: «مِنْ فِقْهِ العَبْدِ أَنْ يَتَعاهَدَ إِيهَانَهُ، وما يَنْقُصُ مِنْهُ، ومِنْ فِقْهِ العَبْدِ أَنْ يَعْلَمَ أَيَزْدَادُ إِيهَانُهُ أَوْ يَنْقُصُ؟، وإنَّ مِنْ فِقْهِ أن يعلم نزغات الشَّيطانِ أَنَّى تَأْتِيهِ»(١).

فَمِنْ عِلَاجِ ضَعْفِ الإيهانِ - أَيُّهَا النَّاسُ - : مَعْرِفَةُ الله - سُبْحَنَهُ وَتَعَكَل - بأسهائِهِ وصفاتِهِ ؛ فإنَّه كلَّما ازداد الإنسانُ معرفةً بالله وأسمائِهِ وصفاتِهِ ، ازداد إيهانُهُ.

<sup>(1) «</sup>شرح نُونيَّةِ ابْنِ القيِّم» لابن عيسى (2/ 140).

ومِنْ عِلَاجِ ضَعْفِ الإيهانِ - أَيُّهَا النَّاسُ - : النَّظَرُ فِي آياتِ اللهِ الكَونيَّةِ والشَّرْعيَّةِ. قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِيلِ حَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلتَّمَلَةِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلِجِبَالِكِيْفَ نُصِبَتُ ﴿ وَلَعَكَلَى - : ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِيلِ حَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وَلِلَ ٱلتَّمَلَةِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى آلِكِبَالِكِيْفَ نُصِبَتُ ﴿ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴿ ﴾ (الغاشية: 17 - 20).

وقَاكَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ \_ : ﴿ قُلِ النَّلْرُواْ مَاذَا فِي السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا تُغَنِي ٱلْآيَتُ وَالنَّذُرُ عَن قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ (يُونُس: 101).

أَيُّمَا النَّاسُ، كلَّمَا ازداد الإنسانُ عِلْمًا بَمَا أُودِع اللهُ - تعالى - في الكُوْنِ مِنْ عَجَائِبِ المخلوقاتِ، ومِنَ الحِكَم البَالِغَاتِ، ازداد إيمانًا بالله - عَزَّ وجلَّ - ؛ لأَنَّنَا إذا نظرنا إلى الآياتِ الله الشَّرْعيَّةِ، يَزيدُ الإنسانَ إيمانًا بالله - عزَّ وجلَّ - ؛ لأَنَّنَا إذا نظرنا إلى الآياتِ الشَّرْعيَّةِ - وهي الأحكامُ الَّتي جاءتْ بَمَا الرُّسُلُ - وَجَدْنا فيها ما يَبْهَرُ العُقُولَ مِنَ الحِكمِ البالغةِ، والأَسْرَارِ العَظِيمةِ، الَّتي نَعْرِفُ بَمَا أَنَّ هذِهِ الشَّريعةَ نَزَلَتْ مِنْ عِنْدِ اللهُ، وأنَّها مَبْنِيَّةٌ على القَوْلِ والرَّحْةِ، فنزدادُ بذلك إيمانًا أَنَّ .

ومِنْ عِلَاجِ ضَعْفِ الإيمانِ - أيُّها النَّاسُ - : تَدَبُّرُ القُرْآنِ العظيمِ.

قَالَ اللهُ مَ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ مَ : ﴿ وَإِذَا مَا أُنِلَتَ سُورَةً فَمِنَّهُم مَن يَقُولُ أَيْتُمُ مَ زَادَتَهُ هَلَاهِ عَالَى اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَى الل

ومِنْ عِلَاجِ ضَعْفِ الإيمانِ - أَيُّهَا النَّاسُ - : طَلَبُ العِلْمِ الشَّرْعيِّ، والعِلْمُ الشَّرْعيُّ الَّذي يَزْدَادُ بِهِ المُؤْمن إيمانًا: هُوَ العِلْمِ باللهِ وباليومِ الآخرِ، وأُوَّلُهُ العِلْمُ الشَّرْعيُّ الَّذي يَزْدَادُ بِهِ المُؤْمن إيمانًا: هُوَ العِلْمِ باللهِ وباليومِ الآخرِ، وأُوَّلُهُ العِلْمُ الشَّرْعيُّ اللهِ اللهُ عَلَيْمَ اللهِ اللهُ ا

<sup>(1) «</sup>شرح العقيدة الواسطيَّة» لا بْنِ عُثَيْمِين (2/ 233 \_ 235) بتصُّر في يسير.

ومِنْ عِلَاجِ ضَعْفِ الإيمانِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ : الاستكثارُ مِنَ الأعمالِ الصَّالحةِ، فإنَّ للأعمالِ الصَّالحَةِ أَثَرًا عظيمًا في ازديادِ الإيمانِ.

وفي «صحيح مسلم» (١) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ وَاللّٰهِ عَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللَّهُ مَنْكُمْ اللَّهُ مَنْكُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مَنْكُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمُ مِسْكِينًا؟ ». قال أبو بَكْرٍ: أنا. قال أبو بَكْرٍ: أنا. قال أبو بَكْرٍ: أنا. قال رَسُولُ الله عَلَيْكُمْ مَرِيضًا؟ ». قال أبو بَكْرٍ: أنا. فقال رَسُولُ الله عَلَيْكُمْ مَرِيضًا؟ ». قال أبو بَكْرٍ: أنا. فقال رَسُولُ الله عَلَيْكُمْ : هما اجْتَمَعْنَ في امْرىءِ إلَّا دَخَلَ الجَنَّة ».

وهذا \_ أيُّما النَّاسُ \_ يَدُلُّ على ما كان عليه الصحابةُ الكِرَامُ مِنَ المُسارعةِ في الحَيْراتِ، فَغَدَا إِيهانَهُمْ كَالجِبَالِ الرَّواسي، أقاموا الدُّنيا وأَقْعَدُوها، ولم تهتزَّ لهم شَعَرةٌ، ولم تَلِنْ لهُمْ قَنَاةٌ (٤٠)؛ لأَنَّهُمُ استجابوا لأَمْرِ اللهِ القائلِ: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِن رَبِعَمُ وَلَمُ يَكُنُ مَعْفِرَةً مِن رَبِعِمُمُ وَلَمُ السّجابوا لأَمْرِ اللهِ القائلِ: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِن رَبِعِمُهُمُ وَلَمُ السّجابوا لأَمْرِ اللهِ القائلِ: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةً مِن رَبِعِمُهُمُ السّمَونَ وَالأَرْضُ ﴾ (آل عمران: 133).

والقائل: ﴿ سَابِقُوٓ اللَّهُ مَغْفِرَةِ مِن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرَّضِ ٱلسَّمَلِّهِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (الحديد: 21).

فتركوا الدُّنيا وراءَهُمْ ظِهْريًّا تَلْبيةً لنداءِ الحقِّ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى - ففي "صحيح مسلم" (3) مِنْ حديثِ أنس وَلِئُكُ في قِصَّةِ غَزْوَةِ بَدْرِ: لَمَّا دَنَا المُشْرِكُونَ...، قال رسولُ الله عَلَيْ في قِصَّةِ عَرْضُها السَّمُواتُ والأَرْضُ». قال: يقُولُ عُمَيْرُ بْنُ الحُمَامِ الأَنْصَارِيُّ: يا رسولَ الله، جَنَّةُ عَرْضُها السَّمُواتُ والأَرْضُ؟ قال: «نَعَمْ». قال: بَخِ بَخِ (4). الأَنْصَارِيُّ: يا رسولَ الله، جَنَّةُ عَرْضُها السَّمُواتُ والأَرْضُ؟ قال: «نَعَمْ». قال: بَخِ بَخِ (4).

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (1028).

<sup>(2)</sup> القَناة \_ بالفتح \_ : القامة.

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (1901).

<sup>(4)</sup> بَخٍ بِخٍ - بتنوين الكَسْرِ ويَجُوزُ الإسكانُ -: كلمة تُطْلَقُ لتعظيمِ الأَمرِ وتَفْخيمِهِ في الخَيْرِ.

فقال رسولُ الله عَلَيْكُمُ: «مَا يَخْمِلُكَ عَلَى قَوْلِكَ بَخِ بَخِ؟».قال: لا، والله \_ يا رَسُولُ الله \_ إلّا رَجَاءَة أَنْ أَكُونَ مِنْ أَهْلِها. قال: «فإنّكُ مِنْ أَهْلِها». فأخرَجَ تَمَراتٍ مِنْ قَرَنِهِ (أَ)، فجعل يَأْكُلُ مِنْهُنَّ، ثُمَّ قال: لَئِنْ أَنَا حَيِيْتُ حَتَّى آكُلَ تَمَراتِي هذه، إنّها لحياةٌ طَوِيلةٌ، قال: فَرَمَى بِهَا كَانَ مَعَهُ مِنَ التَّمْرِ، ثُمَّ قاتَلَهُمْ حتَّى قُتِلَ.

ومِنْ عِلَاجِ ضَعْفِ الإيمانِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : المُدَاوَمَةُ على العَمَلِ الصَّالِحِ، قَالَكَ اللهُ عَلَى عَلَاجِ ضَعْفِ الإيمانِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : المُدَاوِمَةُ على العَارِجِ: 23)، أَيْ: مُلَاتِمِ مَلَيْتِم دَايِسُونَ ﷺ (المعارج: 23)، أَيْ: مُداومون عَلَيها، ولَيْسُوا كَمَنْ يَفْعَلُها فِي وَقْتِ دُونَ وَقْتِ.

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (٢٥ مِنْ حديثِ عائشةَ ﴿ اللهِ عَلَيْهِ، وَإِنْ قَلَّ ». «إِنَّ أَحَبَّ الأَعْمَالِ إِلَى الله ما دُووِمَ عَلَيْهِ، وإِنْ قَلَّ ».

وكانَ آلُ مُحَمَّدٍ عَلِيْكُمُ إِذَا عَمِلُوا عَمَلًا أَثْبَتُوهُ. قال النَّوويُّ حَمِّنِهُ: «أَيْ: لَازَمُوهُ وداوَمُوا عَلَيْهِ»(3).

ومِنْ عِلَاجِ ضَعْفِ الإيمانِ - أيُّها النَّاسُ -: الدُّعَاءُ.

ففي «مُستدرك الحاكم» بسند حَسَنِ، حسَّنه الألبانيُّ في «الصَّحيحةِ» في مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ العاصِ عِيْفَ : قال: قال رسولُ الله عَيْقَ : «إنَّ الإيمانَ ليخلقُ (٥) في جَوْفِ أَحَدِكُمْ كما يَخْلَقُ الثَّوْبُ؛ فاسْأَلُوا اللهَ أَنْ يُجَدِّدَ الإيمانَ في قُلُوبِكُمْ».

<sup>(1)</sup> القَرَن - بفتحتَيْنِ - : جَعْبَة السِّهام.

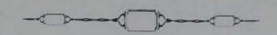
<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (5861)، ومسلم (782).

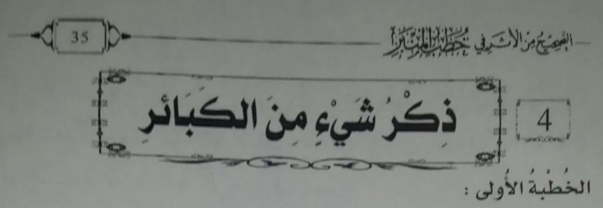
<sup>(3) «</sup>شرح النَّوويِّ على صَحيحِ مسلمٍ» (3/ 319).

<sup>(4) «</sup>حَسَنٌ»: رواه الحاكمُ في «المستدرك» (1/4)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (1585).

<sup>(4)</sup> ليخلق: ليَبْلَى.

اللّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ، سمَّيتَ به نَفْسَكَ، أو ذكرته في كتابِكَ، أو علَّمته أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، أو اسْتَأْثَرْتَ به في عِلْمِ الغَيْبِ عِنْدَكَ - أَنْ تُجَدِّدَ الإيهانَ في عَلْمِ الغَيْبِ عِنْدَكَ - أَنْ تُجَدِّدَ الإيهانَ في قُلُوبِنا، وتَجْعَلَنا هُدَاةً مُهْتدين، غَيْرَ ضالِّين ولا مُضِلِّين، إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعاءِ.





إِنَّ الْحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بة مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيِّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ (آل عمران: 102).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ صَلالةٍ في النَّارِ. الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ صَلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حَدِيثي مَعَكُمْ اليَوْمَ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ بَعْضِ كَبائرِ الذُّنُوبِ تذكيرًا وتنبيهًا لَمِنْ كَانَ لَه قَلْبٌ؛ يتَّقيَ غَضَبَ الله، وأليمَ عِقَابِهِ، فإنَّ اجتنابَ المُسْلمِ الكبائرَ مِنَ الذُّنُوبِ أَفْضَلُ مِنَ التقرُّبِ إلى اللهِ بنوافلِ العِبَادةِ، بَلْ إنَّ اجتنابَ كبائرِ الذُّنُوبِ سَبَبُ لدُخُولِ الجنَّةِ.

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَننَهُ, وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ إِن تَجْتَنِبُوا كَبَآبِرَ مَا لُنْهُوْنَ عَنْهُ ثُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِعَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُم مُدْخَلًا كَرِيمًا ﴿ ﴾ (النساء: 31). أَمَّا كَيْفَ تَعْرِفُ الكبيرةَ مِنْ الذُّنُوبِ، فَنَحْنُ نَدَعُ الجَوَابَ لتُرْجُمانِ القُرْآنِ، وحِبْرُ هذه الأُمَّةِ عَبْدِ الله بْنِ عبَّاسٍ وَمِنْ قال: «الكبائِرُ: كُلُّ ذَنْبِ خَتَمَهُ اللهُ بنارٍ، أو لَعْنةٍ، أَوْ غَضَبِ، أَوْ عَذَابٍ». رَوَاهُ ابْنُ جَرِيرٍ في «تفسيرِهِ»(١).

وأمَّا عَنْ عَدَدِها فيقولُ: «هِيَ إلى سَبْعِمِائَةٍ أَقْرَبُ مِنْها إلى السَّبْعِ، غَيْرَ أَنَّهُ لا كبيرةً مَعَ الإصرارِ». (رواه ابْنُ جَرِيرٍ)<sup>(2)</sup>.

وأخرج عَبْدُ الرَّزَّاقِ عَنْهُ قولَهُ: «هِيَ إلى سَبْعِينَ أَقْرَبُ مِنْها إلى السَّبْعِ».

وسَوْفَ أَذْكُرُ بَعْضَ الكبائرِ على سَبيلِ المِثَالِ لا الحَصْرِ، فَمِنَ الكبائرِ - أَيُّهَا النَّاسُ -: الشِّرْكُ بالله، بَلْ هُوَ أَكبرُ الكبائرِ، وأعظمُ الذُّنُوبِ على الإطلاقِ، وهُوَ الَّذنْبُ الَّذي لا يَغْفِرُهُ اللهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - إلَّا بالتَّوبةِ والرُّجُوعِ عَنْهُ، قَالَ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - : لا يَغْفِرُهُ اللهُ أَلهُ اللهَ عَنْهُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ ﴾ (النساء: 48).

وفي «الصَّحيحين» (3) مِنْ حديثِ أبي بَكْرَةَ ﴿ يَنْ عَالَ: قال رسولُ اللهِ عَلَيْكُمُ: «أَلَا أُنبُنُكُمْ بأكبرِ الكبائرِ».

قُلْنَا: بَلَي، يا رسولَ الله.

قال: «الإشراكُ باللهِ، وعُقُوقُ الوالدَيْنِ \_ وجَلَسَ وكان مُتَّكِئًا فقال: \_ أَلَا وَقَوْلُ الزُّوْر».

قال: فها زَالَ يُكَرِّرُها، حَتَّى قُلْنَا: لَيْتَهُ سَكَتَ.

<sup>(1) «</sup>تفسيرُ ابْنِ جَرِيرٍ» (4/41).

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (4/ 41).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (2654)، ومسلمٌ (87).

وَمِنَ الكَبَائِرِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : المُؤبقاتُ (١) السَّبْعُ، وهُنَّ: الشِّرْكُ بالله، والسَّحْرُ، وقَتْلُ النَّهْ النَّهُ إلَّا بالحقِّ، وأَكْلُ الرِّبا، وأَكْلُ مالِ اليتيمِ، والتَّولِّي يَوْمَ النَّهُ إلَّا بالحقِّ، وأَكْلُ الرِّبا، وأَكْلُ مالِ اليتيمِ، والتَّولِّي يَوْمَ النَّهُ مِنَاتِ الغَافِلاتِ.

ففي «الصَّحيحين» (3) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَلِنْكُ أَنَّ رسولُ اللهِ عَلَيْكُم قال: «اجْتَنِبُوا السَّبْعَ المُوْبِقَاتِ».

قِيلَ: يا رسولَ الله، وما هُنَّ؟.

قال: «الشَّرْكُ باللهُ، والسِّحْرُ، وقَتْلُ النَّفْسِ الَّتي حرَّم اللهُ إلَّا بالحقّ، وأَكْلُ مالِ اليَّيمِ، وأَكْلُ الرِّبا، والتَّوَلِّي يَوْمَ الزَّحْفِ، وقَذْفُ المُحْصَنَاتِ الغَافِلَاتِ المُؤْمِنَاتِ».

ومِنَ الكبائرِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : تَرْكُ الصَّلاةِ كَسَلًا وتَهَاونًا، أَمَّا تاركها جاحدًا لوُجُومِها، أو مُسْتَهْزِئًا بها \_ فَهُوَ كافرٌ خارجٌ مِنْ ملَّةِ الإسلامِ باتِّفاقِ الأُمَّةِ، أَمَّا تاركُ الصَّلاةِ تَهَاونًا وكَسَلًا فَهُوَ مُرْتَكِبٌ لكبيرةِ عُظْمَى.

ففي «صحيح مسلم» (4) مِنْ جابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ هِنْ قال: قال رسولُ اللهِ عَيْثَ قال: «إنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وبَيْنَ الشِّرْكِ والكُفْرِ تَرْكَ الصَّلَاةِ».

ومِنَ الكَبَائِرِ - أَيُّهَا النَّاسُ - : مَنْعُ الزَّكَاةِ، قَالَ اللَّهُ - سُبْحَانَهُ، وَتَعَالَى - : ﴿ وَلا يَصْبَعَنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ مُو خَيْرًا لَمُمَّ بَلَ هُوَ شَرَّ لَمُمَّ سَيُطُوّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ اللَّهِ مِن فَضْلِهِ مُو خَيْرًا لَمُمَّ بَلَ هُو شَرَّ لَمُمَّ سَيُطُوّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ اللَّهِ مِن اللهِ مَو اللهِ مَو اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

<sup>(1)</sup> المُوبقات أي: المُهْلِكات.

<sup>(2)</sup> المُحْصَنات: الحرائر العفيفات.

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (2766)، ومسلم (89).

<sup>(4)</sup> رواه مسلم (82).

وفي "صحيح البُخاريِّ" أَن مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ فَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَلَمْ يُؤَدِّ زَكَاتَهُ ، مُثَّلَ لَهُ شُجَاعًا أَقْرَعَ (2) لَهُ زَبِيبتَانِ (3) يُطَوَّقُهُ وَلَيْ اللهُ مَالًا، فَلَمْ يُؤَدِّ زَكَاتَهُ ، مُثِّلَ لَهُ شُجَاعًا أَقْرَعَ (2) لَهُ زَبِيبتَانِ (3) يُطَوَّقُهُ يَوْمَ القيامةِ ، ثُمَّ يأخُذُ بِلِهْ زِمَتَيْهِ \_ يَعْني: شِدْقَيْهِ \_ ، يَقُولُ: أَنَا مَالُكَ، أَنا كَنْزُكَ " . ثُمَّ تَلا هَذِهِ الآيةَ : ﴿ وَلا يَعْسَبَنَ الَّذِينَ يَبْخُلُونَ مِمَا عَالَهُمُ اللهُ مِن فَضَلِهِ . ﴾ (آل عمران: 180).

ومِنَ الكَبَائِرِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : إفطارُ يَوْم في رَمَضَان بَلا عُذْرٍ .

فقد أخرج النَّسائيُّ في «الكُبْرى» (4) بسندٍ صحيحٍ مِنْ حديثِ أبي أُمَامَةً ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُ وَعَلَ اللهِ عَلَيْكُمْ يقولَ: «بَيْنَهَا أَنَا نَائَمٌ أَتَانِي رَجُلان، فَأَخَذَا بِضَبْعي قال: سَمِعْتُ رسولُ اللهِ عَلِيْكُمْ يقولَ: «بَيْنَها أَنَا نَائَمٌ أَتَانِي رَجُلان، فَأَخَذَا بِضَبْعي ـ أَيْ: بِعَضُدي ـ ، فأتيا بي جَبَلًا وَعِرًا، فقالاً: اصْعَدْ، فَقُلْتُ: إنِّي لا أُطِيقُهُ. فقالاً: سَنُسَهِّلُهُ لك، فَصَعِدْتُ، حَتَّى إِذَا كُنْتُ في سَوَادِ الجَبَلِ، إِذَا بأَصْوَاتٍ شَديدةٍ، قُلْتُ: مَا هذِهِ الأَصْوَاتُ؟!، قالوا: هذا عُوَاءُ أَهْلِ النَّارِ، ثُمَّ انطلقا بي، فإذا أَنَا بَقَوْمٍ مُعَلَّقين مَا هذِهِ الأَصْوَاتُ؟!، قالوا: هذا عُوَاءُ أَهْلِ النَّارِ، ثُمَّ انطلقا بي، فإذا أَنَا بَقَوْمٍ مُعَلَّقين بعَرَاقِيبِهِمْ (5)، مُشَقَقةٍ أَشْدَاقُهُمْ (6)، تَسِيلُ أَشْدَاقُهُمْ دَمًا، قُلْتُ: مَنْ هَوْلَاءِ؟، قال: النَّذين يُفْطِرون قَبْلَ تَحَلَّةِ صَوْمِهِمْ ـ أَيْ: قَبْلَ وَقْتِ الإِفْطَارِ ـ .....».

ومِنَ الكَبَائِرِ - أَيُّهَا النَّاسُ - : تَرْكُ الْحَجِّ مَعَ القُدْرَةِ عَلَيْهِ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (4565).

<sup>(2)</sup> الشُّجَاع: الحيَّة، والأَقْرَع: الَّذي تَمَرَّطَ شَعَرُ رَأْسِهِ؛ لَجَمْعِهِ السُّمَّ فيه.

<sup>(3)</sup> الزَّبيبتانِ: النَّقُطتانِ السَّوْداوانِ فَوْقَ عَيْنَيِ الحَيَّةِ، وهُوَ أَوْحَشُ ما يكونُ مِنَ الحَيَّاتِ وأخبثُهُ، وقيل: هُمَا زَبَدَتانِ في شِدْقَيْها.

<sup>(4) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه النسائي في «الكبرى» (3286).

<sup>(5)</sup> العراقيب: جَمْعُ عُرْقُوبٍ - بِزِنَةِ عُصْفُورٍ - ، وهُوَ عَصَبٌ غليظٌ فوقَ عَقِبِ الإنسانِ.

<sup>(6)</sup> الأشداق: جَمْعُ شِدْقٍ - بالكَسْرِ - ، وهو جانبُ الفَم.

ما أعظمَهُ مِنْ ذَنْبٍ تَرْكَ العَمَلِ بأَحَدِ أَرْكَانِ الإسلامِ مَعَ القُدْرةِ عَلَيْهِ!، واللهُ مَا أَعْظَمَهُ مِنْ ذَنْبٍ تَرْكَ العَمَلِ بأَحَدِ أَرْكَانِ الإسلامِ مَعَ القُدْرةِ عَلَيْهِ!، واللهُ مَن كَفَرَ مَن كَفَرَ مَن كَفَرَ مَن كَفَرَ مَن كَفَرَ مَن السَّطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ مَن كَفَرَ اللهَ عَنْ أَنْهُ عَنِ المَّلَمِينَ ﴿ اللهِ عمران: 97).

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (1) مِنْ حديثِ ابْنِ عُمَرَ ﴿ النَّبِيِّ عَنْ النَّبِيِّ عَيْمِ النَّهِ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ أَنَّهُ قال: «بُني الإسلامُ على خُسْ ِ: شَهَادةِ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ وأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وإقامِ الصَّلاةِ، وإيتاءِ الزَّكاةِ، والحَجِّ، وصَوْمِ رَمَضَانَ».

ومِنَ الكَبَائِرِ - أَيُّهَا النَّاسُ - : الزِّنا.

قَاكَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَلَا نَقَرَبُوا الزِّنَةُ إِنَّهُ كَانَ فَنْحِسَةٌ وَسَاءَ سَبِيلًا ﴿ ﴾ فَاكَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا الزِّنَةُ إِنَّهُ كَانَ فَنْحِسَةٌ وَسَاءَ سَبِيلًا ﴿ ﴾ (الإسراء: 32).

وفي «سنن أبي داوُدَ» بسند صحيح، صحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحيحة» مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَلِئُكُ قال: قال رسولُ الله عَلِيْكُم: «إذا زَنَى الرَّجُلُ، خَرَجَ مِنْهُ الإيهانُ، كان عَلَيْهِ كالظُّلَةِ، فإذا انْقَلَعَ رَجَعَ إليهِ الإيهانُ».

ومِنَ الكَبَائِرِ - أَيُّهَا النَّاسُ -: السَّرِقَةُ.

قَاكَ اللّهُ \_ سُبْحَننَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَ مُوَا آيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَاكَسَبَا تَكَلّا مِنَ اللّهُ وَاللّهُ عَنِيزُ حَكِيمٌ ﴿ ﴾ (المائدة: 38).

ومِنَ الكَبَائِرِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : شُرْبُ الخَمْرِ، قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّاسُ وَالْأَرْامُ رِجْسُ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَنِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (المائدة: 90).

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (8)، ومسلم (16).

<sup>(2) «</sup>صنحيع»: أخرجه أبو داوُدَ (4690)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (509).

وفي «سنن أبي داوُدَ» بسند صحيح، صحَّحه الألبانيُّ في «صحيح الجامع» (أ) مِنْ حديثِ ابْنِ عُمَرَ هِنِنَهُ قال: قال رسولُ الله عَلَيْكُمُ: «لَعَنَ اللهُ الخَمْر، وشَارِبَهَا، وسَاقِيَهَا، وبائِعَها، ومُبْتَاعَها، وعَاصِرَها، ومُعْتَصِرَها، وحَامِلَها، والمَحْمُولة إليهِ».

وبالإضافة إلى عُقُوبة اللَّعْنِ - أَيُّهَا النَّاسُ - فَقَدْ توعَد اللهُ شَارِبَ الخَمْرِ بعُقُوباتٍ شَديدةٍ فِي الآخرةِ، ففي «صحيح مسلم» (2 مِنْ حديثِ جابرِ بْنِ عَبْدِ الله حيسَ قال: قال رسولُ الله عَيْدِ الله عَيْدَ الله عَيْدَ أَنْ يُسْقِيَهُ قال رسولُ الله عَيْدِ الله عَلَى الله - عَزَّ وجلّ - ، عَهْدًا لَمِنْ يَشْرَبُ المُسْكِرَ: أَنْ يُسْقِيَهُ مِنْ طِينةِ الخَبَالَ». قالوا: يا رسولَ الله، وما طِينةُ الخَبَالِ؟. قال: «عَرَقُ أَهْلِ النَّارِ، أَوْ عُصَارةُ أَهْلِ النَّارِ».

ويَدْخُلُ فِي الْخَمْرِ كُلُّ ما خَمَرَ العَقْلَ، فالقاعدةُ العامَّةُ: أنَّ كُلَّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ.

ففي "صحيح مسلم" (3) مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ ﴿ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ ﴿ وَكُلُّ مُسْكِرٍ حَرَامٌ ﴾ .

مُسْكِرات - أَيُّهَا النَّاسُ - خَمْرٌ، وإنْ سَمَّوْها بغَيْرِ اسْمِها، ففي «سنن أبي داوُدَ» بسندٍ صحيح، صحّحه الألبانيُّ في «الصَّحيحة» (4) مِنْ حديثِ أبي مالكِ الأَشْعَرِيِّ وَيُسُعُه : أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولُ اللهِ عَيْدِ السَّمِها».

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ فِي الجِنَّة أَنْهَارًا مِنْ خَمْرٍ، كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ ﴿ وَٱلْتَهُرُّ مِنْ خَمْرِ لَذَو لِلشَّنوبِينَ ﴾ أيُّها النَّاسُ، إِنَّ فِي الجِنَّة أَنْهَارًا مِنْ خَمْرٍ، كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ ﴿ وَٱلْتَهُرُّ مِنْ خَمْرٍ لَذَو لِلشَّنوبِينَ ﴾ (محمد: 15).

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أبو داوُدَ (3674)، وصحَّحه الألبانيُّ في "صَحِيح الجامع" (5091).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (2002).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (2003).

<sup>(4) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أبو داوُدَ (3688)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (90، 91).

ومَعْنَى ﴿ لَذَوْ لِلشَّرْدِينَ ﴾ أَيْ: قَدْ نُفِيتْ عَنْها الآفاتُ الَّتِي تَمَنَّعُ كَمَالَ اللَّذَّةِ.

قَالَ تَعَالَىٰ ﴿ وَكَأْسِ مِن مَّعِينِ ﴿ اللَّهِ مُسَدِّعُونَ عَنَّهَا وَلَا يُعْزِفُونَ ﴿ ﴾ (الواقعة: 18، 19).

أَيْ: لَيْسَ فيها صُدَاعٌ، ولا تُذْهِبُ عُقُولَهُمْ كَخَمْرِ الدُّنْيا.

أَيُّهَا النَّاسُ، ذلك وَصْفُ خَمْرِ الآخرةِ، لكنَّهُ حَرَامٌ على مَنْ شَرِبَ خَمْرَ الدُّنيا، إنْ ماتَ وَهُوَ يَشْرَبُها يُدْمِنُها، إلَّا أَنْ يَتُوبَ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (١) مِنْ حديثِ ابْنِ عُمَرَ وَفِيْنَ قال: قال رسولُ اللهِ عَيْنَ ابْنِ عُمَرَ وَفِيْنَ قال: قال رسولُ اللهِ عَيْنَ فَيْ اللَّهُ عَيْنَ اللَّهُ عَيْنَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا فَي اللَّحْرَةِ». وأَمْن شَرِبَ الخَمْرَ فِي الدُّنيا، فمات وهُوَ يُدْمِنُها لم يَتُبْ لم يَشْرَبُهَا فِي الآخرةِ». وأَمْن تَغْفِرُ الله كَان الله مَان الله مَان الله عَلَيْ الله مَان الله مِن الله مَان الله مَان الله مَان الله مَان الله مَان مَان الله مَان

### الخُطْبةُ الثَّانيةُ - ذِكْرُ شَيْءٍ مِنَ الكَبَائرِ :

الحَمْدُ للهِ ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أيُّها النَّاسُ، لم ننتَهِ مِنْ ذِكْرِ الكبائرِ، فلا يَزَالُ الشَّرِيطُ طَوِيلًا، فمن الكبائرِ - أيُّها النَّاسُ - الكَذِبُ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (2 مِنْ حديثِ ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللهِ عَالَ عَالَ وَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ : «... وإنَّ الكَذِبَ يَهْدِي إلى الفُجُورِ، وإنَّ الفُجُورَ يَهْدي إلى النارِ، وإنَّ الرَّجُلَ لَيَكْذِبُ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ الله كذَّابًا».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (5575)، ومسلم (2003)، واللَّفْظُ لَهُ.

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (6094)، ومسلم (2067).

ومِنَ الكَبَائِرِ - أَيُّهَا النَّاسُ -: الظُّلْمُ.

قَاكَ اللهُ مَنْ الشَّعَرَاءُ: وَتَعَكَلُ مِنْ عَدِيثِ النِّيعَ طَلَعُواْ أَى مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ ﴾ (الشعراء: 227). وفي «الصَّحيحَيْنِ» (أ) مِنْ حديثِ ابْنِ عُمَرَ وَاللَّهِ عَالَى: قال رسولُ اللهِ عَلَيْكُهُ: «إنَّ الظُّلْمَ ظُلُهَاتٌ يَوْمَ القيامةِ».

ومِنَ الكَبَائِرِ - أَيُّهَا النَّاسُ - هَجْرُ الأقاربِ، وتَقْطِيعُ الأَرْحَامِ.

قَاكَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَثَقَطِعُوا اللهُ اللهُ وَالْعَرَضِ وَثَقَطِعُوا اللهُ اللهُ وَالْعَمَةُ وَأَعْمَى أَبْصَكَرَهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ وَأَصَمَتُمُ وَأَعْمَى أَبْصَكَرُهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَأَصْمَتُمُ وَأَعْمَى أَبْصَكَرَهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (2 مِنْ حديثِ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ ﴿ يَنْفُخُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكُ : «لا يَدْخُلُ الجُنَّةُ قَاطِعُ رَحِم».

ومِنَ الكَبَائِرِ - أَيُّهَا النَّاسُ - : أَخْذُ الرِّشْوَةِ على الحُكْمِ.

قَالَ اللهُ مَنْ اللهُ ال

وفي «مسند أحمدَ» بسند صحيح، صحَّحه الألبانيُّ في «صحيح الجامع» مِنْ حديثِ ابْنِ عُمْرٍ و مِينَ في قال: قال رسولُ الله عَيْنِيَّمَ: «لَعْنَةُ الله على الرَّاشي والمُرْتشي»(3).

والرَّاشي ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ : هُوَ الَّذي يَدْفَعُ الرِّشْوَةَ، والمُرْتَشي: الَّذي يَأْخُذُها، والرِّشُوةُ: ما يُعْطَى لإِبْطَالِ حَقِّ، أَوْ لإحقاقِ باطلِ، أَمَّا إذا أَعْطاها ليتوصَّلَ بها إلى

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (2447)، ومسلم (2579).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (5984)، ومسلم (2556)، واللَّفْظُ لَهُ.

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أَحْمَدُ (2/ 164)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (5101).

حَقِّ، أو ليدفعَ بها عَنْ نَفْسِهِ ظُلْمًا، ولم يكن هُنَاكَ سبيلٌ لحُصُولِ الحَقِّ، ودَفْعِ الظُّلْمِ إلَّا بالرِّشْوةِ، وليس هُنَاكَ مِنْ يُنْصِفُهُ - فإنَّهُ - والحالةُ هذِهِ - لا يَدْخُلُ في اللَّعْنِ. ومِنَ الكَبَائِر - أَيُّهَا النَّاسُ - اللَّعْنُ.

ففي «صحيح البخاريِّ» (1) مِنْ حديثِ ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللهِ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ : «سِبَابُ المُسْلِمِ فُسُوقٌ، وقِتَالُهُ كُفْرٌ».

ومِنَ الكَبَائِرِ - أيُّها النَّاسُ - الغَدْرُ وعَدَمُ الوَفَاءِ بالعَهْدِ.

فقي «الصَّحيحَيْنِ» (2) مِنْ حديثِ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرِو ﴿ اللهُ عَالَ: قال رسولُ اللهِ عَنْ الصَّابَةِ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ، كانتُ عَيْدِ اللهُ عَنْ كَانتُ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ، كانتُ فيه خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ، كانتُ فيه خَصْلَةٌ مِنْ كُذَبَ، وإذا عَاهَدَ فيه خَصْلَةٌ مِنَ النِّفاقِ حَتَّى يَدَعَها: إذا اؤْتُمِنَ خان، وإذا حَدَّث كَذَب، وإذا عَاهَدَ عَدَر، وإذا خاصَمَ فَجَرَ».

ومِنَ الكَبَائِرِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَذِيَّةُ الجارِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (3) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ هِيْنُكُ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «لا يَدْخُلُ الجنَّةَ مَنْ لا يَأْمَنُ جارُهُ بَوَائِقَةُ (4)».

ومِنَ الكَبَائِرِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَذَى الْسلمين وشَتْمُهُمْ.

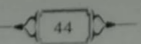
قَالَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَالَّذِينَ يُؤَدُّونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا الْحَنَسَبُواْ فَقَدِ اَحْتَمَلُواْ بُهُتَنَا وَإِثْمَا شُبِينًا ۞ ﴾ (الأحزاب: 58).

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (48).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (34)، ومسلم (58).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (6016)، ومسلم (46)، واللَّفْظُ لَهُ.

<sup>(4)</sup> البوائق: جَمْعُ بائقةٍ، وهي الغَائِلةُ والدَّاهيةُ والفَّتْكُ.



وفي «الصَّحيحَيْنِ» (1) مِنْ حديثِ عائشةَ ﴿ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَل عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ مَنَازِمَشَّامٍ بِنَعِيمِ اللهُ ﴾ (القلم: 11).

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (<sup>2)</sup> مِنْ حديثِ خُذَيْفَةَ ﴿ لِللَّهِ عَالَى: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ : « لا يَدْخُلُ الْجِنَّةُ نَيَّامٌ».

ومِنَ الكَبَائِرِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الغِيْبةُ.

قَاكَ أَلِنَّهُ \_ سُبْحَنْهُ, وَتَعَلَيْ \_ : ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضًا ﴾ (الحجرات: 12).

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (3) مِنْ حديثِ أبي بَكْرَةَ ﴿ اللهِ عَلَيْكُمْ قَالَ فِي السَّمِهِ، قالَ فَي خُطْبةِ يَوْمِ النَّحْرِ «أَيُّ شَهْرٍ هذا؟». فسكَتْنا حتَّى ظَنَنَا أَنَّهُ سَيْسَمِّيهِ بغَيْرِ اسْمِهِ، قال: «أَلَيْسَ ذَا الحَجَّةِ؟». قُلنا: بَلَى. قال: «فَأَيُّ بَلَدٍ هذا؟». فَسكتُنا حتَّى ظنَنَا أَنَّهُ سَيْسَمِّيهِ بغَيْرِ اسْمِهِ، فقال: «أَلَيْسَ بَلَدَ الله الحَرَامَ؟». قُلنا: بَلَى.

قال: «فَأَيُّ يَوْمٍ هذا؟». فَسكتنا حتَّى ظنَنَّا أَنَّهُ سَيْسَمِّيهِ بغَيْرِ اسْمِهِ، فقال: «أَلَيْسَ يَوْمَ النَّحْرِ؟». قُلنا: بَلَى.

قال: «فإنَّ دِمَاءَكُمْ، وأموالكُمْ، وأَعْرَاضَكُمْ عليكم حَرَامٌ كحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هذا، في شَهْرِكُمْ هذا،

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (6032)، ومسلم (2591).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (6056)، ومسلم (105)، والَّلفُظُ لَهُ.

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (1741)، ومسلم (1679).

45

أَيُّهَا النَّاسُ، تِلْكَ بَعْضُ الكبائرِ، وإلَّا فالكبائِرُ كثيرةٌ، يَجِبُ العِلْمُ بها، وهي مُدَوَّنةٌ في كتابِ «الزَّوَاجِرِ» للهيثميِّ، و«الكبائر» للذَّهبيِّ، و«تنبيه الغافلين» للدِّمَشْقيِّ، وغَيْرِها مِنْ كُتُبِ أَهْلِ العِلْمِ.

اللَّهُمَّ وَفَقْنَا للعِلْمِ النَّافِعِ، والعَمَلِ الصَّالحِ، وجَنَّبْنَا الكبائرَ والمُحَرَّماتِ، والمَفظنا مِنْ كُلِّ شَرِّ، إنَّكَ أنت خَيْرُ حافظٍ، وأنت أَرْحَمُ الرَّاحِمِن.



# عن أحْكام اليمين على أخطبة الأولى:

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ اللَّ ﴾ (آل عمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَامَةُ وَاتَّقُوا اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ ﴾ (النساء: 1).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَيْطَةٍ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حَدِيثي مَعَكُمْ اليَوْمَ - أيُّها النَّاسُ - عَنْ أَحْكام اليَمِينِ.

واليَمِينُ - أيُّها النَّاسُ - مَشْرُوعةٌ بالكتابِ، والسُّنَّةِ، والإجْماع.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكِيٰ \_ : ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغِوِفِ آتِمَنِكُمْ ﴾ (المائدة: 89).

وقَالَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَالَى \_ : ﴿ وَلَا نَنقُضُوا ٱلأَيْمَنَ بَعَّدَ تَوْكِيدِهَا ﴾ (النحل: 91).

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (1) مِنْ حديثِ أبي مُوْسَى الأَشْعَرِيِّ ﴿ الصَّحيحَيْنِ اللهِ عَلَيْكَ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَ مَا اللهِ عَلَيْكَ واللهِ \_ إنْ شَاءَ اللهُ \_ لا أَحْلِفُ على يَمِينٍ، فأرَى غَيْرَها خيرًا مِنْهَا، إلَّا أَتْبُتُ اللهُ عَلَيْتُها في وَعَلَيْهُما اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْتُها اللهُ اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْتُها اللهُ اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْتِ اللهُ عَنْسَاعَ اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْتُهُ اللهُ عَلَيْتُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْتُها اللهُ عَلَيْهَا اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْتُهَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُه

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (6623)، ومسلم (1649).

أيُّها الناسُ، إنَّ لليمينِ أحكامًا لا يَنبُغي للمُسْلِمِ أَنْ يَمُرَّ عليها مُرُورًا عابرًا، فلا بُدَّ أَنْ يَلُمَّ بها، وسَوْفَ أذكرُ شيئًا مِنْ ذلك، فَمِنْ تِلْكَ الأحكامِ: أَنَّهُ يَحْرُمُ الحَلِفُ بغَيْرِ الله: كالحَلِفِ بالأمانةِ، والشَّرَفِ العسكريِّ، والنَّبيِّ، والكَعْبةِ، وولدي، وحَيَاتِي، أو بمِلَّةٍ غَيْرِ الإسلام، ونَحْوِ ذلك؛ لأدلَّةٍ كثيرةٍ، فمنها:

ما جاء في «الصَّحيحَيْنِ» (١) مِنْ حديثِ عُمَرَ بْنِ الخَطَّابِ هِيْنُهُ قال: قال لي رَسُولُ اللهِ عَيْظَةِ: «إنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ ـ يَنْهاكُمْ أَنْ تَحْلِفُوا بِآبائِكُمْ ».

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (2) مِنْ حديثِ ثابتِ بْنِ الضَّحَّاكِ ﴿ اللهِ قَالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ اللهِ كاذبًا \_ فَهُوَ كَمَا قَالَ».

وفي «سنن أبي داوُدَ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الألبانيُّ في «الإرواء» (أنَّ مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهُ بْنِ عُمَرَ وَاللهِ قَال رَسُولُ اللهِ عَلَيْظِيمٍ: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ، فَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ».

وهُنَا فائدةٌ مُهِمَّةٌ مِنْ إفادةِ اللَّجنةِ الَّدائمةِ للإفتاءِ بالسُّعُوديَّةِ: «الحَلِفُ بغَيْرِ اللهِ يُعْتَبَرُ شِرْكًا أَصْغَرَ، فإنْ قام بقَلْبِهِ تعظيمٌ لَمِنْ حَلَفَ بِهِ مِنَ المَخْلُوقاتِ مِثْلُ تعظيمِ اللهِ \_ يُعْتَبَرُ شِرْكًا أَصْغَرَ، فإنْ قام بقَلْبِهِ تعظيمٌ لَمِنْ حَلَفَ بِهِ مِنَ المَخْلُوقاتِ مِثْلُ تعظيمِ اللهِ \_ فَهُوَ شِرْكٌ أَكبرُ "(4).

وفي «سنن أبي داوُدَ» بسند صحيح، صحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحيحة» (٥٠ مِنْ حديثِ بُرَيْدَةَ هُيْنَ قال: قال رَسُولُ الله عَيْنِيَّةُ: «مَنْ حَلَفَ بِالأمانةِ، فَلَيْسَ مِنَّا».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (6647)، ومسلم (1646).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (1363)، ومسلم (110).

<sup>(3) «</sup>صنحيح»: أخرجه أبو داود (3251)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الإرواء» (2561).

<sup>(4) «</sup>فتاوى اللَّجنة الدَّائمة» (1/ 224).

<sup>(5) «</sup>صنحيح»: أخرجه أبو داوُدَ (3253)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (94).

وَمِنْ أَحَكَامِ النّمِينِ: العِلْمُ أَنَّ الحَلِفَ بِغَيْرِ اللهِ لَيْسَ لَهُ كَفَّارةٌ يَمِينٍ، كَمَا لَا يَنْعَقِدُ بِهِ اليمينُ، ولكنْ لَهُ كَفَّارةٌ خَاصَّةٌ، هِيَ التَّوْبَةُ والاسستغفارُ، وأَنْ يَأْتِيَ الْحَالِفُ بكلمةِ التَّوْحيدِ؛ لأَنَّهُ أَتَى شِرْكًا، وفَعَلَ مُحَرَّمًا، دَلِيلُنا ما جاء في «الصَّحيحَيْنِ» (١) مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَلِكُنْ مَا وَفَعَلَ مُحَرَّمًا، دَلِيلُنا ما جاء في «الصَّحيحَيْنِ» (١) مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَلِكُنْ مَا وَفَعَلَ مُحَرَّمًا، دَلِيلُنا ما جاء في «الصَّحيحَيْنِ» (١) مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَلِينَهُ قال: قال رَسُولُ الله عَلَيْكُمْ: «مَنْ حَلَفَ مِنْكُمْ، فقال في حَلِفِهِ: باللّاتِ، فَلْيَتُصَدِّقُ بِشَيْءٍ».

والأَصْلُ في هذا \_ أَيُّها النَّاسُ \_ قَوْلُ رَبِّنا \_ سُبْحَنْنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُدُهِبَنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ﴾ (هود: 114).

وفي "مسندِ أَحْمَدَ" و"سُنَن التَّرْمذيِّ" بسندِ صحيحٍ، صحَّحه الألبانيُّ في "صحيح الجامع" (أَ مِنْ حديثِ مُعَاذٍ بْنِ جَبَلٍ ﴿ السَّيِّئَةَ السَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنٍ ».

وَمِنْ أَحِكَامِ اليَمِينِ - أَيُّهَا النَّاسُ - : العِلْمُ بأَقْسَامِها، وأَنَّهَا تَنْقسم إلى ثلاثةِ أقسامِ:
القِسْمُ الأُوَّلُ - اليَمِينُ اللَّغْوُ.

وَهِيَ - أَيُّهَا النَّاسُ - ما جَمَعَتْ أَمْرَيْنِ:

الأوَّل - ما يَجْري على لِسَانِ المُتكلِّم بلا قَصْدٍ.

الثَّانِ - اليَمِينُ الَّتِي يَخْلِفُها يَظُنُّ صِدْقَ نَفْسِهِ.

وصُورَتُها: كَأَنْ يَقُولَ الرَّجُلُ لِأَخِيهِ \_ مَثَلًا \_ : واللهِ، لَتَفْعَلَنَّ كذا، ولا واللهِ، وبَلَى واللهِ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (4860)، ومسلم (1647).

<sup>(2) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه أحمدُ (5/ 153)، والتَّرُمذِيُّ (1987)، وحَسَّنه الألبانيُّ في "صَحِيح الجامع" (1/ 97).

وحُكُمُ اليَمِينِ اللَّغُوِ: لا كَفَّارةَ فيها ولا شَيْءَ؛ لعَدَمِ انعَقادِ القَلْبِ عليها، دليلُنا قَوْلُ الله \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغُوفِ آَيْمَنِكُمْ ﴾ (المائدة: 89).

فاللهُ \_ سُبْحَانَهُ, وَتَعَالَىٰ \_ : نَفَى الْمُؤَاخذةَ عليها، وهذا يَقْتَضي رَفْعَ حُكْمِها، وعَدَمَ لُزُوم الكفارةِ فيها.

والقِسمُ الثَّاني مِنْ اقسامِ اليَمِينِ - اليَمِينُ الغَمُوسُ:

وهي مِنْ كبائرِ الذُّنُوبِ، وسُمِّيتْ بذلك؛ لأنَّها تَغْمِسُ صاحِبَها في الإثْمِ، ثُمَّ في النارِ. والمُرَادُ باليَمينِ الغَمُوسِ: الَّتي يَحْلِفُها على أَمْرٍ ماضٍ كاذبًا عالمًا، واليَمِينُ الَّتي يَخْلِفها كاذبًا؛ ليقتطعَ بها مالَ امْرى مُسْلم.

ففي الصحيح البُخاريُ الله مِنْ حديثِ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرِو الله قال: جاء أَعْرابي إلى النّبي عَيْكُمُ ، فقال: يا رسولَ الله ، ما الكَبَائِرُ ؟. قال: «الإشراكُ بالله». قال: ثُمَّ ماذا؟ . قال: «اليَمِينُ الغَمُوسُ». قُلْتُ: ثُمَّ ماذا؟ . قال: «اليَمِينُ الغَمُوسُ». قُلْتُ: وما اليَمِينُ الغَمُوسُ». قال: «النّمِينُ الغَمُوسُ». قُلْتُ: وما اليَمِينُ الغَمُوسُ». قال: «اللّذي يَقْتَطِعُ مالَ امْرِيءٍ مُسْلِمٍ، هُوَ فيها كاذبٌ».

فالحديثُ \_ أيُّها النَّاسُ \_ صَرِيحٌ في تَفْسِيرِ اليَمِينِ الغَمُوسِ.

واليَمِينُ الغَمُوسُ - أيُّها النَّاسُ - لا كفارةَ فيها على الصَّحيحِ، وهُـوَ قَـوْلُ جُمْهُورِ العُلَماءِ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (4613).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (6920).

ففي «مُسْنَدِ أَحمدَ» بسندٍ حسنٍ، حسنه الألبانيُّ في «الإرواء»(أ) مِنْ حديثِ أبي ففي «مُسْنَدِ أَحمدَ» بسندٍ حسنٍ، حسنه الألبانيُّ في «الإرواء»(أ)، وذَكَرَ مِنْهُنَّ: هُرَيْرَةَ وَلِشُنِهُ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْتُهُ: «خَسْ لَيْسَ لَهُنَّ كَفَّارَةٌ». وذَكَرَ مِنْهُنَّ: «اَخَرِهُ وَلِشُنِهُ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْتُهُ: «خَسْلُ لَيْسَ لَهُنَّ كَفَّارَةٌ». وذَكَرَ مِنْهُنَّ: «الحَلِف على يَمِينٍ فاجرةٍ؛ يقتطعُ بها مالَ المرىءٍ مُسْلِمٍ».

والقِسْمُ الثَّالثُ مِنْ أَقْسامِ اليَمِينِ - اليَمِينِ المُكَفَّرَةُ:

أَيِ: المُنْعَقِدَةُ على أَمْرٍ مُسْتقبلِ هي الَّتي تَجبُ فيها الكفَّارةُ، ولا تَجِبُ الكفَّارةُ إلَّا بشُرُ وطٍ، منها:

الشَّرْطُ الأوَّل - العَقْلُ: فإنْ كان مجنونًا، لم تَنْعَقِدْ يمينُهُ.

الشَّرْطُ الثَّانِ \_ البُلُوغُ: فإن كان غَيْرَ مُمِّيِّزٍ، فيمينُهُ غَيْرُ مُعْتَمدةٍ.

الشَّرْطُ الثَّالِثُ \_ الاختيارُ: فإن كان مُكْرَهًا، أو مُخْطئًا ناسيًا \_ لم تَنْعَقِدْ يمينُهُ.

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهُ مَتَى اسْتَثْنَى الحَالِفُ، فقال: إِنْ شَاءَ اللهُ مَعَ يَمِينِهِ، لَمْ يَحْنَثْ فيها، ولم تَلْزَمْهُ الكَفَّارةُ، دليلُنا قَوْلُهُ \_ تعالى \_ : ﴿ سَتَجِدُنِي إِن شَآءَ ٱللهُ صَابِرًا وَلاَ أَعْمِى لَكَ أَمْرًا ﴾ ولم تَلْزَمْهُ الكفّارةُ، دليلُنا قَوْلُهُ \_ تعالى \_ : ﴿ سَتَجِدُنِي إِن شَآءَ ٱللهُ صَابِرًا وَلاَ أَعْمِى لَكَ أَمْرًا ﴾ (الكهف: 69).

وفي «مُسْندِ أحمدَ» و «سُنَن أبي داوُدَ» بسندِ صحيحٍ، صحّحه الألبانيُّ في «صحيح أبي داوُدَ» مِنْ حديثِ ابْنِ عُمَرَ وَيَسَفُ يَبْلُغُ به النَّبِيَّ عَلَيْكُم قال: «مَنْ حَلَفَ على يَمِينِ، فقال: إنْ شَاءَ اللهُ لَ فَقَدِ اسْتَنْنى».

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه أحمدُ (2/ 361)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «الإرواء» (8/ 193).

<sup>(2) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أحمدُ (2/6)، وأبو داوُدَ (3261)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح أبي داوُدَ» (2794).

### الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ كفَّارةُ اليَمين :

الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْعينَ.

أُمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - تقدَّم الحديثُ مَعَكُمْ عَنْ بَعْضِ أَحْكَامِ اليَمِينِ، والآنَ حَدِيثي مَعَكُمْ عَنْ مَوْبَطِ الفَرَسِ، وبَيْتِ القَصيدِ، أَلَا وهُوَ كفَّارةُ اليَمِينِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، شَرَعَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ الكفَّاراتِ سِتْرًا للذُّنُوبِ، وتمحيصًا لها، وتَهُذِيبًا للنُّفُوسِ، ومِنْ تِلْكَ الكفَّاراتِ كفَّارةُ اليَمِينِ، وهي واجبةٌ بالكتابِ، والسُّنَّةِ، والإجْماع.

أمَّا الكتابُ فقولُهُ \_ تعالى \_ : ﴿ وَأَحْفَظُواْ أَيْمَنَّكُمْ ﴾ (المائدة: 89).

وَمِنْ حِفْظِ اليَمِينِ - أَيُّهَا النَّاسُ -: التَّكْفِيرُ بَعْدَ الحِنْثِ(١).

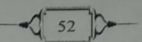
وقَالَ اللهُ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَالَىٰ \_ : ﴿ قَدْ فَرْضَ اللَّهُ لَكُونَ يَعِلْهُ أَيْمَنِيكُمْ ﴾ (التحريم: 2).

والتَّحِلَّةُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : هي الكفَّارةُ؛ لأنَّهَا تَحُلُّ اليَمِينَ، وقَدْ فَرَضَها الله \_ \_ سُبْحَننَهُ, وَتَعَكَلَى \_ .

وأمَّا السُّنَّةُ فَفِي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ مِنْ حديثِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ سَمُرَةَ ﴿ اللَّهُ عَالَ : قال رَسُولُ الله عَيْلِيَةٍ : ﴿ إِذَا حَلَفْتَ عَلَى يَمِينٍ، فَرَأَيْتَ غَيْرُهَا خَيْرًا مِنْهَا \_ فَأْتِ الَّذِي هُوَ خَيْرٌ، وكَفَّرُ عَنْ يَمِينِكَ».

<sup>(1)</sup> الحِنْث - بالكَسْرِ - : الخُلْف في اليَمينِ.

<sup>(2)</sup> رواه البُخاريُّ (522)، ومسلم (1652).



وأمَّا الإجماعُ فقال ابْنُ المُنْدرِ ﴿ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى أَنَّ مَنْ حَلَفَ باسْمٍ مِنْ أَسْمَاءِ الله \_ سبحانَهُ وتعالى \_ ، ثُمَّ حَنِثَ \_ أَنَّ عليه الكفَّارةَ » (١).

أَيُّهَا النَّاسُ، كفَّارةُ اليَمِينِ المُنْعَقِدَةِ \_ إذا حَنِثَ مِنها الحالفُ \_ هي: إطعامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ، أو كَسُوتُهُمْ، أو تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُسْلِمةٍ، فَمَنْ لَمْ يَجِدْ، فَصِيَامُ ثلاثةِ أَيَّامٍ مُتَتَابِعَةٍ.

قَالَ اللهُ مِسْبَحَنَهُ، وَتَعَكَى مِنَ ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغُوفِ اَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُمُ بِمَا عَقَدَتُمُ اللهُ بِاللَّغُوفِ اَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغُوفِ اَلْمَائِكُمْ أَوْكِسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكِسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْلَاكُمُ اللهُ لَكُمْ فَمَن لَدْ يَجِدُ فَصِيامُ ثَلَاثُهُ أَيَامُ وَلِكَ كُفَنْرَهُ أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُواْ أَيْمَنَكُمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ فَمَن لَدْ يَجِدُ فَصِيامُ ثَلَاثُهُ أَيَامُ وَلِكَ كُفَنْرَهُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُواْ أَيْمَنَكُمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ أَللّهُ لَكُمْ وَاحْفَظُواْ أَيْمَنَكُمْ كَذَلُكُمْ لَلْكُمْ وَلَاكُمُ لَلْكُولُولَ اللّهُ اللّهُ لَكُمْ وَالْعَلَامُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللل

أَيُّا النَّاسُ، لَقَدْ بَيَّنتِ الآيةُ كَفَّارةَ اليَمِينِ أَتَمَّ بَيَانٍ، فقولُهُ - تعالى - : ﴿ فَكَفَّنْ رَبُهُ ﴾ أَيْ: كَفَّارةُ اليَمِينِ الَّتي عَقَدْ ثُمُّوها بقَصْدِكُمْ، وقولُهُ - تعالى - : ﴿ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِعِينَ ﴾.

وذلك الإطعامُ - أيُّها النَّاسُ - كما بَيَّنَهُ ربُّنا - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - بقَوْلِهِ: ﴿ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَقْلِيكُمْ ﴾ .

وَلَهُ صِفَتَانِ:

الصِّفَةُ الأُولَى - إمَّا أَنْ يَصْنَعَ طَعَامًا، أَوْ يَشْتَرِيَهُ لَمُّمْ، فَيُطْعِمَهُمْ جَمِيعًا، وهذا جائزٌ. الصِّفَةُ الثَّانيةُ - وَيُرَادُ بها التَّقْدِيرُ، وهي: أَنْ يُعْطِيَ كُلَّ مِسْكِينٍ كيلو مِنَ الأَرُزِّ، أَوِ الصِّفةُ الثَّانيةُ - وَيُرَادُ بها التَّقْدِيرُ، وهي: أَنْ يُعْطِي كُلَّ مِسْكِينٍ كيلو مِنَ الأَرُزِّ، أَوِ الصَّفَةُ الثَّانيةُ وَيَرَادُ بها التَّقْدِيرُ، وهي: أَنْ يُعْطِي كُلَّ مِسْكِينٍ كيلو جرامًا، وهذا ما القَمْح، أَوْ ما يَقُومُ مَقَامَهُمَ مِنَ الطَّعامِ، فيكون الجميع عَشَرة كيلو جرامًا، وهذا ما ذَهب إليه العلَّامةُ النجميُ عَقَمَ في بَحْثٍ قَيِّم، حَيْثَ نَصَرَ القَوْلَ بأَنَّ التَّقْدِيرَ عَشَرَةُ كيلو جرامًا - وأَبْطَلَ جَمِيعَ التَّقْدِيراتِ بأَدلَّةٍ كالشَّمْسِ في رابعةِ النَّهَارِ حَقِيْم، وغَفَر لَه.

<sup>(1) «</sup>الإجماع» (ص137).

#### ثانيًا \_ الكِسُوةُ:

بَيَّن اللهُ \_ سبحانَهُ وتعالى \_ أنَّها نَوْعٌ مِنَ الأَنْوَاعِ الَّتِي تَتِمُّ بِها الكَفَّارةُ، غَيْرَ أَنَّهُ لَمْ يَرِدْ دَلِيلٌ شَرْعيٌّ يُبَيِّنُ القَدْرَ الواجبَ مِنَ الكِسْوَةِ، والَّذي يَظْهَرُ أَنَّ المَرْجِعَ إلى عُرْفِ كُلِّ بَلَدٍ، والكِسْوَةُ: هي الَّتِي تُجُزِيءُ في الصَّلَاةِ.

#### ثالثًا \_ تَحْرِيرُ الرَّقَبةِ:

وهذا هُوَ النَّوْعُ النَّالثُ مِنْ أَنُواعِ كَفَّارةِ اليَمِينِ، ودَلِيلُهُ قُولُهُ \_ تعالى \_ : ﴿ أَوْ تَحْرِيرُ رَقِبَةٍ مُ النَّالِثُ مِنْ أَنُواعِ كَفَّارةِ اليَمِينِ، ودَلِيلُهُ قُولُهُ \_ تعالى \_ : ﴿ أَوْ تَحْرِيرُ مَنْ اللَّهُ خِعْ مَا اللَّهُ خِعْ مَا اللَّهُ خِعْ مَا اللَّهُ خِعْ مَا اللَّهُ خَعْ مَا اللَّهُ خَعْمَ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِي الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللِمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ ا

رابعًا \_ الصِّيامُ: والصِّيامُ \_ أيُّها النَّاسُ \_ : هُوَ صِيَامُ ثَلَاثةِ أَيَّامٍ مُتتابعةٍ، لا انقطاعَ بَيْنَها.

وتأمَّلُوا مَعِي قُولَهُ \_ تَعالَى \_ ﴿ فَمَن لَمْ يَجِدٌ ﴾ أَيْ: واحدةً مِنَ الثَّلاثِ المُتقدِّمةِ، وهي: الإطعامُ، والكِسْوَةُ، وتَحْرِيرُ الرَّقَبَةِ \_ فعليه بها يَأْتِي، وهُوَ قُولُهُ \_ تَعالَى \_ : ﴿ فَصِيمَامُ ثَلَثَةِ أَيّامِ ﴾.

فكفَّارةُ اليَمِينِ - أيُّها النَّاسُ - جَمَعَتْ بَيْنَ التَّرتيبِ والتَّخْيِيرِ، فالتَّخْيِيرُ فيها سَبَقَ (أَيْ: هُوَ مُحْيَرٌ بَيْنَ الإطعامِ والكِسْوَةِ وتَحْرِيرِ رَقَبةٍ) فإنْ تَعَذَّرَ ذلك، رَجَعَ إلى الصَّوْمِ. اللَّهُمَّ إنَّا نسألُكَ عِلْمًا نافعًا، وعَمَلًا مُتَقَبَّلًا، اللَّهُمَّ حَبِّبْ إلينا العِلْمَ، وارْزُقْنا مِنْهُ، وكرِّهُ إلينا الجَهْلَ، واصْرِفْنا عَنْهُ، واجْعَلْنا هُدَاةً مُهْتَدِينَ.

# الاستخارة (\*)

الخُطْبةُ الأُولى:

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِنَّ عَمُوانَ: 102).

﴿ يَتَأْنَهُمَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْثِيرًا وَلِمُسَاّةً وَاتَّقُوا اللّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا (آ) ﴾ (النساء: 1).

- ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلِيْكَةٍ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حَدِيثي مَعَكُمْ اليَوْمَ - أيُّها النَّاسُ - عَنْ الاستخارةِ.

والاستخارةُ لُغَةً: هِيَ طَلَبُ الْخَيْرِ مِنَ الله في أَمْرٍ يَقْدُمُ الإنسانُ على فِعْلِهِ.

وشَرْعًا: دُعَاءٌ نَخْصُوصٌ يَدْعُو به المسلمُ عَقِبَ صَلاةِ رَكَعَتَيْنِ مِنْ غَيْرِ الفريضةِ، يسألُ فيه ربَّهُ أَنْ يَخْتَارَ له الخَيْرَ في فِعْلِ شيءٍ مَشْرُوعٍ أَوْ تَرْكِهِ.

سَنَّهَا رَسُولُ اللهِ عَلِيْكُمُ للمسلمين، بَلْ إِنَّهُ عَلِيْكُمُ كَانَ يُعَلِّمُ صَحَابَتَهُ دُعَاءَ الاستخارةِ، كما يُعَلِّمُهُمُ السُّورةَ مِنَ القُرْآنِ.

<sup>(\*)</sup> انظر «البشارة في أحكام الاستخارة» لأحمد حَمْدان، فقدِ استفدتُ منه في إعدادِ هذهِ الخُطْبةِ، جزاه اللهُ خيراً.

ففي "صحيح البُخاريِّ" أَ مِنْ حديثِ جابِرِ بْنِ عَبْدِ الله حَيْثُ قال: كان رسولُ الله عَيْثُ قال: كان رسولُ الله عَيْثُ مُنا الاستخارة في الأُمُورِ كُلِّها، كَما يُعَلِّمُنا السُّورة مِنَ القُرْآنِ، يَقُولُ: "إِذَا هَمَّ أَحَدُكُمْ بِالأَمْرِ، فَلْيَرْكَعْ رَكْعَتَيْنِ مِنْ غَيْرِ الفَرِيضةِ، ثُمَّ لِيَقُلْ:

اللّهُمَّ إِنِّ أَسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكَ، وأَسْتَقْدِرُكَ بِقُدْرَتِكَ، وأَسْأَلُكَ مِنْ فَضْلِكَ العظيمِ، فإنَّكَ تَقْدِرُ ولا أَقْدِرُ، وتَعْلَمُ ولا أَعْلَمُ، وأنتَ علّامُ الغُيُوبِ، اللّهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هذا الأَمْرَ - ويُسَمِّي حاجَتَهُ - خَيْرٌ لِي في دِيني ومَعَاشي، وعاقبة أَمْرِي - أو قال: عاجِل أَمْري وآجِلِهِ - فاقْدُرْهُ لِي، ويَسِّرُهُ لِي، ثُمَّ بارِكْ لي فيهِ، وإنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هذا الأَمْرَ شَرُّ لي في في ويني ومعاشي، وعاقبة أَمْرِي - أو قال: في عاجِل أَمْرِي وآجِلِهِ - فاصْرِفْهُ عني، واصْرفْني عَنْهُ، واقْدُرْ لي الخَيْرَ حَيْثُ كان، ثُمَّ أَرْضِني بهِ »

أَيُّهَا النَّاسُ، الاستخارةُ مِنَ الدَّلائِلِ الظاهرةِ على صِدْقِ إيهانِ العَبْدِ بربِّهِ لَ سُبُحَانَهُ وتَعَالَى لَ والاعترافِ لَهُ بالرُّبُوبِيَّةِ، والألوهيَّةِ، والأسهاءِ والصِّفاتِ؛ فإنَّ اللهَ هُوَ العَبْدَ لا يَفْزَعُ إلى استخارةِ ربِّهِ فيها يَعْرِضُ لَهُ مِنَ الأُمُورِ لِ إلَّا وَهُو يُؤْمِنُ بأنَّ اللهَ هُوَ اللهَ مُو المَّنَّ وَهُو يُؤْمِنُ بأنَّ اللهَ هُوَ المَيْدُ لا يَفْزَعُ إلى استخارةِ ربِّهِ فيها يَعْرِضُ لَهُ مِنَ الأُمُورِ لِ إلَّا وَهُو يُؤْمِنُ بأنَّ اللهَ هُو المَيْدُ الحَقُ، المُتَصَرِّفُ في الكَوْنِ، المُتَصفُ بصفاتِ الكهالِ كُلِّها، المُنزَّهُ عَنْ صِفاتِ النَّقُصِ كُلِّها، وقِها وَجِلِّها.

فَهُوَ العَلِيمُ: الَّذي يَعْلَمُ كُلَّ شَيْءٍ، لا يَعْنُرُبُ عَنْ عِلْمِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ ولا فِي السَّماءِ، يَعْلَمُ ما كان وما سَيَكُونُ بعِلْمِهِ الواسعِ المُحيطِ بكُلِّ شيءٍ، فيعلمُ ما يَنْفَعُ العَبْدَ، وما يَضُرُّهُ، وما يُصْلِحُهُ، وما يُفْسِدُهُ.

وهُوَ القَدِيرُ: الَّذي لا يُعْجِزُهُ شَيْءٌ في الأَرْضِ ولا في السَّماءِ، إذا أراد شيئًا كان، وإذا أراد أَنْ يُيسِّرَ أَمْرًا، لا يستطيعُ أَحَدٌ تَعْسِيرَهُ، وَهُوَ على كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ.

<sup>(1)</sup> رواه البُخاريُّ (1162).

وهُوَ اللَّكُ: الَّذي بيدهِ مَلَكُوتُ السَّمَواتِ والأَرْضِ، فلا يَتَحَرَّكُ في الكَوْنِ مُتَحرِّكٌ، ولا يَسْكُنُ في الكَوْنِ ساكنٌ إلَّا بإذنِهِ، قَالَ تَعَالَىٰ ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِنَعَ وَإِنَّا أَرَدْتَهُ أَن تَعُولَ مُتَحرِّكٌ، ولا يَسْكُنُ في الكَوْنِ ساكنٌ إلَّا بإذنِهِ، قَالَ تَعَالَىٰ ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِنَعَ وَإِنَّا أَرَدْتَهُ أَن تَعُولَ لَمُنْ فَيَكُونُ ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِنَعَى وَلِا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

وَهُوَ ذُو الفَضْلِ العظيم: الَّذي يَمُنُّ على مَنْ يَشَاءُ، ويُعْطي مَنْ يَشاءُ، ويتفضَّلُ على مَنْ يشاءُ، ويتفضَّلُ على مَنْ يشاءُ، ويَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بغَيْرِ حِسَابٍ.

فَدُعاءُ الاستخارةِ - أَيُّما النَّاسُ - تضمَّنَ: الإقرارَ بوُجُودِ الله - سُبَحَنَهُ, - ، برُبُوبيَّتِهِ، وتَفُويضَ الأَمْرِ إليه، والاستعانة به، والتَّوكُل عليه، والخُرُوجَ مِنْ عُهْدةِ نَفْسِهِ، والتَّبرِّي مِنَ الحَوْلِ والقُوَّةِ إلَّا بِهِ، واعترافَ العَبْدِ بعَجْزِهِ عَنْ عِلْمِهِ بمصلحةِ نَفْسِهِ، وقُدْرتِهِ عليها، وإرادتِهِ لها، وأنَّ ذلك كُلَّهُ بيدِ وَلِيِّهِ وفاطرِهِ وإلَهِهِ الحقِّ، كها قال ابْنُ القَيِّمِ عَسِّمُ (أ).

أيُّما النَّاسُ، الاستخارةُ إنَّما تكونُ في الأُمُورِ المُباحاتِ، ولا تكونُ في المُسْتَحَبَّاتِ، ولا اللَّحَرَّمات. فلا يستخِرُ رَجُلُ ـ ولا الواجباتِ، وكذلك لا تكونُ في المكروهاتِ، ولا المُحَرَّمات. فلا يستخِرُ رَجُلُ ـ مثلًا \_ كي يُصَلِّي نافلةَ الظُّهْرِ، ولا يستخِر لصَوْمِ رَمَضَانَ، ولا لصومِ الاثنينِ والخميسِ، ونَحْوِ ذلك، وكذلك لا يستخِر للشُّرْبِ قائمًا، ولا يستَخِر كي يَسْرِقَ، ولا يستخِر في أَصْلِ الزَّواجِ، ولكنْ إنِ استخارَ في أَمْرِ الزَّواجِ يَسْتَخِرْ في الَّتي يتزوَّجها، ويستخِر في وَتْتِ الزَّواج، ولكنْ إنِ استخارَ في أَمْرِ الزَّواجِ يَسْتَخِرْ في الَّتي يتزوَّجها، ويَسْتَخِرْ في وَقْتِ الزَّواج، وأَهْلِ العَرُوسِ، ونَحْوِ ذلك.

وكذلك يُسْتَخَارُ في الواجباتِ الَّتي وَقْتُها مُوَسَّعٌ: كالحَجِّ عِنْدَ مَنْ يَرَى أَنَّهُ يَجِبُ على التَّراخي، وهذا عِنْدَ بَعْضِ أَهْلِ العِلْمِ - بِمَعْنَى: أَنَّهُ يستخيرُ هَلْ يَحُجُّ هذا العَامَ، أَو الَّذي يَليهِ؟.

<sup>(1) «</sup>زاد المعاد» (2/ 444).

وكذلك يَجُوزُ أَنْ يُسْتَخَارَ فِي الْمُسْتَحَبَّاتِ عِنْدَ توارُدها، وتعارُضها، فمَثَلًا: أراد رَجُلٌ أَنْ يَتَطَوَّعَ بِعُمْرَةٍ، وبَدَا لَهُ أَنْ يَذْهَبَ لمكانٍ آخَرَ لتعلُّمِ العِلْمِ الشَّرْعيِّ لِخِدْمةِ دِينِهِ، وأَهْلِ بَلَدِهِ، فيجوزُ لَهُ حينَئِذٍ أَنْ يَسْتَخِرَ<sup>(1)</sup>.

أَيُّهَا النَّاسُ، سَمِعْتُمْ أَنَّه لا تَجُوزُ الاستخارةُ في أَصْلِ الزَّواجِ \_ أَيْ: هَلْ يتزوَّجُ اللَّهُ عَلَى النَّواجُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّ

وفي «الصَّحيحَيْنِ»<sup>(2)</sup> مِنْ حديثِ عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللهُ قال: قال رَسُولُ اللهُ عَيْكُمُ الباءَةَ (أَيِ: القُدْرَةَ على الزَّواج) فَلْيَتَزَوَّجْ».

ولكنْ إذا استخار في أَمْرِ الزَّواجِ، يَسْتَخِيرُ في الَّتي يتزوَّجُها، ويستخِرُ في وَقْتِ الزَّواجِ، وأَهْلِ العَروسِ، ونَحْوِ ذلك<sup>(3)</sup>.

فهذا الَّذي يَجِبُ أَنْ يَسْتَخِرَ حَوْلَهُ، وقَدْ تقدَّم أَنَّ الواجبات، والمُسْتَحَبَّاتِ، والمُكروهاتِ، والمُحَرَّماتِ ـ لا استخارة فيها، وإنَّما الاستخارة في الأُمُورِ المُبَاحاتِ، فَمَتَى أَقْدَمَ رَجُلٌ على خِطْبةِ امْرَأةٍ، وقوِيَتْ نِيَّتُهُ، ورَأَى في مَخْطُوبتِهِ الصِّفاتِ الحسنة ـ فَمَتَى أَقْدَمَ رَجُلٌ على خِطْبةِ امْرَأةٍ، وقوييَتْ نِيَّتُهُ، ورَأَى في مَخْطُوبتِهِ الصِّفاتِ الحسنة ومنها الدِّينُ ـ استخار رَبَّهُ، وكذلك المرأةُ؛ لما في «صحيح مسلم» (4) مِنْ حديثِ أَنسِ مِشْف : أَنَّ أُمَّ المؤمنينَ زَيْنَبَ مِشْف استخارتْ رَبَّها حِينَ أَرْسَلَ النَّبيُّ عَلَيْكُمْ لِخِطْبَتِهَا،

<sup>(1) «</sup>جامع أحكام النّساء» للعَدَويّ (3/ 218).

<sup>(2)</sup> رواه البُخاريُّ (1905)، ومسلم (1400).

<sup>(3) «</sup>جامع أحكام النّساء» (3/ 218).

<sup>(4)</sup> رواه مسلم (1428).

فقالتْ: «ما أنا بصانعةٍ شَيْئًا، حتَّى أُوَامِرَ رَبِّي». فقامتْ إلى مَسْجِدِها (أَيْ: موضعِ صلاتِهَا مِنْ بَيْتِهَا)، ونَزَلَ القُرآنُ، وجاء رسولُ الله عَيْسِتُهُ، فدخل عليها بغَيْرِ إِذْنِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، هُناك أُمُورٌ في الزَّواجِ لا تحتاجُ إلى استخارة، فإذا تقدَّم لامْرَأَةٍ رَجُلٌ خَّارٌ أو فاسقٌ مِنَ الفُسَّاقِ، أو مُفَرِّطٌ في دِينٍ - فعلى المَرْأَةِ أَنْ تَرْفُضَ مَنْ هذا حالُهُ، وكذلك الرَّجُلُ.

أَيُّهَا النَّاسُ، البَعْضُ يَنْتَظِرُ بَعْدَ الاستخارةِ انْشَرَاحَ صَدْرٍ، أَوْ رُؤْيا مَنَاميَّةً، وهذا لا دَلِيلَ عَلَيْهِ.

قال ابْنُ الزِّمْلِكَانِ ﷺ ﴿ إِذَا صَلَّى الإِنسَانُ رَكْعَتَي الاستخارةِ لأَمْرٍ، فَلْيَفْعَلْ بَعْدَهَا مَا بَدَا لَهُ، سُواء انْشَرَحُ لَهُ نَفْسُهُ أَمْ لا؛ فإنَّ فيه الخَيْرَ، وإنْ لم تَنْشَرِحُ لَهُ نَفْسُهُ ». قال: «وليس في الحديثِ اشتراطُ انْشِرَاحِ النَّفْسِ» (1).

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1) «</sup>طبقات الشَّافعيَّة» (9/ 206).

#### الْخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ مِنْ فوائدُ الاستخارةِ :

الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تقدَّم الحديثُ مَعَكُمْ عَنْ الاستخارةِ، والآن حديثي مَعْكُمْ عَنْ ذِكْرِ شَيْءٍ مِنْ فوائِدِها.

#### فَمِنْ فُوائِدِ الاستخارةِ:

الاستجابة لأَمْرِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكَم، حَيْثُ قال: «إذا هَمَّ أَحَدُكُمْ بِالأَمْرِ، فَلْيَرْكَعْ رَكِعتين مِنْ غَيْرِ الفَرِيْضةِ، ثُمَّ ليقُلْ .....» (١).

وَمِنُ فوائدُ الاستخارةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : تَحْقيقُ العُبُوديَّةِ، وذلك بالتَّوجَّهِ إلى اللهِ بالصَّلاةِ والدَّعَاءِ، وهُما مِنْ أَجَلِّ العِبَادةِ.

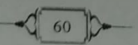
ففي "صحيح مسلم" أمن حديثِ ربيعة بْنِ مالكِ الأَسْلميِّ هَيْكُ قال: قال لي رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَةِ: «سَلْ». فَقُلْتُ: أَسْأَلُكَ مُرافَقَتَكَ في الجنَّةِ. فقال: «أَوَ غَيْرَ ذلك». قُلْتُ: هُوَ ذاك. قال: «فأعِني على نَفْسِكَ بكَثْرَةِ السُّجُودِ». والمَقْصُودْ بِ«بكَثْرَةِ السُّجُودِ». والمَقْصُودُ بِ«بكَثْرَةِ السُّجُودِ»: الصَّلاة.

وفي «سُنن أبي داوُدَ» بسند صحيح، صحَّحه الألبانيُّ في «صحيح الجامع» (3) مِنْ حديثِ النَّعْمانِ بْنِ بَشيرٍ عَيْنَ أَنَّ رسُولَ اللهِ عَيْنَ قال: «الدَّعَاءُ هُوَ العِبَادَةِ».

<sup>(1)</sup> تقدَّم تخريجُهُ.

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (489).

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أبو داوُدَ (1479)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (3407).



وَمِنْ فوائدُ الاستخارةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ :إيهانُ العَبْدِ بأَنَّهُ لا يَقَعُ في الكَوْنِ إلَّا ما أرادَهُ اللهُ واخْتَارَهُ.

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَكَآءُ وَيَخْتَ أَثُّ مَا كَابَ لَمُمُ الْخِيرَةُ مَا سُكَامُ اللهِيرَةُ مَا كَابَ لَمُمُ الْخِيرَةُ مَا سُبْحَنَ اللهِ وَتَعَكَلُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهِ ﴾ (القصص: 63).

قال ابْنُ كثيرٍ عَضِّمُ: «يخبر ـ تعالى ـ : أَنَّهُ الْمُنْفَرِدُ بالخَلْقِ والاختيارِ، وأَنَّهُ لَيْسَ لَهُ في ذلك مُنازعٌ، ولا مُعَقِّبٌ ... فما شاءَ كان، وما لم يَشَأْ لم يَكُنْ، فالأُمُورُ كُلُّها خَيْرُها وشَرُّها بيدِهِ، ومَرْجِعُها إلَيْهِ»(1).

وَمِنْ فُوائدُ الاستخارةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ :أنَّهَا مِنْ أَسْبابِ سعادةِ العَبْدِ لتوكُّلِهِ على ربِّهِ، ورضاهُ بها يَقْضِيهِ لَهُ.

قال ابْنُ القَيِّم عِلَى : «فتأمَّل كيف وقع المَقْدُورُ مُكْتَنَفًا بأَمْرَيْن:

التَّوَكُّلِ الَّذي هُوَ مَضْمُونُ الاستخارةِ قَبْلَهُ، والرِّضي بما يَقْضي اللهُ لَهُ بَعْدَهُ، وهُمَا عنوانُ السَّعادةِ. وعنوانُ الشَّقاءِ: أَنْ يَكْتَنفَهُ تَرْكُ التَّوَكُّلِ والاستخارةِ قَبْلَهُ، والسَّخَطُ بَعْدَهُ» (2).

أَيُّهَا النَّاسُ، تِلْكَ الإستخارةُ، وتِلْكَ بَعْضُ فوائِدِها، فالْزَمُوها؛ فإنَّها تَكَادُ أَنْ تَكُونَ سُنَّةً مَنْسَيَّةً عِنْدَ كثيرٍ مِنَ النَّاسِ.

اللَّهُمَّ وفِّقْنا لاتِّباعِ السُّنَّةِ، والعَمَلِ بها، اللَّهُمَّ فقِّهْنا في الدِّينِ، وارْزُقْنا الجِكْمة، وعلِّمْنا التَّأْوِيلَ، وَوَفِّقْنا إلى ما فيه رِضَاكَ، يا رَبَّ العالمينَ.

<sup>(1)</sup> تفسير ابْنِ كثيرِ (6/ 98).

<sup>(2) «</sup>زاد المعاد» (2/ 444).

# رِ أُسُسُ اختيار الزَّوْجَة مَّ الْخُطْنةُ الأُولى:

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيِّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّمُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُعَالِفِهِ وَلَا تَمُونُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ اللَّهَ ﴾ (آل عمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَيَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَحِنَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَاسْمَاءً وَاتَّقُوا النَّهَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مَنْ فَلْسِ وَحِنَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثْ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَاسْمَاءً وَاتَّقُوا النَّهَ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوَلَا سَدِيلًا ﴿ ثُنَّ يُمْلِحَ لَكُمْ أَعَمَلَكُمْ وَيَغَفِرَ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَاذَ فَوَزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - أيُّها النَّاسُ - حَدِيثي مَعَكُمْ اليَوْمَ عَنْ أُسُسُ اختيارِ الزَّوْجَةِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، الزَّوْجَةُ سَكَنُ لزَوْجِها، وحَرْثُ لَهُ، وهي فَهْوَى فُؤَادِهِ، ورَبَّةُ بَيْتِهِ، وأُمُّ أَوْلَادِهِ، عَنْها يَأْخُذُون صَفَاتِهِمْ وَطِباعَهُمْ، فإنْ لم تَكُنْ على قَدْرٍ عظيمٍ مِنَ الدِّينِ والْخُلُقِ، فَشِلَ الزَّوجُ في تَكْوِينِ أُسْرَةٍ صالحةٍ؛ لهذا كان أُسُسَ اختيارِ الزَّوجةِ: أَنْ تَكُونَ ذَاتَ دِينِ وخُلُقِ لأَدلَّةٍ كثيرةٍ، مِنْها:

قَوْلُ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنْهُ, وَتَعَالَىٰ \_ : ﴿ إِنَّ أَحْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْقَائِكُمْ ﴾ (الحجرات: 13).

وقَالَ الله - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَأَنكِمُوا الْأَيْعَىٰ مِنكُرُ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمُ وَإِمَا لَهِ مُمْ الْأَيْعَىٰ مِنكُرُ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمُ وَإِمَا لَهِ مُمْ اللهِ مَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

و قَالَ الله \_ سُبْحَانَهُ، وَتَعَالَى \_ : ﴿ فَالصَّسَلِحَاتُ قَانِنَتُ حَافِظَاتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ الله ﴾ (النساء: 34).

وممَّا جاء في تَفْسيرِ هذِهِ الآيةِ: مَا أُخْرَجَهُ ابْنُ جَرِيرٍ بِسَنَدٍ صَحيحٍ<sup>(1)</sup> عَنْ سُفْيَانَ الثَّوْرِيِّ حَقِّم فِي قَوْلِهِ ـ تعالى ـ : ﴿ قَانِلَتُ ﴾ : «يَعْني: مُطِيعاتٍ لله وَلِأَزُواجِهِنَّ».

وقال في قَوْلِهِ \_ تعالى \_ : ﴿ حَنفِظَتَ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّهُ ﴾ : «حافظاتٌ لأزواجِهِنَّ لما غاب من شَأْنِهِنَّ».

وفي «الصَّحيحين» (2) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ يَنْكُ خَالَ اللهِ عَلَيْكُمْ قال: «تُنْكَحُ المَرْأَةُ لأَرْبَعِ: لـمالهِا، ولحَسبِها، ولجمالهِا، ولدِينِها، فاظْفَرْ بذَاتِ الدِّينِ تَرِبَتْ يَدَاكَ».

فقولُهُ: « تَرِبَتْ يَدَاكَ». أَيْ: الْتَصَقَتَا بِالتُّرابِ، فَلَيْسَ الْمُرادُ بِهِ الدُّعَاءَ على المَرْءِ، بَلِ الْمُبالغةَ في التَّحْرِيضِ على الشِّيْءِ، والحَتِّ على الأَنْخِذِ بِهِ(3).

وفي "صحيح مسلمٍ" ( عَنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو ﴿ اللهِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمَدِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمُ عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلْمَ عَلَا عَلَا عَلْمَ عَلَا عَلْمَ عَلَا عَلَ

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه ابْنُ جَريرٍ في «تفسيره» (5/ 39).

<sup>(2)</sup> رواه البُخاريُّ (5090)، ومُسلم (1466).

<sup>(3)</sup> انظر «جامع الأصول» (11/ 430)، و «عَوْن المعبود» (6/ 40).

<sup>(4)</sup> رواه مسلم (1467).

وفي "مسند أحمد" بسند صحيح، صحّحه الألبانيُّ في "الصَّحيحة" أَن مِنْ حديثِ سَعْدِ بْنِ أَي وقَّاصِ حَيْنَهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَنْ اللَّهُ قال: "أربعٌ مِنَ السَّعَادةِ: المَرْأَةُ الصَّالحةُ، والمَسْكَنُ الواسِعُ، والجارُ الصَّالحُ، والمَرْكَبُ الهَنيءُ. وأَرْبَعُ مِنَ الشَّقَاءِ: الجَارُ السَّوْءُ، والمَرْأَةُ السَّوْءُ، والمَرْكَبُ الضَّيةُ».

وفي «مسندِ أحمدَ» و «سُنَنِ ابْنِ ماجَهُ والتَّرْمِذيِّ» بسندِ صحيحٍ، صحَّحه الألبانيُّ في «صحيح الجامع» (2 مِنْ حديثِ ثَوْبانَ ﴿ اللَّهِ عَالَى: قال رسولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «ليتَّخِذُ أَحَدُكُمْ قَلْبًا شاكرًا، ولِسَانًا ذاكرًا، وزَوْجةً مُؤْمنةً؛ تُعِينُهُ على أَمْرِ الآخِرَةِ».

أَيُّهَا النَّاسُ، إنَّ الإسلامَ ليُفَضِّلُ ذاتَ الدِّينِ على غَيْرِها، ولَوْ كانتْ أَمَةً.

قَافَ اللَّهُ \_ سُبْحَنْنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَلَأَمَةٌ مُوْمِنَ خُورَ مِنْ مُشْرِكُةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ ﴾ (البقرة: 221).

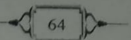
أَيُّهَا النَّاسُ، ليَخْتَرِ العاقلُ لنَفْسِهِ \_ أَوْ لِوَلَدِهِ \_ مِنَ اللَّائِي ذَكَرَهُنَّ اللهُ في كتابِهِ، فقال: ﴿ فَالْطَكَدُلِكَ قَدِنَكَ خَنْفِظَكَ ۖ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ الله ﴾ (النساء: 34).

وسُئِلَ النَّبِيُّ عَلِيْكُمْ عَنْ خَيْرِ النَّسَاءِ، فقال: (كما في «مسندِ أحمدَ» بسندِ حَسَنِ، حسنَنهُ الألبانُ في «الصَّحيحة» (3 مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّتِي تَسُرُّهُ إذا نَظَرَ، ولا تُخَالِفُهُ في نَفْسِها ولا مالها بها يَكرَهُ».

<sup>(1) &</sup>quot;صنحيح": أخرجه أحمدُ (1/ 118)، وابْنُ حِبَّانَ في "صَحِيحه" (1232)، وصحَّحه الألبانيُّ في "الصَّحيحة" (282).

<sup>(2) &</sup>quot;صَحِيحٌ": أخرجه أحمدُ (5/ 278)، وابْنُ مَاجَهُ (1856)، والتَّرْمِذيُّ (3093)، وصحَّحه الألبانيُّ في "صَحِيح الجامع" (5355).

<sup>(3) «</sup>حَسَنَ»: أخرجه أحدُ (4/ 341)، وحَسَّنه الألبانُ في «الصَّحِيحة» (1838).



وَمِنْ أُسُسِ اختيارِ الزَّوْجَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - : أَنْ تَكُونَ وَلُودًا؛ لأَنَّ طَلَبَ الذُّرِيَّاتِ الصالحةِ مِنْ أُمْنِيَاتِ المُؤمنينَ، بَلْ هُوَ صفةٌ مِنْ صِفَاتِهِمْ.

قَالَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَالَّذِينَ يَعُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَنِجِنَا وَذُرِّينَا فَ رَّهَ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهِ مَا اللهُ وَاللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ ﴾ (الفرقان: 74).

وفي «مسندِ أحمدَ» بسندِ صحيح، صحّحه الألبانيُّ في «الإرواء»(١) مِنْ حديثِ أَنَسٍ وَيُسْفَ قال: قال رسولُ اللهِ عَيْظَةٍ: «تزوَّجُوا الوَدُودَ الوَلُودَ؛ فإنيٍّ مُكاثِرٌ بكمُ اللهُ مَ يَوْمَ القِيَامةِ».

فالحديثُ ـ أيُّما النَّاسُ ـ قَدْ حَثَّ على الوَلُودِ مِنَ النِّسَاءِ، وتُعْرَفُ الوَلُودُ ـ أيُّما النَّاسُ ـ بالنَّظِرِ إلى حالِما مِنْ كَهَالِ جِسْمِها، وسَلَامةِ صِحَّتِها مِنَ الأَمْراضِ الَّتِي تَمْنَعُ النَّاسُ ـ بالنَّظِرِ إلى حالِ أَمِّها، وقِيَاسها على مَثِيلاتِها: مِنْ أَخُواتِها، الحَمْلَ أَوِ الوِلَادة، وبالنَّظِرِ إلى حالِ أُمِّها، وقِيَاسها على مَثِيلاتِها: مِنْ أَخُواتِها، وعَهَاتِها، وخالاتِها المُتزَوِّجاتِ، فإنْ كُنَّ مَّنْ عادَتَهُنَّ الحَمْلُ والولَادة، كانتْ \_ في غالبِ أَمْرِها ـ مِثْلَهُنَّ 20.

كَمَا حَثَّ النَّبِيُّ عَلِيْكُمْ عَلَى الزَّواجِ بالوَدُودِ \_ وهي: الَّتِي تُقِبلُ على زَوْجِها، فَتُحِيطُهُ بالمَوَدَّةِ والحُبِّ والرِّعايةِ، وتَحْرِصُ على طاعتِهِ ومَرْضَاتِهِ؛ يتحقَّقَ بها الهَدَفُ الأساسيُّ مِنَ الزَّواجِ، وهُوَ السَّكَنُ.

قَاكَ ٱللهُ - سُبْحَننَهُ، وَتَعَكَلَى - في وَصْفِ الحُورِ العِينِ:

﴿ جَمَلَتُهُنَّ أَبِكَارًا ﴿ عُزُا أَزَابًا ﴿ إِلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أحمدُ (3/ 158)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الإرواء» (1784).

<sup>(2)</sup> انظر «أُسُس اختيار الزَّوجة»، بَحْثٌ أعدَّهُ مُصْطفى الصياحنة في «مجلَّة البحوث» العدد 24 (ص250). وقَدِ استفدتُ مِنْهُ في إعدادِ هذِهِ الخُطْبةِ، جزاه اللهُ خيراً.

والعَرُوبُ: هي المَرْأَةُ المُتَحبِّبةُ إلى زَوْجِها الوَدُودَةُ.

وقَدْ قال رسولُ اللهِ عَلَيْكُم كما في الحديثِ السَّابِقِ: «تزوَّجُوا الوَدُودَ الوَلُودَ».

وأَثْنَى رَسُولُ الله على نِسَاءِ قُرَيْشٍ بقَوْلِهِ (كما في «الصَّحيحين» (١) مِنْ حديثِ أَي هُرَيْرَةَ هُرِيْكُ): «نِسَاءُ قُرَيْشٍ خَيْرُ نِسَاءٍ رَكِبْنَ الإِبِلَ؛ أَحْنَاهُ على طِفْلٍ في صِغرِهِ، وأَرْعاهُ على زَوْجٍ في ذَاتِ يَدِهِ». وفي روايةٍ لهما: «خَيْرُ نِسَاءٍ رَكِبْنَ الإِبِلَ صَالِحُ نِسَاءِ قُرَيْشٍ».

فَقَدْ وَصَفَهُنَّ عَلِيهِم بِالشَّفَقَةِ على أَطْفَالهِنَّ، والرَّأْفَة بِهِمْ، والعَطْفِ عليهم، وبأنَّهُنَّ يُواعِينَ حَالَ أَزْوَاجِهِنَّ، ويَرْفُقْنَ بهم، وَيُخَفِّضْنَ الكُلَفَ عَنْهُمْ، فواحِدَتُهُنَّ تَحْفَظُ مالَ يُراعِينَ حَالَ أَزْوَاجِهِنَّ، ويَرْفُقْنَ بهم، وَيُخَفِّضْنَ الكُلَفَ عَنْهُمْ، فواحِدَتُهُنَّ تَحْفَظُ مالَ زُوْجِها، وتَصُونُهُ بالأمانةِ والبُعْدِ عَنِ التَّبْذِيرِ، وإذا افْتَقَرَ كَانَتْ عَوْنًا لَهُ وسَنَدًا، لا عَدُوًّا وخَصْعًا.

وأخرج البَيْهِقيُّ في «سُنَنِهِ» (2) بسند صحيح، صحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحيحة» (3) مِنْ حديثِ أَبِي أَذَيْنَةَ الصَّدَفِيِّ ﴿ فِيكُ مُ الوَدُودُ، مِنْ حديثِ أَبِي أُذَيْنَةَ الصَّدَفِيِّ ﴿ فِيكُ مُ الوَدُودُ، المُواتِيةُ، المُواسِيَةُ، إذا اتَّقَيْنَ اللهَ ».

ويَحْسُنُ أَنْ تَكُونَ المَرْأَةُ ذاتَ حَسَبٍ وجَمَالٍ؛ لأَنَّ مَنِ اتَّصفَتْ بالحَسَبِ تَكُونُ في الغالبِ حَرِيصةً على صَلَاحِ الأُسْرَةِ، وصِيانِ شَرَفِ البَيْتِ، وقَدْ قال رسولُ اللهِ عَلِيظَة : «تُنْكَحُ المَرْأَةُ لأَرْبَعِ: لما لهِا، ولحَسَبِها .... "(4).

<sup>(1)</sup> رواه البُخاريُّ (5365)، ومسلم (2527).

<sup>(2)</sup> انظر «مجلَّة البحوث» العدد 24 (ص250).

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: أخرجه البَيْهَقيُّ في «سُننه» (7/82)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (1849).

<sup>(4)</sup> تقدَّم تخريجُهُ.

والحَسَبُ: هُوَ الشَّرَفُ بالآباءِ والأَقَارِبِ، مَأْخُوذٌ مِنَ الحِسَابِ؛ لأَنَّهُمْ كانوا إذا تَفَاخَرُوا عَدَّدُوا مَنَاقِبَهُمْ، ومآثِرَ آبائِهِمْ وقَوْمِهِمْ وحَسَبُوها.

ويُؤْخَذُ مِنَ الأحاديثِ المَذْكُورةِ أَنَّ الشَّريفَ النَّسِيبَ يُسْتحبُّ لَهُ أَنْ يَتزوَّجَ بِذَاتِ حَسَبٍ ونَسَبِ مثْله، إلَّا إِنْ تعارض نَسِيبةٌ غَيْرُ دَيِّنةٍ وغَيْرُ نَسِيبةٍ دَيِّنةٍ \_ فَتُقدَّمُ ذَاتُ الدِّينِ، وهكذا في كُلِّ الصِّفَاتِ(١).

وبَديهي أَنَّ الرَّجُلَ إِذَا تَزَوَّجَ المَرْأَةَ الْحَسِيبةَ المُنْحَدِرةَ مِنْ أَصْلٍ كَريمٍ - أَنْجَبَتْ لَهُ أُولادًا مَفْطُورين على مَعَالِي الأُمُورِ، مُتَطَبِّعين بعاداتٍ أَصيلةٍ، وأخلاقٍ قويمةٍ؛ لأنَّهُمْ سيرضعون مِنْها لبَانَ المكارم، ويكتسبون خصَالَ الخَيْرِ (2).

وأمَّا الجمالُ فَهُوَ مَطْلُوبٌ مَرْغُوبٌ؛ ليحصلَ به للزَّوْجِ ثَمَّامُ العِفَّةِ، وقَدْ قال رسولُ الله عَيْكَةُ: «خَيْرُ النِّساءِ الَّتِي تَسُرُّهُ إذا نَظَرَ»(3).

وقال: "تُنْكَحُ المَرْأَةُ لأَرْبَعِ: لما لِها، ولَحَسَبِها، ولجمالها، ولدينِها "(4).

وفي "صحيح مسلم" (5) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهِ عَالَ: كنتُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكُمْ ، فأَتَاهُ رَجُلٌ، فأخبره: أَنَّهُ تَزَوَّجَ امْرَأَةً مِنَ الأَنْصَارِ، فقال لَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ : «أَنْظُرْتَ إليها؟». قال: لا.

قال: «فاذْهَبْ فانْظُرْ إليها؛ فإنَّ في أَعْيُنِ الأَنْصَارِ شَيْئًا».

<sup>(1)</sup> انظر «الفتح» (9/ 135)، و «عَوْن المعبود» (6/ 42).

<sup>(2)</sup> انظر «مجلَّة البحوث» العدد 24 (ص257).

<sup>(3)</sup> تقدَّم تخريجُهُ.

<sup>(4)</sup> تقدَّم تخريجُهُ.

<sup>(5)</sup> رواه مشلم (1424).

قال صاحبُ «عَوْنِ المَعْبُودِ» ﴿ وَهِ عَنْ الْأَحَادِيثِ استحبابُ تَزَوُّجِ الجَمِيلةِ، إلَّا إذا كانتِ الجَمِيلةُ غَيْرَ دَيِّنةٍ، والَّتِي أَدْنَى مِنْها جَمَالًا مُتَدَيِّنةً \_ فتُقَدَّمُ ذاتُ الدِّينِ، أمَّا إذا تَسَاوَتا في الدِّينِ فالجميلةُ أَوْلَى "(1).

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

## الخُطْبةُ الثَّانيةُ - أُسُسُ اختيارِ الزَّوْجِ :

الحَمْدُ للهِ ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تقدَّم الحديثُ مَعَكُمْ عَنْ أُسُسُ اختيارِ الزَّوْجَةِ، والآنَ حديثي مَعْكُمْ عَنْ أُسُسُ اختيارِ الزَّوْجِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهُ يَجِبُ على وليِّ المَرْأَةِ أَنْ يَتَخَيَّرَ لها الرَّجُلَ الصَّالحَ صاحِبَ الدِّينِ، وإنْ كان فقيرًا.

فَقَدْ قَالَ اللهُ مِسُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مِنْ اللهُ مِنْ فَضَلِهِ مَاللهُ مِن فَضَلِهِ وَاللهُ وَسِعُ اللهُ مِن فَضَلِهِ وَاللهُ وَسِعُ اللهُ مِن فَضَلِهِ وَاللهُ وَسِعُ اللهُ مِن فَضَلِهِ وَاللهُ وَسِعُ عَلِيمٌ ﴾ (النور: 32).

وفي «سنن التَّرْمِذيِّ» بسندِ حَسَنِ، حسَّنه الألبانيُّ في «صحيح التَّرْمذيِّ» في من حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَلِنُنْ عَالَ: قال رسولُ الله عَيْنُهُمْ: «ثَلَاثَةٌ حَقُّ على الله عَوْنُهُمْ: المَجَاهِدُ في سَبيلِ اللهِ، والمُكَاتِبُ الَّذي يُرِيدُ الأَدَاءَ، والنَّاكِحُ الَّذي يُرِيدُ العَفَافَ».

<sup>(1) «</sup>عَوْن المعبود» (6/ 42)، وانظر «الفتح» (9/ 135).

<sup>(2) «</sup>حَسَنَ»: أخرجه التِّرْمِذِيُّ (1655)، والنَّسَائيُّ (6/ 16)، وابْنُ ماجَه (2518)، وحَسَنه الألبانيُّ في «صَحِيح التِّرْمِذِيِّ» (1352).

وقَدْ قدَّم النَّبِيُّ عَيْكُمُ الفَقِيرَ صاحبَ الدِّينِ على غَيْرِهِ.

ففي "صحيح مسلم" أن مِنْ حديثِ فاطمة بِنْتِ قَيْسٍ: أنَّها جاءتْ إلى النَّبيّ عَيْكُمْ ، وذكرتْ لَهُ أَنَّهُ خُطبها مُعَاوِيةُ بْنُ أبي سُفْيَانَ، وأبو جَهْم، وأُسَامةُ بْنُ زَيْدٍ، فقال رسولُ الله عَيْكُمْ: «أمَّا مُعاويةُ فَرَجُلٌ تَرِبٌ (2) لا مالَ لَهُ، وأمَّا أبو جَهْمٍ فَرَجُلٌ ضَرَّابٌ للنّساءِ، ولكنْ أُسَامةُ بْنُ زَيْدٍ». فقالتْ بِيَدِها هكذا: أُسَامَةُ أُسَامَةُ أُسَامَةُ أُسَامَةُ أُسَامَةُ أَسَامَةُ أَسَامَةً أَسَامَةً إِلَى اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ اللّه

فقال لها رسولُ اللهِ عَلِيْكُم : «طاعةُ اللهِ وطاعةُ رَسُولِهِ خَيْرٌ لَكِ». قالتْ: فتَزوَّ جْتُهُ فاغْتَكَطْتُ.

أَيُّهَا النَّاسُ، صحابةُ رَسُولِ اللهِ عَيْكَةُ كُلُّهُمْ عُدُولٌ، أصحابُ دِينٍ وفَضْلٍ، وإنَّمَا تَخَيَّر لها النَّبِيُ عَيْكَةُ أَفْضَلَ الثَّلاثةِ.

قال الإمامُ النَّوويُّ حِصَّى: «أَمَّا إشارتُهُ بنِكَاحِ أُسَامةً؛ فَلِمَا عَلِمَهُ مِنْ دِينِهِ، وفَضْلِهِ، وحُسْنِ طرائِقِهِ (3) وكَرَمِ شهائِلِهِ؛ فَنَصَحَها بذلك، فكرِهَنهُ؛ لكَوْنِهِ مَوْلَى (4)، ولكُوْنِهِ كَانَ أَسْوَدَ جدَّا، فكرَّرَ عليها النَّبيُّ عَلَيْكُمُ الحَثَّ على زواجِهِ؛ لِمَا عَلِمَ مِنْ مَصْلَحَتِها في ذلك، فكان كذلك» (5).

فَالكَفَاءَةُ فِي الإسلامِ - أيُّها النَّاسُ - على أَسَاسِ الدِّيانةِ، لا على أَسَاسِ المالِ أَوِ الجاهِ.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (1480).

<sup>(2)</sup> تَرِب - بِزِنَةِ كَتِفٍ - : فقير.

<sup>(3)</sup> طرائق: جَمْعُ طَريقةٍ، وهي السِّيرة والحال.

<sup>(4)</sup> المُؤلَى: العَبْد، والجمعُ الموالي.

<sup>(5) «</sup>شرح النَّوويِّ على صَحيحِ مسلمٍ» (3/ 694).

ففي «صحيحِ البُخارِيِّ» (أَ مِنْ حديثِ عائشةَ ﴿ اللَّهِ أَبَا خُلَيفةً بْنَ عُتْبَةً بْنِ رَبِيعةً بْنِ عَبْبَةً بْنِ رَبِيعةً بْنِ عَبْدِ شَمْسٍ (وكان مَّنْ شَهِدَ بَدْرًا مع النَّبِيِّ عَلَيْهِ) تَبَنِّى سالمًا، وأَنْكَحَهُ بِنْتَ أَخِيهِ هِنْدَ بِنْتَ الوَليدِ بْنِ عُتْبَةً بْنِ رَبِيعةً، وَهُوَ مَوْلَى لامرأةٍ مِنَ الأَنْصَارِ».

وَقَدْ بَوَّبَ الإمامُ البخاريُّ عِشْ لهذا الحديثِ بقَوْلِهِ: "بابُ الأَكْفَاءِ في الدِّينِ". أيُّها النَّاسُ، ها هُمُ العُلَماءُ يُحَذِّرون وليَّ المَرْأَةِ مِنْ تَزْوِيجِ المَرْأَةِ مِنْ رَجُلٍ ضَعيفِ دِّين.

قال رَجُلٌ للحَسَنِ عِهِ ﴿ إِنَّ لِي بُنَّيَّةً، وإنَّها تُخْطَبُ، مُمَّنْ أُزَوِّجُها؟ ».

فقال: «زوِّجها ممَّنْ يتَّقي اللهَ؛ فإنْ أَحَبَّهَا أَكْرَمَهَا، وإنْ أَبْغَضَها لم يَظْلِمْها»(2).

وسُئِلَ الإمامُ أحمدُ عِشِينَ: «رَجُلٌ وَرِعٌ فَقِيرٌ يَخْطُبُ إلى رَجُلِ ابْنَتَهُ، ورَجُلٌ ذُو مالِ لَيْسَ بوَرِع، أَيُّها أَحَبُّ إليك أَنْ يُزَوِّجَهُ؟. قال: يُزَوِّجُ الفَقِيرَ الوَرِعَ خَيْرٌ لها، وأَحَبُّ إليَّ؛ لا يُعْدُلُ بالصَّلَاحِ شَيْءٌ»(3).

أَيُّهَا النَّاسُ، الزَّواجُ كالرِّقِّ؛ فَلْيَنْظُرْ ولِيُّ المَرْأَةِ أَيْنَ يَضَعُها، فإنْ وَضَعَها عِنْدَ تارِكِ الصَّلاةِ، \_ أو فاسقِ \_ فَقَدْ خان الأمانةَ، وعَقَّ رَحِمَهُ.

فَأُمَّا تَارِكُ الصَّلَاةِ فَلْيَكُفِهِ أَنَّ العُلَهَاءَ اختلفوا في تَكْفيرِهِ، وَمَنِ اخْتلفَ العُلهاءُ في تَكْفيرِه لا يُزَوَّجُ بمسلمةٍ صالحةٍ فيَضُرَّهَا، ولا ضعيفةِ الدِّينِ فَيُضَيِّعَها.

وأَمَّا الفاسقُ فَقَدْ باحتْ أَصْوَاتُ العُلَماءِ في التَّحْذيرِ مِنْهُ؛ فلا يَكُونُ كُفْءًا للعَفِيفةِ.

<sup>(1)</sup> رواه البُخاريُّ (5088).

<sup>(2) &</sup>quot;عيون الأخبار" (4/ 17).

<sup>(3) «</sup>مسائل أحمد» برواية إسحاق بن إبراهيم بن هاني (980).

قال الإمامُ السُّبْكيُّ حِلَّهُ: «الفاسِقُ لا يُؤْمَنُ أَنْ يَحْمِلَهُ فِسْقُهُ على أَنْ يَجْنِيَ على النَّ يَجْنِيَ على النَّارِةِ»(١).

وقال الشَّيبانيُّ عَصِّم: «الفاسقُ مَرْدُودُ الشَّهادةِ والرِّوايةِ، وذلك نَقْصٌ في إنسانِيَّتِهِ، فلا يَكُونُ كُفْءًا للعَدْلِ»(2).

وقال ابْنُ قُدَامة عَنْ الفاسقُ مَرْ ذُولٌ مَرْدُودُ الشَّهادةِ والرِّوايةِ، غَيْرُ مَأْمُونٍ على النَّفْسِ والمالِ، مَسْلُوبُ الولاياتِ، ناقصٌ عِنْدَ الله \_ تعالى \_ وَعِنْدَ خَلْقِهِ، قَلِيلُ الخَظِّ فِي الدُّنْيا والآخرةِ؛ فلا يَجُوزُ أَنْ يكونَ كُفْءًا للعَفِيفةِ، ولا مُساوِيًا لها، لكِنْ يكونُ كُفْءًا للعَفِيفةِ، ولا مُساوِيًا لها، لكِنْ يكونُ كُفْءًا لِمُثْلِهِ»(3).

وقال الشَّوكانيُّ عَصِّم: «ما لا يُرْضَى دِينُهُ لا يُزَوَّجُ، فذلك هُوَ مَعْنَى الكَفَاءَةِ في الدِّينِ» (4) . الدِّينِ، والمُجَاهِرُ بالفِسْقِ لَيْسَ بِمَرْضِيِّ الدِّينِ» (4) .

﴿ رَبُّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَلِجِنَا وَذُرِّيَّلِنِنَا قُرَّةً أَعْيُنٍ وَأَجْعَلَنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴾ (الفرقان: 74).

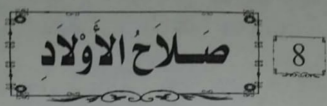


<sup>(1)</sup> تكملة «المجموع» (16/ 188).

<sup>(2) &</sup>quot;حاشية الصَّاوي على الشَّرح الصغير " (2/ 401).

<sup>(3) «</sup>المُغْني» (9/ 391).

<sup>(4) «</sup>السَّيل الجرَّار» (2/ 191 \_ 292).



#### الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ وَلَا تَمُونَنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ ﴿ (آل عمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اَتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْمِرًا وَلِسَامَةُ وَاتَّقُوا النَّهِ اللَّهُ وَالْتَمُ وَقِيمًا اللَّهُ اللَّهِ اللهِ عَلَيْمُ مَرِقِيمًا اللهِ ﴾ (النساء: 1).

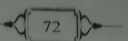
- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ ثُنُوبَكُمُ وَمَن اللَّهُ وَمَن اللَّهِ وَاللَّهِ اللهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَاذَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلِيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حَدِيثي مَعَكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنْ صَلَاحُ الأَوْلَادِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهُ لَمَّا كَانَ الوَلَدُ الصَّالَحُ قُرَّةَ عَيْنِ للوالدَيْنِ، ومَنَافِعُهُ كَثيرةً في الدُّنيا والآخرة - كان الأنبياءُ - صلواتُ اللهِ وسلامُهُ عليهم - يسألون اللهَ - سُبْحَنَهُ, وتَعَكَل - والآخرة - كان الأنبياءُ - صلواتُ اللهِ وسلامُهُ عليهم - يسألون اللهَ - سُبْحَنَهُ, وتَعَكَل - أَنْ يَرْزُقَهُمْ ذُرِّيَّةً صالحةً.

أَخْبَرَ اللهُ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَلَىٰ \_ عَنْ إبراهيمَ: أَنَّهُ قال: ﴿ رَبِ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّلِيعِينَ ﴿ ﴾ (الصافات: 100).



وقَالَ : ﴿ رَبُّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَ يَنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً ﴾ (البقرة: 128).

و أَخْبَرَ اللهُ \_ سُبْحَنَكُهُ, وَتَعَكَلَى \_ عَنْ زَكَرِيّا عَلِيَّةِ: أَنَّه قال: ﴿ وَإِنِي خِفْتُ ٱلْمَوَالِي مِن وَرَآءِى وَكَانَتِ ٱمْرَأَقِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيَّا ۞ يَرِثُنِي وَيُرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ وَأَجْعَكُهُ رَبِ رَضِيًا ۞ ﴾ (مريم: 5، 6).

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ دَلَّتِ النُّصُوصُ مِنْ كتابِ الله، وسُنَّةِ رَسُولِ اللهِ عَيَّالِيَّمَ ـ الصَّحيحةِ ـ على أَنَّ صَلاحَ الأولادِ يَنْفَعُ الوالدَيْنِ بَعْدَ مَوْتِهِاً.

كما دلَّتِ النُّصُوصُ على أنَّ للوَالِدَيْنِ مِثْلَ أَجْرِ ما يَفْعَلُهُ الوَلَدُ مِنَ الأعمالِ الصَّالِحةِ؛ لأنَّ الوَلَدَ مِنْ سَعْيِهِمَا وكَسْبِهِمَا.

وفي «صحيح مسلم» (١) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ يَنْ عَلَهُ اللهِ عَلَهُ عَالَ اللهِ عَلَمْ عُنْتَفَعُ بِهِ، «إذا مات الإنسانُ، انقطع عَمَلُهُ إلَّا مِنْ ثلاثةٍ: إلَّا مِنْ صَدَقَةٍ جاريةٍ، أَوْ عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ، أَوْ وَلَدٍ صَالح يَدْعُو لَهُ».

وفي «سُنَن أبي داوُدَ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الألبانيُّ في «صحيح أبي داوُدَ» مِنْ عَرَبِ عَمَّةِ عُـمَارَةَ بْنِ عُمَيْرٍ: أَنَّهَا سألتْ عائشةَ ﴿ فَا عَلَيْ اللَّهِ عَمَّةِ عُـمَارَةَ بْنِ عُمَيْرٍ: أَنَّهَا سألتْ عائشةَ ﴿ فَا عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ

فقالتْ: قال رَسُولَ اللهِ عَيْالِكُمُ: «إِنَّ مِنْ أَطْيَبِ مِا أَكَلَ الرَّجُلُ مِنْ كَسْبِهِ، وَوَلَدُهُ مِنْ كَسْبِهِ».

<sup>(1)</sup> رَواهُ مُسْلِمٌ (1632).

<sup>(2) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أبو داوُدَ (3528)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح أبي داوُدَ» (3013).

وفي «مُسْندِ أَحْمَدَ» بسندِ حَسَنِ (١)، مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهِ عَالَ: قال رَسُولَ اللّهِ عَلَيْكُمْ : «إِنَّ اللهَ عَلَيْ وَجلَّ للرَّبَعُ الدَّرَجَةَ للعَبْدِ الصَّالِحِ فِي الجَنَّةِ، فَيَقُولُ: يَا رَبِّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ! اللَّهُ عَلَيْكُمْ الدَّرَجَةَ للعَبْدِ الصَّالِحِ فِي الجَنَّةِ، فَيَقُولُ: يَا رَبِّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ! وَلَدِكَ لَكَ».

وفي «مُستدركِ الحاكمِ» بسندِ حَسَنِ لغيرِهِ، قالَهُ الألبانيُّ في «صحيح التَّرغيب والتَّرهيب» مِنْ حديثِ بُرَيْدَةَ ﴿ فَالْ عَلَيْكُ قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكُم : «مَنْ قَرَأَ القُرآنَ، والتَّرهيب في مَنْ خَدِيثِ بُرَيْدَةَ فَوْمَ القيامةِ تاجًا مِنْ نُورٍ ضَوْءُهُ مِثْلُ ضَوْءِ الشَّمْسِ، والداهُ يَوْمَ القيامةِ تاجًا مِنْ نُورٍ ضَوْءُهُ مِثْلُ ضَوْءِ الشَّمْسِ، ويُكْسَى والداهُ حُلَيْنِ لا يُقومُ (3) بهما الدُّنيا، فَيَقُولانِ: بِمَ كُسِينا هذا؟، فَيُقَالُ: بأَخْذِ وَلَذِكُما القُرْآنَ».

فهذِهِ الأدلَّةُ وغَيْرُها - أَيُّها الناسُ - لَتدُلُّ دلالةً صريحةً على أنَّ ما يفعلُهُ الوَلَدُ مِنَ الأعهالِ الصَّالِحةِ فإنَّ لوالدَيْهِ مِثْلَ أَجْرِهِ.

ولكنْ ما هي الأسبابُ المشروعةُ لصلاحِ الأَوْلَادِ-بَعْدَ توفيقِ اللهِ-؟.

أَيُّهَا النَّاسُ، دَعْوني أَذْكُرُ لَكُمْ أسبابَ صلاحِ الأَوْلَادِ - بإذنِ اللهِ - ، فأعيروني آذانًا صاغيةً، وقلوبًا واعيةً.

أَيُّمَا النَّاسُ، أَوَّلُ أسبابِ صَلَاحِ الذُّرِّيَّةِ: دُعَاءُ الله أَنْ يَرْزُقَنا الذُّرِّيَّةَ الصَّالحة، فهكذا كان الأنبياءُ والصالحون يَدْعُونَ الله َأَنْ يَرْزُقَهُمْ الذُّرِّيَّةَ الصَّالحةَ.

<sup>(1) «</sup>حَسَنٌ»: رواه أحمدُ (2/ 509).

<sup>(2) «</sup>حَسَنٌ تغيره»: رواه الحاكم (1/ 756)، وقال الألّبانيُّ في «صَحِيح التَّرغيب والتَّرهيب» (1433): حَسَنٌ لغيرهِ.

<sup>(3)</sup> لا يُقَوَّم: لا يُثَمَّنُ.

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَىٰ \_ : ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيًّا رَبَّهُ, قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَدُنك دُرِّيَّةً مَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَلَو ﴿ آلَ عمران: 38 ﴾ (آل عمران: 38).

وقَالَ اللّهُ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَالَّذِينَ يَمُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَلِجِنَا وَدُرِّينَا الْمَا اللهُ وَالّذِينَ يَمُولُونَ رَبِّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَلِجِنَا وَدُرِّينَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهِ مَا اللهُ وَاللهِ مَا اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

قال ابْنُ عبَّاسٍ عِيْنِ فِي هَذِهِ الآيةِ: «أَمَا إِنَّهُ لَم يَكُنْ قُرَّةَ أَعُينٍ أَنْ يَرَوْنَهُ صحيحًا جميلًا، ولكنْ أَنْ يَرَوْنَهُ مُطيعًا لله \_عزَّ وجلَّ \_ »(1).

وَمِنْ أسبابِ صَلَاحِ الذُّرِّيَّةِ \_ أَيُّها النَّاسُ \_ : دُعَاءُ اللهِ لهم بالهدايةِ والصَّلاحِ.

فالشَّاهدُ \_ أَيُّها النَّاسُ \_ في قوله \_ تعالى \_ : ﴿ وَأَصَلِحَ لِى فِي دُرِيَّقِ ﴾ فإنَّه لَّا دعا لنفسِهِ بالصَّلاحِ، دَعَا لذُرِّتَّتِهِ أَنْ يُصْلِحَ اللهُ أَحْوَالْهُمْ، وذكر أَنَّ صَلَاحَهُمْ يَعُودُ نَفْعُهُ على والديهم لقولهِ: ﴿ وَأَصَلِحَ لِى ﴾ (2).

فإذا أُعياكم - أَيُّها النَّاسُ - عِصْيَانَ أُولادِكُمْ، فاستعينوا عَلَيْهِمْ بهذِهِ الآيةِ، فَقَدْ أَخْرَجَ ابْنُ أَبِي حاتم - كما في «الدِّر المنثور» - عَنْ مالكِ بْنِ مِغْوَلِ حَقَّمَ قال: «شَكَا أَبُو معشر ابْنَهُ إلى طَلْحَة بْنِ مُصَرِّفٍ حَقَّمَ، فقال طَلْحَةُ: اسْتَعِنْ عَلَيْهِ بهذِهِ الآيةِ: ﴿ رَبِّ مَعشر ابْنَهُ إلى طَلْحَة بْنِ مُصَرِّفٍ حَقَّمَ، فقال طَلْحَةُ: اسْتَعِنْ عَلَيْهِ بهذِهِ الآيةِ: ﴿ رَبِّ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(1)</sup> رواه ابن أبي الدنيا في «العيال» (4027).

<sup>(2)</sup> انظر «تفسير السَّعْديِّ» (ص781).

<sup>(2) «</sup>الدُّرُّ المَنْثُور» (7/ 443)، و «الحلية» (5/ 19).

وَمِنْ أسبابِ صَلَاحِ الذُّرِّيَّةِ - أيُّها النَّاسُ -: صَلَاحُ الأَبُوَيْنِ.

قال ابْنُ عبَّاسٍ عِيْفُ: ﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِكًا ﴾ خُفِظًا بِصَلَاحٍ أَبِيهِما »(1). وقال سَعيدُ بْنُ جُبَيْرٍ عِشْد: ﴿ إِنِّي لَأَزِيدُ فِي صَلَاتِي مِنْ أَجْلِ ابْنِي هَذا »(2).

وَ قَالَ سَعَيْدَ بِنَ جَبِيرٍ مُحَكَّ. "إِنَّ لَا رِيْدَ فِي طَعَارِي مِنْ الْآبَاءِ آبَاءَهُمْ؛ فإنَّ الجَزَاءَ مِنْ وَمِنْ أَسِبَابٍ صَلَاحِ الذُّرِيَّةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : بِرُّ الآباءِ آباءَهُمْ؛ فإنَّ الجَزَاءَ مِنْ جِنْسِ العَمَلِ، وقَدْ قال رَبُّنا \_ تبارك وتعالى \_ : ﴿ مَلْ جَزَآهُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ۞ ﴾ جِنْسِ العَمَلِ، وقَدْ قال رَبُّنا \_ تبارك وتعالى \_ : ﴿ مَلْ جَزَآهُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ۞ ﴾ (الرحمن: 60).

وَمِنْ أسبابِ صَلَاحِ الذُّرِّيَّةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : اختيارُ الزَّوْجَةِ الصالحةِ، كَمَا أَوْصَى بذلك النَّبِيُّ عَيْلِكُمْ .

ففي «الصَّحيحين» (3) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَالَ: «تُنْكَحُ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَالَ: «تُنْكَحُ المَرْأَةُ لأَرْبَعِ: لمَا لِهِا، ولحَسَبِها، ولجمالها، ولدينِها، فاظْفَرْ بذاتِ الدِّينِ تَرِبَتْ يَدَاكَ».

وَمِنْ أُسبابِ صَلَاحِ الذُّرِّيَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ -: التَّسْمِيَةُ عِنْدَ الجِمَاعِ.

ففي «الصَّحيحين» (4) مِنْ حديثِ ابْنِ عبَّاسٍ وَاللهُ قال: قال رسولُ الله عَيْدِ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَلَيْتُم: «لَوْ أَنَّ أَحَدَهُمْ إذا أراد أَنْ يَأْتِي أَهْلَهُ قال: باسْمِ الله، اللَّهُمَّ جَنَّبْنا الشِّيْطَانَ، وَجَنِّبِ الشَّيْطَانَ ما رَزَقْتَنا فَإِنَّهُ إِنْ يُقَدَّرْ بَيْنَهُمَا وَلَدٌ فِي ذلك، لَمْ يَضُرَّهُ شَيْطَانُ أَبَدًا».

<sup>(1)</sup> رواه ابن أبي الدُّنيا في «العيال» (360).

<sup>(2) «</sup>الحلية» (4/ 279).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (5090)، ومسلم (1466).

<sup>(4)</sup> رواه البخاريُّ (388)، ومسلم (1434).

وَمِنْ أسبابِ صَلَاحِ الذُّرِيَّةِ - أَيُّا النَّاسُ - : التَّرْبِيةُ الصَّالِحةُ، والتَّأْدِيبُ الحَسَنُ.
فَقَدْ أَخْرَجَ الطَّبَرانِيُّ فِي «الكَبيرِ» بسندِ حَسَنِ، حسَّنهُ الأَلْبانِ فِي «الصَّحيحة» (1)
مِنْ حديثِ ابْنِ عبَّاسٍ هِنْ قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «عَلِّقُوا السَّوْطَ حَيْثُ يَرَاهُ أَهْلُ البَيْتِ؛ فإنَّهُ لُهُمْ أَدَبُ».

فالوالِدُ مَأْمُورٌ بِأَنْ يَقِيَ أَوْلَادَهُ النَّارَ، وذلك بأَمْرِهِمْ وتَرْبِيَتِهِمْ على أَداءِ ما أَمَرَهُمُ اللهُ بهِ، واجتنابِ ما نَهَى اللهُ عَنْهُ، وإنَّ هذا حَقَّ مِنْ حُقُوقِهِمْ، سَيُسْأَلُ عَنْهُ بَيْنَ يَدَي اللهُ \_ تبارك وتعالى \_ ، كما قال ربُّنا \_ جَلَّ في عُلَاهُ \_ : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَثُوا فَوَا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ اللهِ \_ تبارك وتعالى \_ ، كما قال ربُّنا \_ جَلَّ في عُلَاهُ \_ : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّينَ ءَامَثُوا فَوَا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ اللهِ مَا اللهِ وَتعالى \_ ، كما قال ربُّنا \_ جَلَّ في عُلَاهُ \_ : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّينَ ءَامَثُوا فَوَا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ عَنْهُ مَا اللهُ عَنْهُ مَا اللهُ عَنْهُ مَا اللهُ عَنْهُ مَا اللهُ عَنْهُمُ وَيَفَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ اللهُ ﴾ الله عنه مَا أَمَرَهُمْ وَيَفَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ اللهُ عَنْهُ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ اللهُ ﴾ الله عنه عَلَاهُ و الله عنه عَلَاهُ واللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَنْهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ وَاللّهُ مَا النَّاسُ وَاللّهُ مَا النَّاسُ وَاللّهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالًا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَوْلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الل

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ النَّهْيُ عَن الدُّعاءِ على الأَوْلاَدِ:

الحَمْدُ للهِ ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تقدَّم الحديثُ مَعَكُمْ عَنْ صلاحِ الأَوْلَادِ، والآنَ حديثي معكم حَوْلَ النَّهْيُ عَن الدُّعاءِ على الأَوْلَادِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، الدُّعاءُ على الأَوْلَادِ أَمْرُهُ خَطِيرٌ، بَلْ هُوَ شَرُّ مُسْتَطِيرٌ، وحتَّى إذا كان الخَطأُ حاصلًا مِنَ الأَوْلَادِ، فالدُّعاءُ لَمَّمْ بالهدايةِ والتَّوفيقِ، وسُلُوكِ الصِّراطِ المُستقيمِ إنَّهَا هُوَ إعانةٌ لهم، فقدْ يَكُونُ الدُّعاءُ عَلَيهِمْ إعانةً للشَّيطانِ عليهم.

<sup>(1) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه الَّطبراني في «الكبير» ( 10671)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (1447).

والنَّبِيُّ عَلِيلًا مَهِي عَنِ الدُّعَاءِ عليهم، وحَثَّ على الدُّعَاءِ لهم.

ففي "صحيح مسلم "(1) مِنْ حديثِ جابرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ حَيْثِ قال: قال رسولُ اللهِ عَيْثِ اللهِ عَيْثِ قال: قال رسولُ اللهِ عَيْثِ اللهِ عَدْعُوا على أَمْوَالِكُمْ؛ لاَ عَيْثُهُ: «لا تَدْعُوا على أَنْفُسِكُمْ، ولا تَدْعُوا على أَوْلَادِكُمْ، ولا تَدْعُوا على أَمْوَالِكُمْ؛ لاَ تُوافِقُوا مِنَ الله ساعة، يُسْأَلُ فيها عَطاءٌ، فيستَجِيبَ لَكُمُ ».

وفي «مسندِ أحمدَ» و «سُنَنِ التِّرْمِذِيِّ» بسندِ حَسَنٍ، حسَّنه الألبانيُّ في «الصَّحيحة» (<sup>2)</sup> مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ عِيْنُ قال: قال رسولُ اللهِ عَيْنِكُمْ: «دَعْوَةُ المَظْلُومِ، ودَعْوَةُ المُطْلُومِ، ودَعْوَةُ المُطلُومِ، ودَعْوَةُ المُسافِرِ، ودَعْوَةُ الوالِدِ عَلَى وَلَدِهِ».

وأخرج البَيْهِ فِي "سُنَنِهِ"، والضِّياءِ في «المُختارة» بسندٍ حسنٍ، حسَّنه الألبانيُّ في «الصَّحيحة» (3) مِنْ حديثِ أَنسٍ ﴿ يَشْفُ قال: قال رسولُ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَلَيْتُمَ : «ثَلَاثُ دَعُواتٍ لا تُرَدُّ: دَعْوَةُ الوالِدِ، ودَعْوَةُ الصَّائِم، ودَعْوَةُ المُسَافِرِ».

أيُّها النَّاسُ، ها هُمُ العُلماءِ يُحَذِّرون مِنَ الدُّعَاءِ على الأَوْلَادِ.

قال الحَسَنُ البَصْرِيُّ عِلَى «دُعَاءُ الوَالدِيْنِ يَسْتَأْصِلُ المَالَ والوَلدِ».

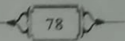
وَقِيلَ لَهُ: ما دُعَاءُ الوَالدِيْنِ للوَلَدِ؟. قال: «نَجَاةٌ». قِيلَ: فَعَلَيْهِ؟. قال: «اسْتِئْصَالُ!» (4).

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (3009)، وأبو داوُدَ (1532).

<sup>(2) «</sup>حسنن»: أخرجه أحمدُ (2/ 528)، والتِّرمِذيُّ (1905)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (596).

<sup>(3) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه البَيْهَقيُّ في «سننه» (3/ 345)، والضِّياء في «المختارة» (1/ 108) وحَسَّنه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (1797).

<sup>(4)</sup> رواه ابْنُ الجَوْزِيِّ في «البرِّ والصِّلة» (161).



وجاء رجلٌ إلى عَبْدِ اللهِ بْنِ الْمُبَارَكِ ﴿ لَهُ عَلْمُ لَهُ عُقُوقَ وَلَدِهِ. فقال: «هَلْ دَعَوْتَ عَلَيْهِ؟». فقال: بَلَى. فقال عَبْدُ الله: «أَنْتَ أَفْسَدْتَهُ!» (١).

أَيُّهَا النَّاسُ، مِنَ السُّنَّةِ أَنْ يُكْثِرَ الْمُسْلِمُ الدُّعَاءَ لأولادِهِ بالصَّلاحِ والبركةِ والخَيْرِ؛ لعلَّ اللهَ أَنْ يَسْتَجِيبَ له فيهم، فقدْ كان النَّبيُ عَيْدًا مَا يَدْعُو للصِّبْيانِ.

ففي «صحيحِ البُخارِيِّ» (٥٠ مِنْ حديثِ عائشةَ ﴿ اللهِ قالتُ: «كان رَسُولُ اللهِ عَلَيْتُهُ يُؤْتَى بالصَّبْيانِ، فَيْدَعُو لْمُمْ ».

أَيُّهَا النَّاسُ، مِنْ رَحْمَةِ اللهِ بِالآباءِ أَنَّهُ لا يَسْتَجِيبُ دُعَاءَ أَحَدِهِمْ عَلَى وَلَدِهِ حالةَ غَضَبِهِ.

قَاكَ أَللَهُ \_ سُبْحَنْهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَيَدْعُ ٱلْإِنسَانُ بِٱلشَّرِ دُعَآءَهُ، بِٱلْخَيْرِ وَكَانَ ٱلإِنسَانُ عَجُولًا ﴿ ﴾ فَالْكَ أَللَّهُ \_ سُبْحَنْهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَيَدْعُ ٱلْإِنسَانُ بِأَلْفَرِ دُعَآءَهُ، بِٱلْخَيْرِ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَجُولًا ﴿ ﴾ فَالْكَ أَللَّهُ \_ سُبْحَنْهُ, وَتَعَكَلُ \_ : ﴿ وَيَدْعُ ٱلْإِنسَانُ بِأَلْفِي اللَّهِ مِنْهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَمْ اللَّهُ مِنْ اللّ

وممَّا جاء في تفسير هذه الآية: ما أخرجه عَبْدُ بْنُ حُميد، وابْنُ المنذر، وابْنُ أبي حاتم - كما في «الدُّر المنثور» - عَنِ الحَسَنِ عِثْنَ في قولِهِ: ﴿ وَيَدَعُ ٱلإِنسَنُ بِٱلشَّرِ دُعَاتَهُ مَا اللَّمْ عَلَى وَلَدِهِ، وعَلَى امْرَأَتِهِ، يَغْضَبُ أَحَدُهُمْ، فَيَدْعُو عَلَيه، فَيُسبَّ نفسه، ويَسُبُّ زوجتَهُ، ومالَهُ، ووَلَدَهُ، فإنْ أَعْطَاهُ اللهُ ذلك، شَقَّ عَلَيْهِ؛ فَيَمْنَعُهُ ذلك، ثُمَّ يَدْعُو بالحَيْر فَيُعْطِيهِ» (٥٠).

<sup>(1) «</sup>الاحتفال بأحكام وآداب الأطفال» للشَّيخ عادلِ الغامديِّ (ص220). وقَدِ استفدتُ مِنْ كتابِهِ في إعدادِ الخُطبةِ الأُولى والثَّانية، جَزَاهُ الله خبراً.

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (355).

<sup>(3) «</sup>الدُّرُّ المنثور» (5/ 246).

وقال شَيْخُ المُفَسِّرينَ ابْنُ جَرِيرِ الطَّبَرِيُّ عَصِيْحَ فِي «تفسيره»: «يَقُولُ - تعالى ذِكْرُهُ - مُذَكَّرًا عبادَهُ أَيادِيَهُ عِنْدَهُمْ: ويَدْعُو الإنسانُ على نَفْسِهِ ووَلَدِهِ ومالِهِ بالشَّرِ، فيقولُ: اللّهُمَّ اهْلِكُهُ والْعَنْهُ عِنْدَ ضَجَرِهِ وغَضَبِهِ كَدُعَائِهِ بالخَيْرِ، يَقُولُ: كَدُعَائِهِ ربَّهُ بأَنْ يَهَبَ لَهُ العافية، ويَرُزُقَهُ السَّلامة في نَفْسِهِ ومالِهِ وَوَلَدِهِ.

يَقُولُ: فَلَو اسْتُجِيبَ لَهُ فِي دُعَائِهِ على نَفْسِهِ ومالِهِ ووَلَدِهِ بِالشَّرِّ ـ كَمَا يُسْتَجَابُ لَهُ فِي الْخَيْرِ ـ هَلَكَ، ولكنَّ اللهَ ـ بفَضْلِهِ ـ لا يَستجيبُ لَهُ فِي ذلك»(١).

﴿ رَبُّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَلِمِنَا وَدُرِيَّلِنَا شُرَّةَ أَعَيْنٍ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴿ ﴾

(الفرقان: 74).



 <sup>(1) «</sup>تفسير الطَّبَرِيِّ» (15/47).

# و أتعليم الأطفال التوحيد ثمّ القران الما

الخُطُبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّهُ حَقَّ ثُقَالِهِ وَلَا تَمُونًا إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ اللَّ ﴾ (آل عمران: 102).

﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَامً وَاتَّقُوا النَّهَ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَامً وَاتَّقُوا النَّهَ الَّذِي مَسَلَةً وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ رَقِيبًا (آ) ﴾ (النساء: 1).

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَّقُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ ثَا يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَاذَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَيْظَةٍ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ \_ أَيُّا النَّاسُ \_ حَدِيثي مَعَكُمْ اليَوْمَ عَنْ تعليمُ الأَطفالِ التَّوحيدَ ثُمَّ القُرْآنَ.

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ توحيدَ ربِّ العالمين هُوَ الَّذي يَجُعَلُ العَبْدَ المُؤْمِنَ يتشرَّفُ بالانتسابِ لهذا الدِّينِ.

وَمَتَى عَلَّمْنا أَطْفَالَنا التَّوحيدَ الخالصَ، وشَرَحْنا لَهُمْ ـ على الأَقَلِ ـ كتابًا مِنْ كُتُبِ التَّوحيد: كالأُصُولِ الثَّلاثةِ بأُسْلُوبِ سَهْلٍ مُيَسَّرٍ، وتعاهَدْناهُمْ بالتَّوجيه والإرشادِ ـ فَقَدْ صَبَغْناهُمْ بتوحيدِ المِلّةِ، ومَنْ كان كذلك، فَقَدْ جَعَلَ مِنْهُ التَّوحيدُ رَجُلًا آخَرَ.

حَلَقُ العِلْمِ رَوْضَتُهُ وَجَنَّتُهُ، وعِنْدَ الْمَرْضِ والجنائزِ رَقَّتُهُ، وفي المقابِرِ تَنْهَمِرُ دَمْعَتُهُ، ولي العَلاوةِ القُرْآنِ تَحْضُرُ عَبْرَتُهُ، وفي الصَّلاةِ يُعاينُ آخِرَتَهُ، وبَعْدَ الصَّلاةِ يُجَدِّدُ توبتَهُ، ومَعَ الطَّلاقِ تُجَدِرانِ تُرَى مَوَدَّتَهُ، ويُسَاعِدُ إخوانَهُ باستطاعتِهِ، ومَعَ النَّاسِ عامَّةً يُعامِلُهُمْ بسُمُو خُلُقِهِ.

كَمِ احْتَرَقَ قَلْبُهُ وذَابَ مِنْ أَجْلِ هذا الدِّينِ، كَمْ تَنَفَّسَ الصُّعَداءَ (أَ مِنْ أَجْلِ المُستردين، كَمْ تَنَفَّسَ الصُّعَداءَ (اللهُ مِنْ أَجْلِ المُشرَّدين، كَمْ سال دَمْعُهُ مِنْ أَجْلِ إخوانِهِ المُشَرَّدين.

فللهِ دَرُّهُ مِنْ طِفُلٍ مُسْلِمٍ، قَدْ رَبَّاهُ التَّوحيدُ الخالصُ للهِ رَبِّ العالمين!، للهِ دَرُّهُ مِنْ طِفْلِ مُشْرِقٍ، يَمْلَأُ القُلُوبَ وَالأَبْصَارَ! (2).

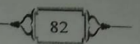
أَيُّهَا النَّاسُ، لننظرُ قليلًا في دِيوانِ سُنَّةَ رَسُولِ اللهِ عَيْظَةِ، ولْنَتَأَمَّلُ كيف كانتِ التَّربيةُ النَّبويَّةُ اللَّطفالِ، وكيف كان النَّبيُّ ينتهِزُ الفُرَصَ في غَرْسِ عقيدةِ التَّوحيدِ في نُفُوسِهِمْ.

فها هُو ابْنُ عبَّاسٍ عَنْفُ يَقُولُ \_ كَمَا فِي السُّنَنِ التَّرْمَذِيِّ السَّنِ صحيح، صحّحه الألبانيُّ في «المشكاة»، و «ظلال الجنَّة» ( أَ كُنْتُ خَلْفَ النَّبِي عَيْكُمْ يَوْمًا، فقال: "يا غُلَامُ، إنِّي أُعَلِّمُكَ كلِمَاتٍ: احْفَظِ الله يَخْفَظْكَ، احْفَظِ الله تَجِدْهُ تُجَاهَكَ، إذا سَأَلْتَ فَالْمَالُ الله ، وإذا اسْتَعَنْتَ فاسْتَعِنْ بالله ، واعْلَمْ أنَّ الأُمَّة لَو اجْتَمَعَتْ على أنْ يَنْفَعُوكَ بشَيْءٍ، لَمْ يَنْفَعُوكَ إلا بشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ الله فَلك، وإن اجْتَمَعُوا على أنْ يَضُرُّ وكَ بشَيْءٍ، لم يَضُرُّ وكَ بشَيْءٍ، لم يَضُرُّ وكَ بشَيْءٍ، لم يَضُرُّ وكَ بشَيْءٍ، لم يَضُرُّ وكَ بشَيْءٍ الله عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الأَقْلَامُ، وَجَفَّتِ الصَّحُفُ الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الأَقْلَامُ، وَجَفَّتِ الصَّحُفُ الله عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الأَقْلَامُ وَجَفَّتِ الصَّحُفُ الله الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الأَقْلَامُ وَاللَّهُ الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكَ الله وَالله عَلَيْكَ الله عَلَيْكَ الله وَالله الله وَالله الشَّهُ عَلَيْكَ الله عَلَيْكَ الله وَالمَالَمُ الله وَالْمَالَةُ الله وَالْمُعَلَى الله وَالْمُ لَالْهُ عَلَيْكَ الله وَالْمَالِمُ الله وَلَا المَّلَامُ الله وَالْمَامُ الله الله وَالْمَالَّ وَلَا المَّهُ وَالْمُ الله وَالْمُولِ الله وَالْمُ الله وَالْمَامُ الله وَالْمَامُ الله وَالْمُ الله وَالْمُ الله وَاللّه وَالْمَامُ الله وَالْمُ المَقْمَ الله الله الله الله المُنْ المَالِمُ الله الله الله الله الله الله الله المُنْ المَالمُ المَالِقُ الله الله المُعْلَى المَالِمُ الله المُعْلَى المُنْ المُلْهُ الله المُعْلَى المَالِمُ المُعْلَى المَالِمُ المُعْلَى المَالمُ المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المَالِمُ المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَالَ المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى

<sup>(1)</sup> الصُّعَداء \_ بزنَةِ البُرَحاءِ \_: تنفُسٌ طويلٌ.

<sup>(2)</sup> انظر «التوحيد وآثره على العبيد» لخميس السعيد (18 \_ 19).

<sup>(3) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه التَّرُمذيُّ (2516)، وصحَّحه الألبانيُّ في المشكاة ا (5302)، وارياض الجنَّة ا (316).



أَيُّمَا النَّاسُ، إِنَّ النَّبِيَ عَيْكُمُ هُوَ أَحْسَنُ المُعَلَمِين، وخَيْرُ المُعَلَّمِين، كما قال الصَّحابيُّ الجَلِيلُ مُعَاوِيةُ بْنُ الحَكَمِ السُّلَميُّ ﴿ يَثْنُكُ : «مَا رَأَيْتُ مُعَلِّمًا قَبْلَهُ - ولا بَعْدَهُ - الصَّحابيُّ الجَلِيلُ مُعَاوِيةُ بْنُ الحَكَمِ السُّلَميُّ ﴿ يَثْنُكُ : «مَا رَأَيْتُ مُعَلِّمًا قَبْلَهُ - ولا بَعْدَهُ - الصَّحابيُّ الجَلِيلُ مُعَاوِيةُ بْنُ الحَكَمِ السُّلَميُّ ﴿ وَلَا يَعْدَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللللللللّهُ الللل

اسْتَغَلَّ لتعليمِ ابْنِ عبَّاسٍ ﴿ عَنَافُ وَكَانَ صَغَيرًا تِلْكَ المَسَائلَ العظيمةَ حَالةَ إردافِهِ مَعَهُ على الدَّابَّةِ، وهُمَا يسيرانِ في الطَّريقِ، وهي حالةٌ يَغْلِبُ فيها السُّرُورُ على الصِّبيانِ، وانشراحُ صُدُورِهِمْ، وقَبُولُمُمْ لِمَا يُلْقَى إليهمْ.

أَيُّهَا النَّاسُ، مَا أَجْمَلَ أَنْ نُعَلِّمَ أُولادَنا تَوْحِيدَ اللهِ \_ سُبْحانه وتعالى \_ صِغارًا، فينتعِشُ ذلك في صُدُورِهِمْ!.

قَقَدْ أَخْرَجَ ابْنُ الجَعْدِ في «مُسنده»، وابْنُ سَعْدٍ في «الطَّبقات» أن عَنِ الحَسَنِ البَصْرِيِّ، وقَتَادَةَ، ونافع - رَحِمَهُمُ اللهُ - قَوْهَمُ: «الجِفْظُ في الصَّغَرِ كالنَّقْشِ في الحَجَرِ». أيَّا النَّاسُ، قَدْ دَلَّ الحديثُ على اهتهامِ النَّبيِّ عَيْاتِهُ بتعليمِ الأَطْفَالِ التَّوحيدَ. وقَدْ كان النَّبيُّ عَيْاتُهُ يُعَلِّمُ الأَطْفَالَ التَّوحيدَ قَبْلَ تعليمهِمُ القُرْآنَ.

ففي «سُنَنِ ابْنِ ماجَهْ» بسندِ صحيح، صحّحه الألبانيُّ في «صحيح سُنَنِ ابْنِ ماجَهْ» (عَبْدُ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْدُ اللهِ عَلْمَ عَبْدَ اللهِ عَلَا عَلْمُ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَلَا عَالْمُ اللهِ عَلَا عَا عَلَا عَا

<sup>(1) &</sup>quot;مسند ابْنِ الجَعْدِ" (1079)، و"طَبَقات ابْنِ سَعْدٍ" (7/ 229).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه ابْنُ ماجَهْ (61)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح ابْنِ ماجَهْ» (52).

<sup>(3)</sup> حَزَاوِرَة: جَمْعُ حَزَوَّرٍ ـ بتشديدِ الواوِ ـ ، وهُوَ الغُلاَمُ الَّذي قَدْ شَبَّ وَقَوِيَ.

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ سَارَ السَّلَفُ الصَّالَحُ على هذا المَنْهَجِ القَوِيمِ في تَعْلِيمِ أَطْفَالِهِمْ، فكانوا يَبْدَءُونَ بتَلْقِينِهِمْ وتَعْلِيمِهِمْ التَّوحيدَ والإيهانَ والسُّنَّةَ مُنْذُ صِغَرِهِمْ؛ حتَّى يَنْشَأَ الطِّفْلُ مُوَحِّدًا سُنِيًّا، لا تَضُرُّهُ الفِتَنُ والأَهْوَاءُ والبِدَعُ.

فَقَدْ أَخْرَجَ ابْنُ سَعْدِ فِي «الطَّبقات» (أ) عَنِ إسحاقَ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ جَدَّتِهِ أُمِّ سُلَيْمٍ: «أَنَّهَا آمَنَتْ برَسُولِ الله عَيْدِ الله عَيْدِ أَنْ فَجاء أبو أَنسٍ - وكانَ غائبًا - فقال: أَصَبَوْتِ؟. قالَتْ: مَا صَبَوْتُ، ولكنِّي آمَنْتُ بهذا الرَّجُلِ. قال: فَجَعَلَتْ تُلَقِّنُ أَنسًا، وتُشِيرُ إلَيْهِ: قُلْ: لا إلهَ إلّا الله، قُلْ: أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله، قال: فيقولُ لها أَبُوهُ: لا تُفْسِدي عَلَيَّ ابْني. فتقولُ: إنِّي لا أَفْسِدُهُ. قال: فَخَرَجَ مالكُ آبُو أَنسٍ، فَلَقِيهُ عَدُونً فَقَتَلَهُ، فلمَّا بَلَغَها قَتْلُهُ، قالتْ: لا جَرَمَ (2)، لا أَفْطِمُ أَنسًا حَتَّى يَدَعَ الثَّذِيَ حيًّا».

وأَخْرَجَ ابْنُ أَبِي شَيْبَةَ بِسندِهِ (3) عَنْ عَلِّي بْنِ الحُسَيْنِ ﴿ عَلَىٰ الْمُعَلِّمُ وَلَدَهُ، يَقُولُ: قُلْ: آمَنْتُ بِالله، وكَفَرْتُ بِالطَّاغُوتِ (4)».

وأَخْرَجَ ابْنُ أَبِي شَيْبةَ \_ أَيضًا \_ ، وعَبْدُ الرَّزَّاقِ في «مُصَنَّفِهِ» (5) عَنْ إبراهيمَ التَّيْميِّ حَفَّة قال: «كانوا يستحبُّون أوَّل ما يُفْصِحُ \_ يَعْني: الصَّبِيَّ \_ أَنْ يُعَلِّمُوهُ لا إِلهَ إِلَّا اللهُ سَبْعَ مَرَّاتٍ، فيكونُ ذلك أوَّل ما يتكلَّمُ به».

أَيُّهَا النَّاسُ، بَعْدَ تلقينِ الأطفالِ التَّوحيدَ وفَهْمِهِ عَلَيْنا أَنْ نُعَلِّمَهُمْ كتابَ الله، حَتَّى يَزْدَادُوا إِيهانًا إِلى إِيهانِهِمْ، وقَدْ تقدَّم هذا في حَدِيثِ جُنْدُبِ هِيشُنِهُ قال: «كُنَّا مَعَ

<sup>(1) «</sup>الطَّبقات الكُبرى» (8/ 425).

<sup>(2)</sup> لا جَرَمَ أَيْ: لا بُدَّ أَوْ حَقّاً، أو هذا أَصْلُهُ، ثُمَّ كَثُرَ حتَّى تَحَوَّلَ إلى معنى القَسَمِ.

<sup>(3)</sup> رواه ابْنُ أبي شَيْبةَ في «مسنده» (1/ 348).

<sup>(4)</sup> الطَّاغوت: كُلُّ ما عُبِدَ مِنْ دُونِ الله وهُوَ راضٍ.

<sup>(5)</sup> رواه ابْنُ أَبِي شَيْبَةَ (1/ 348)، وعَبْدُ الرَّزَّاقِ فِي «مصنَّفه» (7977).

النَّبِيِّ عَيْكُمْ ونَحْنُ فِتْيَانٌ حَزَوارَةٌ، فَتَعَلَّمْنا الإيهانَ قَبْلَ أَنْ نَتَعَلَّمَ القُرْآنَ، ثُمَّ تَعَلَّمْنا الإيهانَ قَبْلَ أَنْ نَتَعَلَّمَ القُرْآنَ، ثُمَّ تَعَلَّمْنا الأيهانِ»(1). القُرْآنَ، فازْدَدْنا بِهِ إيهانًا، وإنَّكُمُ اليَوْمَ تُعَلِمون القرآن قَبْلَ الإيهانِ»(1).

وقَدْ حَثَّ النَّبِيُّ عَيْكُمْ على تعليم الأَطْفَالِ القُرْآنَ.

ففي "صحيح البخاريِّ" أَن حديثِ عُثْمَانَ هُيْنُ عَنِ النَّبِيِّ عَيْلِكُمْ قال: «خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ القُرْآنَ وعَلَّمَهُ».

أَيُّهَا النَّاسُ، يَنْبَغي أَنْ يَكُونَ كتابُ اللهِ أَوَّلَ العُلُومِ تَحْصِيلًا وتَعَلَّمًا بَعْدَ التَّوحيدِ والإيمانِ، فَقَدْ كان السَّلَفُ يَمْنَعُوا أُولادَهُمْ مِنَ الاشتغالَ بِغَيْرِ القُرْآنِ، حَتَّى يَحْفَظُوهُ ويُتْقِنُوهُ.

فَقَدْ أَخْرَجَ الطَّبرانيُّ فِي «الكبير» (3) عَنْ عُقْبةَ بْنِ نافع ﴿ يُشْفُ : «أَنَّهُ أَوْصَى وَلَدَهُ لَمَّا حَضَرَتْهُ الوَفَاةُ: يا بَنيَّ، إنِّي أنهاكُم عَنْ ثَلَاثٍ، فاحتفظوا بها ... » وذَكَرَ مِنْها: «ولا تكتبوا شِعْرًا؛ تَشْغَلُوا به قُلُوبَكُمْ عَنِ القُرْآنِ ».

وَأَخْرَجَ الذَّهبِيُّ فِي «تَذْكِرَة الحُفَّاظ»(4) عَنِ ابْنِ أبي حاتم عِنَّ أَنَّهُ قال: «لم يَدَعْني أبي أطلُبُ الحديث، حَتَّى قَرَأْتُ القُرْآنَ على الفَضْل بْنِ شاذان».

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ كَانَ عُلَمَاءُ الحديثِ مِنَ السَّلَفِ الصَّالِحِ يَمْنعون الأطفالَ مِنْ حُضُورِ مَجَالسِ الحديثِ قَبْلَ حِفْظِ كتابِ اللهِ؛ حتَّى لا يَنْشَغِلُوا بالحديثِ وكتابتِهِ وحِفْظِهِ عَنْ كتابِ اللهِ.

<sup>(1)</sup> تقدَّم تخريجُهُ.

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (5027).

<sup>(3)</sup> رواه الطَّبرانيُّ في «الكبير» (737)، والخطيبُ في «الكفاية» (49).

<sup>(4) &</sup>quot;تذكرة الحُفَّاظ" للذَّهبيِّ (3/ 830).

ففي «تهذيب الكهال» و «تاريخ دِمَشْقَ» (١) عَنْ أَبِي العَيْنَاءِ مُحُمَّدِ بْنِ القاسمِ أَنَّهُ قال: «أَتَيْتُ عَبْدَ اللهِ بْنَ دَاوُدَ الخُريبيَّ، قال: ما جاء بك؟. قُلْتُ: الحَدِيثُ. قال: اذْهَبْ فتحفَّظِ القُرْآنَ. قال: قُلْتُ: قَلْ حَفِظْتُ. قال: اقْرَأْ ﴿ وَٱتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ثُوحٍ ﴾ (يونس: اذْهَبْ فتحفَّظِ القُرْآنُ العُشْرَ حتَّى أَنْفَذْتُهُ».

ورَوَى الْخَطِيبُ فِي «جامِعِهِ» (2) عَنِ الوليدِ بْنِ مسلم قال: «كُنَّا إذا جَالَسْنا الأَوْزَاعِيَّ عَشِيْم، فَرَأَى فينا حَدَثًا (3)، قال: يا غُلَامُ، قَرَأْتَ القُرْآنَ؟. فإنْ قال: نَعَمْ. قال: اقْرَأْ ﴿ يُومِيكُو اللهُ فِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ قَالَ: لا. قال: اذْهَبْ تعلَّمِ القُرْآنَ قَبْلَ أَنْ تَطْلُبَ العِلْمَ».

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

### الخُطْبةُ الثَّانيةُ - أمْرُ الأَطْفال بالصَّلاةِ :

الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - تقدَّم الحديثُ مَعَكُمْ عَنْ تعليمُ الأَطفالِ التَّوحيدَ ثُمَّ القُرْآنَ، والآنَ حديثي معكمْ عَنْ أَمْرِهِمْ بالصَّلاةِ لسَبْعَ، وضَرْبِهِمْ عليها لعَشْرِ.

<sup>(1) «</sup>تهذيب الكمال» (14/ 466)، و «تاريخ دِمَشْقَ» (28/ 29).

<sup>(2) «</sup>الجامع لأخلاق الرَّاوي» (ص81).

<sup>(3)</sup> الحَدَث بفتحتَيْنِ \_: الشَّابُّ، والجَمْعُ أَحْداثٌ.

ففي «مسندِ أحمدَ»، و«سنن أبي داوُدَ» (١) بسندِ حسنِ صحيحٍ، قاله الألبانيُّ في «صحيح أبي داوُدَ» عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو ﴿ اللهِ عَلَيْكُمْ : «مُرُوا أَوْلَادَكُمْ بالصَّلاةِ وهُمْ أبناءُ سَبْعٍ سنينَ، واضْرِبُوهُمْ عليها وهُمْ أبناءُ عَشْرٍ، وفَرِّقُوا بَيْنَهُمْ في المضاجع».

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ دَلَّ الحديثُ على وُجُوبِ أَمْرِ الطِّفْلِ بالصَّلاةِ، إذا بَلَغَ سَبْعَ سنينَ إلى بُلُوغِهِ سِنَّ العاشرةِ، ثُمَّ الأَمْرَ بضَرْبِهِ على تَرْكَ الصَّلاةِ إلى سِنِّ البُلُوغِ، فإنْ ضَيَّعَ الوَلِيُّ هذا الأَمْرَ، سُئِلَ عَنْهُ يَوْمَ القيامةِ؛ لقول النَّبِيِّ عَيْثِيِّةِ (كما في «الصَّحيحيْنِ» (2) مِنْ عَمْرِ و حَيْثِ : «كُلُّكُمْ راع، وكُلُّكُمْ مَسْئُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ: فالإمامُ راع، وهُو مَسْئُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ، والرَّجُلُ رَاعٍ فِي أَهْلِهِ، وهو مَسْئُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ، والمَرْأَةُ راعيةٌ في بَيْتِ زَوْجِها، وهي مَسْئُولَةٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، والمَرْأَةُ اللهِ بَنْ عَرْ رَعِيَّتِهِ، والمَرْأَةُ اللهِ الْمَامُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

أَيُّهَا النَّاسُ، أطفالُنا أمانةٌ، لَمُّمْ عَلَينا حَقُّ، وحَقِّهُمْ عَلَينا أَنْ نُعَلِّمَهُمُ الصَّلاةُ، ونُعَوِّدَهُمْ عَن الصَّلاةِ.

فها هُوَ النَّبِيُّ عَيْكُمُ يتعاهدُ الأَطْفالَ، ويَسْأَلُ عَنْ صلاتِهِم.

ففي «سنن أبي داوُدَ» بسندِ صحيحٍ، صَحَّحه الألبانيُّ في «صحيح أبي داوُدَ» (٤) مِنْ حديثِ ابْنِ عبَّاسٍ هِيَّفُ قال: بِتُّ عِنْدَ خالتي مَيْمُونةَ، فجاء رسولُ اللهِ عَلَيْكُمْ بَعْدَ ما أَمْسَى، فقال: «أَصَلَّى الغُلَامُ؟». قالوا: نَعَمْ.

<sup>(1) «</sup>حَسَنٌ صَحِيحٌ»: أخرجه أحمدُ (2/ 180)، وأبو داؤدَ (495)، وقال الألبانيُّ في «صَحِيح أبي داؤدَ» حَسَنٌ صَحِيح.

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (893)، ومسلم (1829).

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أبو داوُدَ (1356)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح أبي داوُدَ» (1208).

أَيُّهَا النَّاسُ، عَوِّدُوا أَوْلَادَكُمْ على الصَّلاةِ؛ فإنَّ الخَيْرَ عادةٌ.

فَقَدْ أَخْرِجَ عَبْدُ الرَّزَّاقِ فِي «مُصنَّفِهِ»، والطَّبرانيُّ في «الكبير»(١) عَنْ عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ

هِيْنُكُ أَنَّهُ قَالَ: «حافظوا على أَبنائِكُمْ فِي الصَّلاةِ، وعَوِّدُوهُمُ الخَيْرَ؛ فإنَّ الخَيْرَ عادةٌ».

قال الإمامُ المَرْوَزِيُّ حَطِّم مُعَلِّقًا على هذا الأَثْرِ: «ففي هذا دلالةٌ أَنْ يُؤْمَرُوا بِالصَّلاةِ صِغَارًا؛ ليعتادُوا فلا يُضَيِّعُوها كِبَارًا، فإنِ اعتادُوا قَبْلَ وُجُوبِ الفَرْضِ عَلَيهِمْ الْأَرْمُوها عِنْدَ وَقْتِ الفَرْضِ عَلَيهِمْ اللهُ .

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ قال بَعْضُ أَهْلِ العِلْمِ: إِنَّ مَنْ لَمْ يَأْمُرْ أَوْلَادَهُ بِالصَّلاةِ وهُمْ أبناءُ سَبْعِ ـ فَهُوَ عاصٍ للهِ ورسولِهِ، ويَسْتَحِقُّ التَّعْزِيرَ.

قال ابْنُ تَيْميَّةَ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَى كُلِّ مُطَاعٍ أَنْ يَأْمُرَ مَنْ يُطِيعُهُ بِالصَّلاةِ، حتَّى الصَّغارَ الَّذين لم يَبْلُغُوا؛ قال النَّبيُّ عَيْلِكُمْ: «مُرُوا أَوْلَادَكُمْ بِالصَّلاةِ وهُمْ أَبِناءُ سَبْعِ الصَّغارَ الَّذين لم يَبْلُغُوا؛ قال النَّبيُّ عَيْلِكُمْ: «مُرُوا أَوْلَادَكُمْ بِالصَّلاةِ وهُمْ أَبِناءُ سَبْعِ سنينَ، واضْرِبُوهُمْ عليها وهُمْ أَبِناءُ عَشْرٍ، وفَرِّقُوا بَيْنَهُمْ في المضاجعِ»)(3).

ومَنْ كان عِنْدَهُ صَغِيرٌ مَمْلُوكِ، أَوْ يَتِيمٌ، أَوْ وَلَدٌ، فَلَمْ يَأْمُرْهُ بِالصَّلاةِ، فإنَّهُ يُعاقَبُ الكَبيرُ إذا لم يَأْمُرِ الصَّغِيرَ، ويُعَزَّرُ الكبيرُ على ذلك تَعْزِيرًا بليغًا؛ لأَنَّهُ عَصَى اللهَ ورسولَهُ (4).

وقال الإمامُ الشَّافعيُّ عَلَيْ : «على الآباءِ والأُمَّهاتِ أَنْ يُؤَدِّبُوا أُولادَهُمْ، ويُعَلِّموهُمْ على ذلك إذا عَقَلُوا، فَمِنَ احْتَلَمَ، أَوْ ويُعَلِّموهُمُ الطَّهارةَ والصَّلاةَ، ويَضْرِبُوهُمْ على ذلك إذا عَقَلُوا، فَمِنَ احْتَلَمَ، أَوْ حَاضَ، أَوِ استكملَ خَمْسَ عَشْرَةَ سَنَةً \_ لَزِمَهُ الفَرْضُ».

<sup>(1)</sup> أخرجه عَبْدُ الرَّزَّاقِ في «مُصنَّفِهِ» (4742)، والطَّبرانيُّ في «الكبير» (155) والزِّيادةُ الأخيرةُ لَهُ.

<sup>(2) &</sup>quot;قيام الَّليل" للمَرْوَزِيِّ (ص243).

<sup>(3) «</sup>مجموع الفتاوى» (22/ 50 ـ 51).

<sup>(4) «</sup>شرح السُّنَّة» (2/ 407).

أَيُّهَا النَّاسُ، حُثُّوا أولادَكُمْ على الصَّلاةِ، والمُحافظةِ عليها في المساجدِ، خُذُوهُمْ مَعَكُمْ إلى بُيُوتِ اللهِ، شَجِّعُوهُمْ على ذلك بها يُحِبُّونَ مِنَ التَّشْجيعِ، ولو بإعطائِهِمْ ما يُحِبُّونَ مِنَ التَّشْجيعِ، ولو بإعطائِهِمْ ما يُحِبُّون مِنَ الهَدَايا، الَّتي تكونُ سببًا في تعويدِهِمْ على الصَّلاةِ.

فَقَدْ أَخْرَجَ ابْنُ المُنْذِرِ فِي «الأَوْسَطِ» (١) بسندِهِ عَنْ عائشةَ ﴿ عَنْ قَالَتْ: «كَنَّا نَأْخُذُ الصِّبْيانَ مِنَ الكُتَّابِ، فَنُقَدِّمُهُمْ يُصَلُّون لنا شَهْرَ رَمَضَانَ، ونعملُ لهمُ القِليةَ والخشنكانَ».

والقيلةُ والخشنكانُ \_ أيُّها النَّاسُ \_ نَوْعٌ مِنْ أنواع الطَّعامِ والحَلْوَى.

وأخرج أبو نعيم في «الجِلْية» (2 قال: «كان زيادٌ الإيَاميُّ عَلَيْ مُؤَذِّنُ مَسْجِدِهِ، فكان يقولُ للصِّبْيانِ: أَهَبُ لَكُمُ الجَوْزَ، قال: فكانوا يَجِيئُون ويُصَلُّون، ثُمَّ يَحُوطُونَ حَوْلَهُ. فَقُلْنا لَهُ: مَا تَصْنَعُ بهذا؟. قال: وما عليَّ أَشْتَرِي لَمُّمْ جَوْزًا بخمسةِ دَرَاهمَ، ويتعوَّدون الصَّلاة)».

أَيُّهَا النَّاسُ، قَبْلَ أَنْ أُوَدِّعَ مقامي هذا أَقُولُ: الَّذي هُوَ دُونَ التَّمْييزِ مَّن لا يَعْقِلُ الصَّلاةِ ولا تمكينُهُ مِنَ الوُقُوفِ في صُفُوفِ الصَّلاةِ، ولا تمكينُهُ مِنَ الوُقُوفِ في صُفُوفِ المُصَلِّينَ وهُمْ يُصَلُّونَ؛ لأَنَّهُ يَقْطَعُ صُفُوفَ المُصَلِّين.

ففي «مسندِ أحمدَ»، و «سنن أبي داوُدَ» بسندِ صحيح، صَحَّحه الألبانيُّ في «صحيح أبي داوُدَ» بشندِ عَبْدِ الله بْنِ عُمَرَ ﴿ سَنَ قَالَ: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «صحيح أبي داوُدَ» فِي مَنْ حَديثِ عَبْدِ الله بْنِ عُمَرَ ﴿ سَنَكُ قالَ: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «مَنْ وَصَلَ صَفَّا وَصَلَهُ اللهُ، وَمَنْ قَطَعَ صَفًّا قَطَعَهُ اللهُ».

<sup>(1)</sup> رواه ابْنُ المنذر في «الأوسط» (1936).

<sup>(2) «</sup>الحلية» (5/31).

<sup>(3) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أَحمدُ (2/ 97 \_ 98)، وأبو داوُدَ (666)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح أبي داوُدَ» (620).

كما أُنبَّهُ إلى تَعْلِيم الأَطْفَالِ أداب المساجد.

﴿ رَبُّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَنِهِنَا وَذُرِيَّدُنِنَا قُسَرَةَ أَعَيْنِ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُنَقِينَ إِمَامًا ﴾ (الفرقان: 74)، ربَّنا اغفرْ لآبائنا وأُمَّهاتنا، ربَّنا وارحمهم كما رَبَّوْنا صغارًا، ﴿ رَبِّنَا ءَانِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّادِ ﴾ (البقرة: 201).

ربَّنا اجعلْنا مقيمي الصَّلاةِ وَمِن ذُرِّياتِنا، إنَّك سميعُ الدُّعاءِ.



## 

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَائِهِ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَّا عَمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَلَةً وَاتَّقُوا النَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا (آ) ﴾ (النساء: 1).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلَا سَدِيلًا ﴿ ثُنَا يَعْلِحُ ٱلكُمْ أَعْمَلُكُو وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَاذَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حَدِيثي مَعَكُمْ اليَوْمَ - أيُّها النَّاسُ - عَنْ وَصِيَّةُ رَسُولِ الله عَيْكَةِ.

أَتَدْرُونَ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ بهاذا أَوْصَى رَسُولُ اللهِ عَيْكُمْ ؟، إِنَّهُ أَوْصَى بكتابِ اللهِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (١) مِنْ حديثِ طَلْحَة بْنِ مُصرِّفٍ قال: «سَأَلْتُ عَبْدَ الله ابْنَ أَبِي أَوْفَى هِيْنَكِ عَلْى كَانِ رَسُولُ اللهِ عَيْنِكُمْ أَوْصَى ؟. قال: لا. فَقُلْتُ: كَيْفَ كُتِبَ على النَّاسِ الوَصِيَّةُ ـ أَوْ أَمِرُوا بالوَصِيَّةِ ـ ؟. قال: أَوْصَى بكتابِ اللهِ».

<sup>(1)</sup> رواه البُخاريُّ (2740)، ومسلم (1634).

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ امْتَنَّ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ على عِبَادِهِ بإنزالِ هذا الكتابِ العظيمِ، قَاكَ \_ شُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتَكُمْ مَوْعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَآهُ لِمَا فِي العظيمِ، قَاكَ \_ شُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتَكُمْ مَوْعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَآهُ لِمَا فِي العَشْدُودِ وَهُدُى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ (يونس: 57).

وقَالَكَ \_ سُبْحَانَهُ, وَتَعَالَىٰ \_ : ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ تِبْيَانَا لِكُلِّلِ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَحْمَةُ وَيُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ اللهُ ﴾ (النحل: 89).

وقَاكَ - سُبْحَنَهُ، - : ﴿ يَمَأَهُلَ ٱلْكِتَنِ قَدْ جَاةَ حُمْمُ رَسُولُنَا يُبَيِّثُ لَكُمْمُ كَثِيرًا مِنَا حُنْمُ مَّنَا عُنْمُ مُغُونَ مِنَ ٱلْكِتَنِ وَيَعْفُواْ عَن حَيْمٍ قَدْ جَاةَ حُمْم مِن الْكِتَنِ وَيَعْفُواْ عَن حَيْمٍ قَدْ جَاةَ حُمْم مِن اللّهِ نُورٌ وَكِتَبُ مُبِينٌ ﴿ فَا يَهْدِى بِهِ ٱللّهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضَوَنَكُ سُبُلَ ٱلسَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم اللّهَ نُورٌ وَكِتَبُ مُبِينٌ ﴿ فَا يَهْدِى بِهِ ٱللّهُ مَنِ ٱلنَّبَعَ رِضَوَنَكُ سُبُلَ ٱلسَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِن الظَّلُمَانِ إِلَى ٱلنّهُ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمِ ﴾ (المائدة: 15، 16).

قَالَكَ \_ سُبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرْهَانٌ مِن دَّيِكُمْ وَأَزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُبِينَا اللَّهُ فَأَمَّا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا بِاللّهِ وَأَعْتَصَكُمُوا بِدِه فَسَكُيدَ خِلُهُمْ فِي رَحْمَةِ مِنْهُ وَفَضْلِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ (النساء: 174، 175).

وقَالَكَ \_ سُبْحَنَاهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ إِنَّ هَلَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي ٱقْوَمُ وَيُبَيِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَاتِ أَنَّ لَكُمْ أَجْرًا كَلِي إِنَّ ﴾ (الإسراء: 9).

وقَالَكَ ـ سُبْحَنْنَهُ، وَتَعَالَىٰ ـ : ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلطَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴿ ﴾ (الإسراء: 82).

وقَالَكَ - سُبْحَنْكُهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَّى وَشِفَا اللَّهِ وَالَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى ﴾ (فصلت: 44).

وقَالَ اللهُ مَنْ الله مَنْ اللهُ اللهُ

وقَالَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَالَىٰ \_ : ﴿ وَأَتَرَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهِ ﴾ (المائدة: 48).

ومَعْنَى ﴿ وَمُهَيِّمِنَا عَلَيْهِ ﴾ \_ أيُّها النَّاسُ \_ أَيْ: شهيدًا على كُلِّ كتابٍ قَبْلَهُ، كما قال ابْنُ عبَّاسٍ وَيَسْفِينُ (1).

وَقَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَكَىٰ \_ : ﴿ وَإِنَّهُ لَكِنَا عَزِيزٌ اللَّا الْبِهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنَ خَلْفِةِ مَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ اللَّ ﴾ (فصلت: 41، 42).

وقَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ \_ : ﴿ الرَّكِنَابُ أُخِكَ ءَايَنَهُ مُ مُعْلِقَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ (هود: 1).

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ البَرَكَةَ كُلَّ البركةِ في قِرَاءةِ كتابِ اللهِ، والعَمَلِ بِهِ، والتَّخَلُّقِ بأخلاقِهِ، والتحليِّ بآدابِهِ.

قَالَ الله - سُبْحَانَهُ، وَتَعَالَى - : ﴿ وَهَاذَا كِنَابُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَأَتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ وَاللَّهُ عَبَارَكُ فَأَتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (الأنعام: 155).

وقَالَكَ - سُبْحَنَهُ أَنَ الْقُرَى وَهَنَدَا كِتَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَ أَمَّ ٱلْقُرَى وَمَنْ حَوْلَمُ أَوْلَانِهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَ أَمَّ ٱلْقُرَى وَمَنْ حَوْلَمُ اللهُ عَلَى صَلاَتِهِمْ يُحَافِظُونَ اللهُ اللهُ (الأنعام: 92).

وقَالَكَ - سُبْحَنَهُ أَن أَنْ أَن أَنَهُ إِلَيْكَ مُبُرُكُ لِيَتَبَرُواْ عَائِمِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَ الْ اللهُ اللّه

قَالَ ابْنُ سَعْدِيٍّ ﴿ مُبَرُكُ ﴾: فيهِ الخَيْرُ الكَثِيرُ، والعِلْمُ الغَزِيرُ، وَهُوَ الَّذِي تُسْتَمَدُّ مِنْهُ سَائِرُ العُلُومِ، وتُسْتَخْرَجُ مِنْهُ البَرَكَاتُ، فيا مِنْ خَيْرٍ إلَّا وَقَدْ دَعَا إليهِ،

<sup>(1) «</sup>الدُّرّ المنثور في التفسير بالمَأْثُور» (ص95).

ورَغَّبَ فيهِ، وذَكَرَ الحِكَمَ والمَصَالِحَ الَّتي تَحُثُّ عَلَيْهِ، وما مِنْ شَرِّ إلَّا وَقَدْ نَهَى عَنَهُ، وحَذَّرَ مِنْهُ، وذَكَرَ الأسبابَ المُنَفِّرةَ عَنْ فِعْلِهِ، وعواقِبَهُ الوَخِيمةَ»(١).

أَيُّهَا النَّاسُ، السُّنَّةُ النَّبُوِيَّةُ حافلةٌ بذِكْرِ ما لحَمَلَةِ القُرْآنِ مِنَ الشَّرَفِ العَظِيمِ، والمَنْزِلَةِ الرَّفيعةِ، وسُمُوِّ المكانةِ وعُلُوِّ الدَّرَجَةِ.

ففي "صحيح مسلمٍ" أَثُ مِنْ حديثِ عُمَرَ ﴿ اللَّهِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَالَ: ﴿ إِنَّ اللهُ عَرْفُكُ مِذَا الكتابِ أَقُوامًا، ويَضَعُ بِهِ آخَرِينَ ».

وفي "صحيح البخاريِّ" أَن حديثِ عُثْمَانَ ﴿ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْمَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ عَلَى اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ الل

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (4) مِنْ حديثِ ابْنِ عُمَرَ ﴿ النَّبِيِّ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قال: «لا حَسَدَ (5) إلَّا فِي اثْنَتَيْنِ: رَجُلٌ آتَاهُ اللهُ القُرْآنَ، فَهو يَقُومُ بِهِ آناءَ (6) اللَّيْلِ وآناءَ النَّهارِ، ورَجُلٌ آتاهُ اللهُ مالًا فَهُوَ يُنْفِقُهُ آناءَ اللَّيلِ وآناءَ النَّهارِ ».

وفي «صحيح مسلم» (٢) مِنْ حديثِ أبي أُمَامةَ ﴿ يَنْ عَلَيْ مَا لَهُ وَاللَّهُ مَا لَهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهِ عَلَيْكُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ يَقُولُ: «اقْرَءُوا القُرْآنَ؛ فإنَّهُ يَأْتِي يَوْمَ القيامةِ شَفِيعًا لأَصْحابِهِ».

<sup>(1) «</sup>تفسير السَّعْديِّ» (ص 234).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (804).

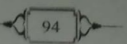
<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (5027).

<sup>(4)</sup> رواه البخاريُّ (5025)، ومسلم (815).

<sup>(5)</sup> أطلق الحَسَد على الغِبْطة مجازاً، وهي أن يَتَمنَّى الإنسانُ مثلَ النِّعمةِ الَّتي على غَيْرِهِ، دون زوالهِا عنه.

<sup>(6)</sup> الآناء: السَّاعات، وفي و احدِها أَرْبَعُ لُغَاتٍ: إنى، وأَنى - بكَسْرِ الهمزةِ وفتحِها - ، وإنْيٌ، وإِنْوٌ - بالياء والواو والهمزة مكسورة فيهما - ، ومثلُها الآلاءُ.

<sup>(7)</sup> رواه مُسْلمٌ (817).



وفي «الصَّحيحَيْنِ» (١) مِنْ حديثِ عائشةَ ﴿ اللَّهِ عَالَتْ: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ «الماهِرُ بالقُرْآنِ مَعَ السَّفَرَةِ الكِرَامِ البَرَرَةِ، والَّذي يَقْرَأُ القُرْآنَ ويَتَعْتَعُ فيْهِ، وهُوَ عَلَيْهِ شَاقٌ \_ لَهُ أَجْرَانِ».

وفي «سُنَنِ التِّرْمِذِيِّ» بسَندِ حَسَنِ، صحَّحَه الأَلْبانيُّ في «صحيح التِّرْمِذِيِّ» في مِنْ عَبْدُ الله بْنِ مَسْعُودِ وَلِلْنَظِ قال: قال رسُولُ الله عَلَيْظَةِ: «مَنْ قَرَأَ حَرْفًا مِنْ كتابِ الله، فَلَهُ بَه حَسَنَةٌ، والحسنةُ بعَشْرِ أَمْثَالهِا، لا أَقُولُ: ﴿ الله عَرْفٌ، ولكنْ: أَلِفٌ حَرْفٌ، ولكنْ: أَلِفٌ حَرْفٌ، ومِيَمٌ حَرْفٌ».

وفي «سُنَنِ التِّرْمِذِيِّ» بسَنَدٍ حَسَنٍ، حسَّنه الأَلْبانيُّ في «صحيح التِّرْمِذِيِّ» مِنْ حديثِ أبي هريرة ويُنْكُ عَنِ النَّبِيِّ عَيْدِ اللَّهِ قال: «يَجِيء صَاحِبُ القُرْآنِ يَوْمَ القِيَامةِ، فَيَقُولُ: يا رَبِّ زِدْهُ، فَيُلْبَسُ حُلَّةُ (٥ الكرامةِ، ثُمَّ يقُولُ: يا رَبِّ زِدْهُ، فَيُلْبَسُ حُلَّةُ (٥ الكرامةِ، ثُمَّ يقُولُ: يا رَبِّ زِدْهُ، فَيُلْبَسُ حُلَّةً (٥ الكرامةِ، ثُمَّ يقُولُ: يا رَبِّ زِدْهُ، فَيُلْبَسُ حُلَّةً (٥ الكرامةِ، ثُمَّ يقُولُ: يا رَبِّ زِدْهُ، فَيُلْبَسُ حُلَّةً (٥ الكرامةِ، ثُمَّ يقُولُ: يا رَبِّ ارْضَ عَنْهُ، فيرَضَى عنه، فَيُقَالُ لَهُ: اقْرَأْ، وارْقَ (٥)، ويُزَادُ بكُلِّ آيةٍ حَسَنةً».

وفي «سُنَنِ التِّرْمِذِيِّ» بسَنَدِ حَسَنٍ صحيحٍ، قاله الأَلْبانيُّ في «صحيح التِّرْمِذِيِّ» (٢٠ مِنْ حديثِ عَبْدُ اللهِ بْنِ عمرو هِيَنْ عَنِ النَّبِيِّ عَلِي قال: «يُقَالُ ـ يَعْني: لصاحبِ

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (4937)، ومسلم (798)، واللَّفْظُ لَهُ.

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه التِّرْمِذيُّ (2910)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح التِّرْمِذيِّ» (2327).

<sup>(3) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه التَّرْمذِيُّ (2915)، وحَسَّنه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح التِّرْمِذيِّ» (2328).

<sup>(4)</sup> حَلَّةِ أَيْ: أَلْبِسْهُ حَلْياً، والحَلْيُ: ما تُزُيِّنَ بَهَ مِنْ مَصُوغِ المَعْدِنيَّاتِ أو الحجارةِ.

<sup>(5)</sup> الحُلَّة \_ بالضَّمِّ \_ : النَّوْبِ الجيِّدُ، والجمعُ حُلَلٌ وحَلَالٌ .

<sup>(6)</sup> ارْقَ: اصْعَدْ في دَرَج الجَنَّةِ بِقَدْرِ ما حَفِظْتَهُ مِنْ آي القُرْآنِ.

<sup>(7) «</sup>حَسَنٌ صَحِيحٌ»: أخرجه التِّرمذِيُّ (14 29)، وحَسَنه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح التِّرْمِذيِّ» (2329): حَسَنٌ صَحِيحٌ.

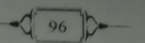
القُرْآنِ \_ : اقْرَأْ، وَارْقَ، ورَتِّلْ كما كُنْتَ تُرَيِّلُ فِي الدُّنْيا، فإنَّ مَنْزِلَتَكَ عِنْدَ آخِرِ آيَةٍ تَقْرَأُ ہِمَا».

أَيُّهَا النَّاسُ، هذِهِ وَصَيَّةُ رَسُولِ اللهِ عَيْظَةِ، إنها الوَصِيَّةُ بكتابِ اللهِ، مَنْ تَرَكَهُ وهَجَرَهُ وأَعْرَضَ عَنْهُ خَسِرَ الدُّنْيا والآخرة، ذلك هُوَ الحُسْرانُ المُبِينُ.

قَاكَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ قَالَ الْقَبِطَا مِنْهَ جَمِيعًا لَّ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوَّ فَإِمَّا فَإِينَ كُم مِنِي اللّهُ وَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْعَىٰ ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةُ مَا يَا لَيْ مَنْ اللّهِ مَا اللّهُ مَعِيشَةُ مَنَا اللّهُ مَعِيشَةُ وَمَن أَعْرَضَ عَن ذِحْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةُ مَن اللّهُ مَن مُن اللّهُ مَن اللّهُ وَمَن أَعْرَضَ عَن ذِحْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً مَن اللّهُ مَن اللّهُ عَلَى مَن اللّهُ مَن اللّهُ وَمَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ وَمَن اللّهُ مَن اللّهُ وَمَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ وَمَن اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ مَن اللّهُ وَمَن اللّهُ مَن اللّهُ وَمَن اللّهُ مَن اللّهُ وَمُنْ مَن اللّهُ مَا مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ وَلَا اللّهُ مَن اللّهُ وَمَن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَا

أيُّا النَّاسُ، قَدْ سُئِلَ أَحَدُ المَحْسُوبِينِ على الخيرِ والصَّلاحِ: مَتَى تَقْرَأُ القُرْآنَ؟، فأجاب: في رَمَضَانَ، وَبِئسَ القَوْمُ الَّذِينِ لا يَعْرِفُونَ اللهَ إلَّا في رَمَضَانَ!، ولا يقرعُونَ كتابَهُ إلَّا في رَمَضَانَ!، وقَدْ ذَكَرَ بَعْضُ أَهْلِ العِلْمِ: أَنَّهُ مَنْ لَمْ يَخْتِمِ القُرْآنَ في مُدَّةٍ كتابَهُ إلَّا في رَمَضَانَ!، وقَدْ ذَكَرَ بَعْضُ أَهْلِ العِلْمِ: أَنَّهُ مَنْ لَمْ يَخْتِمِ القُرْآنَ في مُدَّةٍ كَتَابَهُ إلله أَرْبعينَ يَوْمًا \_ فإنَّهُ يُسَمَّى هاجرًا للقُرْآنِ، وهُوَ مِنْ أَهَلِ هذِهِ الآيةِ: ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَرَبِإِنَّ قَرْمِي التَّخَدُوا هَنَا القُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ اللهِ قانِ: 30).

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.



### الخُطْبةُ الثَّانيةُ - تعليمُ الأَبْنَاءِ وَصِيَّةُ رَسُولِ اللَّهِ عَلِيمُ الأَبْنَاءِ وَصِيَّةُ رَسُولِ اللَّهِ عَلِيمُ

﴿ لَكُمْدُ يِنْهِ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئنَبَ وَلَرْ يَجْعَل لَهُ عِوَمًا ۚ ۞ فَيْمًا لِيُسُذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِن لَدُنهُ وَبُبَشِرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنًا ۞ ﴾ (الكهف: 1، 2).

أمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - تقدَّم الحديثُ معكم عَنْ وصيةِ رَسُولِ اللهِ عَيْلِكُمْ، وأَنَّهُ أُوصَى بكتابِ الله، والآنَ حديثي مَعَكُمْ عَنْ تَعْليمِ الأبناءِ كتابَ اللهِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ مَّا كَلَّفَنا اللهُ بِهِ حُسْنَ رِعايةِ الذُّرِّيَّةِ، والسَّعْيَ لاستنقاذِ النَّفْسِ مَعَ الأَهْلِ والأولادِ مِنَ النَّارِ.

فقال \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَكِّلَ \_ : ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا فُوّا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْجِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكُةً غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ ﴾ (التحريم: 6).

وقَالَ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ يُومِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَنِدِ كُمْ ﴾ (النساء: 11).

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ) مِنْ حديثِ ابْنِ عُمَرَ ﴿ اللهِ عَلَيْتُهِ: قال رسولُ اللهِ عَلَيْتُهِ: «كُلُّكُمْ راع، وكُلُّكُمْ مَسْئُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ: فالرَّجُلُ رَاعٍ في بَيْتِهِ، وهو مَسْئُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ، والمَرْأَةُ راعيةٌ في بَيْتِهِ وَهُ مَسْئُولُةٌ عَنْ رَعيَّتِهِ ».

وفي "صحيح مسلمٍ" (2) مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍو ﴿ عَلَيْكَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ حَقًّا».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (2554)، ومسلم (1829).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (1129).

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ مِنْ أعظمِ حُقُوقِ أبنائِنا عَلَينا تَعْلِيمَهُمْ كَتَابَ اللهِ، وفيه الأَجْرَ العظيمُ، والفَضْلُ الجليلُ، وقَدْ حَثَّ عليه ربُّنا \_ سُبْحَننَهُ، وَتَعَكَلَى \_ ، ورغَّب فيه نبيُّنا عَمَّدٌ عَيْكَةً.

قَاكَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَلَكِن كُونُوا رَبَّكِنِتِهِنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِمُونَ ٱلْكِنَبَ وَبِمَا كُنتُمْ مَدْرُسُونَ ﴿ ﴾ (آل عمران: 79).

وفي «صحيح البُخاريِّ» (1) مِنْ حديثِ عُثْمَانَ ﴿ يَشَكُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْكُمْ: « خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ القُرْآنَ وعَلَّمَهُ».

وأعظمُ النَّاسِ حَقًّا علينا هُمْ أبناؤُنا؛ فيجبُ علينا أَنْ نُعَلِّمَهُمْ قَبْلَ غَيْرِهِمْ؛ لأَنَّهُمْ أمانةٌ عِنْدَنا؛ لينشَئُوا على الفِطْرَةِ.

قال الحافظُ السُّيوطيُّ حَشِّه: «تعليمُ الصِّبْيانِ القُرْآنَ أَصْلُ مِنْ أُصُولِ الإسلامِ، فينشئُونَ على الفِطْرَةِ، ويَسْبِقُ إلى قُلُوبِهِمْ أنوارُ الحِكمةِ، قَبْلَ تَمَكَّنَ الأَهْوَاءُ منها، وسوادِها بأكْدَارِ المعصيةِ»(2).

أيُّها النَّاسُ، لَقَدْ دَرَجَ آباؤُنا، وأَجْدَادُنا، وَمِنْ قَبْلِهِمْ سَلَفُنا الصَّالحُ ـ على تعليمِ أَوْلادِهِمْ كتابَ الله مِنَ الصِّغَرِ.

ففي «صحيح البخاريِّ» (3) مِنْ حديثِ ابْنِ عبَّاسٍ ﴿ عَنَافَ قَالَ: «تُوُفِيَّ رسولُ اللهِ عَلَّالُمُ وأَنَا ابْنُ عَشْرِ سنينَ، وقَدْ قَرَأْتُ اللَّهُ حُكَمَ (4)».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (5027).

<sup>(2)</sup> انظر «أطفَال المسلمين الَّذين ربَّاهُمُ النَّبيُّ الأَمِين عَيْكُمُ» لجمالِ بْن عَبْدِ الرَّحْن (ص 145).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (5036).

<sup>(4)</sup> المُحْكم: المُفَصَّل، وهو مِنَ «ق» إلى آخِرِ القرآن على الصَحِيح.

قال الحافظُ ابْنُ كثيرٍ عَشِي بَعْدَ أَنْ أَوْرَدَ هذا الحديثِ: "وعلى كُلِّ تقديرٍ ففيه دلالةٌ على جوازِ تعليمِهِمُ القُرْآنَ في الصِّبا، بَلْ قَدْ يكونُ مُسْتحبًّا أو واجبًا؛ لأنَّ الصَّبيَّ إذا تعلَّم القُرْآنَ، بَلَغَ وهُوَ يَعْرِفُ ما يُصَلِّي بِهِ، وحفْظُهُ في الصِّغَرِ أَوْلى مِنْ حِفْظِهِ كبيرًا، وأَشَدُّ عُلُوقًا بخاطرِهِ وأرسخُ وأَثْبَتُ، كما هو المَعْهُودُ في حالِ النَّاسِ "(1).

وها هُوَ الشَّافعيُّ يَقُولُ: «حَفِظْتُ القُرآنَ وأنا ابْنُ سَبْعِ سنينَ، وحَفِظْتُ المُوَطَّأَ وأنا ابْنُ عَشْرِ سنينَ»<sup>(2)</sup>.

وحَفْصَةُ بِنْتُ سِيرِينَ حَفِظَتِ القُرآنَ وهي بِنْتُ اثْنَتَيْ عَشْرَةَ سنةً(٥).

وبالجُمْلَةِ: يَطُولُ بنا المقامُ في سَرْدِ مِثْلِ هذا، فَقَدْ أَصْبَحَ حِفْظُ القُرْآنِ في الصِّغَرِ عِنْدَ سَلَفِنا الصَّالح شِعَارًا مِنْ شعائرِ الدِّينِ.

قال العلّامةُ ابْنُ خلدون على العلم الوِلْدانِ للقرآنِ شِعَارٌ مِنْ شعائرِ الدِّينِ، أَخْلَ به أَهْلُ المِلَّةِ، ودَرَجُوا عليه في جميعِ أمصارِهِمْ، لما يَسْبِقُ فيه إلى القُلُوبِ مِنْ رُسُوخِ الإيهانِ وعقائدِهِ بسببِ آياتِ القُرْآنِ، ومُتُونِ الأحاديثِ، وصار القُرْآنُ أَصْلَ التَعْلِيمِ، الَّذي يَنْبني عليه ما يُحَصَّلُ بَعْدُ مِنَ المَلكاتِ؛ وسَبَبُ ذلك أَنَّ تعليمَ الصِّغرِ الشُدُّ رُسُوخًا، وهُو أَصْلٌ لِمَا بَعْدَهُ؛ لأنَّ السابِقَ الأوَّلَ للقُلُوبِ كالأساسِ للمَلكاتِ، وعلى حَسَبِ الأساسِ وأساليبِ يكونُ حالُ ما يَنْبني عَلَيْهِ» (4).

<sup>(1) «</sup>تفسير ابْنِ كثيرِ» (1/ 106).

<sup>(2) «</sup>مناقب الشافعيِّ» لابن الأثير الجَزَريِّ (ص80).

<sup>(3) &</sup>quot;سِير أعلام النبلاء" للذَّهبيِّ (4/ 507).

<sup>(4) «</sup>مقدِّمة أبْنِ خلدون» (89).

أَيُّهَا النَّاسُ، علِّموا أولادَكمُ القُرْآنَ صِغَارًا، قَبْلَ أَنْ يَشِبُّوا، واحْذَرُوا التَّساهُلَ؛ فإنَّ الوَلَدَ أَمَانةٌ.

فهذا عِكْرِمَةُ عَضِّ يَقُولُ: «كان ابْنُ عبَّاسٍ عَنْفُ يَجْعَلُ الكَبْلَ (أَي: القَيْدَ) في رِجْلِي على تَعْلِيمِ القُرْآنِ والسُّنَّةِ»(١).

أيُّها النَّاسُ، قَبْلَ أَنْ أُودِّعَ مَقامي هذا أُذَكِّرُكُمْ بِالحديثِ الَّذِي أَخرِجه الحاكمُ في «مُسْتَدركه» بسندٍ حسنٍ لغيرِهِ، كما قال الأَلْبانيُّ في «صحيح التَّرْغيبِ والتَّرهيبِ» (2) مِنْ حَدِيثِ بُرَيْدَةَ وَلِيْكُ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَيْكَمْ: « مَنْ قَرَأَ القُرْأَنَ، وتَعَلَّم وعَمِلَ به، أُلْبِسَ والداهُ يَوْمَ القِيامةِ تاجًا مِنْ نُورٍ، ضَوْءُهُ مِثْلُ ضَوْءِ الشَّمْسِ، ويُكْسَى والداهُ حُلَّتَيْنِ لا يُقَوَّمُ بهما الدُّنيا، فيقولانِ: بِمَ كُسينا هذا؟، فيُقالُ: بأَخْذِ وَلَدِكُما القُرْآنَ».

وأُذَكِّرُكُمْ \_ أيضًا \_ بها جاء في «صحيح مسلم» (3) مِنْ حديثِ جابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلَيْكُمْ ما لَنْ تَضِلُّوا بَعْدَهُ \_ إِنْ عَبْدُ أَوْ تَرَكْتُ فِيكُمْ ما لَنْ تَضِلُّوا بَعْدَهُ \_ إِنْ اعْتَصَمْتُمْ بِهِ \_ كِتَابُ الله».

اللَّهُمَّ اجعلِ القُرآنَ رَبِيعَ قُلُوبِنا، ونُورَ صُدُورِنا، وَجِلَاءَ أَحْزانِنا، وذَهَابَ هُمُومِنا، اللّهُمَّ اجْعَلْنا مِنْ أَهْلِ القُرْآنِ الَّذين هُمْ أَهْلُكَ وخاصَّتُكَ، يا أَكْرَمَ الأَكْرَمِينَ.

<sup>(1)</sup> رواه أبو نعيم في «الحلية» (3/ 326)، والخطيبُ في «الفقيه والمُتفقَّه» (1/ 47)، وابْنُ عَسَاكِرَ في «تاريخه» (41/82).

<sup>(2) «</sup>حَسنَ تغيره»: أخرجه الحاكمُ (1/ 568)، وقال الأَلْبانيُّ في «صَحِيح التَّرغيب» (1433): حَسَنٌ لِغَيْرِهِ.

<sup>(3)</sup> رواه مسلمٌ (1218).



إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّعُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِدِهِ وَلَا تَمُونَ ۖ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَّا عَمران: 102).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيْرًا وَلِسَاءً وَاتَّقُوا النَّهِ اللَّهُ الذِي خَلَقَكُمْ رَقِيبًا ( ) ﴾ (النساء: 1).

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - أَيُّمَا النَّاسُ - حديثي معكمُ اليَوْمَ عَنْ شيءٍ مِنْ حياةِ النَّبِيِّ عَيْكُمْ في بَيْتِهِ. أَيُّمَا النَّاسُ، لَقَدْ كان نبيُّنا محمَّدٌ عَيْكُمْ خَيْرَ النَّاسِ لأهلِهِ، ولا عَجَب؛ فَقَدْ وَصَفَهُ ربُّهُ بقولِهِ: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (القلم: 4). فكان - لِكمالِ أخلاقِهِ - يَقُولُ - كما في «سُنَو التِّرُ مُذِيِّ » بسَنَدٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح الجامع»(1): «خَيْرَكُمْ لأَهْلِهِ، وأنا خَيْرُكُمْ لأَهْلِي».

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه التِّرْمِذيُّ (3895)، وابْنُ حبَّان (1312) عَنْ عائشةَ ﴿ عَلَى وَصَحَّمُهُ الأَلْبَانِيُّ في «صَحِيح الجامع» (3314).

وكان يَقُولُ \_ كما في «مسندِ أحمدَ» بسَندِ صحيحٍ، صحّحه الألّبانيُّ في «الصَّحيحة» (أَكُمَلُ المُؤْمنين إيهانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا، وخِيارُكم خِيارُكُمْ لنسائِهِمْ». فكيف كان عَيْاتُهُ في بَيْتِهِ، ومَعَ أَهْلِهِ؟.

هَا هُوَ الأَسْوَدُ يَسْأَلُ أُمَّنَا عَائِشَةَ ﴿ عَلَىٰ النَّبِيُ عَلَىٰ النَّبِيُ عَلَیْکُمْ يَصْنَعُ قي بَيْتِهِ؟. قالتْ: «كان يَكُونُ في مِهْنَةِ أَهْلِهِ \_ تَعْني: خِدْمةَ أَهْلِهِ \_ فإذا حَضَرَتِ الصَّلاةُ، خَرَجَ الصَّلاةِ». والحديثُ رواهُ البُخَارِيُّ في «صحيحه» (2).

وفي «مسندِ أحمدَ» بسَندِ صحيح، صحّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح الجامع» (3) عَنْ عُرْوَةَ قال: قِيلَ لعائشةَ ﴿ يَعْفُ : ما كَان يَعْمَلُ رَسُولُ اللهِ في بَيْتِهِ ؟. قالتْ: «كان يَخِيطُ ثَوْبَهُ، ويَخْصِفُ (4) نَعْلَهُ، ويَعْمَلُ ما يَعْمَلُ الرِّجالُ في بُيُوتِهِمْ ».

وفي «مسندِ أبي يعلى» و «شمائل التَّرْمِذيِّ» و «صحيح ابْنِ حبَّانَ» بسندٍ صحيح صحّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح الجامع» (5) عَنْ عَمْرَةَ عَنْ عائشةَ ﴿ عَنْ الْبَسَرِ، كان يَعْلَى كان عَمَلُ رَسُولِ الله عَيْظِة في بَيْتِهِ؟. قالتْ: «ما كان إلَّا بَشَرًا مِنَ البَشَرِ، كان يَعْلَى ثَوْبَهُ، وَيَحْدُمُ نَفْسَهُ عَيْظِةٍ».

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أحمدُ (2/ 250)، والتِّرْمذيُّ (1162) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (676).

<sup>(3) «</sup>صَحِيحٌ»: رواه أحمدُ (6/121)، وابْنُ حبَّانَ (5677)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (4937).

<sup>(4)</sup> الخَصْفُ: خياطة الجِلْد، وبابُهُ ضَرَبَ.

<sup>(5) «</sup>صَحِيحٌ»: رواه أبو يعلى في «مُسندِهِ» (4873)، والتِّرْمِذيُّ في «الشائل» (293)، وصحَّحه الألبانُّ في «صَحِيح الجامع» (4996).

أَيُّهَا النَّاسُ، دُوْنَكُمْ قُطُوفًا مِنْ حياةِ النَّبِيِّ عَيْطِكُمْ مَعَ أَهْلِهِ: أَيُّهَا النَّاسُ، أَوَّلُ زَهْرَةٍ أَقْطِفُها لَكُمْ هي حِلْمه وصَبْرُهُ مَعَ أَزْوَاجِهِ عَيْطِكُمْ.

ففي "صحيح مسلم" (1) مِنْ حديثِ أَنسٍ وَلِنُهُ قال: "إِنَّ نِسَاءَ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ كُنَّ يَعْتَمِعْنَ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ فِي بَيْتِ صَاحِبِ النَّوْبَةِ مِنْهُنَّ، فَدَخَلَتْ زَيْنَبُ بَيْتَ عَائشةَ وَلَكُ عَلَيْكُمْ كُنَّ وَمُنْهُنَّ، فَدَخَلَتْ زَيْنَبُ بَيْتَ عَائشةَ وَمُنْهُنَّ فَدَ فَلَتُ النَّبِيُ عَلِيْكُمْ يَدَهُ، فَتَقَاوَلَتَا فَمَدَ النَّبِيُ عَلِيْكُمْ يَدَهُ، فَتَقَاوَلَتَا فَمَدَ النَّبِيُ عَلِيْكُمْ يَدَهُ، فَقَالَتْ عَائشةُ: إِنَّهَا زَيْنَبُ. فكف النَّبِيُ عَلِيْكُمْ يَدَهُ، فَتَقَاوَلَتَا حَتَّى النَّبِيُ عَلِيْكُمْ يَدَهُ، فقالَتْ عائشة الْحَثُ فِي حَتَّى ارْتَفَعَتْ أَصُواتُهُما، فمرَّ أبو بَكْرٍ فَسَمِعَهُما، فقال: يا رسولَ الله، احْثُ في أَفُواهِهِنَّ التُّرابَ، وجاءتِ الصَّلاةُ، فَخَرَجَ ولَمْ يُكلِّمُها، ولكنَّ أبا بَكْرٍ عاد بَعْدَ الصَّلاةِ، فعنَف عائشة».

فانظروا \_ أيُّها النَّاسُ \_ إلى صَبْرِهِ عَيْثَتُهُ وَحِلْمِهِ على ما بَدَرَ مِنْ أَزْوَاجِهِ وَخَاصُمِهِنَّ أمامَهُ، دُونَ أَنْ يُعَنِّفَ إحداهُنَّ.

يقولُ الإمامُ النَّوويُّ حَصِّم: (أمَّا قولُهُ: «احْثُ في أَفْوَاهِهِنَّ التُّرابَ» فمبالغةٌ في زَجْرِهِنَّ، وَقَطْعِ خِصَامِهِنَّ، وفيه فَضِيلةٌ لأبي بَكْرٍ حَيْسُنِه، وشفقتُهُ \_ ونَظَرُهُ في المصالح، وفيه إشارةُ المَفْضُولِ على صاحبِهِ الفاضِلِ بمَصْلَحَتِهِ) (2).

وفي «صحيح البخاريِّ» (3) مِنْ حديثِ عائشةَ ﴿ اللهِ عَلَيْكُمْ وَسُولِ اللهِ عَلَيْكُمْ وَسُودَةُ، والحِزْبُ الآخَرُ أُمُّ سَلّمَةَ، وَصَفِيَّةُ، وَسَوْدَةُ، والحِزْبُ الآخَرُ أُمُّ سَلّمَةَ، وسائِرُ نِسَاءِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكُمْ، وكان المُسلمون قَدْ عَلِمُوا حُبَّ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَعَانِ اللهِ عَلَيْكُمْ وَعَانِ اللهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ وَعَانُهُ أَخْرَهَا، والله عَلَيْكُمْ مَدِيَّةٌ، يُريدُ أَنْ يُهْدِيَهَا إلى رَسُولِ الله عَلَيْكُمْ أَخْرَهَا، والله عَلَيْكُمْ أَخْرَهَا، والله عَلَيْكُمْ أَخْرَهَا،

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (1462).

<sup>(2) «</sup>شرح النَّوويِّ على مسلم» (10/ 39).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (2581).

حتَّى إذا كان رَسُولُ اللهِ عَلِيلُهُ في بَيْتِ عائشةَ، بَعَثَ صاحبُ الهَدِيَّةِ إلى رَسُولِ الله عَيْدُ فِي بَيْتِ عَائِشَةَ، فَكَلَّمَ حِزْبُ أُمِّ سَلَمَةَ، فَقُلْنَ لها: كلِّمي رَسُولَ الله عَيْدُ يُكلِّمُ النَّاسَ، فيقولُ: مَنْ أَرَادَ أَنْ يُهْدِيَ إلى رَسُولِ الله عَيْاتُهُ هَدِيَّةً، فَلْيُهْدِها حَيْثُ كان مِنْ بُيُوتِ نِسَائِهِ، فكلَّمَتْهُ أُمُّ سَلَمَةَ بها قُلْنَ، فَلَمْ يَقُلْ لها شيئًا، فَسَأَلْنَها، فقالت: ما قال لي شَيْئًا، فَقُلْنَ لها: فكلِّميهِ، قالت: فكلَّمتْهُ حِيْنَ دَارَ إليها \_ أيضًا \_ ، فَلَمْ يَقُلْ لها شيئًا، فَسَأَلنَاها، فقالت: ما قال لى شيئًا، فَقُلْنَ لها: كَلِّميه حتَّى يُكَلِّمَكِ، فدار إليها، فَكَلَّمَتْهُ، فقال لها: «لا تُؤْذِيني في عائشةَ؛ فإنَّ الوَحْيَ لَمْ يَأْتِنِي وأنا في ثَوْبِ امْرَأَةٍ إلَّا عائشة ». قالت: فقالت: أَتُوبُ إلى الله مِنْ أَذاكَ يا رَسُولَ الله. ثُمَّ إِنَّهُنَّ دَعَوْنَ فاطمة بِنْتَ رَسُولِ الله عَلِيْظِيم، فَأَرْسَلَتْ إِلَى رَسُولِ الله عَلِيْظِيمَ تَقُولُ: إِنَّ نِسَاءَكَ يَنْشُدْنَكَ العَدْلَ<sup>(1)</sup> في بِنْتِ أبي بَكْرِ، فكلَّمتْهُ فقال: «يا بُنَيَّةُ، أَلَا تُحِبِّينَ ما أُحِبُّ؟». قالتْ: بَلَي. فَرَجَعَتْ إليهِنَّ فأخبرَ تُهُنَّ، فَقُلْنَ: ارْجعي إليهِ، فأبتْ أَنْ تَرْجِعَ، فأَرْسَلْنَ زَيْنَبَ بنْتَ جَحْش، فأَتَنْهُ فَأَغْلَظَتْ، وقالتْ: إنَّ نِسَاءَكَ يَنْشُدْنَكَ اللهَ العَدْلَ في بِنْتِ ابْنِ أبي قُحافة، فَرَفَعَتْ صَوْتَها، حتَّى تَناوَلَتْ عائشة وهي قاعدةٌ فَسَبَّتْها، حتَّى إنَّ رَسُولَ الله عَلِيْهُ لَيَنْظُرُ إِلَى عَائِشَةً هَلْ تَكَلَّمُ، قال: فتكلَّمَتْ عَائِشَةُ تَرُدُّ عِلَى زَيْنَبَ، حتَّى أَسْكَتَتْها، قالتْ: فَنَظَرَ النَّبِيُّ عَيْدِ إلى عائشة، وقال: «إنَّها بِنْتُ أبي بَكْرِ!».

فانظروا ـ أيُّما النَّاسُ ـ فالنَّبيُّ عَيْلِكُمْ لم يَظْلِمْ نساءَهُ على حِسَابِ عائشة، بَلْ إِنَّ ما فَعَلَهُ أصحابهُ مِنْ تَكْرِيمِ عائشة لمحبَّةِ النَّبيِّ عَيْلِكُمْ خارجٌ عَنْ أَمْرِهِ، ومَعَ ذلك فَقَدْ عالجَ النَّبيُّ عَيْلِكُمْ ورِفْقٍ، دُونَ أَنْ يَقْسُوَ على زَوْجَاتِهِ، عالجَ النَّبيُّ عَيْلِكُمْ هذِهِ الرَّغْبةَ مِنْ أَزْواجِهِ بحِلْمٍ ورِفْقٍ، دُونَ أَنْ يَقْسُوَ على زَوْجَاتِهِ، ويعَنَّفَهُنَّ لتجرُّئِهِنَّ عليه.

<sup>(1)</sup> يَنْشُدْنَكَ العَدْلَ أَيْ: يَسْأَلْنَ منك العَدْل، والمُرادُ بِهِ: التَّسْوية بينهُنَّ في كُلِّ شيءٍ.

بَلْ إِنَّهُ قَدْ جَاء فِي "الصَّحيحَيْنِ" (أَ) مِنْ حديثِ ابْنِ عبَّاسٍ عَيْثُ : أَنَّ زوجاتِ النَّبِيِّ عَيْلِكُمْ كُنَّ يُرَاجِعْنَهُ ويُجَادِلْنَهُ ويُنَاقِشْنَهُ، وهُوَ عَيْلِكُمْ يَسْمَعُ لَمُنَّ، ولا يُنْكِرُ ذلك مِنْهُنَّ تُواجِعُهُ مِنْهُ ورحمةً بَلْ حَتَّى إِنَّ إحدَاهُنَّ كانتْ تُرَاجِعُهُ وبَهُ وَرَحمةً بَلْ حَتَّى إِنَّ إحدَاهُنَّ كانتْ تُرَاجِعُهُ وبَهُ وَرَحمةً بَلْ حَتَّى إِنَّ إحدَاهُنَّ كانتْ تُرَاجِعُهُ وبَهُ وَمَ صابرٌ حليمٌ عليهِنَّ.

وانظروا \_ أيُّها النَّاسُ \_ إلى ما جاء في «مسندِ أحمد» بسندِ حَسَنِ، حسَّنه الأَرناؤوطَ في تحقيقهِ على المسند (2) مِنْ حديثِ النَّعْهانِ بْنِ بَشيرِ هِ عَنْ قال: جاء أبو بَكْرٍ هِ النَّهِ يَستَأْذِنَ النَّبِيَ عَلِيْكُم، فَسَمِعَ عائشةَ هِ النَّعْهانِ بُنِ بَشيرِ هَ صُوْتَها على رَسُولِ الله عَلِيْكُم، فَأَذِنَ لَهُ، فَدَخَلَ فقال: يا ابْنَةَ أُمِّ رُومَانَ \_ وتناوَلها \_، أَتَرْ فَعِينَ صَوْتَكِ على رَسُولِ الله عَلِيْكُم، فَأَذِنَ لَهُ، فَدَخَلَ فقال: يا ابْنَةَ أُمِّ رُومَانَ \_ وتناوَلها \_، أَتَرْ فَعِينَ صَوْتَكِ على رَسُولِ الله عَلِيْكُم، فَأَذِنَ لَهُ، فَدَخَلَ النَّبِيُ عَلِيْكُم بَيْنَهُ وبَيْنَها، قال: فلَيَّا خَرَجَ أَبُو بَكْرٍ مَسْ الْمَ عَلَى النَّبِيُ عَلِيْكُم بَيْنَهُ وبَيْنَها، قال: فَأَذِنَ لَهُ ، فَدخَلَ جَعَلَ النَّبِيُ عَلَيْكُم بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَها، قال: فَأَذِنَ لَهُ ، فَدخَلَ عَلَى الله أَبُو بَكْرٍ مُسْتَأَذِنَ عليه، فَوَجَدَهُ يُضَاحِكُها. قال: فَأَذِنَ لَهُ ، فَدخَلَ فقال له أَبُو بَكْرٍ: يا رسولَ الله، أَشْرِكاني في سِلْمِكُما كما أَشْرَكُتهاني في حَرْبِكُما.

أَيُّمَا النَّاسُ، لا يَظُنَّ أَحَدُنا أَنَّ الحياةَ قَدْ خَلَتْ مِنَ المُنَغِّصَاتِ والمَشَاكِلِ؛ فهذا أَمْرٌ يَتَنافَى وسُنَّةَ الابتلاءِ الرَّبَّانِ الثَّابِعَةَ لبني الإنسانِ، أَلَمْ يَقُلْ رَبُّنا \_ تبارك و تعالى \_ : ﴿ اللَّذِي عَلَا اللَّهُ الْمَزِيرُ الْمَنُودُ الْمَزِيرُ الْمَنُودُ الْمَزِيرُ الْمَنُودُ الْمَزِيرُ الْمَنُودُ الْمَزِيرُ الْمَنْودُ الْمَزِيرُ الْمَنْودُ الْمَرْ اللَّك : 2)؟!.

إنَّ المشاكلَ حاصلةٌ، لكنْ تحتاجُ إلى حِلْمٍ وصَبْرٍ وحِكْمةٍ؛ فإنَّ الشَّيطانَ حريصٌ على الفِتْنةِ، حريصٌ على أَنْ يَخْرُجَ وَهُوَ الرَّابِحُ ونَحْنُ الخاسرون.

<sup>(1)</sup> انظرِ الحديثَ بطُولِهِ في «صَحِيح البخاريِّ» (5843)، و«صَحِيح مسلمٍ» (1479).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أحمدُ في «مسنده» (1797).

ففي "صحيح مسلم" (أ) مِنْ حديثِ جابرٍ ﴿ اللّهِ عَنْ اللّهِ اللّهِ عَلَمُهُمْ فِتْنَةً ، يَجِيءُ أَحَدُهُمْ فيقولُ: فعلتُ اللّاءِ، ثُمَّ يَبْعَثُ سَرَايَاهُ، فَأَدْنَاهُمْ مِنْهُ مَنْزِلَةً أَعْظَمُهُمْ فِتْنَةً ، يَجِيءُ أَحَدُهُمْ فيقولُ: فعلتُ كَذَا وكَذَا، فيقولُ: ما صَنَعْتَ شَيْئًا، قال: ثُمَّ يَجِيءُ أَحَدُهُمْ فيقولُ: ما تَرَكْتُهُ حَتَى كَذَا وكَذَا، فيقولُ: ما تَرَكْتُهُ حَتَى فَرَقْتُ بَيْنَهُ وبَيْنَ امْرَأَتِهِ، قال: فَيُدْنِيهِ مِنْهُ، ويَقُولُ: نِعْمَ أَنْتَ! ». قال الأَعْمَشُ: أراهُ قال: «فَيَلْتَزَمُهُ».

وانظروا ـ أيُّما النَّاسُ ـ إلى حِكْمةِ النَّبِيِّ عَيْطَالُهُ فِي القَضَاءِ على المَشَاكِلِ فِي مَهْدِها، وتَفْوِيتِ الفُرْصَةِ على الشَّيْطانِ الرَّجيمِ.

ففي "صحيح البُخاريِّ" في حديثِ أَنسٍ هِ اللهِ عَالَىٰ عَلَيْ عَلَيْهُ عِنْدَ النَّبِي عَلَيْهُ عِنْدَ اللّهِ عَلَيْهُ عِنْدَ اللّهِ عَلَيْهُ عَنْدَ اللّهِ عَلَيْهُ عَنْدَ اللّهِ عَلَيْهُ عَلْكُمُ عَلَيْهُ الطَّعَامُ اللّهُ عَنْهِ الطَّعَامُ اللّهُ عَنْدِ اللّهِ هُو فِي بَيْتِهَا، فَدَفَعَ الصَّحْفَةُ مَا الطَّعَامُ اللّهُ عَنْدِ اللّهِ هُو فِي بَيْتِهَا، فَدَفَعَ الصَّحْفَةُ الصَّحْفَةُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْدِ اللّهِ عَنْدِ اللّهِ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللهُ اللّهُ الللهُ الللللهُ

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (2813).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (5225).

### الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ النَّبيُّ عَيْكُمْ في بَيْتِهِ :

الحَمْدُ للهِ ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - تقدَّم الحديثُ مَعَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْ حياةِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ في بَيْتِهِ، واقتطفتُ لَكُمْ زَهْرَتَيْنِ، هُما: الصَّبْرُ، والحِلْمُ، والآنَ أقتطفُ لكم زهرةً مِنْ مَشَاعِرِهِ عَيْظَةً مَعَ أَهْلِهِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ كان ـ نبيُّنا مُحَمَّدٌ عَلِيْتُهُ مِثَالًا للَّطْفِ والأُنْسِ ودِفْءِ المَشَاعِرِ مَعَ أَيُّهَا النَّاسِ والْأُنْسِ ودِفْءِ المَشَاعِرِ مَعَ أَهْلِهِ خاصَّةً، ومَعَ النَّاسِ كافَّةً.

ففي "صحيح مسلم" أمن حديث عائشة والله قالت: الكُنْتُ أَشْرَبُ وأنا حائضٌ، ثُمَّ أُناولُهُ النَّبِيَ عَلِيْكُم، فَيَضَعُ فاهُ على مَوْضِعِ فِيَّ، فَيَشْرَبُ، وأَتَعَرَّقُ العَرْقَ حائضٌ، ثُمَّ أُناولُهُ النَّبِيَ عَلِيْكُم، فَيَضَعُ حائضٌ، ثُمَّ أُناوِلُهُ النَّبِيَ عَلِيْكُم، فَيَضَعُ فاهُ على موضِع فِيًّ. فيضَعُ فاهُ على موضِع فِيًّ.

وكان مِنْ جميلِ مشاعرِهِ: أنَّهُ رَفَعَ الكلفةَ إلى حدٍّ أنْ يستبقَ هُوَ وامْرَأْتُهُ.

ففي "مسندِ أحمدً" بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في "آدابِ الزِّفاف" ( مَنْ حديثِ عَائِلَةُ في بَعْضِ أَشْفَارِهِ مِنْ حديثِ عَائِلَةً في بَعْضِ أَشْفَارِهِ وَأَنَّا جارِيةٌ لَمُ أَحْلِ اللَّحْمَ، ولَمُ أَبْدُنْ، فقال للنَّاسِ: "تقدَّمُوا". فتقدَّمُوا، ثُمَّ قال:

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (300).

<sup>(2) «</sup>صَحِيعٌ»: أخرجه أحمدُ في المسنده (6/ 264)، وأبو داؤدَ (2578)، وابْنُ ماجَهُ (2010)، وصحَّحه الأَلْبَانُيُّ في الإرواء (1502)، واآداب الزِّفاف (ص276).

"تعالَى حتَّى أُسَابِقَكِ". فسابَقْتُهُ فَسَبِقْتُهُ، فَسَكَتَ عنِّي، حتَّى إذا حَمَلْتُ اللَّحْمَ وبَدُنْتُ ونَسِيتُ، خَرَجْتُ مَعَهُ في بَعْضِ أَسْفَارِهِ، فقال للنَّاسِ: "تقدَّمُوا". فتقدَّمُوا، ثُمَّ قال: "تَعَالَى أُسَابِقَكِ". فسابَقْتُهُ فَسَبِقَني، فَجَعَلَ يَضْحَكُ وهُوَ يَقُولُ: "هذِهِ بِيلْكَ".

وفي "صحيح البُخَارِيِّ" (أَ) مِنْ حديثِ أَنسٍ ﴿ اللهُ عَنْ صَفِيّةً ﴿ اللهُ عَنْ صَفِيّةً ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ صَفِيّةً ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَالِمُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا

وأخرج النّسائيُ في «عشرة النّساءِ» بإسنادٍ حَسَنٍ " مِن حديثِ عائشةَ وَأَخْرى قالتُ: زارَتْنا سَوْدَةُ يَوْمًا، فجلس بَيْنِي وبَيْنَها، وإحْدَى رِجْلَيْهِ في حِجْرِي، والأُخْرى في حِجْرِها، فَعَمِلْتُ الحَزِيرةُ، فَقُلْتُ: كُلِي، فأبَتْ، فَقُلْتُ: لَتَأْكُلِينَ أَوْ لَأَلطَّخَنَّ فِي حِجْرِها، فَعَمِلْتُ الحَزِيرةُ، فَقُلْتُ: كُلِي، فأبَتْ، فَقُلْتُ: لَتَأْكُلِينَ أَوْ لَأَلطَّخَنَّ فِي حِجْرِها، فَعَمِلْتُ الحَزِيرةُ، فَقُلْتُ: كُلِي، فأبَتْ، فَقُلْتُ: لَتَأْكُلِينَ أَوْ لَأَلطَّخَنَّ فِي وَجْهَهَا، فَضَحِكَ رَسُولُ الله عَنْ مَن القَصْعةِ شَيْئًا، فلطَّخْتُ بِهِ وَجْهَهَا، فَضَحِكَ رَسُولُ الله عَنْ الصَّحْفةِ شَيْئًا، فلطَّخْتُ بِهِ وَجْهِي، ورَسُولُ اللهِ عَنْ الصَّحْفةِ شَيْئًا، فلطَّخَتْ بِهِ وَجْهِي، ورَسُولُ اللهِ عَنْ الصَّحْفةِ شَيْئًا، فلطَّخَتْ بِهِ وَجْهي، ورَسُولُ اللهِ عَنْ المَعْدَاتُ مِنْ المَالِهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

والخَزِيرةُ - أَيُّهَا النَّاسُ - لَحُمُّ يُقَطَّعُ صِغَارًا ويُصَبُّ عليه ماءٌ كثيرٌ، فإذا نَضِجَ ذُرَّ عليه الدَّقيقُ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (4211).

<sup>(2)</sup> يُحَوِّي لها ـ بتشديد الواوِ ـ أيْ: يجعلُ لها حَوِيَّةٌ، وهي كِسَاءٌ مَحْشُوٌّ يُدَارُ حَوْلَ سنام البَعير، نُهَيَّأُ للمَرْأَة لتَرْكَبَهُ، والجَمْعُ الحَوَايا.

<sup>(3)</sup> أخرجه النَّسائيُّ في «عِشْرةِ النِسَّاء» (8917)، وأبو يعلى في «مسنده» (4476).

وفي "صحيح البُخَارِيِّ" أَنْ حديثِ عائشةً الشَّطَ قالتُ: "لَقَدُ رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُمُ وَسُولَ اللهِ عَلَيْكُمُ لَا اللهِ عَلَيْكُمُ وَمَا عَلَى بَابِ حُجْرِتِ، والحَبَشَةُ يَلْعَبُونَ فِي المَسْجِدِ ورَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمُ يَسْتُرُنِي بِرِدَائِهِ، أَنْظُرُ إِلَى لَعِبِهِمْ".

قال الحافظُ ابْنُ حَجَرٍ ﴿ فِلْهُ: ﴿ وَفِي الحَدِيثِ جُوَازُ النَّظْرِ إِلَى اللَّهُوِ الْبَاحِ، وَفَيهِ حُسْنُ خُلُقِهِ عَلِيْكُمْ مَعَ أَهْلِهِ، وكَرَمُ مُعَاشرتِهِ » (2).

أَيُّهَا النَّاسُ، تِلْكَ قُطُوفٌ مِنْ أَخْلاقِهِ عَيْظَهُ، وحُسْنِ عِشْرَتِهِ مَعَ أَهْلِهِ، واللهُ -سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - قَدْ أَمَرَنا بالتَّأْسِّي به، فقال: ﴿ لَفَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْوَا كَانَ اللهِ اللهِ أَلَا عَنَا لِمِنَ كَانَ يَرْجُوا اللهُ وَالْمِيْوَمُ ٱلْكَخِرَ وَذَكَرُ اللهُ كِيرًا ﴿ أَنْ الْاحزابِ: 21).

وفي "صحيح مسلم" (3) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهِ عَالَ: قال رسولُ الله عَلَيْهِ : «لا يَفْرَكُ مُؤْمِنٌ مُؤْمِنٌ مُؤْمِنَةً ؟ إِنْ كَرِهَ مِنْهَا خُلُقًا، رَضِي منها آخَرَ \_ أَوْ قَالَ: غَيْرَهُ \_ ». وقَوْلُهُ: «لا يَفْرَكُ». أَيْ: لا يُبْغِضْ.

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ دَلَّ الدَّليلُ مِنْ كتابِ الله، وسُنَّةِ رَسُولِ الله عَيْلِكُم على أَنَّهُ لا يَعْسُنُ ولا يَجْمُلُ بالمُؤْمِنِ أَنْ يُبْغِضَ زَوْجَهُ مَتَى وَجَدَ مِنها خُلُقًا لاَ يُعْجِبُهُ؛ لأَنَّهُ رُبَّها هُناك أَخْلاقٌ مَرْضِيَّةٌ، لكنَّهُ يَسْعَى ما استطاع لإصلاحِها.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (544) \_ والَّلفُظُ لَهُ \_ ، ومسلم (892).

<sup>(2) «</sup>فتح الباريُّ» (1/ 549).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (1469).

أَيُّهَا النَّاسُ، النِّسَاءُ أَشْبَهُ بِالقَوارِيرِ، دَلَّ على ذلك ما جاء في "صحيح البُخاريَّ" (1) مِنْ حديثِ أَنْسٍ ﴿ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ : «يا أَنْجَشُ، رُوَيْدَكَ سَوْقَكَ بِالقَوَارِيرِ».

فهنا شَبَّهَ النَّبِيُّ النِّساءَ بالقَوَاريرِ إشارةً إلى ما فيهنَّ مِنَ الصَّفَاءِ والنَّعُومةِ والرَّقَةِ، وإلى ضَعْفِهِنَّ وقِلَّةِ تحمُّلِهِنَّ، والمَقْصُودُ \_ أَيُّها النَّاسُ \_ : أَنَّهُنَّ بحاجةٍ إلى الرِّفْقِ في تَوْجِيهِهِنَّ وتعليمِهِنَّ والحياةِ مَعَهُنَّ.

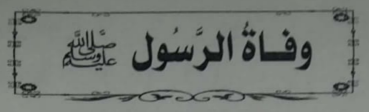
أَيُّهَا النَّاسُ، قَبْلَ أَنْ أُودِّعَ مقامي هذا أُذَكِّرُكُمْ بقولِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ (كما في «الصَّحيحَيْنِ» (2) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ يَشْكُ ): «اسْتَوْصُوا بالنِّساءِ خَيْرًا؛ فإنَّهُنَّ خُلِقْنَ مِنْ ضِلَع، وإنَّ أَعْوَجَ شَيْءٍ في الضِّلَعِ أَعْلَاهُ، فإنْ ذَهَبْتَ تُقِيمُهُ كَسَرْتَهُ، وإنْ تَرَكْتَهُ لَمْ يَزَلْ أَعْوَجَ، فاسْتَوْصُوا بالنِّساءِ خَيْرًا».

أَيُّهَا النَّاسُ، سَلُوا اللهَ الَّذي جَمَعَكُمْ في الدُّنيا في بَيْتٍ واحِدٍ على طاعَتِهِ، وجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً ورحمةً ـ أَنْ يَجْمَعَكُمْ في الفِرْدَوْسِ في مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ.

اللّهُمَّ ﴿ رَبُّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَنْفَضِنَا فَدُرِيَّنِنِنَا فُرَةً أَعْيُنِ وَأَجْعَمَنْنَا لِلمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴿ ﴾ اللّهُمَّ لا تَجْعَلِ الدُّنْيا أَكْبَرَ هَمِّنا، ولا (الفرقان: 74)، اللّهمُ باركُ لنا في أَهْلِنا وأَوْلَادِنا، اللّهُمَّ لا تَجْعَلِ الدُّنْيا أَكْبَرَ هَمِّنا، ولا مَبْلَغَ عِلْمِنَا، اللّهُمَّ لا تَكِلْنا إلى أَنْفُسِنا طَرْفَةَ مَبْلُغَ عِلْمِنَا، اللّهُمَّ لا تَكِلْنا إلى أَنْفُسِنا طَرْفَة عَيْنٍ، اللّهُمَّ اغْفِرْ لآبائِنا وأُمَّهاتِنا، اللّهُمَّ ارْحَمْهُمْ كَها رَبَّوْنا صِغَارًا.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (6202).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (3331)، ومسلم (1468).



الخطبة الأولى

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بة مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَمَا يَهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ (آل عمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَّفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيْرًا وَلِسَاءً وَاتَّقُوا النَّهِ ٱلَّذِي مَنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً وَاتَّقُوا النَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا (آ) ﴾ (النساء: 1).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوْلَا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حديثي معكم - أيُّها النَّاسُ - عَنْ وفاةِ الرَّسُولِ عَيْكُمْ.

أيُّها النَّاسُ، إنَّ مُصِيبةً مَوْتِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمُ أَعْظَمُ الْمُصَائِبِ على الْمُسْلمينَ.

ففي «سُنَن ابْنِ ماجَهْ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» (1) مِنْ حديثِ عائشة عِيْكُمْ قالتْ: قال رسولُ الله عَيْكُمْ: «يا أَيُّما النَّاسُ، أَيُّما أَحَدٍ مِنَ النَّاسِ - أَوْ مِنَ المُؤْمنين - أُصِيبَ بمُصيبةٍ، فَلْيَتَعَزَّ بمصيبتِهِ بي عَنِ المُصيبةِ الَّتي

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه ابن ماجَه (1599)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة».

-4 111 0-

تُصِيبُهُ بِغَيْرِي؛ فإنَّ أَحَدًا مِنْ أُمَّتِي لَنْ يُصابَ بمُصيبةٍ بَعْدي أَشَدَّ عَلَيْهِ مِنْ مُصِيبةٍ ، فالأَنْ يُصابَ بمُصيبةٍ اللهُ عَلَيْهِ مِنْ مُصِيبتى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مِنْ مُصِيبتى اللهُ اللهُ

أيُّها النَّاسُ، لَقَدْ أَعْلَم الله \_ سبحانه وتعالى \_ نبيَّنا محمَّدًا عَيْكُمْ بَأْجَلِهِ.

ففي "صحيح مسلم" أَنْ يَمُوت: «سُبْحَانَكَ وبحَمْدِكَ، أَسْتَغْفِرُكَ وأَتُوبُ إلَيْكَ». كَانْ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَيُكُونُ وَاللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَيَكُونُ وَاللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَيَكُونُ وَاللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكُمُ وَيَكُونُ وَاللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكُمُ وَيُعْفِرُكُ وَأَتُوبُ إلَيْكَ ».

قالتْ: قُلْتُ: يا رسولَ الله، ما هذِهِ الكَلِماتُ الَّتِي أَراكَ أَحْدَثْتَها تَقُولُها؟. قال: «جُعِلَتْ لِي عَلَامةٌ فِي أُمَّتِي، إذا رَأَيْتُها قُلْتُها ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾ ».

وَقَدْ سَأَلَ عُمَرُ ابْنَ عَبَّاسٍ وَفَضَ عَنْ هَذِهِ الآيةِ: ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾ ، فقال: «أَجَلُ رَسُولِ الله عَيْطِيلُهُ أَعْلَمُهُ إِيَّاهُ». قال: «ما أَعْلَمُ مِنْها إلَّا ما تَعْلَمُ».

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (3) مِنْ حديثِ عائشة هِ عَلْيَ قالتْ: كُنَّ أَزُواجُ النَّبِيِّ عَيْكُمُ عِنْدَهُ، لَم يُغادِرْ منهُنَّ واحدةً، فأقبلتْ فاطمة تَشي، ما تُغطِيءُ مِشْيَتُها مِنْ مِشْية رَسُولِ عِنْدَهُ، لَم يُغادِرْ منهُنَّ واحدةً، فأقبلتْ فاطمة تَشي، ما تُغطِيءُ مِشْيتُها مِنْ مِشْية رَسُولِ الله عَيْكُمُ شياً فليًا رآها رَحَّبَ بها، فقال: «مَرْحبًا بابْنتي». ثُمَّ أَجْلسها عَنْ يَمِينِهِ الله عَنْ شِمالِهِ . ، ثُمَّ سارَّها فبَكَتْ بُكاءً شديدًا، فليًا رَأَى جَزَعَها، سارَّها الثَّانية فضحِكَتْ، فقُلْتُ لها: خَصَّكِ رسولُ الله عَيْكَمُ مِنْ بَيْنِ نسائِهِ بالسِّرادِ، ثُمَّ أنتِ نبكينَ؟!، فليًا قام رَسُولُ الله عَيْكَمُ ، سألتُّها: ما قال لكِ رسولُ الله عَيْكَمُ ؟.

قالتْ: مَا كُنْتُ أُفْشِي عَلَى رَسُولِ اللهِ عَيْنِ مِنَ اللهِ عَيْنِهِ مِنَ اللهِ عَلَيْتُم مِنَ اللهِ عَيْنِهِ مَا قال لكِ رَسُولُ اللهِ عَيْنِهِ مَا قال لكِ رَسُولُ اللهِ عَيْنِهِ مَا قَالَ لَكِ رَسُولُ اللهِ عَيْنِهِ مَا قَالَ لَكِ رَسُولُ اللهِ عَيْنِهِ مَنَ الْحَقِّ لَمَا حَدَّثَتِنِي مَا قَالَ لَكِ رَسُولُ اللهِ عَيْنِهِ مَنَ الْحَقِّ لَمَا حَدَّثَتِنِي مَا قَالَ لَكِ رَسُولُ اللهِ عَيْنِهِ مَنَ الْحَقِّ لَمَا حَدَّثَتِنِي مَا قَالَ لَكِ رَسُولُ اللهِ عَيْنِهِ مَنْ اللهِ عَيْنِهِ مَنْ اللهِ عَيْنِهِ مِنَ اللهِ عَلَيْكِ مِنَ اللهِ عَلَيْنِ مِنْ اللهِ عَلَيْكِ مِنْ اللهِ عَلَيْكِ مِنَ اللهِ عَلَيْكِ مِنَ اللهِ عَلَيْكِ مِنْ اللهِ عَلَيْكُ مِنْ اللهِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ مِنْ اللهِ عَلَيْكِ مِنْ اللهِ عَلَيْكِ مِنْ اللهِ عَلَيْكِ مِنْ اللهِ عَلْكُ عَلَيْكِ مِنْ اللهِ عَلَيْكِ مِنْ اللهِ عَلَيْكِ مِنْ اللهِ عَلَيْكِ مِنْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكُ مِنْ اللّهِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلْمُ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكِ عَلَيْكَ عَلَيْكِ عَلْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْك

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (484).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (3627).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (3 443)، ومسلم (2450)، واللَّفْظُ لَهُ.

فقالتْ: «أَمَّا الآنَ فَنَعَمْ، أَمَّا حينَ سارَّني في المَرَّةِ الأُولى، فأخبرني أَنَّ جِبْرِيلَ كان يُعارِضُهُ (١) القُرْآنَ في كُلِّ سنةٍ مرَّةً، وإنَّهُ عارَضَهُ الآنَ مرَّتينِ، وإنيٍّ لا أَرَى الأَجَلَ إلَّا قَدِ اقْتَرَبَ، فاتَّقي اللهَ واصْبري، فإنَّهُ نِعْمَ السَّلَفُ أَنا لَكِ».

قالت: فبكيتُ بُكائي الَّذي رأيتِ، فلمَّا رَأَى جَزَعي سارَّني الثَّانيةَ، فقال: «يا فاطمةُ، أَمَا تَرْضَيْ أَنْ تكُوني سَيِّدةَ نساءِ المُؤْمنين \_ أَوْ سَيِّدةَ نِسَاءِ هذِهِ الأُمَّةِ \_ ؟».

قالت: فضحِكْتُ ضَحِكى الَّذي رأيتِ.

وفي روايةٍ «لمسلم»: فأَخْبرني أنِّ أوَّلُ مَنْ يَتْبَعُهُ مِنْ أَهْلِهِ؛ فَضَحِكْتُ.

ذلك - أيُّها النَّاسُ - بَعْضُ المقدِّماتِ لموتِهِ عَلَيْكُم .

وكان عَيْظَتُم قَدْ ودَّع النَّاسَ في حجَّةِ الوداع وأَوْصاهم.

فَفَي "صحيح مسلم" (2) مِنْ حديثِ جابِر ﴿ اللَّهُ قَالَ: رأيتُ النَّبِيَ عَلَيْكُمْ يَرْمِي عَلَيْكُمْ النَّبِي عَلَيْكُمْ النَّبِي عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وتتجلَّى وَصِيَّتُهُ عَيْظَةٍ ووداعُهُ لأُمَّتِهِ فِي عَرَفاتٍ.

ففي "صحيح مسلم" (3) مِنْ حديثِ جابرِ هِينَ النَّبيَّ أَمَرَ بالقَصْوَاءِ (4)، فَيْ النَّبيَّ أَمَرَ بالقَصْوَاءِ (4)، فَرُ حِلَتْ (5) لَهُ، فأتي بَطْنَ الوادي، فخطَبَ النَّاسَ، وقال: "إنَّ دماءَكُمْ وأموالكُمْ حرامٌ

<sup>(1)</sup> المُعارضة: المُقابلة، وهي مُفاعلة من الجانبين، جِبْريلُ عَلِيْ يَقْرَأُ والنَّبِيُّ عَلِيْكُ يستمعُ، ثُمَّ يقرأ النَّبِيُّ عَلِيْكُ يستمعُ، ثُمَّ يقرأ النَّبِيُّ عَلِيْكُ وجِبْرِيلُ عَلِيْكُ يستمعُ.

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (1279).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (1218).

<sup>(4)</sup> القَصْواء\_بالفَتْحِ والمدِّر: اسْمُ ناقةِ النَّبِيِّ عَيْطَالُمْ .

<sup>(5)</sup> فَرُحِلَتْ أَيْ: جُعِلَ عليها الرَّحْلُ، وهُوَ المُرْكَبُ.

عليكمْ كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هذا، في شَهْرِكُمْ هذا، في بَلَدِكُمْ هذا، أَلَا كُلُّ شَيْءٍ مِنْ أَمْرِ الجاهليَّةِ مَوْضُوعةٌ، وإنَّ أُوَّلَ دَم أَضَعُ مِنْ دِمَائِنا دَمُ الْبِنِ رَبِيعةَ ابْنِ الحارِثِ، كان مُسْتَرْضِعًا في بَني سَعْدٍ، فَقَتَلَتْهُ هُذَيلٌ، وَرِبا الجاهليَّةِ مَوْضُوعٌ، وأوَّلُ رِبًا أَضَعُ رِبَانَا رِبَا العَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ المُطَّلِبِ، فإنَّهُ مَوْضُوعٌ كُلُّهُ، فاتَّقُوا مَوْضُوعٌ، وأوَّلُ رِبًا أَضَعُ رِبَانَا رِبَا العَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ المُطَّلِبِ، فإنَّهُ مَوْضُوعٌ كُلُّهُ، فاتَّقُوا اللهَ في النساءِ، فإنَّكُمْ أَخَذْ مُوهَنَّ بأَمَانِ الله، واسْتَحْلَلْتُمْ فُرُوجَهُنَ بكلِمَةِ الله، ولكم عليهِنَ ألَّا يُوطِئنَ فُرُشَكُمْ أَحَدًا تَكْرَهُونَهُ، فإنْ فَعَلْنَ ذلك فاضْرِبُوهُنَ ضَرْبًا غَيْرَ عليهِنَ أَلًا يُوطِئنَ فُرُشَكُمْ أَحَدًا تَكْرَهُونَهُ، فإنْ فَعَلْنَ ذلك فاضْرِبُوهُنَ ضَرْبًا غَيْرَ عليهِنَ أَلًا يُوطِئنَ فُرُشَكُمْ أَحَدًا تَكْرَهُونَهُ، فإنْ فَعَلْنَ ذلك فاضْرِبُوهُنَّ ضَرْبًا غَيْرَ مُبْرَحِ (١)، وهُنَّ عليكم رِزْقُهُنَّ وكِسُوَيُهُنَّ بالمَعْرُوفِ، وقَدْ تَرَكْتُ فِيكُمْ ما لَنْ تَضِلُوا بعَدَهُ وَانَ الله والله والله والمَالِقُونَ عَنِي، في أَنْتُمْ قائِلُون؟».

قالوا: نَشْهَدُ أَنَّكَ قَدْ بَلَّغْتَ وأَدَّيْتَ ونَصَحْتَ.

فقال بإصْبَعِهِ السَّبَّابِةِ ـ يَرْفَعُها إلى السَّماءِ، ويَنْكُتُهَا إلى النَّاسِ: «اللَّهُمَّ اشْهَدْ، اللَّهُمَّ اشْهَدْ» ثَلَاثَ مرَّاتٍ.

وفي رواية «للبخاريِّ» (2) منْ حديثِ ابْنُ عُمَرَ ﴿ اللَّهِ عَالَ: ﴿ وَوَدَّعَ النَّاسَ، فَقَالُوا: هَذِهِ حَجَةُ الوَدَاعِ».

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ حَضَرَ هذا المَوْقِفَ الجَمُّ الغَفِيرُ مِنَ النَّاسِ، فقيل \_ كما في «فتح الملك المعبود» \_: «مائة وثلاثون ألفًا»(3).

وفي هذا اليَوْمِ العظيمِ - أيُّما النَّاسُ - أُنْزِلَ على النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ يَوْمَ عَرَفَةَ في يَوْمِ الجُمْعَةِ: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمْمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ (المائدة: 3).

<sup>(1)</sup> ضَرْباً غَيْرَ مَبرِّح \_ بكَسْرِ الباءِ مُشدَّدةً \_ أَيْ: غَيْرَ شاقً.

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (1742).

<sup>(3)</sup> انظر «فتح الملك المعبود» (2/ 105).

وبَعْدَ أَنْ رَجَعَ النَّبِيُّ عَلَيْكُمْ ، شَرَعَ في توديع الأحياء والأَمْوَاتِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» أَ مِنْ حديثِ عُقْبَةَ بْنِ عامرٍ وَفِيْ : أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكُمْ خَرَجَ يَوْمًا، فصلَّ عَلَى قَتْلَ أُحُدٍ صَلَاةَ المَيْتِ بَعْدَ ثَهَانِ سِنِينَ كَالْمُودِّعِ للأَحْيَاءِ والأَمْوَاتِ، يَوْمًا، فصلَّ عَلَى قَتْلَ أُحُدٍ صَلَاةَ المَيْتِ بَعْدَ ثَهَانِ سِنِينَ كَالْمُودِّعِ للأَحْيَاءِ والأَمْوَاتِ، ثُمَّ طَلَعَ المِنْبَرَ، فقال: «إنِّ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ فَرَطٌ لَكُمْ (٥)، وأَنَا شَهِيدٌ عليكم، وإنَّ مَوْعِدَكُمُ الحَوْضُ، وإنِّ والله - لَأَنظُرُ إلى حَوْضِي الآنَ مِنْ مَقَامِي هذا، وإنِّ قَدْ أُعْطِيتُ الْحَوْضُ، وإنِّ - والله - ما أخافُ عليكمْ أَنْ تُشْرِكُوا بَعْدِي، ولكنيً مَفَاتيحَ خَزَاتَنِ الأَرْضِ، وإنِّ - والله - ما أخافُ عليكمْ أَنْ تُشْرِكُوا بَعْدِي، ولكنيً أَخافُ عليكمُ الدُّنْيا أَن تتنافسوا فيها (وتَقْتَتِلُوا، فتَهْلِكُوا كها هَلَكَ مَنْ كان قَبْلَكُمْ)».

قَالَ عُقْبَةُ: "فَكَانَتْ آخِرَ نَظُرةٍ نَظُرتُهَا إِلَى رَسُولِ اللهُ عَلَيْكُمْ (على المِنْبَرِ)".

قال الحافظُ ابْنُ حَجَرٍ حَضَّ ما معناهُ: فتوديعُهُ للأحياءِ ظاهرٌ؛ لأنَّ سِياقَ الحديثِ يُشْعِرُ أَنَّ ذلك كان آخِرَ حياتِهِ عَلَيْكُهُ، وأمَّا توديعُهُ للأمواتِ فَبِاسْتِغْفَارِهِ لأَهْلِ أُحُدِ، وانقطاعِهِ بجَسَدِهِ عَنْ زيارَتِهِمْ (3).

أَيُّهَا النَّاسُ، بَعْدَ أَنْ وَدَّعَ النَّبِيُ عَلِيْكُمُ الأحياء، وصلَّى على شُهداء أُحُدٍ، ودَعَا لَهُم، وذهب إلى أَهْلِ البَقِيع، وسَلَّمَ عليهم، ودعا لهم مُودِّعًا لهم ـ رَجَعَ مرَّةً مِنَ البَقِيع، فَوَجَدَ عائشة وهي تَشْتَكِي مِنْ صُدَاعٍ برَأْسِها، وهي تَقُولُ: وَارَأْسَاهُ!. فقال ـ كَمَا في «مسندِ أحمَدَ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «أحكام الجنائز»(4) ـ : «بَلْ أَنَا ـ والله ـ يا عائشة وَارَأْسَاهُ!».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (1344)، (3596)، (4042)، (4085)، (6590)، ومسلمٌ (2296)، وما بَيْنَ المعْكُوفَيُنِ من صَحيح مُسْلِم.

<sup>(2)</sup> فَرَطُّ لكم - بفتحتين - أي: مُتَّقدُّ مُكم.

<sup>(3) (</sup>الفتح) (7/ 349).

<sup>(4) «</sup>صَحِيعٌ»: أخرجه أحمدُ (6/ 144)، وصحَّحه الألبانيُّ في «أحكام الجنائز» (ص50).

قالتْ عائشةُ ﴿ عَلَيْكِ، وَمَا ضَرَّكِ لَوْ مَتَّ قَبْلِي، فقمتُ عَلَيْكِ، وكَفَّنْتُكِ، وَكَفَّنْتُكِ، وَكَفَّنْتُكِ، وَكَفَّنْتُكِ، وَكَفَّنْتُكِ، وَكَفَّنْتُكِ، وَكَفَّنْتُكِ،

قالتْ: قُلْتُ: واللهِ لكأنِّي بك لَوْ قَدْ فَعَلْتَ ذلك، لَقَدْ رَجَعْتَ إلى بَيْتي، فأَعْرَسْتَ بِبَعْضِ نِسَائِكَ (١).

قالت: فتبسّم رسولُ الله عَلَيْكُم.

وأوَّلُ ما اشْتَدَّ برَسُولِ اللهِ عَلَيْكُمْ وَجَعُهُ فِي بَيْتِ مَيْمُونةَ، فاستأذن نساءَهُ أَنْ يُمَرَّضَ فِي بَيْتِ مَسْمُونةَ، فاستأذن نساءَهُ أَنْ يُمَرَّضَ فِي بَيْتِ عائشةَ عِشْكَ، كَما جاء ذلك في «صحيح مسلم»<sup>(2)</sup>.

وفي بَيْتِ ـ عائشة ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ كان مَوْتُهُ عَيْلِيْمَ، كَمَا فِي «الصَّحيحين» (3) مِنْ الدُّنيا حديثِ عائشة حَيْثِ قالتْ: كُنْتُ أَسْمَعُ: أَنَّهُ يمُوتَ نَبِيٌّ حَتَّى يُخَيَّر بَيْنَ الدُّنيا والآخرةِ، فَسَمِعْتُ النَّبِيَّ عَيْلِيَّمَ فِي مَرَضِهِ الَّذي ماتَ فيه ـ وأَخَذَتُهُ بُحَّةٌ يَقُولُ: ﴿ مَعَ اللّهِ مَنَ النّبِيَ عَيْلِيَّمَ فِي مَرَضِهِ الّذي ماتَ فيه ـ وأَخَذَتُهُ بُحَّةٌ يَقُولُ: ﴿ مَعَ اللّهِ مَنَ النّبِيَّ عَيْلِيَّهُ فِي مَرَضِهِ اللّه مَاتَ فيه ـ وأَخَذَتُهُ بُحَّةٌ يَقُولُ: ﴿ مَعَ اللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْهِم مِنَ النّبِيتِينَ وَالصّدِيقِينَ وَالصّدِينَ وَالصّدِيقِينَ وَالصّدَ فَلْمَاسُهُ وَلَيْهُ وَصَدُى اللّهُ وَالصّدَ وَالصّدَانُ وَلَهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ وَالصّدَ وَالصّدَ وَالصّدَ وَالصّدَ وَالصّدَ وَالصّدَ وَالصّدَانِينَ وَالصّدَ وَالصّدَ وَالصّدَانِينَ وَالسّدَانِينَ اللّهُ اللّهُ وَالصّدَانِينَ وَالصّدَانِينَ وَالصّدَ وَالصّدَانِينَ وَالصّدَانِينَ وَالصّدَانِينَ السّدَانِينَ السّدَانِينَ وَالصّدَانِينَ السَاءَ وَالصّدَانِينَ وَالصّدَانِينَ وَالصّدَانِينُ وَالصّدَانِينَ وَالصّدَانِينَ وَالصّدَانِينَ وَالصّدَانِينَ وَالصّدَانِينَ وَالصّدَانِينَ وَالصّدُونِينَ اللّهُ وَالْعَلَالَ وَالْعَلَالَ وَالْعَلَالَ وَالسّدُولُ وَالسّدَانِينَ وَالْعَلَالَ وَالْعَلَالُ وَلْعَلَالَ وَالْعَلَالَ وَالْعَلْمُ وَالسُولُولُ وَلَيْلُولُ وَالْ

وقالتْ عائشةُ عِشْكَ كما في «الصَّحيحين» (4): «فكانَتْ آخِرَ كَلِمَةً تكلَّم بها: «اللَّهُمَّ الرَّفيقَ الأَعْلَى».

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1)</sup> يُقَالُ: أَعْرَسَ بِأَهْلِهِ: إذا بَنَى بها، وكذلك إذا غَشِيَها.

<sup>(2) «</sup>رواه مسلم» (418).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (4435)، ومسلم (2444).

<sup>(4)</sup> رواه البخاريُّ (4436)، ومسلم (2444).

الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ وَصِيَّةُ النَّبِيِّ عَلَيْهُ عِنْدَ مَوْتِهِ ،

الحَمْدُ للهِ ربُّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِيهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تقدَّم الحديثُ مَعَكُمْ عَنْ وفاةِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ ، والآنَ حديثي معكمْ عَنْ وصيَّةِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ عِنْدَ مَوْتِهِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، وصايا النَّبِيِّ عَيْدِ لللهِ كثيرةٌ، ومَنْ ضِمْنِ ما أَوْصَى بِهِ عَيْدِ لللهِ أُمَّتَهُ الصَّلَاةُ.

ففي «مسندِ أحمدَ» بسندِ صحيح، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «إرواء الغليل» (أَ مِنْ حديثِ أُمُّ سَلَمةَ ﴿ الطَّلَاةَ الطَّلَاةَ الطَّلَاةَ الطَّلَاةَ الطَّلَاةَ الطَّلَاةَ وما مَلَكَتْ أَيْمانُكُمْ » حتَّى جَعَلَ نَبِيُّ الله عَلَيْكُمْ يُجُلْجِلُها في صَدْرِهِ، وما يَفِيضُ به لسانُهُ ».

أَيُّهَا النَّاسُ، انظروا إلى قَوْلِ أُمِّ سَلَمة ﴿ اللَّهُ النَّاسُ اللَّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُمْ يُجُلْجِلُها فِي صَدْرِهِ، وما يَفِيضُ به لسانُهُ ﴿ وما ذاك له أَيُّهَا النَّاسُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ السَّمِن والكافرين، أركان الإسلامِ بَعْدَ الشَّهادَتَيْنِ، وعَمُودُ الدِّينِ، والفارقةُ بَيْنَ المُسلمين والكافرين، وشِعَارُ النَّبِينَ، وعَلامةُ المُتَّقين، والصَّلةُ بَيْنَ العَبْدِ ورَبِّ العالمين، فهي محلُ عنايةِ الأنبياءِ والمُرسلينَ.

قَالَ اللهُ مَ سُبّحَنَهُ, وَتَعَكَلَى محاكيًا عَنْ عَبْدِهِ وخَليله إبراهيم عليه الصّلاةُ والسّلامُ عوليه إبراهيم: 40).

وقَالَ \_ سُبْحَنَهُ, \_ : ﴿ زَبِّنَا إِنِيَّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِيَّقِ بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَيْعِ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَيْنَا لِيُعِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ ﴾ (إبراهيم: 37).

<sup>(1) «</sup>صحيح»: أخرجه أحمدُ (6/ 290)، وصحَّحه الألّبانيُّ في "إرواء الغليل» (7/ 238).

وقَالَ اللّهُ مَسَبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مِن ﴿ وَاذْكُرْ فِ الْكِنْبِ إِسْمَعِيلٌ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِياً اللّهِ وَاذْكُرْ فِ الْكِنْبِ إِسْمَعِيلٌ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِياً اللّهِ وَالزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَ رَقِدِ مَرْضِيًّا الله اللهِ المريم: 54، 55).

وقَاكَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَىٰ \_ حاكيًا عَنْ زكريّا \_ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ \_ : ﴿ فَنَادَتَهُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ وَهُوَ قَاآبِمٌ يُصَلِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ ﴾ (آل عمران: 39).

وقَالَ اللّهُ مَ سُبْحَانَهُ, مَ حَاكيًا عَنْ عيسى مَ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ مَ : ﴿ قَالَ إِنِي عَبَدُ اللّهِ ءَاتَىٰنِي ٱلْكِئَبُ وَجَعَلَنِي نَبِيتًا ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَانِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكُوةِ مَا دُمْتُ حَيَّا ﴾ (مريم: 30، 31).

وقَالَ اللّهُ مَسُبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مَعَبُدِهِ ورَسُولِهِ مِحَمَّدٍ عَلَيْكُمْ : ﴿ أَقِمِ الصَّلَوَةَ لِدُلُوكِ الشَّمُودُ اللّهُ وَقَالَ اللّهُ عَسَقِ اللّهُ وَمِنَ الْيَلِ فَتَهَجَّدَ بِهِ عَلَالُهُ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ النَّيْلِ فَتَهَجَّدَ بِهِ عَلَالُهُ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ النَّيْلِ فَتَهَجَّدَ بِهِ عَلَالُهُ اللّهُ عَسَقَ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحْمُودًا اللهُ ﴿ الإسراء: 78، 79).

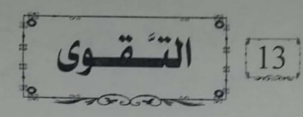
وقال له: ﴿ وَأَمْرُ أَهَلَكَ بِالصَّلَوْةِ وَآصَطَيْرَ عَلَيْهَا ﴾ (طه: 132).

أَيُّهَا النَّاسُ، الصَّلاةُ طَرِيقٌ إلى الجنَّةِ، والنَّجاةُ مِنَ النَّارِ.

وقَاكَ ٱللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ \_ : ﴿ وَٱلَّذِينَ مُرْ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴿ الْأَوْلَةِكَ مُمُ الْوَرِثُونَ اللّهِ مَا خَلِلُهُ وَاللّهِ مَا خَلِلُهُ وَاللّهِ مَا خَلِلُهُ وَاللّهِ مَا اللّهِ مَا وَاللّهُ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللهُ مَا وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَاللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ مَا الل

أَيُّمَا النَّاسُ، تِلْكَ وَصِيَّةُ النَّبِيِّ عَلَيْكَ وَهُوَ يُودِّعُ الدُّنيا، فَعَلَيْنا أَنْ نُحافِظَ عليها في أَوْقَاتِها، وحَيْثُ يُنَادَى جها.

اللَّهُمَّ أَعنَّا على ذِكْرِكَ وشُكْرِكَ وحُسْنِ عِبَادَتِكَ، اللَّهُمَّ ﴿ ءَانِكَ فِي ٱلدُّنِكَ حَسَنَةً وَفِ ٱللَّهُمَّ ﴿ وَالنَّهُمَ اللَّهُمَّ ﴿ وَالنَّهُ اللَّهُمَّ ﴿ وَالنَّهُ مَا اللَّهُمَّ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّلَهُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّلْمُ اللَّهُمُ اللللَّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الل



الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّمُوا ٱلَّهَ حَقَّ ثُقَانِهِ وَلَا تَمُونَ ۖ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَّا عَمِوانَ: 102).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَامَةً وَاتَّقُواْ اللّهَ الَّذِي تَسَلَة لُونَ بِهِ. وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا (آ) ﴾ (النساء: 1).

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ ثُنُ يُصَلِحْ لَكُمْ أَعْمَلُكُوْ وَيَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَيْلِكُمْ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ حديثي معكمُ اليَوْمَ عَنِ التَّقْوَى.

والتَّقْوَى \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ الحديثُ عَنْها ذُو شُجُونِ<sup>(1)</sup>، **وَتُعَرَّفُ التَّقْوَى بِأُنَّهَا:** وقايةُ العَبْدِ نَفْسَهُ مِنْ عذابِ الله بامتثالِ أَوَامرِهِ، واجتنابِ نواهِيهِ.

وقَدْ ذكر اللهُ مُسَبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مالتَّقُوَى في كتابِهِ الكريمِ في نَيِّفٍ (2) وخمسين ومائة آيةٍ، وبشَّرَ المُتَّقين ببشاراتٍ عديدةٍ، منها:

<sup>(1)</sup> الحديثُ ذُو شُجُونٍ أَيْ: يدخُلُ بَعْضُهُ في بَعْضٍ.

<sup>(2)</sup> النَّيْف \_ بالفتح والمُثَقَّلة أفصحُ مِنَ المخفَّفة \_ : العَدَدُ الَّذي بَيْنَ عِقْدَيْنِ.

العَوْنُ، والنُّصِرُةُ، والعِلْمُ والجِكْمةُ، وتكفيرُ الذُّنوبِ وتَعْظيمُ الأَجْرِ، والمَعْفِرَةُ واليُسْرُ والسُّهُولَةُ، والحُرُوجُ مِنَ الغَمِّ والمِحْنةِ، وَالرِّزْقُ الواسِعُ فِي الدُّنيا، والنَّجاةُ مِنَ العُمُّ والمحشمةُ والفَوْزُ بالمُرادِ، وشَهادةُ الله لهم بالصَّدْقِ، العُقُوبةِ فِي الآخِرَةِ، والتَّوْفيقُ والعِصْمَةُ والفَوْزُ بالمُرادِ، وشَهادةُ الله لهم بالصَّدْقِ، وعجَّةُ الله وإكرامُهُ، وَنَيْلُ الوِصَالِ وقُبُولُ الصَّدَقَةِ، والصَّفَاءُ وكهالُ العَبُوديَّةِ، والمَقامُ الأَمِينُ، والجنَّاتُ والْعُيُونُ، والأمْنُ مِنَ البَلِيَّةِ، وعِزُّ الفَوْقيَّةِ، وزوالُ الحُزْنِ والخوفِ مِنَ العَقْوبةِ، والزَّوجاتُ الجِسَانُ الكَواعِبُ (١) الأَثْرَابُ (٤) فِي الجَنَّةِ، وأعظمُ مِن هذا كُلِّهِ الْقُوْبةِ، والزَّوجاتُ الجِسَانُ الكَواعِبُ (١) الأَثْرَابُ (٤) فِي الجَنَّةِ، وأعظمُ مِن هذا كُلِّهِ الْقُوْبِ مِنَ الجَضْرةِ الإلهَ يَّةِ عِنْدَ الفَوْزِ بمَقْعَدِ صِدْقِ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ (٤).

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ جاء لَفْظُ التَّقْوَى فِي القُرْآنِ الكريم على خَمْسَةِ أَوْجُهِ:

الأوَّل \_ الخَوْفُ والخَشْيَةُ، كما في قوله \_ تعالى \_ : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَعُواْ رَبَّكُمْ إِنَ وَله \_ تعالى \_ : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَعُواْ رَبَّكُمْ إِنَ لَا لَهُ اللَّهُ النَّاعَةِ شَى مُ عَظِيمٌ ﴿ ﴾ (الحج: 1).

أَيْ: خافوا ربَّكُمْ، واخْشَوْهُ حَتَّى خَشْيَتِهِ.

الثَّاني \_ العِبَادَةُ، كما في قوله \_ تعالى \_ : ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ بِٱلرُّمِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُوٓا أَنَّهُ لَآ إِلَكَ إِلَا أَنَا فَأَتَعُونِ ﴾ (النحل: 2).

أي: فاعبدون.

الثَّالث \_ تَرْكُ المَعْصِيةِ، كما في قوله \_ تعالى \_ : ﴿ وَأَنُوا ٱلبُّيُوتَ مِنَ أَبُوَابِهَا وَاتَّعُوا اللَّ

أَيْ: لا تَعْصُوهُ.

<sup>(1)</sup> الكواعب: جَمْعُ كاعب، وهي الجاريةُ الَّتي تكعَّب ثَدْيُها وبَدَا للنُّهُودِ.

<sup>(2)</sup> الأتراب: الأمثال في السِّنِّ، الواحدة ترَّبّ - بالكسر.

<sup>(3)</sup> انظر الآيات الدَّالَّة على هذه البشارات في «بصائر ذوي التَّمْييز» (5/ 300 \_ 303).

الرَّابع - التَّوحيدُ، كما في قولِهِ - تعالى - : ﴿ أَوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ آمْتَ مَنَ ٱللَّهُ مُلُوبَهُمْ لِلنَّقْوَى ﴾ (الحجرات: 3).

أَيْ: للتُّوجِيدِ.

الخامس - الإخلاص، كما في قولِهِ - تعالى - : ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُسَوَّلُمْ شَعَكُمْ آللُهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَف ٱلْقُلُوبِ ﴿ ﴾ (الحج: 32).

أَيْ: مِنْ إخلاصِها.

ذلك ما جاء به القُرْآنُ الكريمُ مِنْ لَفْظِ التَّقْوَى، وأَمَّا شَرَفُها فذلك بَحْرٌ لا ساحلَ لَهُ، فَشَرَفُها شَرَفُ الدُّنْيا والآخرةِ، وسَوْفَ نَذْكُرُ طَرَفًا مِنْ ذلك:

1 - التَّقْوَى وَصِيَّةُ الله \_ سبحانه وتعالى \_ للأوَّلين والآخِرِينَ:

قَالَ الله مُ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مِ : ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا الله ﴾ (النساء: 131).

2 - التَّقْوَى هي وَصِيَّةُ جَمِيعِ الرُّسُلِ الكِرامِ ـ عليهمُ الصَّلاةُ والسَّلامُ ـ:

قَالَ اللهُ مِ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مِ : ﴿ كُذَّبَتْ قَوْمُ نُجِ الْمُرْسَلِينَ اللهِ إِذْ قَالَ لَمُمْ اَلُحُومُمْ فَيْحُ أَلَا نَقُونَ ﴾ (الشعراء: 105، 105).

وقَاكَ \_ سُبْحَنْنَهُ, وَتَعَالَىٰ \_ : ﴿ كُذَّبَتْ عَادُ ٱلْمُرْسَلِينَ اللهِ إِذْ قَالَ لَمُمْ ٱلْمُومُمُمْ مُودُ ٱلا نَتَقُونَ ﴾ (الشعراء: 123، 124).

وقَالَ \_ سُبْحَنَهُ، وَنَعَكَلَ \_ : ﴿ كُذَّبَتَ ثَمُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّ إِذْ قَالَ لَمُمْ ٱلْمُوهُمْ صَلِيحُ أَلَا لَيْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا

وقَالَ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَالَى \_ : ﴿ كَذَبَتْ قَوْمُ لُولِ الْمُرْسَلِينَ اللهُ إِذْ قَالَ لَمُمْ لَخُوهُمْ لُولُ أَلَا تَنْقُونَ ﴾ وقال \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَالَى \_ : ﴿ كَذَبَتْ قَوْمُ لُولِ الْمُرْسَلِينَ اللهُ إِذْ قَالَ لَمُمْ لَخُوهُمْ لُولُ أَلَا تَنْقُونَ ﴾ وقال \_ دالسعراء: 160، 161).

وقَالَ \_ سُبْحَنْنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَلِذَ نَادَىٰ رَبُّكَ مُومَىٰ أَنِ الْنِهِ ٱلْقَوْمَ الظَّلِلِينَ الْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ أَلَا يَنْقُونَ ﴾ (الشعراء: 10، 10).

## 3 - التَّقْوَى وَصِيَّةُ النَّبِيِّ عَيْظِتُمْ لأُمَّتِهِ:

ففي «مسندِ أحمد» بسندِ صحيحٍ، صحّحه الأَلْبانيُّ في «الإرواء»(أ) مِنْ حديثِ العِرْبَاضِ ابْنِ ساريَةَ عِيْنُ قال: صلَّى بنا رَسُولُ الله عَيْدًا الصَّبْحَ، فوعَظَنا مَوْعِظَةً بليغةً، ذَرَفَتْ مِنْها العُيُونُ، وَوَجِلَتْ منها القُلُوبُ، فقالَ قائلُ: يا رسولَ الله، كأنَّها مَوْعِظَةُ مُودَّعٍ؛ فَأَوْصِنا. فقال: «أُوصِيكُمْ بتقْوَى الله، والسَّمْعِ والطَّاعةِ، وإنْ كان عَبْدًا حَبَشِيًّا، فإنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ، فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكمْ بسُنتَي، وسُنَّةِ الخُلفاءِ الرَّاشدينَ المَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عليها بالنَّواجِذِ<sup>(2)</sup>، وإيَّاكم ومُحْدَثاتِ الأُمُورِ؛ فإنَّ كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةً».

قال ابْنُ رَجَبٍ عَلَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ اللَّهُ الكلمتانِ تَجْمعَانِ سعادة اللَّنيا والآخِرة، أمَّا التَّقُوى فهي كافلة سعادة اللَّنيا والآخِرة بَمَّا التَّقُوى فهي كافلة سعادة اللَّنيا والآخِرة لِنَ مَسَّك بها، وهي وصيَّة الله للأوَّلينَ والآخِرينَ، وأمَّا السَّمْعُ والطَّاعة لوُلاةِ أُمُورِ المُسْلمين ففيها سعادة الدُّنيا، وبها تُنَظَّمُ مصالحُ العِبَادِ في مَعَاشِهِم، وبها لوَلاةِ أُمُورِ المُسْلمين ففيها سعادة الدُّنيا، وبها تُنَظَّمُ مصالحُ العِبَادِ في مَعَاشِهِم، وبها يستعينون على إظهارِ دِينِهِم، وطاعةِ ربِّمْ) (3).

<sup>(1)</sup> رواه أحمدُ (4/ 126، 127)، وأبو داوُدَ (4607)، والتِّرْمذِيُّ (2676)، وابْنُ ماجَهْ (34)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الإرواء» (2455)، و«صَحِيح الجامع» (2549).

<sup>(2)</sup> الَّنواجذ: جَمْعُ ناجذٍ، وهُوَ أقصى الأضراسِ، والمعنى: تمسَّكوا بها كما يتمسَّكُ العاضُّ بجميعِ أَضْراسِهِ. (3) «جامع العلوم والحكم» (ص 247) باختصارِ.

4 - التَّقْوَى أَجْمَلُ لِبَاسِ يَتَزَيَّنُ بِهِ العَبْدُ:

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنْهُ, وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ يَبَنِى مَادَمَ فَدَ أَزَلْنَا عَلَيْكُو لِيَاسًا يُؤَرِى سَوْءَ يَكُمْ وَرِيشًا وَلِيَاسُ النَّقَوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾ (الأعراف: 26).

قال القُرْطُبِيُّ حَالَثُ في قوله \_ تعالى \_ : ﴿ وَلِيَاسُ النَّقَوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾ : «بِيَّنِ أَنَّ التَّقُوَى خيرُ لباس، كما قِيلَ:

إذا المَرْءُ لَمْ يَلْبَسْ ثِيابًا مِنَ التُّقَى ... تقلَّبَ عُرْيانًا، وإنْ كان كاسِيا وخَيْرُ لِبَاسِ المَرْءِ طاعةُ رَبِّهِ ... ولا خَيْرَ فِمَنْ كان للهِ عاصِيا» (1) .. ولا خَيْرَ فِمَنْ كان للهِ عاصِيا» (2) وخَيْرُ لِبَاسِ المَرْءِ طاعةُ رَبِّهِ العَبْدُ:

قَالَ اللَّهُ مِسُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مِنْ الْمُونِ يَتَأُولِي وَلَكَزَوَّدُواْ فَإِنَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقُوكَ وَاتَّقُونِ يَتَأُولِي اللَّهُ اللَّهُ مِسْبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مِنْ وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِنَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقُوكَ وَاتَّقُونِ يَتَأُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُو

قال ابْنُ كثير حَقِفَ : (وقولُهُ: ﴿ فَإِنَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقْوَىٰ ﴾: كمَّا أَمَرَهُمْ بالزَّادِ للسَّفَرِ في الدُّنيا، أَرْشَدَهُمْ إلى زادِ الآخرةِ، وهُوَ استصحابُ التَّقْوَى إليها) (2).

6 - أَهْلُ التَّقْوَى هُمْ أَوْلِياءُ الله:

وقَالَ اللهُ - سُبْحَنهُ، وَتَعَالَى - : ﴿ وَاللَّهُ وَلِيُّ الْمُنَّقِينَ اللَّ ﴾ (الجاثية: 19).

<sup>(1) «</sup>تفسيرُ القُرْطبيِّ» (7/ 184).

<sup>(2) «</sup>تفسيرُ ابْن كثيرِ» (1/ 239).

وقَاكَ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَلَ \_ : ﴿ إِنْ أَوْلِيَا أَوْهُ إِلَّا الْمُنْقُونَ وَلَكِئَ أَحْمُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ وقاك \_ سُبْحَنَهُ، وتَعَلَلُ \_ : ﴿ إِنْ أَوْلِيَا أَوْهُ إِلَّا الْمُنْقُونَ وَلَكِئَ أَحْمُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ (الأنفال: 34).

7 - التَّقْوَى هي المِيزانُ الحَقُّ الَّذي يُوزَنُ بِهِ النَّاسُ:

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَانَهُ، وَتَعَالَى \_ : ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَاكُمْ ﴾ (الحجرات: 13).

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (١) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَاللَّهُ عَالَىٰ اللهِ عَلَيْكُمْ: «مَنْ أَكْرَمُ النَّاسِ؟». قال: «أَتْقَاهُمْ للهِ».

8 - أَمَرَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ المُسلمين بالتَّعاوُنِ على البِرِّ والتَّقْوَى:

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَلْنَهُ, وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ وَتَعَاوَثُوا عَلَى ٱلْإِرِ وَٱلنَّقَوَىٰ ۖ وَلَا نَعَاوَثُوا عَلَى ٱلْإِثْرِ وَٱلْمُدُونِ ﴾ قَالَ اللهُ \_ سُبْحَلْنَهُ, وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ وَتَعَاوَثُوا عَلَى ٱلْإِثْرِ وَٱلنَّقَوَىٰ ۖ وَٱلنَّهُ وَلَا نَعَاوَثُوا عَلَى ٱلْإِثْرِ وَٱلْمُدُونِ ﴾ والمائدة: 2).

قال القُرْطُبِيُّ حَصِّمُ: «قال الماوَرْدِيُّ: نَدَبَ اللهُ \_ شُبَحَنَهُ, وَتَعَكَىٰ \_ إلى التَّعاوُنِ بالبِّ، وقَرَنَهُ بالتَّقْوَى؛ لأنَّ في التَّقْوَى رِضَا الله \_ تعالى \_ ، وفي البِرِّ رِضَا النَّاسِ، ومَنْ جَمَعَ بَيْنَ رِضَا الله \_ تعالى \_ وبَيْنَ رِضَا النَّاسِ، فَقَدْ تَتَّ سعادتُهُ، وعَمَّتْ نِعْمَتُهُ (20. وبَيْنَ رِضَا النَّاسِ، فَقَدْ تَتَّ سعادتُهُ، وعَمَّتْ نِعْمَتُهُ (20. وأَسْتَغْفِرُ الله .

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3352)، ومسلم (2378).

<sup>(2) &</sup>quot;تفسيرُ القُرْطُبِيِّ (6/ 47).

الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ صِفَةُ المُتَّقين :

الحَمْدُ للهِ ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تقدَّم الحديثُ مَعَكُمْ عَنْ التَّقْوَى، وفيها يَأْتِي الحديثُ عَنْ بَعْضِ صِفَاتِ الْمُتَقِين:

1 - فَمِنْ صِفَاتِ الْمُتَّقِينَ أَنَّهُمْ يُؤْمِنُونَ بِالغَيْبِ إِيهِانًا جازمًا:

قَاكَ ٱللّهُ \_ سُبّحنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ الّهَ ۞ ذَلِكَ ٱلْحِتَبُ لَا رَبَّ فِيهُ هُدَى الطّقِينَ ۞ ٱلَّذِنَ بُوْمِنُونَ مِنَا أُنزِلَ مِن مَبْلِكَ وَمَا أُنزِلَ مِن مَبْلِكَ وَمَا أَنزِلَ مِن مَبْلِكَ وَمَا رَفَقُونُ مَا مُنفِقُونَ ۞ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ مِنا أَنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن مَبْلِكَ وَمِا لَاجَوْرَةَ صُلّ ﴾

2 - وَمِنْ صِفَاتِهِمْ أَنَّهُمْ يَعْفُونَ ويَصْفَحُونَ:

قَاكَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَأَن تَعْفُوٓ ٱلْقَرَّبُ لِلتَّقْوَىٰ ﴾ (البقرة: 237).

قال ابْنُ سَعْديٍّ عَلَىٰ : «رَغَبَ ٱللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ \_ في العَفْوِ، وأنَّ مَنْ عفا كان أَقْرَبَ لِتَقُواهُ ؛ لكونِهِ إحسانًا مُوجبًا لشَرْح الصَّدْرِ »(1).

<sup>(1) «</sup>تفسير ابْن سَعْدِيٍّ» (ص 105).

<sup>(2) &</sup>quot;بَهْجَةُ قلوبِ الأَبرارِ" (ص89).

وفي "صحيح مسلم" (أ) من حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ قَالَ: "ما نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِنْ مالٍ، وما زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفْوِ إِلَّا عِزًا، وما تواضع أَحَدٌ للهِ إِلَّا رَفَعَهُ اللهُ». 3 - ومِنْ صفاتِهمْ أنَّهُمْ يَتَحَرَّوْنَ الصِّدْقَ فِي أَقُوالِهِمْ وأَفْعالِهِمْ:

قَاكَ ٱللَّهُ مِ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مِ : ﴿ وَالَّذِى جَآءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أُولَتِهِكَ مُمُ ٱلمُنَّقُونَ ﴾ (الزمر: 33).

فَأْخِبِرِ اللهُ مُنْ مَنْ اللهُ وَعَنْ رَسُولِهِ فَأَخْبِرِ اللهُ مَنْ اللهِ وَعَنْ رَسُولِهِ صَدَّقُوا بِهِ، وسارعوا إلى العَمَلِ بِهِ قَوْلًا وعملًا واعتقادًا، فهمُ الْتَقُون حَقًا.

4- وَمِنْ صِفَاتِهِمْ أَنَّهُمْ يُعَظِّمُونَ شَعَائِرَ الله:

قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَكَمِ لَا لَتُهُ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴾ فألك الله عن الله عن المعالق الله عن المعالق الله عن المعالق الله عن المعالق الله عنه ال

والشَّعائِرُ - أَيُّهَا النَّاسُ - : هي كُلُّ شيءٍ للهِ - سبحانه وتعالى - فيه أَمْرٌ أَشْعَرَ به وأَعْلَمَ، وقِيلَ: شعائرُ الإسلامِ: أَعْلَامُ دِينِهِ.

5 - وَمِنْ صفاتِهِمْ أَنَّهُمْ يتَّبعون سبيلَ الصَّادقين مِنَ الْأَنْبياءِ والمُرْسلين:

قَالَ اللهُ - سُبْحَننَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّندِقِينَ ﴾ والتوبة: 119).

أَيُّهَا النَّاسُ، في هذِهِ الآيةِ إشارةُ لطيفةٌ إلى اختيار الصَّاحبِ الصَّالحِ، الَّذي أقوالُهُ وأحوالُهُ لا تكونُ إلَّا صِدْقًا، فما أَجْمَلَ أَنْ يكونَ لكُلِّ منَّا صَدِيقٌ صالحٌ، يُذَكِّرُنا بالله، وبسبيلِ الصَّادقين مِنَ الأنبياءِ والمُرْسلين، ومَنْ تَبِعَهُمْ بإحسانٍ!.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (2588).

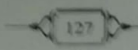
كَمَا عَلَيْنَا أَنْ نَفِرً مِنْ صديقِ السَّوْءِ فِرارَنَا مِنَ الأَسَدِ، قَبْلَ أَنْ يَقُولَ أَحَدُنا: ﴿ يَوَتَلَقَ لَتَنِي لَوَ أَقَنِدَ فَلَانًا خَلِيلًا ﴾ (الفرقان: 28).

أَيُّهَا النَّاسُ، قَبْلَ أَنْ أُودًعَ مقامي هذا أُذَكِّرُكُمْ بِقَوْلِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ (كما في «الصَّحيحَيْنِ» (الصَّحيحَيْنِ» أَنْ مَنْ حديثِ عَمْرِو بْنِ العَاصِ ﴿ الْعَاصِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وصالحُ المُؤْمنينَ».

اللّهُمَّ اجْعَلْنا مِنَ الْمُتَّقِين لك، الَّذين يتَّقونك حَقَّ تُقَاتِكَ، اللّهُمَّ أعنَّا على ذِكْرِكَ وشُكْرِكَ وَحُسْنِ عبادَتِكَ، ﴿ رَبِّنَا ءَالنّا فِي ٱلدُّنيَ عَسَنَةً وَفِي ٱلآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ وَشُكْرِكَ وَحُسْنِ عبادَتِكَ، ﴿ رَبِّنَا ءَالنّا فِي ٱلدُّنيَ عَسَنَةً وَفِي ٱلآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ وَشُكْرِكَ وَحُسْنِ عبادَتِكَ، ﴿ رَبِّنَا ءَالنّا فِي ٱلدُّنيَ عَسَنَةً وَفِي ٱلآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ عبادَتِكَ، وَقَنا عَذَابَ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ عبادَتِكَ، وَمُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَلْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَ



<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (5990)، ومسلم (215).



## المؤمنين المؤمنين المؤمنين

الخُطبةُ الأولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُودِ أَنْفُسِنا، وهِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلُ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا الله إلّا اللهُ وَحُدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَمَا يُهَا الَّذِينَ مَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ ثُقَالِمِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ (آل عدران: ١٥٥٠).

﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّعُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِنَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَيَكَ مِنْهَا رِجَالُا كَانِيلَ فَلَسَلَّهُ وَالنَّمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ وَلَمُنَا فَعَلَمُ مَنْ مَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَقُوا اللَّهَ وَقُولُوا فَوْلَا سَدِيدًا ۞ بُسْلِح لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ثُنْوَنَكُمْ وَمُولُوا فَوْلَا سَدِيدًا ۞ بُسِلِح اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

امًا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحُدَثاتُها، وكُلَّ مِحْدَثةِ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

امًّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - حديثي معكمُ اليَوْمَ عَنْ صِفَاتِ الْمُؤْمِنينَ، كَمَا وَصَفَهُمُ ٱللَّهُ - سُبِّحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - ، وكما وصفهم به نبيًّنا محمَّدٌ عَيْقِيْهِ .

فَمِنْ صِفَاتِهِمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - مَا ذَكَرَهُ الله - شُبْحَنَهُ، وَتَعَكَّلَى - فِي صَلْمٍ شُورِةِ «المُؤْمنون».

قَالَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَنَعَكَلُ \_ : ﴿ قَدْ أَفَلَتَ النَّقِيشُونَ ۞ اللَّهِنَ هُمْ فِي صَكَرْبِهُمْ خَدِيثُونَ ۞ اللّهِنَ هُمْ فِي صَكَرْبِهُمْ خَدِيثُونَ ۞ وَاللّهِنَ هُمْ فِي اللّهِ مُعْرِضُونَ ۞ وَاللّهِنَ هُمْ فِيزُكُووَ فَعِلُونَ ۞ وَاللّهِنَ هُمْ لِلْرُوجِهِمْ خَدِيْقُونَ ۞ وَاللّهِنَ هُمْ فِيزُوجِهِمْ خَدِيْقُونَ ۞ وَاللّهِنَ هُمْ فِيزُوجِهِمْ خَدِيْقُونَ ۞

إِلَّا عَلَىٰٓ أَزَوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآة ذَاكِ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَنَنَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ دَعُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أُولَئِهِكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِمُونَ ۞ ﴾ (المؤمنون: ١-١١).

أَيُّهَا النَّاسُ، لقد وصف اللهُ \_ تبارك وتعالى \_ عبادَهُ المُؤْمنين في هذِهِ الآياتِ بأوصافِ: فَقَوْلُهُ: ﴿ قَدَ أَنْلُكَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ أَيْ: قَدْ فازوا وسَعِدُوا ونَجَحُوا، وبلغوا الغاية، وهُمْ المُؤْمنون المُتَّصفون بهذِهِ الأَوْصَافِ.

ووصفُهمْ بالخُشُوعِ في صلاتِهِمْ الَّذي هُوَ: حُضُورُ القَلْبِ بَيْنَ يَدَي اللهِ \_ تعالى \_ ، مُستحضرين لقُرْبِهِ، فتسكنُ كذلك قلوبُهُمْ، وتَطْمَئِنُّ نفوسُهُمْ.

ووصفهم بأنَّهم عَنِ الكلامِ الَّذي لا خَيْرَ فيه مُعْرِضون رغبةً عَنْهُ، وتنزيهًا لأنفسِهِمْ، وكفًّا لألسنتِهِمْ عَنِ اللَّغْوِ والمُحرَّماتِ.

ووصفهم بأنَّهُمْ مُؤَدُّون لزكاةِ أموالهِمْ على اختلافِ أَجْنَاسِ الأَمْوَالِ، مُزكيِّن لأنفسِهِمْ مِنْ أَدْنَاسِ الأخلاقِ، ومساوىءِ الأَعْمالِ.

حافظون لفروجِهِمْ مِنَ الزِّنَا ومُقدِّماتِهِ: كالنَّظَرِ، واللَّمْسِ، ونَحْوِهِما، فحفِظُوا فُرُوجَهُمْ عَنْ كُلِّ أَحَدِ ﴿ إِلَّا عَلَىٰ أَنْفَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنَهُمْ ﴾ مِنَ الإماءِ المملوكاتِ ﴿ فَإِنَّهُمْ عَنْ كُلِّ أَحَدِ ﴿ إِلَّا عَلَىٰ أَنْفَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنَهُمْ ﴾ مِنَ الإماءِ المملوكاتِ ﴿ فَإِنَّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ بقُرُبِها؛ لأنَّ الله ـ تعالى ـ أحلَهما.

﴿ فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَأَهُ ﴾ غَيْرَ الزَّوْجِةِ والسُّرِّيَةِ (اللَّوْبَةِ مُمُ ٱلْعَادُونَ ﴾ الَّذين تَعَدُّوا ما أَحلَّ اللهُ إلى ما حرَّمه، وعُمُومُ هذِهِ الآيةِ يَدُلُّ على تحريمِ نِكاحِ المُتْعَةِ، والعادةِ السِّرِيَّةِ السِّرِيَّةِ السِّرِيَّةِ السَّرِيَّةِ السَّرِيَّةِ السَّرِيَّةِ السَّرِيَّةِ السَّرِيَّةِ السَّمُ وَعَادِةِ السَّرِيَّةِ وسيلةٍ غيرِ شَرْعيَّةٍ.

<sup>(1)</sup> الشِّرِّيَة - بالضَّمِّ وتشديدِ الرَّاءِ والياءِ -: الجارية المُتَّخدة للمِلْكِ والجِمَاعِ، والجَمْعُ السَّراريُّ.

ووصفهم بقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ مُرْ لِأُمْنَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ دَعُونَ ﴾ أَيْ: مُراعون لها، ضابطون، حافطون، حريصون على القيام بها وتنفيذِها، وهذا عامٌ في جميع الأماناتِ الَّتي هي حقُّ الله، وحقُّ العِبادِ.

ووصفهم بقوله: ﴿ وَالَّذِينَ مُرَعَلَ صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ أَيْ: يُداومون عليها في أوقاتِها، وحُدُودِها، وأَشْرَاطِها، وأَرْكَانِها، فَمَدَحَهُمْ بالخُشُوع بالصَّلاةِ، وبالمحافظةِ عليها.

﴿ أُولَتِكَ ﴾ المؤصُوفُونَ بِتِلْكَ الصَّفاتِ ﴿ مُمُ ٱلْوَرِقُونَ ﴿ ٱلَّذِيكَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْمَ ﴾ اللّذي هُوَ أُعلى الجنَّة ووسطُها وأَفْضَلُها؛ لأنَّهم حلَّوا مِنْ صفاتِ الخيرِ أعلاها وذِرْوَتَها، ﴿ مُمْ فِهَا خَلِلْكُونَ ﴿ ﴾ لا يَظْعَنُونَ عنها، ولا يَبْغُون عنها حِوَلًا؛ لاشتهالها على أكملِ النَّعيمِ وأَفْضَلِهِ وأَتَمَّهِ، مِنْ غَيْرِ مُكَدِّرٍ ولا مُنَغِّصٍ (١).

وَمِنْ صِفَاتِهِمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - مَا وَصَفَهُمُ اللهُ - سُبْحَانَهُ وتعالى - بِقُوْلِهِ:

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنَكُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَننَا وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ أُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَكُمْ دَرَجَنَتُ عِندَ رَبِهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيدٌ ۞ ﴾ (الأنفال: 2-4).

قال الإمام القُرْطُبيُ عِصْ : «وصف اللهُ \_ تعالى \_ المُؤْمنين في هذِهِ الآيةِ بالخَوْفِ والوَجَلِ عِنْدَ ذِكْرِهِ ؛ وذلك لقُوَّةِ إيهانِهِم، ومراعاتِهم لربِّهم، وكأنَّهم بَيْنَ يَدَيْهِ» (2).

﴿ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَتُهُ ﴾ أَيْ: حُجَجُهُ، وهي القُرْآنُ ﴿ زَادَتُهُمْ إِيمَنَا ﴾ أَيْ: يَقينًا وطُمَأْنِينة نفسٍ إلى ما عِنْدَهُمْ.

<sup>(1)</sup> انظر «تفسير ابْنِ سَعْديِّ» (ص547 \_ 548).

<sup>(2) «</sup>الجامع لأحكام القرآن» (4/282).

وقَدُ استدلَّ البُخاريُّ ﴿ فَعْمُ وَغَيْرُهُ مِنَ الأَدُمَّةِ بهذِهِ الآيةِ وأَشْبَاهِهَا على ذِيَادةِ الإيانِ، وتَفَاضُلِهِ فِي القُلُوبِ، كما هو مَذْهَبُ جُمْهُورِ الأَدُمَّةِ، بَلْ حَكَى الإجماعَ عليه غَيْرُ واحدِ: كالشافعيُّ، وأحمدَ بُنِ حَنْبَل، وأبي عُبَيْدٍ.

﴿ وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّمُونَ ﴾ أَيْ: لا يَرْجُونَ سِوَاهُ، ولا يَخْشَونَ غَيْرَهُ، ولا يُفَوِّضون أُمُورَهُمْ إلى غَيْرِهِ.

وللَّا ذكر \_ تعالى \_ أعهالمَّمُ الحسنة أعهالَ القُلُوب: مِنَ الحَشْيةِ، والإخلاصِ، والتَّوكُّلِ \_ أعْقَبَهُ بأعهالِ الجَوَارحِ: مِنَ الصَّلاةِ، والصَّدقةِ بقَوْلِهِ: ﴿ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةِ، والصَّدقةِ بقَوْلِهِ: ﴿ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَالثَّلَ وَنُوافَلَ بأعها الظَّاهرةِ والبَطنةِ: كَحُضُورِ القَلْبِ فيها، الَّذي هُوَ رُوْحُ الصَّلاةِ ولُبُّها.

﴿ وَمِمَّا رَزَقْتَهُمْ يُنفِعُونَ ﴾ النَّفَقاتِ الواجبة: كالزَّكَواتِ، والكَفَّاراتِ، والنَّفَقَةِ على الزَّوْجَاتِ والأَقَارِبِ، والمُسْتحبَّاتِ: كالصَّدقةِ في جميع طُرُقِ الحَيْرِ.

﴿ أُولَتُهِ ﴾ اللّذين اتَّصفوا بتِلْكَ الصَّفات ﴿ مُمُ الْمُوْمِنُونَ حَقًا ﴾؛ لأنَّهُمْ جَمَعُوا بَيْنَ الإسلامِ والإيهانِ، بَيْنَ الأعهالِ الظَّاهرةِ والباطنةِ، بَيْنَ العِلْمِ والعَمَلِ، بَيْنَ أداءِ حُقُوقِ اللهِ وحُقُوقِ عبادهِ، ﴿ لَمَنْمُ دَرَجَتُ عِندَ رَتِهِمَ ﴾ أَيْ: عاليةٌ بحسبِ عُلُوِّ أعهالِهم، ﴿ وَرَنَقُ كَرِيمٌ ﴾ هُوَ ما أَعَدَّ الله لهم في دارِ كرامتِهِ ممّا لا عَيْنَ رَأَتْ، ولا أَذُنَ سَمِعَتْ، ولا خَطَرَ على قَلْب بَشَر (2).

وَمِنْ صِفَاتِهِمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - مَا وَصَفَهُمُ ٱللَّهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكِلَ - بِقَوْلِهِ:

<sup>(1) «</sup>محاسن التَّأُويل» (8/ 9\_10).

<sup>(2)</sup> انظر «تفسير ابن سَعْديِّ» (ص15).

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُوْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِو. ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَنهَدُوا بِٱلْمَوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَجِيلِ ٱللَّهِ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلصَّنَدِقُونَ ﴿ ﴾ (الحجرات: 15).

فقولُهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ أَيْ: على الحقيقةِ.

وقولُهُ: ﴿ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَىابُوا وَجَنهَدُوا بِالْمُوَلِهِمْ وَٱنفُسِهِمْ فِي سَجِيلِ اللَّهِ ﴾ أَيْ: مَنْ جَمَعُوا بَيْنَ الإيهانِ والجهادِ في سبيلِهِ، فإنَّ مَنْ جاهد الكُفَّارَ، دَلَّ ذلك على الإيهانِ التَّامِّ في القَلْب.

وقولُهُ: ﴿ أُولَتِهِكَ هُمُ ٱلمَتَكِدِقُونَ ﴾ أَيْ: الَّذين صَدَّقُوا إِيهَانَهُمُ بِأَعِهِ لِهِمُ الجميلةِ (١٠. وَمِنْ صَفَاتِهِمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ مُوَالاةُ المُؤْمنينَ، وقيامُهُمْ بواجبِ الأَمْرِ بالمَعروفِ والنَّهْي عَنِ المُنْكَرِ، وإقامةُ الصَّلاةِ، وإيتاءُ الزَّكاةِ، وطاعةُ الله ورسولِهِ.

قَاكَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ \_ : ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَسَمُهُمْ أَوْلِيَا اللَّهَ بَسَمْ عَالَمُهُونَ عَلَىٰ اللَّهُ وَرَسُولَهُ الْوَلَيْكَ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ الْوَلَيْكَ سَيَرْحَمُهُمُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيدُ حَكِيمُ اللَّهُ ﴾ (التوبة: 71).

وَمِنْ صَفَاتِهِمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُمْ يُحَبُّونَ لإخوانِهِمْ مَا يُحِبُّونَ لأَنْفُسِهِمْ مِنَ الخَيْرِ. ففي «الصَّحيحَيْنِ» (2) منْ حديثِ أَنسِ بْنِ مالكِ ﴿ اللهِ عَالَ: قال رسولُ اللهِ عَلَيْتُهُ : «لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لأخيه مَا يُحِبُّ لنَفْسِهِ».

قال الحافظُ ابْنُ حَجَرٍ عَصِيمَ: «قال الكِرْمَانيُّ: وَمِنَ الإِيهانِ \_ أَيضًا \_ أَنْ يُبْغِضَ لَاخيهِ ما يُبْغِضُ لنَفْسِهِ مِنَ الشَّرِّ، ولم يَذْكُرْهُ وَلَانَّ حُبَّ الشِّيْءِ مُسْتَلْزِمٌ لبُغْضِ نَقِيضِهِ، فَتَرَكَ التَّنْصِيصَ عليه اكتفاءً »(3).

<sup>(1)</sup> انظر المرجع السابق (ص802).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (13)، ومسلم (45).

<sup>(3) «</sup>فتح الباري» (1/ 74).

وَمِنْ صفاتِهِمْ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ مَحَبَّةُ النَّبِيِّ عَيْلِكُمْ حتى يكونَ أحبَّ إلى أَحَدِهِمْ مِنْ والدِهِ، ووَلَدِهِ، والنَّاسِ أَجْمعينَ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (1) منْ حديثِ أَنسِ بْنِ مالكِ ﴿ اللهِ قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أكونَ أَحَبَّ إليه مِنْ والدِهِ، ووَلَدِهِ، والنَّاسِ أَجْمَعِينَ».

قال الحافظ عَلَىٰ اللهُ النَّفْعَ الحاصلَ لَهُ مِنْ جِهَةِ الرَّسُولِ عَلَىٰ اللهُ الذي الْخُرَجَهُ مِنْ طُلُهاتِ الكُفْرِ إلى نُورِ الإيهانِ، إمَّا بالمُباشرةِ وإمَّا بالسَّبِ عَلِمَ أَنَّهُ سَبَبُ أَخْرَجَهُ مِنْ ظُلُهاتِ الكُفْرِ إلى نُورِ الإيهانِ، إمَّا بالمُباشرةِ وإمَّا بالسَّبِ عَلِمَ أَنَّهُ سَبَبُ بَقاءِ نَفْسِهِ البَقَاءَ الأَبَديَ في النَّعِيمِ السَّرْمديِّ، وعَلِمَ أَنَّ نَفْعَهُ بذلك أعظمُ مِنْ جميعِ وُجُوهِ الانتفاعاتِ؛ فاستحقَّ لذلك أَنْ يَكُونَ حَظَّهُ مِنْ محبَّتِهِ أَوْفَرَ مِنْ غَيْرِهِ (2).

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

## الخُطْبةُ الثَّانيةُ - ثَمرَاتُ الإيمان:

الحَمْدُ لله ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعيَنَ.

أَمَّا بَعْدُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تقدَّم الحديثُ مَعَكُمْ عَنْ شيءٍ مِنْ صِفَاتِ الْمُؤْمنين، والآنَ جَديثي معكمْ عَنْ شيءٍ مِنْ ثمراتِ الإيهانِ.

فَمِنْ ثمراتِ الإيهانِ \_ أَيُّها النَّاسُ \_ الحياةُ الطَّيِّبةُ، كها قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَى \_ : ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِاحًا مِن ذَكِرٍ أَوَ أَنْنَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَكُ حَيَوةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِينَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا

كَانُواْيِعْمَلُونَ ﴿ ﴾ (النحل: 97).

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (15)، ومسلم (69).

<sup>(2) «</sup>فتح الباري» (1/ 76).

والحياةُ الطّيبةُ \_ أيما النّاسُ \_ هي: طُمَأْنِينةُ القَلْبِ، وسُكُونُ النّفْسِ، والرّزْقُ الحَلالُ الطّيبُ المُبارَكُ، ثُمَّ ماذا بَعْدُ \_ أيما النّاسُ \_ ﴿ وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ ﴾ أيْ: في الآخرةِ ﴿ أَجَرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ مِنْ أصنافِ اللّذّاتِ، فيؤتيهِمُ اللهُ في الدُّنيا حسنة، وفي الآخرةِ حسنةُ الدُّنيا: العِلْمُ والإيهانُ، وحسنةُ الآخرةِ: الفَوْزُ بالجنّةِ، والنّجاةُ مِنَ النّارِ.

وَمِنْ ثَمَراتِ الإيهانِ \_ أَيُّها النَّاسُ \_ محبَّةُ الله \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ ، ومحبَّةُ المُؤمنين، كما قال ربُّنا \_ جَلَّ في عُلَاهُ \_ : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمُوا ٱلصَّلِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَمُمُ ٱلرَّحْنَنُ وُدًا ﴾ (مريم: 96).

قال الحافظُ ابْنُ كثيرِ ﴿ فَهِي الْأَعْمَالُ اللهُ \_ تعالى \_ : أَنَّهُ يَغْرِسُ لعبادِهِ المُؤْمنين اللهُ يعملون الصَّالِحاتِ (وهي الأعمالُ الَّتي تُرْضي اللهَ \_ عزَّ وجلَّ \_ لمتابَعَتِها الشَّريعة المُحمَّديَّة) يَغْرسُ لهم في قُلُوبِ عِبَادِهِ محبَّةً ومَوَدَّةً، وهذا أَمْرُ لابُدَّ مِنْهُ، ولا مَحِيدَ عَنْهُ اللهُ .

أَيُّهَا النَّاسُ، أَمَّا البِشَارَةُ فِي الدُّنيا فهي: الثَّناءُ الحَسَنُ، والمَودَّةُ فِي قُلُوبِ المُؤْمنين، والرُّؤْيا الصَّالحةُ، وما يراهُ العَبْدُ مِنْ لُطْفِ اللهِ بِهِ، وتَيْسِيرِهِ لأَحْسَنِ الأعمالِ والأَخلاقِ، وصَرْفِهِ عَنْ مَسَاؤىءِ الأَخلاقِ.

<sup>(1)</sup> اتفسير ابن كثير ١ (3 / 193).

وأمَّا في الآخرةِ: فأوَّلُهُا البِشَارَةُ عِنْدَ قَبْضِ أَرْوَاحِهِمْ، كما قَالَ اللّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ إِنَّ اللّهَ عَلَيْهِ مُ السّتَقَدَمُوا تَتَنَزُّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْكَ أَلّا تَغَافُوا وَلا تَحْزَقُوا وَتَعَكَلَ - : ﴿ إِنَّ اللّهَ مُنَا اللّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُوا تَتَنَزُّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْكِ حَدُ أَلّا تَغَافُوا وَلا تَحْزَقُوا وَلا تَعْزَقُوا وَلا عَنْ وَلَا عَنْ وَلَا عَنْ وَلَا عَلَيْهِمُ الْمُنْ اللّهُ وَلَا عَنْ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَيْهِمُ الْمُنْ اللّهُ وَلَا عَلَيْهِمُ الْمُنْ اللّهُ وَلَا عَلَيْهِمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا عَنْ وَلَوْلُوا مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا عَنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّ

وفي القَبْرِ ما يُبَشَّرُ به مِنْ رِضَا الله - تعالى - ، والنَّعيمِ المُقيمِ.

وفي الآخرةِ تمامُ البُشْرَى بدُخُولِ جنَّاتِ النَّعيمِ، والنَّجاةِ مِنَ العذابِ الأليمِ (1).

وَمِنْ ثمراتِ الإيهانِ - أَيُّها النَّاسُ - دِفَاعُ الله - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى - عَنِ المُؤْمنين، كها

قَاكَ - سُبْحَنَهُ، - : ﴿ إِنَّ اللهُ يُنَفِعُ عَنِ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ ٱللهُ لا يُحِبُّ كُلَّ خَوانِ كَفُورٍ ﴿ آ﴾

(الحج: ٣٨).

أيُّما النَّاسُ، هذا إخبارٌ وَوَعْدٌ وبِشارةٌ مِنَ اللهِ للَّذين آمنوا أنَّ اللهَ يُدَافِعُ عَنْهُمْ كُلَّ مكروهٍ، ويَدْفَعُ عَنْهُمْ كُلَّ شَرِّ - بسببِ إيهانِمْ -: مِنْ شَرِّ الكُفَّارِ، وشَرِّ وَسُوسَةِ الشَّيْطانِ، وشَرِّ أَنْفُسِهِمْ، وسَيِّئاتِ أعهاهِمْ، ويَحْمِلُ عَنْهُمْ عِنْدَ نُزُولِ المكارِهِ ما لا يتحمَّلون، فيخَفِّفُ عنهم غاية التَّخفيفِ، كُلُّ مُؤْمنٍ لَهُ مِنْ هذِهِ المُدافعةِ والفَضِيلةِ بحسبِ إيهانِهِ، فمستقلٌ ومُسْتكثِرٌ (2).

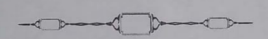
وَمِنْ ثمراتِ الإيمانِ - أَيُّهَا النَّاسُ - مَا وَعَدَ اللهُ - سُبْحَانَهُ وتعالى - بِهِ المُؤْمنين: مِنَ الجنَّاتِ، والمساكنِ الطَّيِّةِ، والرِّضُوانِ، كما قال اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَعَدَ اللهُ الجُنَّاتِ، والمساكنِ الطَّيِّةِ، والرِّضُوانِ، كما قال اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَعَدَ اللهُ المُؤْمِنِينَ وَهَا وَمَسَكِنَ طَيِّبَةً فِى جَنَّتِ عَنْفِ المُؤْمِنِينَ وَهَا وَمَسَكِنَ طَيِّبَةً فِى جَنَّتِ عَنْفِ وَيَضَونَ أُمِّ وَالمَّوْمِنَةُ مِنْ اللهُ الله

<sup>(1)</sup> انظر «ابن سَعْديِّ» (ص368).

<sup>(2)</sup> المرجع السَّابق (ص539).

فقوله: ﴿ حَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْنِهَ الْأَنْهَارُ ﴾ جامعة لكُل نعيم وفَرح، خالية مِنْ كُل أَذَى وتَرح، تَجْري مِن تَحْتِ قُصُورِها ودُورِها وأَشْجارِها الأَنْهارُ الغَزيرة، ﴿ خَلِينَ فَيْهَا ﴾ لا يَبْغُون عنها حِولًا، ﴿ وَمَسَكِنَ طَلِيبَةً فِي جَنَّتِ عَنْنِ ﴾ قَدْ زُخْرِفَتْ وحُسِّنَتْ وأُعِدَتْ لعبادِ الله المُتَقين، ﴿ وَرِضُونَ ثُمِنَ الله ﴾ يحله لأَهْلِ الجنَّةِ ﴿ أَحَبَرُ ﴾ مما هُمْ فِيهِ مِنَ النَّعيم؛ فإنَّ نعيمَهُمْ لم يَطِبْ إلَّا برُؤْيةِ ربِّم ورِضُوانِهِ عليهم، فرضا اللهُ أكبرُ مِنْ نعيم الجنَّاتِ.

﴿ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ حيثُ حَصَلُوا على كُلِّ مَطْلُوبٍ، وانتفى عنهم كُلُّ محذورٍ، وحَسُنتْ وطابتْ منهمْ جميعُ الأُمُورِ، فنسألُ اللهَ أَنْ يَجَعَلَنا مَعَهُمْ بجُودِهِ (1) وكَرَمِهِ، فَهُوَ جَوَادٌ كريمٌ، مُجْيبٌ مَنْ دعاهُ، ﴿ رَبِّنَا ءَانِنَا فِي ٱلدُّنيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلآخِرَةِ صَسَنَةً وَقِي ٱلآخِرَةِ صَسَنَةً وَقِيا عَذَابَ ٱلنَّادِ ﴾ (البقرة: 201).



<sup>(1)</sup> انظر المرجع السَّابق (ص344).

## 15 من أسباب دُخُول الجنية

إِنَّ الْحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيِّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّمُوا ٱلَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَّا عَمَوانَ: 102).

﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِنَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْثِيرًا وَلِسَاءً وَاتَّقُوا اللّهِ اللّهِ عَلَيْكُم وَقِيبًا ﴿ ﴿ النساء: 1 ﴾ .

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ ثَنَ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعَمَلَكُمْ وَيَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَيْطِكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ صَلالةٍ في النَّارِ. الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ صَلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - حديثي معكمُ اليَوْمَ عَنْ أَسْبَابِ دُخُولِ الجنَّةِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ جَعَلَ رَبُّنا \_ تبارك وتعالى \_ لدُخُولِ الجُنَّةِ أَسْبابًا وأعمالًا، مَنْ أَتَى بها دَخَلَ الجُنَّةَ بإذْنِ الله \_ سُبَحَنَهُ، وَتَعَكَل \_ ، ومَنْ أَعْرَضَ عنها فأنَّى لَهُ دُخُولُ الجُنَّةِ؟!، إلَّا أَنْ تُدْرِكَهُ رَحْمُ الله، واللهُ ذُو الفَضْلِ العظيم، فمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجُنَّةِ.

قَاكَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَالَى \_ : ﴿ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ ﴾ (المائدة: 72).

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (١) منْ حديثِ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ وَهِنْكُ قال: قال رسولُ الله عَبْلُهُ ورسولُهُ، وأَنَّ عَبْدُهُ ورسولُهُ، وأَنَّ عَبْدُهُ ورسولُهُ، وأَنَّ عَبْدُهُ ورسولُهُ، وأَنَّ عَبْدُهُ ورسولُهُ، وأَنَّ

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3435)، ومسلم (28).

عيسى عَبْدُ الله ورسولُهُ، وكلِمَتُهُ أَلْقاها إلى مَرْيَمَ، ورُوحٌ مِنْهُ، والجَنَّةُ حَقٌّ، والنَّارُ حَقٌّ ـ أَدْخَلَهُ اللهُ الجَنَّةَ على ما كانَ مِنَ العَمَلِ».

وَمِنْ أَسِبَابٍ دُخُولِ الجُنَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - طاعةُ الله، وطاعةُ رسولِهِ عَلَيْكُم .

قَاكَ اللّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ يَلَكَ حُدُودُ اللّهِ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ، يُدَخِلَهُ جَنَاتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَادُ خَلِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَظِيمُ ﴿ آَنَ ﴾ جَنَاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَادُ خَلِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَظِيمُ ﴿ آَنَ ﴾ (النساء: 13).

وفي «صحيح البخاريِّ» (أ) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهِ عَنْ أَبَي اللهِ عَلَيْكُمْ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْكُمْ قَالَ: قال: «كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونِ الجُنَّةَ إِلَّا مَنْ أَبَيِ». قالوا: يا رسولَ الله، ومَنْ يَأْبَى؟ !. قال: «مَنْ أَطَاعني دَخَلَ الجُنَّة، ومَنْ عَصَاني فَقَدْ أَبَى».

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجنَّةِ - أيُّها النَّاسُ - الإيمانُ بالله والعَمَلُ الصَّالحُ.

قَالَ اللهُ مَ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ مَ : ﴿ وَيَشِرِ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمُوا الفَكَلِحَاتِ أَنَّ لَمُمْ جَنَّنَتِ قَالَكَ اللهُ الفَكَلِحَاتِ أَنَّ لَمُمْ جَنَّنَتِ قَالُوا هَذَا اللَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلٌ وَأَتُوا بِهِ عَنْمَ مِنْ مَنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا أَنْوَاجُ مُطَهَرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ اللَّهُ ﴿ وَالبَقرة: 25).

وفي «صحيح البخاريِّ» (2) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَلِيْكُ قال: قال رسولُ اللهُ عَلَيْكُمْ : «مَنْ آمَنَ باللهِ وبرسولِهِ، وأَقَامَ الصَّلاةَ، وصامَ رَمَضَانَ ـ كان حَقًّا على اللهِ أَنْ يَدْخِلَهُ الجنَّةَ».

وَمِنْ أَسِبَابِ دُخُولِ الجِنَّةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تَقْوَى الله \_ عَزَّ وجَلَّ \_ .

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (7280).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (2790).

قَالَ اللهُ مَنْ عَرَبُكُمُ وَتَعَكَلَى مِنْ وَتَعَكَلَى مِنْ وَتَعَكَلَى مَنْ عَرْمَ مِن دَّرِحُمُ وَجَنَّة عَمْهُمَا السَّمَوَ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلمُتَّقِينَ اللهُ ﴾ (آل عمران: 133).

وفي «مسندِ أحمدَ» بسندِ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» (١) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَلِئُنْ قَالَ: سُئِلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ عَنْ أكثرِ ما يُدْخِلُ النَّاسَ الجنَّةَ. قال: «تَقْوَى الله، وحُسْنُ الخُلُقِ».

وسُئِلَ عَنْ أكثرِ ما يُدْخِلُ النَّاسَ النَّارَ. فقال: «الفَمُ وَالفَرْجُ». وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجنَّةِ - أَيُّها النَّاسُ - الإخلاصُ.

قَالَ اللهُ - سُبَحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ - : ﴿ إِلَّاعِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ أُوْلَتِهِكَ لَمُمْ رِزَقٌ مَعْلُومٌ ﴿ فَوَكِمُ اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ أُوْلَتِهِكَ لَمُمْ رِزَقٌ مَعْلُومٌ ﴿ فَوَكِمُ اللهِ الم

وفي «الصَّحيحين» (2) منْ حديثِ عِتْبَانَ بْنِ مالكِ ﴿ يَشْكُ قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْكُ قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْكُمْ : «إنَّ اللهَ حَرَّمَ على النَّارِ مَنْ قال لا إلهَ إلَّا اللهُ، يَبْتَغِي بذلك وَجْهَ الله».

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجنَّةِ - أيُّها النَّاسُ - المَشْيُ في طَلَبِ العِلْمِ الشَّرْعيِّ.

فَقِي "صحيح مسلم" (3) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَلِيْكُ قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْهُ: «وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فيه عِلْمًا، سَهَّلَ اللهُ لَهُ بِهِ طَرِيقًا إلى الجَنَّةِ».

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أحمدُ (2/ 291)، والتَّرْمذِيُّ (2004)، وابْنُ ماجَهْ (4246)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (977).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (425)، ومسلم (33).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (2699).

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجنَّةِ - أيُّها النَّاسُ - الصَّبْرُ والاحْتِسَابُ.

قَاكَ ٱللَّهُ \_ شُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ في صفاتِ عبادِ الرَّحْمَنِ : ﴿ أُوْلَتَهِكَ يَجْدَوْنَ ٱلْفُرْوَكَةَ بِمَا مَكَبَرُوْا وَيُلَقَّوْنَ فِيهِا فَحِيَّةُ وَسَلَمًا اللَّ حَلِيبِ فِيهَا حَسُنَتَ مُسْتَقَرَّا وَمُقَامًا اللَّ ﴾

(الفرقان: 75-76).

وفي «الصَّحيحين» (١) منْ حديثِ ابْنِ عبَّاسٍ ﴿ عَنَّهُ قال لعَطَاءِ ابْنِ أَبِي رَبَاحِ: أَلَا أُرِيكَ امرأةً مِنْ أَهْلِ الجُنَّةِ؟. قُلْتُ: بَلَى. قال: هذِهِ المَرْأَةُ السَّوْدَاءُ، أَتَتِ النَّبِيَّ عَلَيْكُمْ، فادْعُ الله لي. قال رسول الله عَلَيْكُمْ: «إِنْ عَنَالِكُمْ وَإِنِّي أَتَكَشَّفُ، فادْعُ الله لي. قال رسول الله عَلَيْكُمْ: «إِنْ شِئْتِ صَبَرُتِ وَلَكِ الجُنَّةُ، وإِنْ شِئْتِ دَعَوْتُ اللهَ أَنْ يُعافِيَكِ». فقالتْ: أَصْبِرُ. فقالتْ: أَصْبِرُ. فقالتْ: أَصْبِرُ. فقالتْ: أَنْ يُعافِيَكِ». فادْعُ الله لي أَلَا أَتكشَفَ. فَدَعا لها.

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجنَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الصَّدْقُ.

قَالَ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَ سُبْحَانَهُ، وَتَعَالَى مِنَ ﴿ قَالَ اللَّهُ هَانَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّالِةِ فِينَ صِدَقَهُمْ لَكُمْ جَنَّكُ تَجْرِى مِن غَيْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِينِنَ فِهَا أَبَداً رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنَهُ ذَلِكَ ٱلفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ اللَّائِدَةِ: 119).

وفي «الصَّحيحين» (2) مِنْ حديثِ عَبْدُ الله بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللَّهِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّبِيِّ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّبِيِّ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّبِيِّ عَلْمُ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ الله كَذَابًا». وإنَّ الفُجُورِ، وإنَّ الفُجُورِ عَنْ الفُجُورِ عَنْ الله كَذَابًا». الرَّجُلَ لَيَكْذِبُ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ الله كَذَابًا».

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجِنَّةِ - أيُّها النَّاسُ - الصَّلاةُ في المَسْجِدِ مَعَ الجهاعة.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (5652)، ومسلم (2576).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (6094)\_والَّلفُظُ لَهُ\_، ومسلمٌ (2607).

ففي «الصَّحيحين» (1) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهُ النَّبِيِّ عَلَيْكُمُ قَالَ: «مَنْ غَدَا إلى المَسْجِدِ أَوْ رَاحَ، أَعَدَّ اللهُ لَهُ فِي الجَنَّةِ نُزُلًا (2)، كُلَّما غَدَا أَوْ رَاحَ».

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجِنَّةِ \_ أَيُّها النَّاسُ \_ الخَوْفَ مِنَ الله.

قَاكَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنْهُ, وَتَعَكِّلُ \_ : ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴿ ﴾ (الرحن: 46).

وقَالَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْمَوَىٰ ۞ فَإِنَّ اللّهُ عَلَىٰ النَّفْسَ عَنِ الْمُوَىٰ ۞ فَإِنَّ الْمُأْوَىٰ ۞ ﴾ (النازعات: 40-41).

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجنَّةِ - أيُّها النَّاسُ - إماطةُ الأَذَى عَنْ طَريق المُسلمينَ.

ففي «الصَّحيحين» (5) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهِ عَالَ: قال رسولُ اللهِ عَلَيْكُمَ: «مَرَ رَجُلٌ بغُصْنِ شَجَرةٍ على ظَهْرِ طريقٍ، فقال: واللهِ، لَأَنْحِينَ هذا عَنِ المُسلَمين؛ لا يُؤذِيهِمْ؛ فأُدخِلَ الجنَّة».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (662)، ومسلم (669).

<sup>(2)</sup> النُّزُل - بضمَّتين - : ما يُهَيَّأُ للضَّيْفِ عِنْدَ قُدُومِهِ.

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أبو داوُدَ (1203)، والنَّسائيُّ (667)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في "صَحِيح الجامع» (8102).

<sup>(4)</sup> الشَّظيَّة \_ بِزِنَّةِ السَّحيَّة \_ : القطْعة تَنْقَطِعُ منَ الجبل، ولا تَنْفصِلُ عنه، والجَمْعُ الشَّظايا.

<sup>(5)</sup> رواه البخاريُّ (652)، ومسلم (1914)، والَّلفْظُ لَهُ.

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجِنَّةِ - أيُّها النَّاسُ - صِلَّةُ الأَرْحَامِ.

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجنَّةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ إفشاءُ السَّلامِ، وإطعامُ الطَّعامِ، وقيامُ اللَّيلِ.

ففي "سُنَنِ التَّرْمِذيِّ» و "ابْنِ ماجَه " بسندِ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» (٥) منْ حديثِ عَبْدِ الله بْنِ سَلَامٍ ﴿ النَّاسُ، أَفَشُوا السَّلامَ، وأَطْعِمُوا الطَّعامَ، وصَلُّوا باللَّيلِ والنَّاسُ نِيامٌ - تَدَّخُلُوا الجنَّة بسلام».

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجنَّةِ - أيُّها النَّاسُ - تَرْبِيةُ البَّنَاتِ، والإحسانُ إليهِنَّ.

ففي "مسندِ أحمدَ" بسندِ صحيح، صحّحه الألّبانيُّ في "الصَّحيحة" أن منْ حديثِ أنس هيلنك أنَّ رَسُولَ الله عَلَيْكُم قال: "مَنْ كان لَهُ ثلاثُ بناتٍ \_ أو ثلاثُ أَخواتٍ \_ فاتّقى الله، وأقام عليهِن \_ كان مَعِي في الجنّةِ هكذا \_ وأوْمَا بالسَّبَّاحةِ (5) والوُسْطِّي». وأَسْتَغْفِرُ الله،

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (5983) ـ والَّلفُظُ لَهُ ـ ، ومسلم (13).

<sup>(2)</sup> الأَرَب \_ بفتحتين \_ : الحَاجَةُ، و (ما) زائدةً، كأنَّهُ قال: لَهُ حاجةٌ ما.

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: أخرجه التَّرْمذِيُّ (2485)، وابْنُ ماجَهْ (3251)، وهو في «الصَّحِيحة» (569).

<sup>(4) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أحمدُ (3/ 156)، وهو في «الصَّحِيحة» (295).

<sup>(5)</sup> السَّبَّاحة: الإصبّعُ الَّتي تِلِي الإِبْهامَ؛ لأنَّها يُشَار بها عند التَّسبيح.

الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ مِنْ أسْبَابِ دُخُولِ الجنَّة :

الحَمْدُ للهِ ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَسْبَابُ دُخُولِ الجِنَّةِ الحديثُ عَنْها ذُو شُجُونٍ، فلا يَزَالُ الشَّريطُ طويلًا، والسِّجِلُ حافلًا، وقَدْ تقدَّم ذِكْرُ بَعْضِ أسبابِ دُخُولِ الجِنَّةِ، وهأنا أتواصلُ معكمْ بذِكْرِ زيادةٍ على ما تقدَّم ذِكْرُهُ.

أَيُّهَا النَّاسُ، مِنْ أسبابِ دُخُولِ الجُنَّةِ لِيْنُ الكَلَامِ مَعَ النَّاسِ كَافَّةً، وهو عُنوانُ الأخلاقِ الطَّيِّبةِ.

ففي «مسندِ أحمدَ» بسندِ حسنِ، حسَّنه الأَلْبانيُّ في «صحيح الجامع» (1) منْ حديثِ أبي مالكِ الأَشْعريِّ وَلِيُنْ : أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْكُم قال: «إنَّ في الجنَّةِ غُرَفًا يُرَى طاهِرُها مِنْ باطِنِها، وباطِنُها مِنْ ظاهِرِها، أَعَدَّها اللهُ لَمِنْ أَطْعَمَ الطَّعامَ، وأَلَانَ الكلامَ، وتابع الصِّيامَ، وصلَّى باللَّيْلِ والنَّاسُ نِيامٌ».

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجِنَّةِ - أيُّها النَّاسُ - حِفْظُ اللِّسانِ والفَرْج.

ففي «صحيح البخاريِّ»<sup>(2)</sup> مِنْ حديثِ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ ﴿ النَّبِيِّ عَلَيْكُمُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمُ وَمَا بَيْنَ رِجْلَيْهِ، أَضْمَنْ لَهُ الجنَّةَ».

وَمِنْ أَسِبَابٍ دُخُولِ الجِنَّةِ - أيُّهَا النَّاسُ - طاعةُ وليِّ الأَمْرِ في طاعةِ الله.

<sup>(1) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه أحمدُ (5/ 343)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (2123).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (6474).

<sup>(3)</sup> اللَّحْيان - بالفتح - : العظمان في جانبي الفَمِ، وجَمْعُ اللَّحْي أَلْح ولِّجيُّ.

ففي «مسندِ أحمدَ» بسندِ حسن، حسنه الألبانيُّ في «ظلال الجنَّة»(1) منْ حديثِ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِ وَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ قال: «مَنْ عَبَدَ اللهَ لا يُشْرِكُ به شيئًا، وأقام الصَّلاة، وآتى الزَّكاة، وسَمِعَ وأَطَاعَ - دَخَلَ الجنَّةَ مِنْ أيِّ الأبوابِ الشَّانيةِ شَاءَ». وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجنَّةِ - أيُّها النَّاسُ - حُسْنُ الخُلُقِ.

ففي «مسندِ أحمدَ» و «سُنَنِ التَّرْمذيِّ» بسندِ حسنِ، حسنَه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» (2) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَ اللهُ عَالَ: سُئِلَ رَسُولُ اللهِ عَيْقِكُمْ عَنْ أكثرِ ما يُدْخِلُ النَّاسَ النَّارَ. فقال: الجنَّةَ قال: «تَقْوَى اللهِ، وحُسْنُ الجُلُقِ». وسُئِلَ عَنْ أكثرِ ما يُدْخِلُ النَّاسَ النَّارَ. فقال: «الفَمُ والفَرْجُ».

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجنَّةِ \_ أَيُّها النَّاسُ \_ عَدَمُ سُؤَالِ النَّاسِ.

ففي «سُنَنِ أبي داوُدَ» بسندِ صحيح، صحّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح الجامع» (٥٠ منْ حديثِ ثَوْبانَ ﴿ يَسُأَلُ النَّاسَ حديثِ ثَوْبانَ ﴿ يَسُأَلُ النَّاسَ حديثِ ثَوْبانَ ﴿ يَسُأَلُ النَّاسَ مَا لِللَّهِ عَلَيْكُمْ : «مَنْ تكفَّلَ لِي أَلَّا يَسْأَلُ النَّاسَ شيئًا، فأَتَكَفَّلَ لَهُ بالجنَّةِ؟».

وفي "صحيح مسلم" (4) منْ حديثِ عِيَاضِ بْنِ حِمَارٍ ﴿ اللَّهِ عَالَى: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْكُ مَا مُتَصَدِّقٌ مُوَفَّقُ، ورَجُلٌ رحيمٌ اللهِ عَلَيْكُ مَتَصَدِّقٌ مُوفَقَّقُ، ورَجُلٌ رحيمٌ رَقِيقُ القَلْبِ بكُلِّ ذي قُرْبَى ومُسْلِم، وعَفيفٌ مُتَعَفِّفٌ ذُو عِيَالٍ».

<sup>(1) «</sup>حَسَنَ»: أخرجه أحمدُ (5/ 325)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «ظلال الجنَّة» (1027).

<sup>(2) «</sup>حَسَنَ»: أخرجه أحمدُ (2/ 291)، والتَّرُ مذِيُّ (2004)، وابْنُ ماجَهُ (4246)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (977).

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أبو داوُدَ (1643)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في "صَحِيح الجامع" (6604).

<sup>(4)</sup> رواه مسلم (2865).

فقولُهُ: «عَفيفٌ مُتَعَفِّفٌ ذُو عِيَالٍ» أَيْ: فقيرٌ، ولكنَّهُ مُتَعَفِّفٌ لا يَسْأَلُ النَّاسَ شيئًا؛ يَحْسَبُهُ الجاهلُ غَنِيًّا مِنَ التَّعَفُّفِ.

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجُنَّةِ - أَيُّا النَّاسُ - إنظارُ المُعْسِرِ، والتَّجاوُزُ عَنِ المُوْسِرِ. ففي «الصَّحيحين» (١) منْ حديثِ حُذَيْفَة ﴿ لَيْفَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَيْكُ عَمِلْتَ يَقُولُ: ﴿ إِنَّ رَجُلًا كَانَ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ، أَتَاهُ المَلَكُ ليقبضَ رُوحَهُ، فقِيلَ لَهُ: هَلْ عَمِلْتَ مِنْ خَيْرٍ؟، قال: ما أَعْلَمُ شَيْئًا غَيْرَ أَنِّي كنتُ أَبايعُ النَّاسَ فِي الدُّنيا وأُجازِيهِمْ، فأَنْظِرُ المُوسِرَ، وأَتَجاوَزُ عَنِ المُعْسِر، فَأَدْخَلَهُ اللهُ الجُنَّة».

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجِنَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - كَفَالَةُ اليَتيم.

ففي «الصَّحيحَيْن» (2) منْ حديثِ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ وَلِئُنْ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَلِيْنَهُمَا وَكَافُلُ النَّيْمِ فِي الجُنَّةِ هكذا \_ وأشار بالسَّبابةِ والوُسْطَى، وفَرَّجَ بَيْنَهما شيئًا \_ ».

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجنَّةِ - أَيُّها النَّاسُ - عِيَادةُ المَريض.

ففي "صحيح مسلم" (3) منْ حديثِ ثَوْبانَ ﴿ اللهِ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكُمْ قَالَ: «مَنْ عَاد مَرِيضًا لَمْ يَزَلُ فِي خُرْفَةِ الْجَنَّةِ». قِيلَ: يا رسولَ الله، وما خُرْفَةُ الجنَّةِ؟. قال: «جَنَاها».

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجنَّةِ - أيُّها النَّاسُ - بِرُّ الوالِدَيْنِ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3451) واللَّفْظُ لَهُ \_، ومسلم (1560).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (5304) - واللَّفْظُ لَهُ - ، ومسلم (2983).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (2568).

ففي «مسندِ أحمدَ» (١) بسندِ صحيحٍ، صحّحه الألّبانيُّ في «صحيح الجامع»، والوادعيُّ في «الصحيح المسند» مِنْ حديثِ عائشةَ ﴿ اللّهِ عَلَيْتُهُ : «نِمْتُ فَرَأَيْتُنِي فِي الجنّةِ، فَسَمِعْتُ صَوْتَ قارىءٍ يَقْرَأُ، فَقُلْتُ: مَنْ هذا؟، عَلَيْتُهُ : «كذاك البِرُّ، كذاك البِرُّ - وكان قالوا: هذا حارثةُ بْنُ النَّعْهانِ». فقال رسولُ اللهِ عَلَيْتُهُ : «كذاك البِرُّ، كذاك البِرُّ - وكان أَبَرَّ النَّاسِ بأُمِّهِ - ».

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجِنَّةِ \_ أيُّها النَّاسُ \_ السَّماحةُ في البَيْعِ.

ففي «سُنَنِ ابْنِ ماجَهْ» بسندِ حَسَنِ، حسَّنه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» (2) منْ حديثِ عُثْمانَ وَشِئْكُ قال رَسُولُ الله عَيْدِ اللهُ عَرْفَ اللهُ عَرْفَ اللهُ عَرْفَ الله عَرْفَ الله عَرْفَ وجلَّ حرَجُلًا كان سَهْلًا مُشْتَرِيًا، وبائعًا، ومُقْتَضِيًا - الجنَّة».

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجنَّةِ - أيُّها النَّاسُ - التَّواضعُ وَخَفْضُ الجَنَاحِ.

ففي «الصَّحيحين» (3) منْ حديثِ حارثة بْنِ وَهْبِ ﴿ يَشْكُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ مَا لَكُ اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ النَّادِ؟، كُلُّ عُتُلِّ جَوَّاظٍ مُسْتَكْبِرٍ».

قال ابْنُ حَجَرِ ﴿ عَلَىٰ : «والمُرادُ بالضَّعيفِ: مَنْ نَفْسُهُ ضَعِيفةٌ لتواضُعِهِ وضَعْفِ حالِهِ في الدُّنيا» (4).

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أحمدُ (6/ 166)، والحاكم (3/ 208)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (3371)، والوادعيُّ في «الصَحِيح المسند» (1536).

<sup>(2) «</sup>حَسَنَ»: أخرجه أَبْنُ ماجَه (2202)، والنَّسائيُّ في «الصُّغْرَى» (4700)، واللَّفْظُ لَهُ وحَسَّنه الألبانُّ في «الصَّحِيحة» (1181).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (18 49)، ومسلم (2853).

<sup>(4) «</sup>الفتح » عند شرح حديث رقم (49 18).

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجِنَّةِ \_ أيُّها النَّاسُ \_ عَدَمُ أَذِيَّةِ الجارِ.

ففي «مسندِ أحمدَ» بسندٍ صحيح، صحَّحه الأَلبانيُّ في «الصَّحيحة» (١) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَ اللَّهِ قال رَجُلِّ: يا رَسُولَ الله، إنَّ فُلانةَ يذكرُ مِنْ كَثْرَةِ صَلَاتِها، وصِيَامِها، وصَدَقتِها، غَيْرَ أَنَّها تُؤْذِي جِيرانَها بلِسَانِها. قال: «هي في النَّارِ». قال: يا رَسُولَ الله، فإنَّ فُلانةَ يذكرُ مِنْ قِلَةٍ صِيَامِها، وصَدَقتِها، وصَلَاتِها، وإنَّها تَصَدَّقُ بالأَثُوادِ (أي فَالانةَ يذكرُ مِنْ قِلَةٍ صِيَامِها، وصَدَقتِها، وصَلَاتِها، وإنَّها تَصَدَّقُ بالأَثُوادِ (أي المُجُنِّنِ المُجَفَّفِ)، ولا تُؤْذي جِيرانَها بلسانِها. قال: «هي في الجنَّةِ».

وَمِنْ أسبابِ دُخُولِ الجِنَّةِ - أيُّها النَّاسُ - عَدَمُ الغَضَبِ.

فقدْ أخْرَجَ الطَّبرانيُّ في «الأوسطِ» بسندِ صحيح، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح الجامع» (2) منْ حديثِ أبي الدَّرْدَاءِ ﴿ يُسُكُ قال: قُلْتُ يا رَسُولَ اللهِ، دُلَّني على عَمَلِ يُدْخِلُني الجُنَّةُ. قال رسولُ الله عَيْظَةٍ: «لا تَغْضَبْ وَلَكَ الجَنَّةُ».

والمُرادُ مِنَ الحديثِ \_ أيُّها النَّاسُ \_ : لا تَعْمَلْ بمُقْتَضَى الغَضَبِ إذا حَصَلَ لك، بَلْ جاهِدْ نَفْسَكَ في تَرْكِ تَنْفِيذِهِ، والعَمَل بها يَأْمُرُكَ به غَضَبُكَ.

وقَبْلَ أَنهْ أُودِّعَ مَقَامي هذا \_ أَيُّها النَّاسُ \_ أُذَكِّرُكُمْ بسببٍ عظيمٍ لدُخُولِ الجَنَّةِ، إِنَّهُ الدُّعَاءُ.

ففي «مسندِ أحمدَ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلبانيُّ في «صحيح الجامع»، والوَادعيُّ في «الصحيح المسند»(3) منْ حديثِ أَنسٍ بْنِ مَالكِ وَلِيْنَ قال: قال رَسُولُ

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أحمدُ (2/ 440)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة » (190).

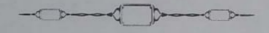
<sup>(2) «</sup>صحيح»: أخرجه الطَّبرانيُّ في «الأوسط» (2353)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (7374).

<sup>(3) «</sup>صَحِيعٌ»: أخرجه أحمدُ (3/117)، والتَّرْمِذيُّ (2572)، والنَّسَائيُّ (8/279)، وابْنُ ماجَهُ (7340)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (6275)، والوادعيُّ في «الصَحِيح المسند» (123).

147

الله عَلَيْكُمْ: «مَنْ سَأَلَ اللهَ الجنَّةَ ثَلَاثَ مرَّاتٍ، قالتِ الجنَّةُ: اللَّهُمَّ أَدْخِلْهُ الجنَّةَ، ومَنِ السَّعَجَارَ مِنَ النَّارِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، قالتِ النَّارُ: اللَّهُمَّ أَجِرْهُ مِنَ النَّارِ».

اللهُمَّ إِنَّا نَسَأَلُكَ الجِنَّةَ، وما يُقرِّبُنا إليها مِنْ قَوْلٍ أَوْ عَمَلٍ، ونَعُوذُ بك مِنَ النَّارِ، وما يُقرِّبُنا إليها مِنْ قَوْلٍ أَوْ عَمَلٍ، اللّهُمَّ أَدْخِلْنا الجِنَّة، وأَجِرْنا مِنَ النَّارِ برَحْمَتِك، يا أرحمَ الرَّاحِينَ.



<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (2790).

# [16] وصف الحور العين

الخُطُبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّعُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَالِدِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ١٠٠٠ ﴾ (آل عمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِمَنَاءُ وَاتَّقُوا اللهُ اللهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَفِيهُا (آ) ﴾ (النساء: ١).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوَلَا سَدِيلًا ﴿ ثُنُ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعَمَلَكُمْ وَيَغْفِرَلَكُمْ ذُنُونَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةِ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حديثي معكم - أيُّها النَّاسُ - عَنْ وَصْفِ الحُورِ العِينِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، لا شَكَّ أَنَّ أَجْمَلَ المُشْتَهَيَاتِ عِنْدَ بني آدَمَ هي لَذَّةُ الزَّواجِ، وإذا كانتِ النَّفْسُ قَدْ تعلَقِتْ بها في الدُّنيا مَعَ ما فيها مِنْ هُمُومٍ وأَحْزانٍ - فهي في الآخرةِ تَجْمَعُ النَّفْسُ قَدْ تعلَقِتْ بها في الدُّنيا مَعَ ما فيها مِنْ هُمُومٍ وأَحْزانٍ - فهي في الآخرةِ تَجْمَعُ بنَن نعيمِ النَّفْسِ ونعيمِ القَلْبِ، فأهلُ الجنَّةِ على قَلْبِ رَجُلٍ واحدٍ، وحياتُهُمْ خاليةٌ مِنَ بيْنَ نعيمِ النَّفْسِ ونعيمِ القَلْبِ، فأهلُ الجنَّةِ على قَلْبِ رَجُلٍ واحدٍ، وحياتُهُمْ خاليةٌ مِنَ المُّمُومِ، وقُلُوبُهُمْ صافيةٌ مِنَ الدَّعَل.

فهم كما وصفهم اللهُ \_ سُبْحَنهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنَ غِلِ إِخْوَنَا عَلَى شُرُرِ مُنَعَدِيلِينَ ۞ ﴾ (الحجر: 47). أيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ اللهَ لَ سُبْحَنَهُ. وَتَعَكَلَ لَ بشَّرَ الْمُؤْمِنِينِ الَّذِينِ آمِنُوا وعملوا الصالحاتِ ببِشَارةِ على أَسْهَلِ شيءِ عليهم.

فقال \_ سُبْحَننَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَيَثِيرِ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمُوا المَسْكِلِحَنتِ أَنَّ لَمَمْ جَنْت بَجْرِى مِن غَيْهَا الْأَنْهَارُ حُكُلًما رُزِقُوا مِنْهَا مِن تَمَرَةٍ رَزْقًا قَالُوا حَنذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأَثُوا بِهِ مُتَشَنِهَا وَلَهُمْ فِيهَا آذَوَجُ مُطَهَدَرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ (آ) ﴾ (البقرة: 25).

والمُطَهرَّة \_ أيُّا النَّاسُ \_ كها يقولُ ابْنُ القيِّم ﴿ فَيْنَ الْهَيِّم ﴿ وَكُلِّ قَذَرٍ، وكُلِّ أَذَى يكونُ مِنْ والبَوْلِ، والبَوْلِ، والنقَاسِ، والغائطِ، والمُخَاطِ، والبُصَاقِ، وكُلِّ قَذَرٍ، وكُلِّ أَذَى يكونُ مِنْ نساءِ الدُّنيا، فطهِّرَ بذلك باطنها مِنَ الأخلاقِ السَّيِّئِةِ، والصِّفَاتِ المَذْمُومةِ، وطهر نساءُ اللهُ عَنْ الفُحْشِ والبَذَاءِ، وطهر طَوْفُها مِنْ أَنْ تَطْمَحَ به إلى غَيْرِ زَوْجِها، وطهر أَوْفُها مِنْ أَنْ تَطْمَحَ به إلى غَيْرِ زَوْجِها، وطهر أَوْفُها مِنْ أَنْ تَطْمَحَ به إلى غَيْرِ زَوْجِها، وطهر أَوْفَها مِنْ أَنْ تَطْمَحَ به إلى غَيْرِ زَوْجِها، وطهر أَوْفَها مِنْ أَنْ تَطْمَحَ به إلى غَيْرِ زَوْجِها، وطهر أَوْفَها مِنْ أَنْ تَطْمَحَ به إلى غَيْرِ زَوْجِها، وطهر أَوْفَها مِنْ أَنْ تَطْمَحَ به إلى غَيْرِ زَوْجِها، وطهر أَوْفَها مِنْ أَنْ يَعْرِضَ لها دَنَسٌ أَوْ وَسَخٌ »(١).

وقَالَ الله الله مُنهَ وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَزَقَجْنَهُم بِحُورٍ عِينِ ﴿ الله الله وَ الله الله وَ الله وَ الله و والحَوْرَاءُ - أَيُّها النَّاسُ - كما يقولُ مُجَاهدٌ: «الَّتِي يُحَارُ فيها الطَّرْفُ؛ مِنْ رِقَّةِ الجِلْدِ، وصَفَاءِ اللَّوْنِ»(2).

وقَالَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ فِهِنَ قَصِرَتُ الطّرْفِ لَمْ يَطْمِعُهُنَ إِنسٌ قَبَلَهُمْ وَلَا جَآنَ ۗ ﴿ فَهِنَ قَصِرَتُ الطّرْفِ لَمْ يَطْمِعُهُنَ إِنسٌ قَبَلَهُمْ وَلَا جَآنَ ۗ ﴿ فَإِن مَا لَكُونُ اللّهُ ﴾ (الرحن: 56-85).

قال ابْنُ القيِّم ﴿ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى أَنَّ المَعْنَى: قَصَرْنَ طَرْفَهُنَّ على أَنْ المَعْنَى: قَصَرْنَ طَرْفَهُنَّ على أَزْوَاجِهِنَّ، فلا يَطْمَحْنَ إلى غَيْرِهِمْ (3).

<sup>(1) &</sup>quot;حادي الأرواح" (ص283\_284).

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (ص284).

<sup>(3)</sup> المرجع السابق (ص287).

وقَالَكَ أَللَهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - : ﴿ فِيهِنَّ خَيْرَتُ حِسَانٌ ۞ ﴾ (الرحمن: 70)، «أَيْ: خَيْرَاتُ الأخلاقِ، حِسَانُ الأَوْجُهِ، فَجَمَعْنَ بَيْنَ جَمَالِ الظَّاهِ والباطنِ، وحُسْنِ الخَلْقِ والخُلُقِ»(1).

وقَالَ اللهُ - سُبَحَنَدُ، وَتَعَكَلُ - : ﴿ إِنَّ لِلمُتَّقِينَ مَفَازًا ﴿ مَنَا إِنَّ وَأَعْنَبُا ۞ وَتَعَكَلُ - : ﴿ إِنَّ لِلمُتَّقِينَ مَفَازًا ۞ حَدَا إِنَّ وَأَعْنَبُا ۞ وَكُوامِبَ أَزْابًا ۞ ) . (النبأ: 1 3-33).

فالكواعبُ - أيُّها النَّاسُ - كما يَقُولُ الكَلْبِيُّ: «هُنَّ اللَّواتِي تَكَعَّبَ ثديهُنَّ». والمُرادُ: أَنَّ ثُدِيَّهُنَّ نَوَاهِدُ كَالرُّمَّانِ، لَيْسَتْ مُتَدَلِّيةً إلى أَسْفَلُ، ويُسَمَّيْنَ نَواهِدَ وكَوَاعِبَ، كما يقولُ العلَّامةُ ابْنُ القيِّم عِيْدِهُ.

أَيُّهَا النَّاسُ، هَلْ مِنْ نساءِ الدُّنيا مَنْ إذا اطَّلَعَتْ علينا، فأضاءتْ غُرْفة صغيرة، مِنْ حُسْنِها؟، فهذا لَنْ يَحْصُلَ، ولكنْ لَوْ أنَّ امرأة مِنَ الحُورِ العِينِ اطَّلِعِتْ على أَهْلِ الأَرْضِ، لأضاءتْ ما بَيْنَ المَشْرِقِ والمَغْرِبِ بَلْ لَـمَلاَتْ مَشَارِقَ الأَرْضِ وَمَغَارِبَها رِيحًا عَطِرةً عَبِيقَةً، فهذا ما يُخْبِرُنا به الصَّادِقُ المَصْدُوقُ عَلَيْتُهُ.

ففي "صحيح البخاريِّ" منْ حديثِ أنس بْنِ مالكِ ﴿ اللهِ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَيْلِيَّةِ: «لَرَوْحَةٌ فِي سَبِيلِ اللهِ، أَوْ غُدُوةٌ خَيْرٌ مِنَ الدُّنيا وما فيها، ولَقَابُ قَوْس اللهِ عَيْلِيَّةِ: «لَرَوْحَةٌ فِي سَبِيلِ اللهِ، أَوْ غُدُوةٌ خَيْرٌ مِنَ الدُّنيا وما فيها، وَلَوْ أَنَّ أَحَدِكُمْ مِنَ الجُنَّةِ، أَوْ مَوْضِعِ قِيدٍ - يَعْني: سَوْطَةُ - خَيْرٌ مِنَ الدُّنيا وما فيها، وَلَوْ أَنَّ الْمَرَأَةُ مِنَ الجُنَّةِ، أَوْ مَوْضِعِ قِيدٍ - يَعْني: سَوْطَةُ - خَيْرٌ مِنَ الدُّنيا وما فيها، ولَوْ أَنَّ المُرَأَةُ مِنَ الجُنَّةِ الطَّلَعَتُ إِلَى أَهْلِ الأَرْضِ، لأَضَاءَتُ ما بَيْنَهُما، ولَمَلاَتُهُ رِيحًا، ولَنَصِيفُها على رَأْسِها خَيْرٌ مِنَ الدُّنيا وما فيها».

<sup>(1) &</sup>quot;تفسير السَّعْديُّ" (ص 831 - 832).

<sup>(2)</sup> احادي الأرواح ا (ص292).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (2796).

وَمَعْنَى «نَصِيفُها»: أَيْ: خِمَارُها، فالخِمَارُ مِنْ مَحَاسِنِ الجَمَّالِ. ولشِدَّةِ جَمَالِ الحُورِ العِينِ \_ أَيُّها النَّاسُ \_ يُرَى مُخُّ ساقِ الحَوْراءِ مِنْ وَرَاءِ اللَّحْمِ مِنَ الحُسْنِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ منْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَالَ: «أَوَّلُ وَمُرَةٍ ( اللَّهُ الجُنَّةَ صُورُهُمْ على صُورةِ القَمَرِ لَيْلَةَ البَدْرِ، لا يَبْصِقُونَ فيها، ولا يَمْتَخِطُونَ، ولا يَتَغَوَّطُونَ فيها، آنِيَتُهُمْ وأَمْشَاطُهُمْ مِنَ الذَّهَبِ والفِضَّةِ، وتجَامِرُهُمْ ( قَيمتُ خِطُونَ، ولا يَتَغَوَّطُونَ فيها، آنِيَتُهُمْ وأَمْشَاطُهُمْ مِنَ الذَّهَبِ والفِضَّةِ، وتجَامِرُهُمْ ( اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله المحتلف بَيْنَهُمْ، ولا تَبَاغُضَ، قُلُوبُهُمْ قَلْبٌ واحد، والله المحتلف بَيْنَهُمْ، ولا تَبَاغُضَ، قُلُوبُهُمْ قَلْبٌ واحد، واحدًا الله الله المحتلف الله المحتلف بَيْنَهُمْ، ولا تَبَاغُضَ، قُلُوبُهُمْ قَلْبٌ واحد، واحد، والله المحتلف الله المحتلف الم

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ نِساءَ الحُورِ لَيُغَنِّينَ أَزُواجَهُنَّ بأَحْسنِ الأَصْوَاتِ، وقد ذكر لنا نَبيُّنا عَلِيلًا مَنْ ذلك.

ففي «الصَّغيرِ»، و «الأوسط» للطَّبرانيِّ بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح التَّرغيب» (٥) منْ حديثِ ابْنِ عُمَرَ هِنِف قال: قال رَسُولُ اللهِ عَيْقَةِ: «إنَّ أَرْوَاجَهُنَّ بأَحْسنِ أَصْواتٍ، ما سَمِعَها أَحَدُّ قَطُّ، إنَّ مُمَّا

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3245)، ومسلم (2834).

<sup>(2)</sup> زُمْرَة - بالضَّمِّ - : جماعة، والجَمْعُ زُمَرٌ.

<sup>(3)</sup> المجامر: جَمْعُ مِحِمْرَةٍ، وهي المبخرة، سُمِّيتْ مِحِمْرَةً؛ لأنَّها يُوضَعُ فيها الجَمْرُ؛ ليَفُوحَ به ما يُوضَعُ فيها مِنَ البَخُورِ.

<sup>(4)</sup> الأُلُوَّة - بفتح الهمزةِ ويجوز ضَمُّها، وبضمِّ اللَّامِ، وتشديدِ الواوِ -: العُود الهنديُّ الَّذي يُبَخَّرُ به. (5) «صَحِيح»: أخرجه الطَّبرانيُّ في «الأوسط» (6492)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح التَّرغيب» (3749).

يُغَنَّبِنَ بِهِ: نَحْنُ الحَيْرَاتُ الحِسَانُ، أَزُواجُ قَوْمٍ كرامٍ، ينظرون بقُرَّةِ أَغْيَانِ، وإنَّ ممَّا يُغَنِّنَ به:

> نَحْنُ الخالداتُ فَلَا نَمُنْنَهُ، نَحْنُ الآمناتُ فَلَا نَخُفْنَهُ، نَحْنُ المُقِيماتُ فلا نَظْعَنَهُ».

وأَخْرَجَ الطَّبِرانِيُّ فِي الأوسط ، بسندِ صحيحٍ لغيرِهِ ، كما قال الأَلْبانِيُّ فِي الصحيح التَّر غيب اللهِ عَلَيْكُمْ : "إنَّ الحُورَ التَّر غيب اللهِ عَلَيْكُمْ : "إنَّ الحُورَ فِي اللهِ عَلَيْكُمْ : "إنَّ الحُورَ فِي اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ عَلَيْكُمْ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ عَرَامٍ ».

أَيُّهَا النَّاسُ، تِلْكَ بَعْضُ أَوْصَافِ الحُورِ العِيْنِ، كَمَا وَصَفَهُنَّ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ في كتابِهِ، ووصَفَهُنَّ لنا رسولُ الله عَيْطِالِهُ.

فلا يَجُوزُ لأحدٍ أَنْ يَصِفَ امْرَأَةً مُعَينةً مِنْ أَهْلِ الدُّنْيا؛ وَسَدًّا للذَّرِيعةِ، الَّتِي قَدْ تُفْضِي إلى الفِتْنَةِ، وَقَدْ نَهَى النَّبِيُّ عَيْالِيَّةِ عَنْ ذلك.

ففي «صحيح البخاريِّ» (عَنْ حديثِ ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللهُ قَالَ: قال رَسُولُ اللهِ عَنْكُمُ : «لا تُبَاشِرِ المَرْأَةُ المَرْأَةُ، فَتَنْعَتَهَا لزَوْجِها، كَأَنَّهُ يَنْظُرُ إليها».

بَلْ إِنَّهُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ حَذَّرَ مِنْ دُخُولِ الْمُخَنَّثِينَ على النِّساءِ؛ لئلَّا يَصِفُوهُنَّ إلى غَيْرِهِمْ مِنَ الرِّجالِ.

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ لغَيْرهِ»: أخرجه الطَّبرانيُّ في «الأوسط » (6493)، وقال الأَلبانيُّ في "صَحِيح التَّرغيب»: (3750): صَحِيحٌ لغَيْرهِ.

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (5240).

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (١) منْ حديثِ أُمَّ سَلَمَةَ ﴿ اللهُ عَنْدُهُ اللهُ عَلَيْكُمُ الطَّائِفَ غَدًا، فإنِّي أَدُلُكَ على بِنْتِ غَيْلَانَ، فإنَّهَا تُقْبِلُ بأَرْبَعٍ، وتُدْبِرُ اللهُ عَلَيْكُمُ الطَّائِفَ غَدًا، فإنِّي أَدُلُكَ على بِنْتِ غَيْلَانَ، فإنَّهَا تُقْبِلُ بأَرْبَعٍ، وتُدْبِرُ بثَمَانٍ (3)، قال: فَسَمِعَهُ رَسُولُ الله عَنْدُهُم، فقال: «الا يَدْخُلُ هَوْلاءِ عَلَيْكُمْ».

أَيُّهَا النَّاسُ، هذا التَّحْذيرُ مِنَ النَّبِيِّ عَيْطِيَّهِ مِنْ وَصْفِ نِسَاءِ الدُّنيا المُعَيَّناتِ مِنْهُنَّ، فَإِذَا نَقُولُ فِي صُورِ النِّسَاءِ، وقَدِ انتشرتْ هذِهِ الظَّاهرةُ انتشارًا فضيعًا، سواء في الفضائيَّاتِ، أو الصُّحُفِ السَّيَّاراتِ؟!، فإنَّا لله وإنَّا إليه راجعون!.

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

### الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ مَهْرُ الحُور :

الحَمْدُ لله ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تقدَّم أمامَكُمْ وَصْفُ الحُورِ العِينِ، والآنَ حديثي معكمْ عَنْ مَهْرِهِنَّ، وإنَّهُ لَيَسِيرٌ على مَنْ يَسَّرَهُ اللهُ عليه.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (4324)، ومسلم (2180).

<sup>(2)</sup> المُخَنَّث - بفتح النُّون وبكسْرِها - : مَنْ يُشْبِهُ خُلُقُهُ النِّسَاءَ في حركاتِهِ، وكلامِهِ، وغَيْرذلك، فإن كان مِنْ أَصْل الخَلْقة، لم يَكُنْ عليه لَوْمٌ؛ ولهذا لم يُنْكِرِ النَّبيُّ عَيْثِيْهُ أَوَّلاً دُنُولَهُ على النِّساءِ، وإن كان بقصد منه وتكلُّفَ له، فهو المَّذْمُومُ الَّذي جاء في الأحاديثِ الصَّحِيحة لَعْنُهُ.

<sup>(3)</sup> تُقْبل بأربع، وتُدْبِرُ بثمانٍ: يعني بأربع عُكُنٍ من الأَمام (وهو ما تثنَّى مِنْ كَثْمِ البَطْنِ نتيجة السِّمنَةِ)، وثماني عُكُنٍ من الْخَلْفِ (أربع مِنْ كُلِّ جانبِ).

وَمِنْ مَهْرِ الحُورِ العِينِ - أَيُّهَا الناسُ - القُرْبُ مِنَ اللهِ، وهُوَ أَعْلَى دَرَجَاتِ التَّقُوَى، وَأَهْلُهُ هُمْ السَّابِقُون بِالخَيْرِاتِ.

قَاكَ اللّهُ مِسْبَحَنَهُ، وَتَعَكَى مَنَ ﴿ وَالسَّنِعُونَ السَّيْعُونَ السَّيْعُونَ الْ الْمُعَرُّونَ الله وَ اللّهُ وَالسَّيْعُونَ السَّيْعُونَ السَّيْعُونَ السَّيْعُونَ السَّيْعُونَ السَّيْعُونَ اللَّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَاللّ

فالسَّابقون في الدُّنيا إلى الخَيْراتِ \_ أيُّها النَّاسُ \_ : هُمُ السَّابقون في الآخرةِ لدُّخُولِ الجنَّةِ، والزَّواجِ مِنَ الحُورِ العِينِ.

وَمِنْ مَهْرِ الْحُورِ العِينِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الإخلاصُ.

قَاكَ اللّهُ \_ سُبْحَانَهُ، وَتَعَالَى \_ : ﴿ إِلَاعِبَادَ اللّهِ الْمُخْلَصِينَ ۞ أُولَتِكَ لَمُمْ رِذَقٌ مَعْلُومٌ ۞ فَوَكِهُ وَهُم مُكْرَمُونَ ۞ فِي جَنَّاتِ النِّعِيمِ ۞ عَلَ سُرُرٍ مُنَقَبِلِينَ ۞ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مَعِينِم ۞ بَيْضَاة لَذَّةِ الشّريِينَ ۞ لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُوكَ ۞ وَعِندَهُمْ قَنْصِرَتُ الطّرْفِ عِينٌ ۞ كَأَنَهُنَ بَيْضٌ مَكْنُونٌ ﴾ الشّريِينَ ۞ لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُوكَ ۞ وَعِندَهُمْ قَنْصِرَتُ الطّرْفِ عِينٌ ۞ كَأَنْهُنَ بَيْضٌ مَكْنُونٌ ﴾ الشّريِينَ ۞ لا فيها غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُوكَ ۞ وَعِندَهُمْ قَنْصِرَتُ الطّرْفِ عِينٌ ۞ كَانَهُنَ بَيْضٌ مَكْنُونُ ﴾

## وَمِنْ مَهْرِ الْحُورِ الْعِينِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ الْخَوْفُ مِنَ اللهِ.

فَالَّذِي يَخَافُ ربَّه \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ بِفِعْلِ مَا أَمَرَهُ بِهِ، وتَرْكِ مَا نهاه عنهُ \_ لَهُ جنَّتَانِ بِها فيها، وزُوِّجَ بِقاصراتِ الطَّرْفِ، قَصَرْنَ طَرْفَهُنَّ عليه مِنْ حُسْنهنَّ وجمالِهِنَّ وكهالِ فَهَا، وزُوِّجَ بِقاصراتِ الطَّرْفِ، قَصَرْنَ طَرْفَهُنَّ عليه مِنْ حُسْنهنَّ وجمالِهِنَّ وكهالِ فَهَا، وذُلُ جَزَاءُ مَنْ أَحْسَنَ فِي عبادتِهِ إلَّا ذلك الثَّوابُ العظيمُ؟!.

﴿ رَبُّنَا ءَالِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ (البقرة: 201).





الخُطْبةُ الأولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّعُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ وَلَا تَمُونُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ (آل عمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِمَنَاهُ وَاتَّقُوا اللهُ عَلَيْكُمْ وَقِيبًا ﴿ وَلِمَاءَ وَاللَّهُ مَا أَيْهِ وَالْأَرْجَامُ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ ﴾ (النساء: 1).

- ﴿ يَنَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَقَوُّا اللَّهَ وَقُولُوا فَوْلًا سَدِيلًا ﴿ ثَنْ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعَمَلَكُمْ وَيَغَفِرْ لَكُمْ ذُنُونَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَاذَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

امًّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَيْظَةٍ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حديثي معكمْ \_ أيَّها النَّاسُ \_ عَنْ ذِكْرِ الله.

وذِكْرُ اللهِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ مِنْ أَعْظَمِ العِبَادةِ، وأحبِّها إلى الله، وإنَّ فَضْلَهُ لعظِيمٌ، حَتَّ اللهُ عليهُ في كتابِهِ الكريمِ، وسُنَّةُ رسولِ الله عَيْظِيمٌ حافلةٌ بالحثِّ على ذِكْرِ الله؛ لأنَّهُ قُوتُ اللهُ أَلُوصِلُ إلى اللهِ، والدَّارِ الآخرةِ.

وممَّا جاء في فَضْلِهِ:

قَالَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ فَاذْكُرُونِ أَذْكُرُهُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكُفُرُونِ ﴿ ﴾ فَاذْكُرُونِ أَذْكُرُهُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكُفُرُونِ ﴿ ﴾ (البقرة: 152).

وقَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَالْأَكُر زَّنَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْفَيْدِينَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَل

وقَالَ اللهُ \_ سُبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اذَّكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَتِيرًا ﴿ فَسَبِحُوهُ بَكُونًا وَاللَّهِ وَكُرًا كَتِيرًا ﴿ فَا مَنُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَتِيرًا ﴿ فَا مَنُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَتِيرًا ﴿ فَا مَنُوا اللَّهِ وَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَسَبِحُوهُ بَكُونًا وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّ

واللهُ مُنبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مِذَكَرَ الذَّاكرين على جِهَةِ المَدْحِ والثَّناءِ عليهم، ورتَّب لهمُ الأَجْرَ العَظِيمَ، والمَغْفِرَةَ لذُنُوبِم، ومَنْ يغفرُ الذُّنُوبِ إلَّا اللهُ ؟.

<sup>(1) &</sup>quot;تفسيرابْنِ سَعْدِيًّ" (ص 314) بتصُّرفٍ.

<sup>(2) &</sup>quot;جامع البيان" للطَّبريِّ (22/ 13).

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ وَالذَّكِرِينَ اللهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ أَعَدُ اللهُ لَمُم

أيُّما النَّاسُ، فَمَعَ ما في الذِّكْرِ مِنَ الثَّوابِ العَظِيمِ، فَبِهِ تَحْصُلُ طُمَأْنِينَةُ القُلُوبِ وانْشِراحُها، وبَهْجُتها وصَلاحُها.

قَاكَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنْهُ, وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيْنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ٱلْا بِنِحِدِ ٱللهِ تَطْمَعِنُ ٱلْقُلُوبُ اللهُ ﴾ (الرعد: ٢٨).

أيُّما النَّاسُ، إِنَّ الذِّكْرَ أَفْضَلُ الأعمالِ وأزكاها عِنْدَ اللهِ، وخَيْرُ ما تقرَّب به العِبَادُ إلى خالِقِهِمْ ورازِقِهِمْ.

ففي «سُنَن التِّرْمِذِيِّ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح التَّرغيب» (١) منْ حديثِ أبي الدَّرْدَاءِ هِيْنُ قال: قال رَسُولُ الله عَيْدِ الله عَيْدِ الله أَنْبَتُكُمْ بخَيْرِ أعها في دَرَجَاتِكُمْ، وَخَيْرٍ لَكُمْ مِنْ إنفاقِ الذَّهَبِ أعهالِكُمْ، وأَزْكَاها عِنْدَ مَلِيكِكِمْ، وأَرْفَعِها في دَرَجَاتِكُمْ، وَخَيْرٍ لَكُمْ مِنْ إنفاقِ الذَّهَبِ والوَرِقِ (٤)، وخَيْرٍ لَكُمْ مِنْ أَنْ تَلْقَوْا عَدُوَّكُمْ، فَتَضْرِبُوا أَعْنَاقَهُمْ، ويَضْرِبُوا أَعناقَكُمْ». قالوا: بَلَي. قال: «ذِكْرُ الله».

فقال مُعَاذُ بْنُ جَبَلٍ ﴿ فِلْنَهُ : «مَا شَيْءٌ أَنْجَى مِنْ عَذَابِ اللهِ مِنْ ذِكْرِ اللهِ ». أَيُّهَا النَّاسُ، في ذِكْرِ اللهِ حَيَاةُ القُلُوبِ، حَيَاةُ الأَرْوَاحِ، حَيَاةُ الأَبْدَانِ.

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه التِّرْمِذِيُّ (3377)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح التَّرغيب» (1493).

<sup>(2)</sup> الوَرِق - بكَسْرِ الرَّاءِ ويُسكَّنُ - : الفِضَّة.

ففي «الصَّحيحين» (١) منْ حديثِ أبي مُوْسَى الأَشْعَرِيِّ ﴿ النَّبِيِّ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَالنَّبِيِّ عَلَيْكُ وَالنَّبِيِّ عَلَيْكُ وَالنَّبِيِّ عَلَيْكُ وَالنَّبِ اللَّهِ وَالنَّبِيِّ عَلَيْكُ وَالنَّبِي عَلَيْكُ وَالنَّبِي اللَّهُ وَالنَّبِي عَلَيْكُ وَاللَّهُ وَاللَّ

أَيُّهَا النَّاسُ، مَنْ مِنَّا لا يُحِبُّ أَنْ يَكُونَ مِنَ السَّابِقِينِ إلى رِضْوَانِ اللهِ؟!، فالأَمْرُ سَهْلٌ يَسيرٌ على مَنْ يَسَّرَهُ اللهُ عليه.

ففي "صحيح مسلم" (ألا من حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَلِنْكُ قال: كان رَسُولُ الله عَلَيْكُمُ يَسِيرُ فِي طَرِيقِ مَكَّةَ، فمرَّ على جَبَلِ يُقَالُ لَهُ جُمْدَانُ، فقال: "سِيرُوا هذا جُمْدَانُ، سَبَقَ اللهُ رُونَ». قالوا: وما المُفَرِّدُونَ، يا رَسُولَ الله؟. قال: "الذاكرون الله كثيرًا والذَّاكِرَاتُ».

أَيُّهَا النَّاسُ، الذَّاكرون اللهَ يَكْفِيهِمْ أَنَّ اللهَ مَعَهُمْ، ويَكْفِيهِمْ ذِكْرُ الله لَهُمْ.

ففي «الصَّحيحين» (ق) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ فَاكُ قال: قال رَسُولُ الله عَيْدِ عَلَيْكُمْ: «يقولُ الله عَالَى عَلَى عَلَى عَلَى عَالَى عَلَى عَالَى عَالَى عَالَى عَلَى عَلْ عَلَى عَلَى

أَيُّهَا النَّاسُ، عليكم بمُجَالسةِ أَهْلِ الذِّكْرِ؛ فَهُمُ القَوْمُ لا يَشْقَى بِهِمْ جَليسُهُمْ.

ففي «الصَّحيحين» (( عَلَيْكُ مَنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ النَّبِيِّ عَلَيْكُمُ قَالَ: ﴿ إِنَّ لللهُ عَلَيْكُمُ قَالَ: ﴿ إِنَّ لللهُ عَلَيْكُمُ قَالَ: ﴿ إِنَّ لللهُ عَلَيْكُمُ وَجَدُوا مَحْلِسًا فِيهِ حَتَى يَمْلَئُوا مَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ السَّمَاءِ فَكُرُ قَعَدُوا مَعَهُمْ، وَحَفَّ بَعْضُهُمْ بَعْضًا بِأَجْنِحَتِهِمْ، حتَّى يَمْلَئُوا مَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ السَّمَاءِ

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (6407) واللَّفْظُ لَهُ . ، ومسلم (779).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (2676).

<sup>(3)</sup> أخرجه البخاريُّ (7405) واللَّفْظُ لَهُ -، ومسلم (2675).

<sup>(4)</sup> أخرجه البخاريُّ (6408) ، ومسلم (2689) واللَّفْظُ لَهُ ..

الدُّنْيا، فإذا تَفَرَّقُوا عَرَجُوا وَصَعِدُوا إلى السَّمَاءِ، قال: فَيَسْأَهُمُ اللهُ عزَّ وجلَّ و (وهو أَعْلَمُ بِهِمْ): مِنْ أَيْنَ جِئْتُمْ؟. فيقولونَ: جِئْنَا مِنْ عِنْدِ عِبادٍ لَكَ في الأَرْضِ، يُسَبِّحُونَكَ، ويُحَمِّدُونك، ويَسْأَلُونَكَ. قال: وماذا يَسْأَلُوني؟. قالوا: يَسْأَلُونَكَ، ويُحَمِّدُونك، ويَسْأَلُونَكَ. قال: وماذا يَسْأَلُوني؟. قالوا: يَسْأَلُونَكَ جَنَتَكَ. قال: فكيف لَوْ رَأَوْا جَنَّتِي؟. قالوا: لا، أَيْ (ان رَبِّ. قال: فكيف لَوْ رَأَوْا جَنَّتِي؟!. قالوا: مِنْ نارِك يا رَبِّ. قال: وَهَلْ رَأَوْا نَارِي؟!. قالوا: ويَسْتَجِيرُونَني؟. قالوا: مِنْ نارِك يا رَبِّ. قال: وَهَلْ رَأَوْا نَارِي؟!. قالوا: قال: فكيف لَوْ رَأَوْا نارِي؟!. قالوا: ويَسْتَغْفِرُونَكَ. قال: فَيقُولُ: قَدْ غَفَرْتُ هُمْ، فأَعْطَيْتُهُمْ ما سَأَلُوا، وأَجَرْتُهُمْ مِمَّ استجاروا. قال: فيقولُون: رَبِّ، فِيهِمْ فُلانٌ عَبْدٌ خطَّاءٌ، إنتَّا مَرَّ فَجَلَس مَعَهُمْ. قال: فيقُولُ: وَلَهُ لَا يَشْقَى بِهِمْ جَليسُهُمْ».

وفي "صحيح مسلم" منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وأبي سَعِيدِ الخُدْرِيِّ هِ الْحَالَةُ وَأَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيِّ هِ الْحَالَةُ وَلَّمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلِيهِمُ السَّكِينَةُ، وذَكرَهُمُ اللهُ فيمَنْ عِنْدَهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَنْدَهُ اللهُ عَنْدَهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ ال

أَيُّهَا النَّاسُ، ما أَجْمَلَ أَنْ يَمُوتَ الإنسانُ وَلِسانُهُ رَطِبٌ بِذِكْرِ الله!.

ففي "صحيح ابْنِ حبَّانَ" بسندِ حَسَنِ، حسَّنه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» (3 منْ حديثِ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ هِ اللهِ عَلَيْكُم أَنْ قُلْتُ: حديثِ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ هِ اللهِ عَلَيْكُم أَنْ قُلْتُ: أَيْ اللهُ عَلَيْكُم أَنْ قُلْتُ: أَيُّ الأَعْمَالِ أَحَبُ إِلَى اللهِ ؟. قال: «أَنْ تَمُوتَ ولسانُكَ رَطْبٌ بِذِكْرِ الله».

<sup>(1)</sup> أَيْ - بِزِنَةِ كَيْ - : حَرْفٌ لنداءِ القريب.

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (2700).

<sup>(3) «</sup>حَسَنَ»: رواهُ ابْنُ حبَّانَ (2318)، وابْنُ السُّنِّيِّ في «عمل اليوم والليلة» (2)، والبَزَّارُ (295)، والبَزَّارُ (295)، والبَنُ المُبَارَكِ في «الزُّهْدِ» (1340)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «الرُّهْدِ» (1340)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (906).

وتِلْكَ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ وَصيَّةُ رسولِ اللهِ عَلَيْكُمْ لَنْ كَثُرَتْ عليه شرائعُ الإسلامِ. ففي «سنن الترمذي» بسند صحيح، صحّحه الألبانيُّ في «صحيح التَّرْمِذيّ»(١) منْ حديثِ عَبْدِ الله بْنِ بُسْرِ ﴿ فَضِعُهُ أَنَّ رَجُلًا قال: يا رسولَ الله، إنَّ شرائعَ الإسلامِ قَدْ كَثْرَتْ عَلَيَّ، فَأَخْبِرْنِي بشَيْءَ أَتَشَبَّتُ بِهِ قال: «لا يَزَالُ لِسَانُكَ رَطْبًا مِنْ ذِكْرِ اللهِ».

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ جَاءَ التّرهيبُ مِنْ عَدَمِ الذِّكْرِ فِي المَجْلِسِ.

ففي «سُنَن أبي داوُدَ» بسند صحيح، صحّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَ اللهُ عَالَىٰ قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَمَ: «ما مِنْ قَوْمٍ يَقُومُون مِنْ عَلْسِ، لا يَذْكُرُونَ اللهَ فيهِ إلَّا قامُوا عَنْ مِثْلِ جِيفَةِ حِمَارٍ، وكان لهُمْ حَسْرَةً».

أَيُّهَا النَّاسُ، هَلْ بَلَغَكُمْ كَيْفَ كَانَ الأُسْوَةُ الْحَسَنَةُ، والرَّحْمَةُ المُهْدَاةُ يَذْكُرُ اللهَ؟، ها هي عائشةُ وَالنَّاسُ عَلَيْكُمْ يَذْكُرُ اللهَ؟، ها الله عائشةُ وَالنَّاسُ عَلَيْكُمْ يَذْكُرُ اللهَ عَلَى كُلِّ أَحْيَانِهِ».

قال النَّوويُّ عِنْ : «والمَقْصُودُ: أَنَّهُ عَلِيْكُمْ كَانَ يَذْكُرُ اللهَ \_ تعالى \_ مُتَطَهِّرًا، ومُخْدِثًا، وجُنْبًا، وقائبًا، وقاعدًا ومُضْطَجِعًا، وماشيًا، واللهُ أَعْلَمُ »(4).

مِثْلُ ذلك \_ أيُّها النَّاسُ \_ فَكُونوا.

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه التِّرْمِذيُّ (3375)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في "صَحِيح التِّرْمِذيُّ » (2687).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أبو داوُدَ (4855)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحِيحة» (77).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (373).

<sup>(4)</sup> انظر «شرح النَّوويِّ على صَحِيحٍ مُسْلِمٍ» عِنْدَ شَرْحِهِ لحديثِ (373).

الخُطْبةُ الثَّانيةُ - الذِّكْرُ عِبَادَةُ الكائناتِ :

الحَمْدُ للهِ ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ الْمُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - تقدَّم الحديثُ مَعَكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ، وفيها يَأْتِي الحديثُ عَنْ ذِكْرِ اللهِ، وفيها يَأْتِي الحديثُ عَنْ ذِكْرِ الكائناتِ لله ربِّ العالمينَ.

أَيُّهَا النَّاسُ، لَمْ يقتصرِ الذِّكْرُ بكَوْنِهِ عِبَادَةَ الإنسانِ، والملائكةِ، والجِنِّ فَقَطْ، بَلْ هُوَ عِبَادَةُ جَيِعِ الكائناتِ: مِنْ أَرْضٍ، وسَهَاءٍ، وشَجَرٍ، ومَدَرٍ (١)، وجبالٍ، ونَبَاتٍ.

قَاكَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ \_ : ﴿ كُلُّ لَلْهُ قَانِنُونَ ﴿ ﴾ (البقرة: 116).

وقَالَ اللهُ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ يُسَيِّحُ بِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ (الجمعة: 1).

وقَالَ اللهُ مَنْ مَنْ يَعْلَى مَنْ اللهُ وَيَعَلَى مَنْ يَعْفِنَ ﴾ (الإسراء: 44). قال القُرْطُبِيُّ حَقَّه: «أَعَادَ على السَّمواتِ والأَرْضِ ضَميرُ مَنْ يَعْقِلُ؛ لِما أسند

إليْهِمَا مِنْ فِعْلِ العاقلِ، وهُوَ التَّسْبيحُ»(2).

وقَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - عَنِ الجبال : ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْحِبَالَ يُسَيِّحْنَ وَالطَّيْرُ وَكُنَّا فَنَعِلِينَ ﴿ ﴾ (الأنبياء: 79).

وقَالَ ٱللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ إِنَّا سَخَّرْنَا ٱلِّجَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِشْرَاقِ ﴾

(ص: 18).

<sup>(1)</sup> المَدَر \_ بفتحتين \_ : قِطَعُ الطِّينِ اليابسِ، واحدتُهُ مَدَرةٌ.

<sup>(2) «</sup>الجامع لأحكام الفرآن» (10/ 266).

وقَالَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ شُبَحُ لَهُ التَهُوَّ التَّبَعُ وَالأَنْسُ وَمَن فِيهِ فَ قَان إِن قَام الله يُسَبِحُ بِجَدِيهِ، وَلَكِن لَا تَفْعَهُونَ تَسْبِيحُهُمُ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَمُونًا الله ﴾ (الإسراء: 44)،

و حَكَى اللهُ \_ سُبْحَننَهُ, وَتَعَكَلَ \_ عَنِ الملائكةِ قَوْلَهُمْ: ﴿ وَإِنَّا لَتَمَّ السَّالَمُنَ ۞ وَإِنَّا لَسَنُ لَلْسُيْبَحُونَ ۞ ﴾ (الصافات: 165–166).

وقَالَ اللّهُ مَسَبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَ مَ عَنِ الرَّعْدِ: ﴿ وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعَدُ بِمَسَدِهِ، وَالمَلَيْكُةُ مِنَ فِي اللّهِ وَهُوَ مُنَدِيدُ لِلْحَالِ ﴿ اللّهِ مِنَا لَهُ مِنْ مِنْ اللّهِ وَهُوَ مُنَدِيدُ لِلْحَالِ ﴿ اللّهِ مِنْ مِنْ اللّهِ وَهُو مُنْدِيدُ لِلْحَالِ ﴿ اللّهِ مِنْ مِنْ اللّهِ وَهُو مُنْدِيدُ لِلْحَالِ ﴿ اللّهِ مِنْ مِنْ اللّهِ وَهُو مُنْدِيدُ لِلْحَالِ ﴿ اللّهِ مَنْ مِنْ اللّهِ وَهُو مُنْدِيدُ لِلْحَالِ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهِ وَمُو مُنْدِيدُ لِلْحَالِ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ مُنْ اللّهُ وَمُنْ مُنْدِيدُ لِلْحَالِ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّمُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالل للللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ واللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قال الحافظُ ابْنُ حَجَرٍ ﴿ عَلَىٰ ذَلَكَ كَانَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ ، وقَدِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ وَقَدِ اللهِ عَلَيْ عَهْدِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكُم ، وقَدِ الشَّهِ وَمَا يُكَذَّبُ رُوَاتُهَا »(2). اشتهر تسبيحُ الحَصَى، وحَنِينُ الجِذْعِ، ولم يُكَذَّبُ رُوَاتُهَا »(2).

وأَخْبَرَنا نبيُّنا عَلَيْكُمْ عَنِ الجِنِّ، كما في «سُنَن التَّرْمذيِّ» بسند صحيح، صحَّحه الأَّلبانيُّ في «الصَّحيحة» (3) منْ حديثِ جابرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ ﴿ اللهِ عَالَىٰ عَالَىٰ اللهِ عَالْمُ اللهِ عَالَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ الْعَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ الْعَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه ابْنُ ماجَهُ (2921)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (6363).

<sup>(2) «</sup>الفتح» (6/292).

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: رواه التِّرْمذِيُّ (3291)، صحَّحه الألبانُّ في «الصَّحِيحة» (2624).

على أصحابِهِ، فَقَرَأَ عليهمْ سُورةَ الرَّحْمَنِ مِنْ أَوَّلِمَا إلى آخِرِهَا، فَسَكَتُوا، فقال: "لَقَدْ قَرَأْتُهَا على الجِنِّ لَيُلَةَ الجِنِّ، فكانوا أَحْسَنَ مَرْدُودًا مِنْكُمْ، كُنْتُ كُلَّما أَتَيْتُ على قَوْلِهِ: ﴿ فَإِلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَالنَّمْل، والخَيْل. وأَخْبَرَنَا وأَيْضًا عَنِ الجِيتانِ، والنّمْل، والخَيْل.

ففي «سُنَن ابْنِ ماجَهُ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» أَنْ منْ منْ حديثِ أَبِي الدَّرْدَاءِ وَفِيْكُ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَلِيْكُم : «إنَّهُ لَيَسْتَغْفِرُ للعالمِ مَنْ في السَّمَواتِ ومَنْ في الأَرْضِ، حَتَّى الجِيْتَانُ في البَحْرِ».

وفي "مُعْجَمِ الطَّبرانِيِّ" بسندٍ صحيح، صحَّحه الأَلْبانِيُّ في "صحيح الجامع" منْ حديثِ أبي أُمَامةً وهلائِكَتَهُ، حتَّى النَّمْلَةً في جُحْرِها، وحَتَّى الخَوتَ في البَحْرِ - لَيُصَلُّونَ على مُعَلِّم النَّاسِ الخَيْرَ».

وفي "سُنَن النسَّائيِّ" بسند صحيح، صحَّحه الأَلْبانيُّ في "صحيح الجامع" منْ حديثِ أبي ذَرِّ حين قَرَس عَرَبيِّ، إلَّا يُؤْذَنُ حديثِ أبي ذَرِّ حين قَرَس عَرَبيِّ، إلَّا يُؤْذَنُ لَنسَ مِنْ فَرَس عَرَبيِّ، إلَّا يُؤْذَنُ لَهُ مَعَ كُلِّ فَجْرِ يَدْعُو بَدَعُو تَيْنِ، يَقُولُ: اللَّهُمَّ إنَّكَ خَوَّلْتَني مِنْ خَوَّلْتَني مِنْ بني آدَم، فاجْعَلْني مِنْ أَحَبً أَهْلِهِ ومالِهِ إلَيْهِ.

<sup>(1) «</sup>صنحيع»: أخرجه ابن ماجَه (239)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (195).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه الطَّبرانيُّ في «الكبير» (1237)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (1838).

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: رواه أحمدُ (2346)، والنَّسَائيُّ (4139)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (2414).

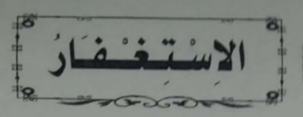
<sup>(4)</sup> يُقال: خَوَّلَهُ اللهُ الشَّيْءَ: إذا أَعْطَاهُ إِيَّاهُ مُتَفَضَّلاً.

وقَالَكَ أَللَهُ \_ سُبّحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ عَنْ عُمُومِ الطّبِرِ: ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ مَاهُدَ ٱلْبِحِبَالَ يُسَيّخَنّ وَٱلطّبْرَ ﴾ (الأنبياء: 79).

وقَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَبَعَكَلَى \_ : ﴿ أَلَةُ تَدَرُأَنَ اللهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَن فِي الشَّمَوْتِ وَاللَّارَضِ وَالطَّلِيرُ صَنَقَاتُ كُلُّ قَدْعِلِمَ صَلَائَهُ وَتَسْبِحَهُ ﴾ (النور: 41).

أَيُّهَا النَّاسُ، نَحْنُ أحقُّ بذِكْرِ اللهِ مِنَ الحَجَرِ، والشَّجَرِ، واللَّدَرِ، والنَّمْلِ، والحِيتَانِ، وعُمُوم الطَّيْرِ، فَهَلْ نَحْنُ فاعلون؟.





الخُطِّبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بة مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِي لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا اتَّعُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَانِدِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَّا عَمران: 102).

- ﴿ يَتَأْتُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهِ عَلَيْكُمْ الَّذِي مَنْهُمَا رَبِّكُمْ الَّذِي مَنْهُمَا رَبِّكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ( ) ﴾ (النساء: 1).

\_ ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَقُوا اللَّهَ وَقُولُوا فَوْلَا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - أيُّها النَّاسُ - حديثي مَعَكُمْ عَنِ الاستغفارِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، الإنسانُ جُبِلَ على المعاصي؛ لأَنَّهُ قَدْ قُدِّرَتْ عليه الذُّنُوبُ، فلم يَنْجُ منها أَحَدٌ، حَتَّى أَهْلُ الصَّلاحِ.

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ اللهُ النَّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَابَتِم ﴾ وَالنحل: 61).

وفي «صحيح مسلم» (أ) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ فَاكَ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ : «والَّذي نَفْسي بيدِهِ، لَوْ لَمْ تُذْنِبُوا، لَذَهَبَ اللهُ بِكُمْ، ولجاء بقومٍ يُذْنِبُونَ، فيستغفرون اللهَ، فيغفرُ لَهُمْ».

وفي «الصَّحيحين» (2 من حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَاللَّهُ قال: قال رَسُولُ الله عَلَيْهُ: «كُتِبَ على ابْنِ آدَمَ نَصِيبُهُ مِنَ الزِّنا، مُدْرِكُ ذلك لا مَحَالة، فالعَيْنَانِ زِنَاهُمَا النَّظُر، والأُذُنَانِ زِناهُما الاسْتِهَاعُ، واللِّسانُ زناهُ الكلامُ، واليَدُ زِناها البَطْشُ، والرِّجْلُ زِنَاهَا الجُطَا، والقَلْبُ يَهْوَى ويتمنَّى، ويُصَدِّقُ ذلك الفَرْجُ ويُكَذِّبُهُ».

وفي «سُنَن التَّرْمِذيِّ» بسندٍ حَسَنٍ، حسَّنه الأَلْبانيُّ في «صحيح الجامع» (3) منْ حديثِ أَنَسٍ بْنِ مالكِ وَشِئْكُ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «كُلُّ ابْنُ آدَمَ خَطَّاءُ، وخَيْرُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «كُلُّ ابْنُ آدَمَ خَطَّاءُ، وخَيْرُ الخَطَّائِينَ التَّوَّابُونَ».

وأخرج الطَّبرانيُّ بسندِ صحيحٍ، صحَّحه الأَلبانيُّ في «الصَّحيحة» (4) منْ حديثِ ابْنِ عبَّاسٍ عِيْثُ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَيْقِهُ: «ما مِنْ عَبْدٍ مُؤْمِنٍ إلَّا وَلَهُ ذَنْبٌ يَعْتَادُهُ اللهِ عَيْقِهُ : «ما مِنْ عَبْدٍ مُؤْمِنٍ إلَّا وَلَهُ ذَنْبٌ يَعْتَادُهُ اللهِ عَيْقَادُهُ اللهُ عَنْدَ الفَيْنَةِ، أَوْ ذَنْبُ هُو مُقِيمٌ لا يُفارِقُهُ، حتَّى يُفَارِقَ الدُّنيا، إنَّ المُؤْمِنَ خُلِقَ مُفَتَّنَا لَفَيْنَةً بَعْدَ الفَيْنَةِ، أَوْ ذَنْبُ هُو مُقِيمٌ لا يُفارِقُهُ، حتَّى يُفَارِقَ الدُّنيا، إنَّ المُؤْمِنَ خُلِقَ مُفَتَّنَا تَوَّابًا نَسَّاءً؛ إذا ذُكرَ ذَكرَ».

أَيُّهَا النَّاسُ، إذا كان هذا الإنسانِ المُؤْمنِ، جُبِلَ على المَعَاصي، وقُدِّرَتْ عليه النَّاسُ، إذا كان هذا الإنسانِ المُؤْمنِ، جُبِلَ على المَعَاصي، وقُدِّرَتْ عليه النُّنُوبُ، فَمِنْ رحمةِ اللهِ بعبادِهِ أَنْ فَتَحَ أَمامَهُمْ بابَ الاستغفارِ، آنَاءَ اللَّيْلِ، وأَطْرَافَ النَّهارِ، وحثَّهُمْ عليه، ورغَّبَهم فيه.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (2749).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (6212) ، ومسلم (2657) ـ واللَّفْظُ لَهُ ـ.

<sup>(3) «</sup>حَسَنَ»: أخرجه التِّر مِذيُّ (2629)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (4515).

<sup>(4) «</sup>صَحِيح»: أخرجه الطّبرانيُّ (3/ 136)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (2276).

قَاكَ \_ سُبَحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ قُلْ يَعِبَادِى الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىّ الْفَيهِمَ لَا نَفْسَهُمْ لَو اللّهَ يَغْفِرُ الدُّنُوبَ جَمِيعاً إِنّهُ هُوَ النّعُورُ الرّجِيمُ ﴿ وَأَن يَبِهُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيبَكُمْ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا نُتَعَبُرُونَ ﴿ فَي الزمر: 53-50).

وقَاكَ \_ سُبْحَنْنَهُ . \_ : ﴿ فَأَسْتَقِيمُوۤا إِلَيْهِ وَأَسْتَغَفِرُوهُ ﴾ (فصلت: 6).

وقَاكَ \_ سُبْحَنْنَهُ. \_ : ﴿ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهِ وَ 199).

وقَاكَ اللّهُ \_ سُبْحَننَهُ, وَبَعَكَلَى \_ : ﴿ أَفِي اللّهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمَنوَتِ وَالْأَرْضِ يَدْعُوكُم لِيغَفِرَ لَحْم مِن دُنُوبِكُمْ ﴾ (إبراهيم: 10).

أيُّها النَّاسُ، إنَّ أَسْرَعَ الخَلْقِ امتثالًا لأَمْرِ اللهِ، وإجابة لندائِهِ هُمْ الأنبياءُ ـ عليهم الصَّلاةُ والسَّلامُ ـ (1):

فها هُوَ أَبُونا آدَمُ، وأُمُّنا حَوَاءُ ﷺ لَمَا خَالَفَا أَمْرَ الله \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ ، وأَزهَّمَا الشَّيطانُ، وأوقعهما في الخَطَإِ \_ بَادَرَا بِالاستغفارِ، فقالا: ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمَنَا آنفُكَ وَإِن لَرْ تَنْفِرُ الشَّيطانُ، وأوقعهما في الخَطَإِ \_ بَادَرَا بِالاستغفارِ، فقالا: ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمَنَا آنفُكَ وَإِن لَرْ تَنْفِرُ الشَّيطانُ، وأوقعهما في الخَطِرِينَ ﴿ ﴾ (الأعراف: 23).

ونُوحٌ \_ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ \_ يتوجَّهُ إلى ربَّه مُسْتَغْفِرًا، فقال: ﴿ رَبِ إِنِ آعُودُ بِكَ أَنْ أَسْتَكُ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ وَإِلَّا تَغْفِرَ لِي وَتَرْحَمْنِيٓ أَكُن مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ﴾ (هود: 47).

ويستغفرُ رَبَّه لنفسِهِ وأَهْلِهِ وذَوِيهِ، والمُؤْمنين والمُؤْمناتِ، فيقول: ﴿ رَّتِ اَغْفِرْ لِي وَلِهَ اللهُ وَلَا لَهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّ

والخَلِيلُ إبراهيمُ - عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ - يَقُولُ: ﴿ وَٱلَّذِي ٓ أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيَّةَ فِي وَالْذِينِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ فِي خَطِيَّةَ فِي عَلَيْهِ فِي اللهُ وَالدِّينِ اللهُ ﴾ (الشعراء: 82).

<sup>(1)</sup> انظر «الاستغفار» للعَدَويِّ (ص22 \_ 23).

ومُوسى الكليمُ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ - يَقُولُ: ﴿ رَبِ إِنِي ظَلَمْتُ نَعْيِى فَأَغْفِرَ لِي فَغَفَرَ لَهُ فَعَفَرَ لَهُ فَعَفَرُ الرَّحِيمُ الْ ﴾ (القصص: 16).

ويقول: ﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِ رَحْمَتِكُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلزَّحِينَ ﴿ ﴾ (الأعراف: 151).

وقَاكَ ٱللَّهُ مِسُبْحَنَهُ, وَتَعَلَىٰ مِحاكِيًا عَنْ دَاوُدَ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ -: ﴿ وَظَنَّ دَاوُدُ النَّا اللهُ الصَّلاةُ والسَّلامُ -: ﴿ وَظَنَّ دَاوُدُ النَّمَا فَنَنَهُ فَآسْتَغْفَرُرَيَّهُ وَخُرِّ رَاكِعًا وَأَنَابَ ﴾ (ص: 24).

وسُلَيهِ إِنَّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ \_ يَقُولُ: ﴿ رَبِّ آغَفِرُ لِي وَهَبْ لِي مُلَكًا لَا يَنْبَغِي الْأَحَدِ مِنْ بَعْدِيْ إِلَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ ﴿ ﴾ (ص: 35).

قَاكَ ٱللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَالَىٰ \_ : ﴿ وَٱسْتَغْفِرِ ٱللّهُ ۖ إِنَّ ٱللّهُ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ النساء: 106).

وقَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ فَأَصْبِرَ إِنَ وَعْدَاللَّهِ حَقُّ وَٱسْتَغْفِرَ لِذَنْبِكَ ﴾ وقال الله عنه الله عن

وقَالَ ٱللَّهُ - سُبْحَنْهُ، وَتَعَالَى - : ﴿ فَسَيِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرَهُ ۚ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾ (النصر: 3).

أَيُّهَا النَّاسُ، أَذَكِّرُ نَفْسي وإيَّاكُمْ باستغفارِ الأُسْوَةِ الحَسَنةِ، والرَّحمةِ المُهْدَاةِ عَلَيْكُمُ؛ فإنَّ الذِّكْري تنفعُ المُؤْمنينَ.

ففي "صحيح مسلمٍ" أن من حديثِ الأَغَرِّ المُزَنِّي ﴿ يُشَخُ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ : "إِنَّهُ لَيُغَانُ على قَلْبِي (2)، وإنِّي لَأَسْتَغْفِرُ اللهَ في اليَوْمِ مِائَةَ مَرَّةٍ ».

وفي «سُنَن ابْنِ ماجَهْ» بسند صحيح، صحّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح ابْنِ ماجَهْ» (٥) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَلِيْكُ : أَنَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُ قال «إنِّي لأستغفر اللهَ وأَتُوب إليه كُلَّ يَوْمِ مائَةَ مَرَّةٍ».

وأخرج البخاريُّ في «الأَدَبِ المُفْرد» بسندِ صحيح، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» أَنْ مَنْ حديثِ ابْنِ عُمَرَ وَالشَّفِ قال: إنَّا كنَّا لَنَعُدُّ في المَجْلِسِ للنَّبِيِّ الصَّحيحة» أَنْ مَنْ حديثِ ابْنِ عُمَرَ وَالشَّهُ التَّوَّابُ الرَّحيمُ» مِائَةَ مَرَّةٍ.

في «صحيح مُسْلِم» (5) منْ حديثِ ابْنِ عُمَرَ هِ اللهِ قال: سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَمُونِهُ قال: سَمِعْتُ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ مَا يَقُولُ: «تُوبوا إلى اللهِ، فإنِّي أَتُوبُ إلَيْهِ كُلَّ يَوْم مِائَةَ مَرَةٍ».

وأخرج البخاريُّ في «الأَدَبِ المُفْرِد» بسند صحيح، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح الأَدب المفرد» (٥) منْ حديثِ عائشةُ ﴿ فَالتُّ عَالَتْ عَائشةُ مَنْ وَلُبُ عَلَيْ، إنَّكُ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحيمُ » حتَّى قالها مِائَةَ مَرَّةٍ.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (2702).

<sup>(2)</sup> ليُغانُ على قَلبي أَيْ: ليُغَطَّى عليه، أراد: ما يَغْشَاهُ مِنَ السَّهْوِ الَّذي لا يَخْلُو مِنْهُ البَشَرُ؛ لأنَّ قَلْبَهُ أبداً كان مشغولاً بالله ـ تعالى ـ ، فإنْ عَرضَ لَهُ وَقْتاً ما عارضٌ بَشَريٌّ يَشْغَلُهُ مِنْ أُمُورِ الأُمَّةِ والمِلَّةِ ومصالِحِهما ـ عَدَّ ذلك ذَنْباً وتَقْصيراً، فَيَفْزَعُ إلى الاستغفارِ.

<sup>(3) «</sup>صَحِيحٌ»: رواه ابْنُ ماجَه (3815)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صَحِيح ابْنِ ماجَه» (3076).

<sup>(4) «</sup>صحيح»: أخرجه البُخاريُّ في «الأدب المفرد» (618)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحِيحة» (556).

<sup>(5)</sup> رواه مسلم (2702).

<sup>(6) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه البُخاريُّ في «الأدب المفرد» (619)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح الأدب» (482).

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ عَلِمْتُمْ أَنَّ الْمُؤْمِنَ جُبِلَ على الخَطَاِّ، وقُدِّرَتْ عليه الذُّنُوبُ، فاعْلَمُوا ـ عَلَّمني اللهُ وإيَّاكُمْ ـ أَنَّ المُذْنِبَ مُمْهَلٌ حتَّى يَسْتَغْفِرَ.

فَقَدْ أخرج الطَّبرانيُّ في «الكبير» بسندِ حَسَنِ، حسَّنه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» (أَ منْ حديثِ أَبِي أُمَامةَ وَ اللهِ عَالَ: قال رَسُولُ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَالَىٰ اللهِ عَالَىٰ اللهِ عَالَىٰ اللهِ عَلَيْكُمْ: «إنَّ صاحِبَ الشِّمالِ لَيَرْفَعُ اللهَ عَنْ المَّمالِ لَيَرْفَعُ اللهَ مِنْها أَلْقاهَا، القَلَمَ سِتَّ ساعاتٍ عَنِ العَبْدِ المُسْلِمِ المُخْطِيءِ، فإنْ نَدِمَ واسْتَغْفَرَ اللهَ مِنْها أَلْقاهَا، وإلَّا كُتِبَتْ واحدةً».

واعْلَمُوا \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّ للاستغفارِ آدَابًا، وَمِنْ هذِهِ الآدابِ أَنْ يَعْزِمَ العَبْدُ المَسْأَلَة، فلا يَقُولَنَّ: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ»؛ لما في «الصَّحيحين» (2) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ يُشْفُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْدِ فَي إِنْ شِئْتَ، للهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ، اللّهُمَّ ازْحَمني إِنْ شِئْتَ، لِيَعْزِمِ المَسْأَلَة؛ فإنَّهُ لا مُسْتَكْرِهَ لَهُ».

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

# الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ فوائِدُ الاستغفار :

الحَمْدُ للهِ، غافرِ الذَّنْبِ، وقابلِ التَّوْبِ شَدِيدِ العِقَابِ ذي الطَّوْلِ، لا إلهَ إلَّا هُوَ، إليه المصيرُ، والصَّلاةُ والسَّلامُ على البشيرِ النَّذيرِ.

أَمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - تقدَّم الحديثُ مَعَكُمْ عَنِ الاستغفارِ، والآنَ حَدِيثي معكمْ عَنْ شيءٍ مِنْ فوائدِ الاستغفارِ.

<sup>(1) «</sup>حسن »: أخرجه الطّبرانيُّ في «الكبير» (2/25)، وحَسَّنه الألّبانيُّ في «الصَّحِيحة» (1209).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (6339)، ومُسْلمٌ (2679).

وفوائدُ الاستغفارِ \_ أيُّها النَّاسُ \_ جَمَّةٌ غَزِيرةٌ، ولكنْ يَكْفي مِنَ الزَّادِ ما يُبلغُ المَّحَلَّ، ومِنَ القِلَادةِ ما أحاط بالعُنُقِ.

فَمِنْ فوائدِ الاستغفارِ - أَيُّها النَّاسُ - تَكْفِيرُ السَّيِّئاتِ، ورَفْعُ الدَّرَجَاتِ.

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنْنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَمَن يَعْمَلَ سُوَءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ، ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللهَ يَجِدِ اللهَ غَفُورًا رَّحِيمًا اللهُ ﴾ (النساء: 110).

وَمِنْ فوائدِ الاستغفارِ - أَيُّها النَّاسُ - أَنَّهُ سَبَبٌ لسَعَةِ الرِّزْقِ.

قال نُوحٌ \_ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ \_ لقَوْمِهِ: ﴿ اَسْتَغَفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَاتَ عَفَارًا ۞ يُرْسِلِ السَّمَاةَ عَلَيْكُمْ مِنْدَرَارًا ۞ وَيُمْدِدَكُمْ بِأَمْوَلِ وَيَنِينَ وَبَحْمَل لَكُمْ جَنَّنتِ وَيَجْمَل لَكُو أَنْهَرًا ۞ ﴾ (نوح: 10-12).

وَمِنْ فوائدِ الاستغفارِ - أَيُّها النَّاسُ - أَنَّهُ سَبَبٌ للمتاع الحَسَنِ.

قَالَ اللّهُ مِسُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ مِ: ﴿ وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُو ثُمَّ ثُوبُوا إِلَيْهِ يُمُنِعَكُم مَنَعًا حَسَنًا إِلَىٰ أَجَلِ مُسَنّى وَيُؤْتِكُنَّ ذِى فَضْلِ فَضَلَّةٌ وَإِن نَوْلُوا فَإِنْ أَخَافُ عَلَيْكُو عَذَابَ يَوْمٍ كَبِيرٍ ﴿ ﴾ (هود: 3).

وَمِنْ فُوائِدِ الاستغفارِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ سَبَبٌ لِحُصُولِ القُوَّةِ فِي البَدَنِ.

قال هُودٌ - عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ - لقَوْمِهِ: ﴿ وَيَنقَوْمِ اَسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُرْسِلِ
السَّمَلَةُ عَلَيْكُمْ مِدَرَادًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّا إِلَى قُوْتِكُمْ وَلا نَنَوَلُوا مُجْرِمِينَ ﴿ ﴾ (هود: 52).

وَمِنْ فُوائِدِ الاستغفارِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ سَبَبٌ لدَفْعِ المَصَائِبِ، ورَفْعِ البَلايا.

قَالَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ وَمَاكَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغَفِرُونَ ﴿ ﴾

(الأنفال: 33).

وَمِنْ فُوائِدِ الاستغفارِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّهُ سَبَبٌ لبياضِ القَلْبِ، وصفائِهِ ونقائِهِ؛ وذلك لأنَّ الذُّنُوبَ تَتْرُكُ أَثَرًا سَيِّنًا وسَوادًا على القَلْبِ.

ففي «مسندِ أحمدَ»، و «سُنَنِ التَّرْمِديِّ» بسندِ حَسَنِ، حسَّنه الأَلْبانيُّ في «صحيح التَّرْمِديِّ» أَنْ مَنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ فَافَعَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكُمُ : "إِنَّ المُؤْمِنَ إِذَا أَذْنَبَ كَانَتْ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ \* فِي قَلْبِهِ، فإنْ تابَ ونَزَعَ واسْتَغْفَرَ صُقِلَ قَلْبُهُ، وإِنْ زاد زَادَتْ، حَتَّى يَعْلُو قَلْبُهُ الرَّيْنُ الَّذِي ذَكَرَ اللهُ \_عزَّ وجلَّ \_في القُرْآنِ: ﴿ كَالَّا اللهُ مَا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ

أَيُّهَا النَّاسُ، مَا أَحْوَجَنَا للاستغفارِ؛ لإزالةِ مَا قَدْ تَعَلَّقَ عَلَى قُلُوبِنَا مِنْ سُوادٍ، ومَا قَدْ رَانَ عَلَيْهَا مِنْ ذُنُوبِ ومَعَاصِ.

﴿ رَبُّنَا لَا تُتَوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَاأُنا رَبُّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كُمَا حَمَلَتُهُ، عَلَ الَّذِينَ مِن قَبْلِنا مُرْبَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ " وَاعْفُ عَنَا وَاعْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَىنَا فَانصُرُنا عَلَى الْقَوْمِ الْكَنْفِينَ فَلَا تُحْمَيْلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ " وَاعْفُ عَنَا وَاعْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَىنَا فَانصُرُنا عَلَى الْقَوْمِ الْكَنْفِينِ فَنَا اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَالْمُعْمَالُونَا

﴿ رَبُّكَ إِنَّكَ عَامَتُ الْمُغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَتُ وَقِينًا عَذَابَ ٱلنَّادِ اللَّ ﴾ (آل عمران: 16).

﴿ رَبُّنَا فَأَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِرْ عَنَّا سَيِّعَاتِنَا وَتُوفِّنَا مَعَ ٱلْأَبْرَادِ الله ﴿ (آل عمران: 193).

﴿ رَبُّنَا ٱغْفِرْ لَنَكَ وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَعُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْمَلُ فِي قُلُوبِنَا عِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبُّنَا إِنَّكَ رَبُّنَا إِنَّكَ رَبُّنَا إِنَّكَ رَبُّنَا إِنَّكَ رَبُّنَا إِنَّكَ رَبُّنَا إِنَّكَ مَعُونٌ تَرْجِيمُ اللَّهِ مِنْ الحَشْرِ: 10).



<sup>(1)</sup> أخرجه أحمدُ (2/ 297)، والتَّرُمِذيُّ (3334)، وحَسَّنه الأَلْبانُّ في «صَحِيح التَّرْمذيِّ» (2654). (2) نُكْتة سَوْداءُ أَيْ: أَثَرٌ قليلٌ كالنُّقُطة شِبْهِ الوَسَخ في المِرْآةِ، وقَطْرَةِ المِدَادِ تَقْطُرُ في القِرْطَاسِ.

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُه، ونستعينُه، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أَعْمَالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ ، وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَّا مَا مُناكِ اللَّهِ عَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِمَسَامَةُ وَاتَّقُوا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللللللهُ اللهُ الللللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللللهُ اللهُ اللهُولِي الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللل

- ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا التَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا فَوَلَا سَدِيلًا ۞ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرَ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَيْلِكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مِحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - أيُّها النَّاسُ - حَدِيثي معكمُ اليَوْمَ عَنِ البُّكَاءِ مِنْ خَشْيَةِ الله.

أَيُّهَا النَّاسُ، للبُّكَاءِ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ ثوابٌ عظيمٌ، وأَجْرٌ جَلِيلٌ، وهو دَلِيلُ الإيهانِ، وَشِعَارُ اليقينِ.

قَالَ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ وَتَعَالَى مَنْ اللهُ وَلَهُ مَنَّلَ اللهُ مَنَّلِهِ اللهُ مَنَّلِهِ اللهُ مَنَّلَ المُعَلِّمِ مِنْهُ مَنْهُ مَنْهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللّهِ ﴾ (الزمر: 23).

وقَاكَ ٱللّهُ مِسُبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَ مِنَ اللّهِ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُشْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ اللَّاذَقَانِ مَن قَبْلِهِ إِذَا يُشْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ اللَّذَقَانِ مَن قَبْلِهِ إِذَا يُشْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ اللَّذَقَانِ مَن قَبْلِهِ إِذَا يُسَكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ سُجَّدًا ﴿ وَيَعْرُونَ لِللَّذَقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ سُجَّدًا ﴿ وَيَعْرُونَ لِللَّذَقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ الله من الله

وقَالَ اللّهُ مِسْبَحَنَهُ, وَتَعَكَلَى مِنْ أَوْلَتِهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيَّنَ مِن ذُرِيَّةِ ءَادَمَ وَمِمَّنَ حَمَلْنَامَعَ نُوجٍ وَمِن ذُرِيَّةِ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَةِ مِلَ وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَلَجْنَبَيْنَا إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِ ءَايَثُ الرَّحْمَنِ خَرُوا سُجَّدًا وَثُوكِنًا ﴾ حَمَلْنَامَعَ نُوجٍ وَمِن ذُرِيَّةِ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَةِ مِلَ وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَلَجْنَبَيْنَا إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنْ الرَّحْمَنِ خَرُوا سُجَدًا وَثُوكِنًا ﴾ حَمَلْنَامَعُ نُوجٍ وَمِن ذُرِيَّةِ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَةٍ مِلَ وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَلَجْنَبَيْنَا إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنْ الرَّحْمَنِ خَرُوا سُجَدًا وَثُوكِنًا ﴾ (مريم: 58).

وفي «الصَّحيحين» (1) منْ حديثِ أبي هُرَيْرة وَ اللهِ قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ يَوْمَ لا ظِلَّ إلَّا ظِلَّهُ: الإمامُ العادلُ، عَلَيْ يقولُ: «سَبْعَةٌ يُظِلِّهُمُ اللهُ في ظِلِّهِ، يَوْمَ لا ظِلَّ إلَّا ظِلَّهُ: الإمامُ العادلُ، وشابٌ نَشَأَ في عبادةِ ربِّهِ، ورَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّقُ بالمساجدِ، ورَجُلَانِ تحابًا في الله، اجْتَمَعا عَلَيْهِ، وتفرقا عليه، ورَجلٌ طَلَبَتْهُ امرأةٌ ذاتُ مَنْصِبٍ وجمالٍ، فقال: إنِّ الخافُ الله، ورَجلٌ تصدَّق أَخْفَى؛ حتَّى لا تَعْلَمَ شِمَالُهُ ما تُنْفِقُ يَمِينُهُ، ورجلٌ ذَكرَ اللهَ خاليًا، ففاضَتْ عَيْنَاهُ».

وفي «سُنَنِ التَّرْمذيِّ، والنَّسائيِّ» بسندِ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «المشكاة» (2) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ وَفِئْكُ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «لا يَلِجُ النَّارَ رَجُلٌ بَكَى مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرة وَفِئْكُ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «لا يَلِجُ النَّارَ رَجُلٌ بَكَى مِنْ خَشْيَةِ اللهِ، حتَّى يَعُودَ اللَّبَنُ فِي الضَّرْعِ، ولا يَجْتَمِعُ غُبَارٌ فِي سبيلِ اللهِ ودُخَانُ جَهَنَّمَ».

وفي «سُنَنِ التِّرْمذيِّ» بسندٍ صحيح، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «المشكاة»(٥) مِنْ حديثِ ابْنِ عبَّاسٍ عَنِّفُ قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُمْ يَقُولُ: «عَيْنَانِ لا تَمَسُّهُما النَّارُ: عَيْنٌ بَكَتْ مِنْ خَشْيَةِ الله، وَعَيْنٌ باتَتْ تَحُرُسُ في سَبيلِ الله».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (660) واللَّفْظُ لَهُ - ، ومسلم (1031).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه التِّرْمِذيُّ (1633)، النَّسائيُّ في "صَحِيح النَّسائيُّ" (11 29)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في «المشكاة» (3828).

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: أخرجه التِّرْمِذيُّ (1639)، وصحَّحه الأَلّبانيُّ في «المشكاة» (3829).

وأخرج الحاكم في «مُستدركِهِ» بسند صحيح، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح التَّرغيب» (أ) مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ وَالْنَظِهُ : أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْكُمُ قال: «حُرِّمَ على عَيْنَينِ أَنْ تَنَاهُما النَّارِ: عَيْنٌ بَكَتْ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ، وَعَيْنٌ باتَتْ تَحْرُسُ الإسلامَ وأَهْلَهُ مِنَ الكُفْرِ».

وفي «أَمْنَنِ التَّرْمَذَيِّ» بِسندٍ حَسَنٍ، حسَّنه الأَلْبانيُّ في «المشكاة» (أَ مِنْ حديثِ أَبِي أَمَامَةَ وَفِي هُ اللهِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قال: «لَيْسَ شَيْءٌ أَحَبَّ إلى اللهِ - تعالى - مِنْ قَطْرَتَيْنِ، وأَمَّا وأَثَرَيْنِ: قَطْرَةُ دُمُ مُهْرَاقُ في سبيلِ اللهِ، وأَمَّا الأَثَرَانِ: فَأَثَرٌ في سبيلِ اللهِ، وأَثَرٌ في فَرِيضةٍ مِنْ فَرائضِ اللهِ - تعالى - ».

وأخرج الطَّبرانيُّ في «الأوسط» بسندِ حسنِ، حسَّنه الأَلْبانيُّ في «صحيح التَّرغيب» (3) مِنْ حديثِ ثَوْبَانَ عِيْنُ مَلَكَ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَيْنِكَمَّ: «طُوبَى لَمِنْ مَلَكَ لِسَانَهُ، ووَسِعَهُ بَيْتُهُ، وبَكَى على خَطِيئَتِهِ».

وطُوبَى \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ وما أَدْرَاكُمْ ما طُوبَى؟، إنَّها شَجَرَةٌ في الجنَّةِ، مَسِيرةَ مِائةِ عام، ثِيَابُ أَهْلِ الجنَّةِ تَخْرُجُ مِنْ أَكْمَامِها.

ففي «مُسْنَدِ أَحمدَ» بسندِ حسنِ لغيرِهِ، كما قال الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» (4) مِنْ حديثِ أبي سَعِيدِ الخُدْريِّ وَيُنْ قال: قال رَسُولُ الله عَيْدِ الخُدْريِّ وَيُنْ فَعَ قال: قال رَسُولُ الله عَيْدِ الخُدْريِّ وَيُنْ فَعَ قال: قال رَسُولُ الله عَيْدِ الخُدْريِّ فَيَابُ أَهْلِ الجنَّةِ تَخْرُجُ مِنْ أَكْمَامِها».

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: «المستدرك» (2/83)، وصحَّحه الألّبانيُّ في «صَحِيح التَّرغيب» (1233).

<sup>(2) «</sup>حَسَنَ»: أخرجه التِّرْمذِيُّ (1669)، وحَسَّنه الأَلْبانيُّ في «المشكاة» (3837).

<sup>(3) «</sup>حَسَنَّ»: أخرجه الطَّبرانيُّ في «الأوسط» (3/ 21)، وحَسَّنه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح التَّرغيب» (4876).

<sup>(4) «</sup>حَسَنٌ لِغَيْرِهِ»: أخرجه أَحمدُ (3/71)، وقال الأَلْبانيُّ في «الصَّحِيحة» (1985): حَسَنٌ لغيره.

وأخرج ابْنُ الْمُبَارَكِ فِي «الزُّهْدِ»، وعَنْهُ أَحْمَدُ، والتَّرْمِذِيُّ بسندِ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ فِي «الصَّحيحة»(١) مِنْ حديثِ عُقْبَةَ بْنِ عامِرٍ ﴿ اللهِ عَالَى: يا رَسُولَ اللهِ، ما النَّجَاةُ؟. قال: «أَمْلِكْ عَلَيْكَ لسانَكَ، ولْيَسَعْكَ بَيتُكَ، وابْكِ على خَطِيئَتِكَ».

أَيُّهَا النَّاسُ، لَيْسَ كُلُّ بُكَاءٍ يَصْدُقُ عليه أَنَّهُ بُكَاءٌ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ؛ فالبُكَاءُ أنواعٌ ذَكَرَها ابْنُ القَيْم في «زاد المعادِ»(2):

أحدها \_ بُكَاءُ الرَّحْمَةَ والرِّقَّةِ.

والثَّاني - بُكَاءُ الخَوْفَ والخَشْيَةِ.

والثَّالث بُكَاءُ المَحَبَّةِ والشُّوقِ.

والرَّابع - بُكَاءُ الفَرَحِ والسُّرُورِ.

والخامس - بُكَاءُ الجَزَعِ مِنْ وُرُودِ المُؤْلِمِ وعَدَم احتمالِهِ.

والسادس - بُكَاءُ الحُزْنِ.

والسابع - بُكَاءُ الضَّعْفِ والخَوْرِ.

والثَّامن - بُكَاءُ النِّفاقِ، وَهُوَ: أَنْ تَدْمَعَ العَيْنُ، والقَلْبُ قاسِ.

والتَّاسع - البُّكَاءُ المُسْتَعَارُ والمُسْتَأْجَرُ عليهِ: كبُّكَاءِ النَّائحةِ بالأُجْرَةِ.

والعاشر - بُكَاءُ المُوافقةِ، وهُوَ: أَنْ يَرَى الرَّجُلُ النَّاسَ يَبْكُونَ لأَمْرٍ وَرَدَ عليهم، فيبكيَ مَعَهُمْ، ولا يَدْري لأيِّ شَيْءٍ يَبْكُونَ.

<sup>(1)</sup> أخرجه ابْنُ الْمُبارِك في «الزُهْد» (134)، وعنه أحمد (5/ 259)، والتَّرْمذيُّ (2/ 65)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحِيحة» (890).

<sup>(2) «</sup>زاد المعاد» (1/ 185 ـ 186) باختصار يسير.

والنَّوْعُ الثَّاني (أَيْ: بُكَاءِ الخَوْفِ والخَشْيَةِ) هُوَ بَيْتُ القَصِيدِ، ومَرْبَطُ الفَرَسِ، وأكثرُ بُكَاءِ النَّبِيِّ عَيْطِيِّمَ مِنْهُ.

وأخرج ابْنُ خُزَيْمَةَ في "صحيحِهِ" بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في "صحيح التَّرغيب" أن عُزيْمَة في "صحيح التَّرغيب أن عَنْ مَدْرٍ غَيْرَ المِقْدَادِ، ولَقَدْ رَاتُنْ عَيْبَ المِقْدَادِ، ولَقَدْ رَاتُنْ عَيْبَ اللهُ عَلَيْكُ مَا كَانَ فينا فارسٌ يَوْمَ بَدْرٍ غَيْرَ المِقْدَادِ، ولَقَدْ رَاتُنْ عَيْبَ اللهُ عَلَيْكُ مَا كَانَ فينا فارسٌ يَوْمَ بَدْرٍ غَيْرَ المِقْدَادِ، ولَقَدْ رَاتُنْنَا وما فينا إلَّا قائمٌ إلَّا رسولَ الله عَلَيْكُ مَ ثَتْ شَجَرةٍ يُصَلِّي ويَبْكي، حَتَّى أَصْبَحَ».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (5050) ، ومسلم (800).

<sup>(2) «</sup>صَحِيحٌ»: ابْنُ خُزَيمة (899)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح التَّرغيب» (3330).

<sup>(3) «</sup>صحيح»: أخرجه النَّسائيُّ (1401)، وأبو داوُدَ (1194)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في «الإرواء» (262).

الشَّمْسُ، فقام فَحَمِدَ اللهَ \_ تعالى \_ ، وأثنَى عليه، ثُمَّ قال: «إنَّ الشَّمْسَ والقَمَرَ آيتانِ مِنْ آياتِ اللهِ، لا يَنْكَسِفَانِ لَمُوتِ أَحَدٍ، ولا لحياتِهِ، فإذا انْكَسَفا، فافْزَعُوا إلى ذِكْرِ اللهِ».

وفي «مُسْنَدِ أحمد»، و «سُنَنِ ابْنِ ماجَه» بسندٍ حَسَنِ، حسَّنه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» أن مِنْ حديثِ البَرَاءِ بْنِ عازِبِ ﴿ اللهِ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وفي «سُنَنِ أبي داوُدَ، والنَّسَائيِّ» بسندٍ صحيح، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح التَّرغيب» (2) مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ الشِّخِيرِ ﴿ اللهِ عَالِيَّةِ عَالَى اللهِ عَلَيْكُمْ وَلَكُ مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ الشِّخِيرِ ﴿ اللهِ عَلَيْكُمْ وَاللهِ عَلَيْكُمْ وَلَى اللهِ عَلَيْكُمْ وَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَى اللهِ عَلَيْكُمْ وَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللهِ عَلَيْكُمْ وَلَا اللهِ عَلَيْكُمْ وَلَا اللهِ عَلَيْكُمْ وَلَا اللهُ عَلَيْكُمْ وَلِي مَا اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلِي مَا اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَا لَهُ وَلَا اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَا لَهُ وَلِي مَا اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ عَلَى اللهُ وَلِهُ وَلِمْ اللّهُ وَلَا لَا لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا لَا لَهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَا لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا لَهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلِهُ لَا لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا لَا لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلِهُ وَلِمُ لَا لِلللّهُ عَلَا عَلَا عَلَالْكُمْ وَلِلْلّهُ عَلَيْكُمُ وَلِمُ لَلّهُ عَلَيْكُمْ وَلِمُ لَلّهُ عَلَيْكُمْ وَلِمُ لَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلْمُ عَلَيْكُمْ وَلِمُ لَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه أحدُ (4/ 294)، وابْنُ ماجَهْ (4195)، وحَسَّنه الأَلْبانيُّ في «الصَّحِيحة» (1751).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أبو داوُدَ (904)، والنَّسائيُّ في «صَحِيح سُنَن النَّسائيُّ» (1156)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح التَّرغيب» (3329).

<sup>(3)</sup> المِرْجل - بالكَسْرِ - : قِدْرٌ مِنْ نُحاسٍ، والمَعْنَى: أَنَّ لِحَوفِهِ حَنيناً كَصَوْت غَليان القِدْرِ إذا اشْتَدَّ.

### الخُطْبِةُ الثَّانِيةُ \_ السَّبِيلُ إلى البُكَاءُ مِنْ خَسْيَةِ اللَّهِ :

الحَمْدُ لله الأُوَّلِ فَلَيْسَ قَبْلَهُ شَيْءٌ، الآخِرِ فَلَيْسَ بَعْدَهُ شَيْءٌ، الظَّاهِرِ فَلَيْسَ فَوْقَهُ شَيْءٌ، الباطِنِ فَلَيْسَ دُونَهُ شَيْءٌ، خَلَقَ فَأَبْدَع، وصَوَّرَ فَأَحْسَنَ، فتبارك اللهُ أَحْسَنُ الجَالقين، لَهُ الحِحْمَةُ البالغة، وكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بمقدارٍ، وصلَّى اللهُ على نبي الرَّحْمةِ المُهْداةِ، القُدْوَةِ المُجْتَبَاةِ، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْعِينَ.

أمًّا بَعْدُ-أَيُّمَا النَّاسُ-تقدَّم الحديثُ معكمْ عَنِ البُّكَاءِ مِنْ خَشْيةِ الله، والآنَ حديثي معكمْ عَنِ البُّكَاءِ مِنْ خَشْيةِ الله، والآنَ حديثي معكمْ عَنِ السَّبيلِ إلى البُّكَاءِ مِنْ خَشْيَةِ الله، وإنَّهُ ليسيرٌ على مَنْ يسَّرَهُ اللهُ عليهِ.

العِلْمُ - أيُّها النَّاسُ - ممَّا يُعينُ على البُّكَاءِ مِنْ خَشْيةِ الله.

والعِلْمُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : ما جاء عَنِ الله، وأَهْلُهُ هُمْ أَهْلُ الْخَشْيَةِ، الَّذين وصفهمْ خالِقُهُمْ بقَوْلِهِ: ﴿ إِنِّمَا يَغْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلمُلَمَّةُ ﴾ (فاطر: 28).

فإذا طَلَبْنَا العِلْمَ، وحصلنا عليه، فَمَعَهُ البُّكاءُ مِنْ خَشْيَةِ الله.

وفي «الصَّحيحين» (1) مِنْ حديثِ أَنسِ هِيْنَ قال: خَطَبَ رَسُولُ الله عَيْكُمُ فَال: خَطَبَ رَسُولُ الله عَيْكُمُ خُطْبَةً ما سَمِعْتُ مِثْلَها قَطُّ، قال: «لَوْ تَعْلَمُونَ ما أَعْلَمُ، لَضَحِكْتُمْ قليلًا، وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا». قال: فَغَطَّى أصحابُ رَسُولِ الله عَيْكُمُ وُجُوهَهُمْ، لهم حَنِينٌ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (4621)، ومسلم (2359).

والحَنِينُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ هُوَ: الصَّوْتُ الَّذي يَرْتَفِعُ بالبُّكَاءِ مِنَ الصَّدْرِ، كَمَا قالَ الحافظُ ابْنُ حَجَرِ<sup>(1)</sup>.

فَدَلَّ الحديثُ بِمَفْهُومِهِ ومَنْطُوقِهِ على أَنَّ العِلْمَ سَبِيلٌ للبُّكَاءِ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ، دَلَّ على ذلك قَوْلُهُ «لَوْ تَعْلَمُونَ ما أَعْلَمُ».

وَتَدَبُّرُ القُرْآنِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ مَمَّا يُعِينُ على البُكَاءِ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ، وقَدْ حَثَّنَا ٱللهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ على تَدَبُّرِ القُرْآنِ بِقَوْلِهِ: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلقُرْءَاتَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ (محمد: 24).

الاستماعُ إلى المواعِظِ - أيُّها النَّاسُ - ممَّا يُعينُ على البُكاءِ مِنْ خَشْيةِ الله، وكَمْ للمواعظِ والتَّذْكيرِ مِنْ أَثَرٍ في جَلْبِ الخُشُوعِ، واستدارةِ الدُّمُوعِ مِنْ خَشْيَةِ الله!، وكَمْ للإعراضِ عَنِ المواعظِ، وعَدَم حُضُورِها مِنْ جَلْبِ القَسْوَةِ للقُلُوبِ، والقَحْطِ للعُيُونِ!.

قال ابْنُ عبَّاسٍ عَيَّفُ في تفسيرِ هذِهِ الآيةِ: «قالُوا إلى الدُّنيا، وأعرضوا عَنْ مواعظِ الله».

وفي "سُنَنِ أبي داوُدَ، والتَّرْمذيِّ، وابْنِ ماجَهْ" بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في "صحيح التَّرغيب" (٢) مِنْ حديثِ العِرْباضِ بْنِ ساريةَ ﴿ اللهِ عَالَ: وَعَظَنا رسولُ الله

<sup>(1)</sup> انظر «الفتح» عند شرحه للحديثِ (4621).

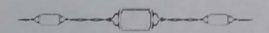
<sup>(2)</sup> أخرجه أبو داوُدَ (4607)، والتِّرْمذيُّ (2828)، وابْنُ ماجَهْ (42)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح التَّرغيب» (34).

عَلَيْكُمْ مَوْعِظَةً بليغةً؛ وَجِلَتْ مِنْهَا القُلُوبُ، وذَرَفَتْ مِنْهَا العُيُونُ، فَقُلْنا: يا رسولَ الله، كأنّها مَوْعِظَةُ مُوَدِّع، فَأَوْصِنا. قال: «أُوصِيكُمْ بتَقْوَى الله، والسَّمْعِ والطَّاعةِ، وإنْ تأمَّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ حَبَشيُّ، وإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ، فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسُنتي، وسُنتَةِ الخُلفاءِ الرَّاشدِينِ المَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عليها بالنَّواجِذِ، وإيَّاكُمْ ومُحْدَثاتِ الأُمُورِ؛ فإنَّ كُلَّ بدْعَةٍ ضلالةٌ».

أَيُّهَا النَّاسُ، دَلَّ الحدبثُ بمنطوقِهِ ومَفْهُومِهِ على أَنَّ للموعظةِ أَثَرًا عظيمًا في البُّكَاءِ مِنْ خَشْيةِ اللهِ، والشَّاهِدُ: قَوْلُ راوي الحديثِ: «وَجِلَتْ مِنْها القُلُوبُ، وذَرَفَتْ مِنْها العُيُونُ».

﴿ رَبُّنَا ءَالِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ (البقرة: 201).

اللّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنَ الغَفْلَةِ والقَسْوَةِ، والذِّلَّةِ والمَسْكَنةِ، ونعوذُ بِكَ مِنَ الكُفْرِ والفُسُوقِ، والذِّياءِ، اللّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنْ نَفْسٍ لا وَالفُسُوقِ، والشِّمْعَةِ والرِّياءِ، اللّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنْ نَفْسٍ لا تَشْبَعُ، وقَلْبِ لا يَخْشَعُ، وعَيْنٍ لا تَدْمَعُ، ودَعْوَةٍ لا يُسْتَجَابُ لها.



# (20) الحياة الدنيا في القرآن الكريم

الخطبة الأولى:

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إلله إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ عَمْدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَا يُهَا الَّذِينَ مَامَنُوا الَّهُ مَتَّى ثُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ فَ ﴾ (آل عسران: 102).

﴿ يَكَانِيُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَيَّكُمُ الَّذِي خَلَقَتُكُم مِن لَفْسِ وَحِنَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا وَجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَذِيرًا وَلِمَنَاةً وَاتَّقُوا النَّهِ الذِي خَلَقَ مِن الفِس وَحِنةِ وَخَلَقَ مِنْهَا وَجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَذِيرًا وَلَمَنَاتُمُ وَقِيبًا أَنَّ اللهُ كَانَ عَلَيْكُمْ وَقِيبًا أَنَّ ﴾ (النساء: ١).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا فَوَلَا سَدِيلًا ﴿ ثَنْ يُصَلِّحُ أَعْمَالُكُو وَيَغَفِر ٱلْحُمْ ذُنُونَكُمُ وَمَن يُعِلِعِ اللّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدِ عَلِيْكُمُ، وشرَّ اللهُ وشرَّ اللهُ مُورِ مُحُدَثاتُها، وكُلَّ مُحُدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - أيُّها النَّاسُ - حديثي معكمُ اليَوْمَ عَنِ الحياةِ الدُّنْيا في القُرْآنِ الكريمِ. أيُّها النَّاسُ، قَدْ عَلِمْنا جَمِيعًا أنَّ القُرْآنَ الكريمَ مُشْتَمِلٌ على ذَمِّ الدُّنْيا، وصَرْفِ الخَلْقِ عنها، ودَعْوَتِهِمْ إلى الآخرةِ، فها بالْمُهُمْ تعلَّقوا بها، وكأنَّها دارُ خُلُودٍ لا دارُ عُبُورِ؟!!.

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ حَقَّرَ اللهُ \_ سُبّحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ \_ أَمْرَ الدُّنْيَا، وبيَّن أَنَّهَا دَنِيئةٌ فانيةٌ، قليلةٌ زائلةٌ.

فقال \_ سُبَحَنْنَهُ، \_ : ﴿ وَمَا الْحَيَوْةُ الدُّنِّيِّ إِلَّا مَتَنعُ الْفُرُودِ ﴿ إِنَّ ﴾ (آل عمران: 185).

أَيُّهَا النَّاسُ، إنَّهَا متاعٌ، ولكنَّهُ لَيْسَ مَتَاعَ الحقيقةِ، إنَّهَا مَتَاعُ الغُرُورِ، المتاعُ الَّذي يَخْدَعُ الإنسانَ، فَيَحْسَبُهُ متاعًا، وهُوَ سَرَابٌ بقِيعةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمآنُ ماءً. وأمَّا الْمَتَاعُ الَّذِي يَسْتَحِقُّ الجُهُدَ فِي تَحْصِيلِهِ فَهُوَ الفَوْزُ بِالجِنَّةِ، والنَّجَاةُ مِنَ النَّارِ. قَاكَ اللَّهُ \_ اللَّهُ عَنَهُ، وَيَعَكَنَ \_ : ﴿ اللهُ يَبُسُطُ الرِّزْقَ لِمَن بَثَلَهُ وَيَعْدِذُ وَفَرِحُوا بِالْمَيْوَةُ الثَّيْا وَمَا المَيْوَةُ اللَّنْيَا فِي الْتَخِرَةِ إِلَّا مَتَنعٌ ۞ ﴾ (الرعد: 26).

وقَالَ اللهُ \_ اللهُ عَنفُهُ وَتَعَلَقُ \_ : ﴿ وَقَالَ الَّذِي عَامَ يَنْقَوْمِ التَّبِعُونِ أَهْدِ كُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ اللهِ يَعَوْمِ إِنَّمَا هَا ذِو الحَيْوَةُ الدُّنْ مَتَاعٌ وَإِنَّ الْآخِرَةَ فِي دَارُ الْقَكُولِ ﴾ (غافر: 38-39).

أيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ وصف أللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَىٰ \_ الحياةَ الدُّنيا بأنِّهَا لَعِبٌ ولَهُوٌّ في أكثرِ مِنْ آيةٍ مِنْ كتابِهِ الكَرِيم.

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَمَا الْحَيَوْةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَمِبُّ وَلَهُوَّ وَلَلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنْعُونُ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ﴿ ﴾ (الأنعام: 32).

وقَالَ اللهُ مُسَبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَى من ﴿ وَمَا مَنذِهِ ٱلْمَيْوَةُ ٱلدُّنَيَّ إِلَا لَهُو وَلَعِبُ وَإِنَ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِ مَا اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

وقَالَ اللّهُ مِسُبْحَانَهُ، وَتَعَالَى مِنْ الْمَا لَلْيَوَةُ الدُّنَيَا لِعِبُّ وَلَهُوْ وَإِن تُؤْمِنُوا وَتَنْفُوا يُؤْتِكُونَ الدُّنَيَا لِعِبُ وَلَهُوْ وَإِن تُؤْمِنُوا وَتَنْفُوا يُؤْتِكُونَ الدُّنِيَا لِعِبُ وَلَهُوْ وَإِن تُؤْمِنُوا وَتَنْفُوا يُؤْتِكُونَ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ وَلَا يَسْتَلَكُمُ أَمُولَكُمْ (محمد: 36).

وَمَعْنَى لَعِبَ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : أَنَّ كُلَّ مَا أَعَطَاهُ اللهُ الإِنسَانَ مِنَ الدُّنيَا إلَّا وَهُو يَضْمَحِلُّ ويَزُولُ كَاللَّعِبِ الَّذي لا حقيقة لَهُ، ولا ثباتَ، فالدُّنيا إِنْ بَقَتْ لنا لَمْ نَبْقَ لها. واللَّهْوُ: مَا أَلْهَى عَنِ الآخرةِ، وشَغَلَ عنها.

كما قال ربُّنا \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ أَلَهَنكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ۞ حَتَىٰ زُدْتُمُ ٱلْمَعَابِرَ ﴾ (التكاثر: 1-2). أَيْ: شَغَلَكُمُ التَّكَاثرُ في الأَمُوالِ، والأَوْلَادِ، وغيرِهما حتَّى زُرْتُمُ المقابِرَ، فتعذَّر عليكمُ استئنافُ العَمَلِ، والانشغالُ بالحياةِ الباقيةِ.

فتأمَّلُوا \_ أيُّها النَّاسُ \_ إلى قولِهِ \_ تعالى \_ : ﴿ حَقَّى زُدَيُّمُ ٱلْمَقَايِرَ ﴾ فسَّمانا اللهُ زائرين ولم يُسِّمنا مُقِيمين.

وها هُوَ القُرْآنُ الكَرِيمُ يُؤكِّدُ لنا أنَّ الحياةَ الدُّنيا لَعِبٌ وهَوُّ.

قَاكَ اللّهُ مِسْبَحَنَهُ, وَتَعَكَلَى مِنْ اللّهُ وَتَعَكَلَى مِنْ الْمُعَنَّا أَنَمَا الْمُيَّوَةُ الدُّنِيَا لَعِبُ وَلَمَّوَ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَارُ مُنَا الْمُيُوةُ الدُّنِيَا لَعِبُ وَلَمْوَ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَتُكَارُ فِي الْأَمْوَلِ وَالْأَوْلَةِ كُنْكِ خَيْدٍ أَجْبَ الْكُفَارَ نَبَاللهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَنَرَنَهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُمَلَكُمُّ وَفِي وَيُعْرَقُ فِي اللّهُ وَرَضَوَنَ فَي اللّهُ وَرِضَونَ فَي وَاللّهُ وَرَضَونَ فَي وَاللّهُ مَن اللّهُ وَرَضَونَ فَي اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

أَيْ: لَعِبٌ كَلَعِبِ الصِّبْيانِ، ولَمُوُّ كَلَهْوِ الفِتْيانِ، وزِينةٌ كزِينةِ النِّسْوانِ، وتفاخرٌ كَتفاخُرِ الأَقْرانِ<sup>(۱)</sup>، وتَكَاثُرُ كتكاثرِ الدُّهْقَانِ<sup>(۵)(3)</sup>.

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ ضَرَبَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ مَثَلَ الحياةِ الدُّنْيا في أَنَّها زَهْرَةٌ فانيةٌ، ونِعْمَةٌ زائلةٌ، فقال: ﴿ كَمْثَلِ غَيْثٍ ﴾ وَهُوَ المَطَرُ الَّذي يَأْتِي بَعْدَ قُنُوطِ النَّاسِ، كَمَا قال \_ تعالى \_ : ﴿ وَهُوَ النَّا مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا ﴾ (الشورى: 28).

وقولُهُ \_ تعالى \_ : ﴿ أَغِبَ ٱلكُفَّارَ نَبَالُهُ ﴾ أَيْ: يُعْجِبُ الزُّراعَ نباتُ ذلك الزَّرْعِ الَّذي نبت بالغيثِ، كذلك تُعْجِبُ الحَيَاةُ الدُّنْيا الكُفَّارَ، فإنَّهُمْ أَحْرَصُ شيءٍ عليها، وأَمْيَلُ النَّاسِ إليها.

﴿ ثُمَّ يَهِيمُ فَنَرَنَهُ مُضْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ مُطْنَعًا ﴾ أَيْ: يَهِيمُ ذلك الزَّرْعُ بَعْدَ ما كان خَضِرًا نضرًا، ثُمَّ يَكُونُ بَعْدَ ذلك كُلِّهُ مُطامًا أَيْ: يَصِيرُ يبسًا مُتَحَطِّبًا، هكذا الحياةُ الدُّنيا: تكونُ أَوَّلًا شابَّةً، ثُمَّ تكتهلُ، ثُمَّ تكونُ عَجُوزًا شَوْهَاءَ، والإنسانُ يكونُ كذلك أوَّلَ تكونُ أَوَّلًا شابَّةً، ثُمَّ تكتهلُ، ثُمَّ تكونُ عَجُوزًا شَوْهَاءَ، والإنسانُ يكونُ كذلك أوَّلَ

<sup>(1)</sup> الأَقْران: جَمْعُ قِرْدٍ-بالكَسْرِ-، وهُوَ كُفْؤُك فِي الشَّجاعةِ، والعِلْم، وغَيْرِ ذلك.

<sup>(2)</sup> الدُّهْقان\_بالضَّمِّ والكَسْرِ\_: التَّاجِر، والجَمْعُ دَهَاقنةٌ ودَهَاقِينُ.

<sup>(3) «</sup>تفسير القُرْطُبِيِّ» (17/ 255).

عُمُرِهِ وعُنْفُوانَ (١) شَبَابِهِ غَضًّا طَرِيًّا لَيِّنَ الأَعْطَافِ، بَهِيَّ المَنْظَرِ، ثُمَّ إِنَّهُ يَشْرَعُ في الكُهُولِةِ، فتتغيَّرُ طِبَاعُهُ، ويَفْقِدُ بَعْضَ قواهُ، ثُمَّ يَكْبُر، فيصيرُ شيخًا كبيرًا ضَعِيفَ الكُهُولِةِ، فتتغيَّرُ طِبَاعُهُ، ويَفْقِدُ بَعْضَ قواهُ، ثُمَّ يَكْبُرُ، فيصيرُ شيخًا كبيرًا ضَعِيفَ القُوى، قَلِيلَ الحركةِ، يُعْجِزُهُ الشَّيْءُ اليَسِيرُ، كها قال ربُّنا \_ شُبْحَننَهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ اللَّهُ اللَّهِى خَلْقَكُم مِن ضَعْفَا وَشَيْبَةً يَعْلَقُ مَا يَشَآتُ اللَّهِى خَلْقَكُم مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ قَوْقٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً يَعْلَقُ مَا يَشَآتُ وَهُو الوهِ عَلَى مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَهُو الوهِ عَلَى مِن اللَّهُ عَلَى مَا يَشَآتُ اللَّهُ عَلَى مَا يَشَآتُهُ اللَّهُ عَلَى مَا يَشَآتُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا يَشَآتُهُ اللَّهُ عَلَى مَا يَشَآتُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا يَشَآتُهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا يَسَالُكُونَ اللَّهُ عَلَى مَا يَسَالُهُ اللَّهُ عَلَى مَا يَشَالُهُ اللَّهُ عَلَى مَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مُا لَوْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللِهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

أَيُّهَا النَّاسُ، لَمَّا كَانَ هذا الْمَثَلُ دالَّا على زَوَالِ الدُّنْيَا وانقضائِها وفراغِها لا محالة، وأنَّ الآخرة كائنةٌ لا محالة \_ حذَّر مِنْ أَمْرِها، ورغَّب فيها فيها مِنَ الخَيْرِ، فقال: ﴿ وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَنَ وَمَا ٱلْحَيْرَةُ ٱلدُّنْيَا ٓ إِلَّا مَتَنعُ ٱلْخُرُودِ (الله اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ ال

أَيْ: وليس في الآخرةِ إلَّا إمَّا عذابٌ شديدٌ، وإمَّا مغفرةٌ مِنَ اللهِ وَرِضُوانُ 20. أَيُّا النَّاسُ، ها هو القُرآنُ يُؤكِّدُ لنا جميعًا أنَّ الحياةَ الدُّنْيا كهاءٍ أَنْزَلَهُ اللهُ مِنَ السَّهاءِ تفصيلًا للآيةِ، وتَذْكيرًا لعبادِهِ.

قَالَ اللّهُ مَنْ السّمَاءِ وَتَعَالَى مِنْ السّمَاءِ وَتَعَالَى مِنْ السّمَاءِ وَالْمَنْ اللّهَ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللهُ الل

وقَالَ اللّهُ مَ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ مَ : ﴿ وَأَضْرِبْ لَهُمْ مَّثَلَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كُمَآ إِ أَنْرَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآ وَقَالَ اللهُ عَلَى كُلِّ مَنْ وَمُقْلَدِدًا اللهُ عَلَى كُلِ مَنْ وَمُقْلَدِدًا اللهُ عَلَى كُلِّ مَنْ وَمُقَلَدِدًا اللهُ عَلَى كُلِّ مَنْ وَمُقْلَدِدًا اللهُ اللهُ عَلَى كُلِّ مَنْ وَمُقْلَدِدًا اللهُ اللهُ عَلَى كُلِّ مَنْ وَمُقَلَدِدًا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُولُ مَنْ وَمُقَلَدِدًا اللهُ اللهُ عَلَى كُلُولُ مَنْ اللهُ عَلَى كُلُولُ مَنْ وَمُقَلَدِدًا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ ال

<sup>(1)</sup> عُنْفُوان الشَّيْءِ - بضمِّ العَيْنِ والفاءِ - : أَوَّلُهُ.

<sup>(2)</sup> انظر «تفسير ابن كثيرٍ» (4/ 274) بتصرُّفٍ يسير.

قال العلّامةُ ابْنُ القَيِّمِ عِلَىٰ : «شبّه ـ سُبّحنهُ, ـ الحياةَ الدُّنيا في أنّها تتزيّنُ في عَيْنِ الناظرِ، فتروقَهُ بزِينَتِها وتُعْجِبُهُ، فيميلُ إليها، ويَهُوَاها اغترارًا مِنْهُ بها، حتَّى إذا ظَنَّ أَنَّهُ مالكٌ لها، قادرٌ عليها، سُلِبَهَا بَغْتَةً أَحْوَجَ ما كان إليها، وَحِيلَ بَيْنَهُ وبَيْنَها، فشبّهها بالأرضِ الَّتِي يَنْزِلُ الغَيْثُ عليها، فَتُعْشِبُ ويَحْسُنُ نباتُها، ويَرُوقُ مَنْظَرُها للنَّاظِرِ، فيعَتَّ بها، ويَظُنُ أَنَّهُ قادرٌ عليها، مالكٌ لها، فيأتيها أَمْرُ الله، فَتُدْرِكُ نباتَها الآفَةُ بَغْتَةً، فيعترُ بها، ويَظُنُ أَنَّهُ قادرٌ عليها، مالكٌ لها، فيأتيها أَمْرُ الله، فَتُدْرِكُ نباتَها الآفَةُ بَغْتَةً، فتصبحُ كأنْ لم تَكُنْ قَبْلُ شَيْئًا، فيخيبُ ظَنَّهُ، وتُصْبِحُ يَدَاهُ منها صِفْرًا، فهكذا حالُ الدُّنيا والواثقِ بها سواء. وهذا مِنْ أَبْلَغِ التَّشْبيهِ والقِيَاسِ.

ولَّا كانتِ الدُّنْيا عُرْضَةً لهذِهِ الآفاتِ، وجَنَّةُ الآخرةِ سليمةً منها \_ قال: ﴿ وَاللهُ عَرْفَهُ مِنْ عَذِهِ يَدْعُوا إِلَى دَارِ السَّلامِ؛ لسلامتِها مِنْ هذِهِ الآفاتِ، اللهِ دَارَ السَّلامِ؛ لسلامتِها مِنْ هذِهِ الآفاتِ، الَّتِي ذَكَرَها فِي الدُّنْيا، فعمَّ بالدَّعْوةِ إليها، وخَصَّ بالهدايةِ لها مَنْ يَشَاءُ، فذاك عَدْلُهُ وهذا فَضْلُهُ (1).

وقال العلَّامةُ القُرْطُبيُّ حَفَّهُ: «قالتِ الحُكَمَاءُ: إنَّما شَبَّهَ اللهُ لهُ سُبَحَنَهُ, وَتَعَكَلَىٰ الدُّنْيا بالماءِ؛ لأنَّ الماءَ لا يستقيمُ الدُّنْيا بالماءِ؛ لأنَّ الماءَ لا يستقيمُ على حالةٍ واحدةٍ، كذلك الدُّنْيا، ولأنَّ الماءَ لا يَبْقَى ويذهبُ، كذلك الدُّنْيا تَفْنَى ولأنَّ الماءَ لا يَبْقَى ويذهبُ، كذلك الدُّنْيا تَفْنَى ولأنَّ الماءَ لا يَبْقَى ويذهبُ، كذلك الدُّنْيا لا يسلمُ أَحَدٌ دَخَلَها مِنْ فِتْنَتِها الماءَ لا يَقْدِرُ أَحَدٌ أَنْ يَدْخُلَهُ ولا يَبْتَلَ، كذلك الدُّنْيا لا يسلمُ أَحَدٌ دَخَلَها مِنْ فِتْنَتِها وآفاتِها. ولأنَّ الماءَ إذا كان بقَدْرٍ كان نافعًا مُنْبِتًا، وإذا جاوَزَ المِقْدَارَ كان ضارًّا مُهْلكًا، وكذلك الدُّنْيا، الكَفَافُ مِنْها يَنْفَعُ، وفُضُوهُا يَضُرُّ "2.

<sup>(1) «</sup>أعلام الموقّعين» (1/ 182\_ 183).

<sup>(2)</sup> النفسير القُرْطُبِيِّ (10/412).

أَيُّهَا النَّاسُ، المَتَاعُ قَلِيلٌ، والسَّفَرُ طَوِيلٌ، فخذوا مِنْ هذا المتاعِ طاعةَ اللهِ، فإنَّ مَصِيرَنا إلى الله ـ سُبِّحَنَهُ, وَتَعَكَلَى ـ ، فيُخْبِرُنا بها قَدَّمناهُ مِنْ جميع أعمالِنا.

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَالَىٰ \_ : ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ مَّتَنعَ الْحَيَوْةِ الدُّنيَّةُ فَاللَّهُ مَا اللَّهُ الْحَيَوْةِ الدُّنيَّةُ فَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِمُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللل

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ قِيلَ: لَمَّا حَضَرَتْ عَبْدَ العَزِيزِ بْنَ مَرْوَانَ الوَفَاةُ، قال: ائْتُوني بكَفَني الَّذي أُكَفَّنُ فِيهِ، أَنْظُرْ إليه، فلمَّا وُضِعَ بَيْنَ يَدَيهِ نَظَرَ إليْهِ، فقال: أما لي من كبير، ما أخلف في الدُّنيا إلَّا هذا؟

ثُمَّ ولَّى ظَهْرَهُ فبكى، وهو يقولُ: أُفِّ لك مِنْ دَارٍ!، إِنْ كان كَثِيرُكِ لقليلٌ، وإِن قَلِيلك لَقَصِيرٌ، وإِن كُنَّا مِنْكِ لفي غُرُورٍ.

ولا خَيْرَ فِي الدُّنْيَا لِـمَنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ ... مِـنَ الله في دارِ الــمقامِ نَــصِيبُ فَإِنْ تُعْجِبُ الدُّنيا رِجَالًا، فإنَّها ... مَتَـاعٌ قَلِيلٌ، والـزَّوالُ قَرِيبُ. وأَسْتغفرُ الله ... وأَسْتغفرُ الله ...

# الخُطْبِةُ الثَّانِيةُ - الحياةُ الدُّنيا في السُّنَّةِ النَّبَوِيَّةِ :

الحمدُ لله الذي أنزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرًا، والصَّلاةُ والسَّلامُ على مَنْ بَعَثَهُ اللهُ هاديًا ومُبَشِّرًا وسِرَاجًا مُنيرًا.

أمَّا بَعْدُ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تقدَّم الحديثُ معكمْ عَنِ الحياةِ الدُّنْيا في القُرْآنِ الكريمِ، والآنَ حديثي معكمْ عَنِ الحياةِ الدُّنْيا في السُّنَّةِ النَّبوِيَّةِ.

أيُّهَا النَّاسُ، مَا أَهُوَنَ الدُّنْيَا عَلَى اللهُ!، يُوَضِّحُ ذلك مَا جَاء في "صحيحِ مُسْلَمٍ" أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْكُ مَوَّ بِالسُّوقِ، داخلًا مِنْ بَعْضِ العَالِيَةِ، والنَّاسُ كَنَفَتَهُ - أَيْ: جانبَهُ - فَمَرَّ بجَدْيٍ أَسَكَّ - أَيْ: صَغِيرِ الأُذْنَيْنِ - بَعْضِ العَالِيَةِ، والنَّاسُ كَنَفَتَهُ - أَيْ: جانبَهُ - فَمَرَّ بجَدْيٍ أَسَكَّ - أَيْ: صَغِيرِ الأُذْنَيْنِ - مَيِّتِ، فتَنَاوَلَهُ فَأَخَذَ بأُذُنِهِ، ثُمَّ قال: «أَيُّكُمْ يُحِبُّ أَنَّ هذا لَهُ بدِرِهَمٍ؟».

قالوا: مَا نُحِبُّ أَنَّهُ لنا بشيءٍ، ومَا نَصْنَعُ بِهِ؟.

قال: «أَتُحِبُّون أَنَّهُ لَكُمْ؟».

قالوا: والله، لَوْ كان حَيًّا، كان عَيْبًا فِيهِ؛ لأَنَّهُ أَسَكُّ، فَكَيْفَ وهُوَ مَيِّتٌ؟!.

فقال: «فوالله، للدُّنيا أَهْوَنُ على الله مِنْ هذا عَلَيْكُمْ».

وفي «سُنَنِ التِّرْمذيِّ» بسندِ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» ( مِنْ حديثِ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ وَ اللهُ عَالَ: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «لَوْ كانتِ الدُّنيا تَعْدِلُ عِنْدَ اللهُ عَلَيْكُمْ: «لَوْ كانتِ الدُّنيا تَعْدِلُ عِنْدَ اللهُ جَنَاحَ بَعُوضَةٍ، ما سَقَى كافرًا مِنْها شَرْبَةَ ماءٍ».

وهذا \_ أيُّها النَّاسُ \_ مَثَلٌ لغايةِ القِلَّةِ والحَقَارةِ، أَيْ: لَوْ كان لها أَدْنَى قَدْرٍ، ما متَّع الكافِرَ منها أَدْنَى تَتُّعِ، وهذا أوضحُ دليلٍ، وأَعْدَلُ شاهدٍ على حقارةِ الدُّنْيا.

وقَدْ سُئِلَ بَعْضُ أَهْلِ العِلْمِ: أَيُّ خَلْقِ الله أَصْغَرُ؟.

قال: الدُّنيا؛ إن كانتْ لا تَعْدِلُ عِنْدَ الله جَناحَ بَعُوضَةٍ.

فقال السائل: مَنْ عظَّم هذا الجَنَاحَ، فَهو أَحْقَرُ مِنْهُ (٥).

<sup>(1)</sup> رواه مُسْلمٌ (2957).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه التِّر مذيُّ (2320)، وصححه الألَّبانيُّ في «الصَّحِيحة» (943).

<sup>(3)</sup> انظر «فيض القدير» (5/ 328) بتصرُّف.

وَمِنْ هَوَانِ الدُّنْيَا عَلَى الله \_ سُبَحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ أَنَّ مَا يَأْكُلُهُ الإنسانُ جُعِلَ مَثَلٌ لها.

فقد أخرج عَبْدُ الله بْنُ أَحْمَدَ في «زوائد المسند» بسند حسن، حسنه الألبانيُّ في «صحيح الجامع»، والوادعيُّ في «الجامع الصحيح» (أ) مِنْ حديثِ أُبيِّ بْنِ كَعْبِ وَسِنْعَهُ قال: قال رَسُولُ الله عَيْسَةِ : «إنَّ مَطْعَمَ ابْنِ آدَمَ جُعِلَ مَثَلًا للدُّنْيَا، وإنْ قَزَّحَهُ وَمَلَّحَهُ، فانْظُرُوا إلى ما يَصِيرُ».

والمَعْنَى \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : أَنَّ المَطْعَمَ وإِنْ تَفَنَّن الإنسانُ التَفُوُّقَ في صنعتِهِ، فإنَّهُ \_ لا محالةً \_ عائدٌ إلى حالٍ يُسْتَقُذَرُ، فكذلك الدُّنْيا \_ وإنْ تفنَّن الإنسانُ في عِمَارَتِها \_ راجعةٌ إلى خرابِ.

أيُّها النَّاسُ، تعالَوْا نَنظرْ إلى حالِ رَسُولِ الله عَلَيْكُمْ مَعَ الدُّنْيا.

ففي «سُنَنِ التَّرْمذيِّ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح التَّرْمذيِّ» ( من حديثِ عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ حَيْئُ قَال: نام رَسُولُ الله عَيْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ حَيْثُ قَال: نام رَسُولُ الله عَيْدِ الله بُنِ مَسْعُودٍ حَيْثُ قَال: نام رَسُولُ الله عَيْدِ الله بُن فقام وَقَدْ أَثَرَ فِي جَنْبِهِ، فقَلنا: يا رَسولَ الله، لَوِ اتَّخَذْنا لك وِطَاءً. فقال: «ما لي وللدُّنيا، ما أنا في الدُّنيا إلَّا كراكِبِ اسْتَظلَّ تَحْتَ شَجَرَةٍ، ثُمَّ راح وتَركها».

وها هُوَ عَلَيْكُمْ يَحُنُّنا على الاستعدادِ ليَوْم الرَّحيلِ، والتَّزوُّدِ للدَّارِ الآخرةِ.

ففي «صحيحِ البخاريِّ» (أن مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ ﴿ فَسَنَكَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ : «كُنْ فِي الدُّنْيا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ، أو عابرُ سَبِيلٍ».

<sup>(1) «</sup>حَسَنَ»: أخرجه عَبْدُ اللهِ بْنُ أحمدَ في «زَوَائِدِه»، وحَسَّنه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (191)، والوادعيُّ في «الجامع الصَحِيح» (4190).

<sup>(2) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه التِّرُمذيُّ (2377)، وصححه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح التِّرْمذيُّ» (1936).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (6416).

191

أَيْ غَرِيبٌ فِي بَلَدِ غُرْبَةٍ، هَمُّهُ التَّزَوُّهُ للرُّجُوعِ إلى وَطَنِهِ، ومُسَافِرٌ غَيْرُ مُقِيمٍ، يُواصِلُ سَيْرَهُ إلى بَلَدِ الإقامةِ.

فأحسِنُوا \_ أيُّها النَّاسُ \_ الزَّادَ، ﴿ وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِنَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقْوَىٰ ﴾ (البقرة: 197).

تَبَلَّغُ مِنَ السَّنْيَا بِأَيْسَرِ زَادِ ... فإنَّسك عَنْها راحلٌ لَعَادِ وغُضَّ عَنِ الدُّنْيَا وزُخُرُفِ أَهْلِها ... جُفُونَك، وأَكْحِلْها بطِيبِ سُهَادِ (١)

وجَاهِدْ عَنِ اللَّذَّاتِ نَفْسَكَ جَاهِدًا ... فإنَّ جِهَادَ النَّفْسِ خَيْرُ جِهَادِ

وما هِيَ إِلَّا دَارُ لَهُ وِفِتْنَةٍ ... وإنَّ قُصَارَى أَهْلِها لِنَفَادِ

﴿ رَبُّنَا ءَالِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ۞ ﴾ (البقرة: 201).



<sup>(1)</sup> السُّهاد\_بالضَّمِّ\_: الأَرَق.

# وسوسة الشياطين

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيِّئَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّعُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴿ إِلَّا عَمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلَسَاءً وَاتَّقُواْ النَّهَ الَّذِي خَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلَسَاءً وَاتَّقُواْ النَّهَ الَّذِي نَسَلَةً لُونَ بِهِـ وَالْأَرْجَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا (آ) ﴾ (النساء: 1).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوَلا سَدِيلاً ﴿ ثَنُ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُويَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَاذَ فَوَزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حديثي معكمْ - أيُّها النَّاسُ - عَنْ وَسُوسَةِ الشَّياطينِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ للهِ حِكْمةً عظيمةً في تسليطِ الجِنِّ على المُؤْمنين، فمِنْها ابْتِلاءُ الْمؤمنين؛ ليظهرَ الخبيثُ مِنَ الطَّيِّبِ.

قَالَ اللهُ مَا اللهُ مَا كَانَ اللهُ لِيَعْلِمَ مُنَا اللهُ لِيكُورَ اللهُ لِيكُورَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَى يَمِيزَ اللهُ لِيكُورَ اللهُ الله

قَالَ العَلَّامَةُ ابْنُ القَيِّمِ ﴿ فَضَى: ﴿ فَظَهْرِ أَنَّ مِنْ بَعْضِ الْحِكَمِ فِي خَلْقِ عَدُوِّ اللهِ إِ إِخْرَاجُ خَبْءِ النَّفْسِ الخبيثةِ، الَّتِي شرُّها وخُبْثُها كَامِنٌ فيها، فأخرج خباهاً بِزِنَادِ (١) دَعُورِيهِ .... فَكُمْ لَهُ \_ سُبْحَنَهُ, \_ مِنْ حِكَمِ بالغةِ، وآيةِ ظاهرةِ في خَلْقِ عَدُوِّهِ إِبْليسَ!».

وَمِنْ حِكْمةِ الله في تسليطِ الجِنِّ على المُؤْمنين إكمالُ مَرَاتِبِ العُبُوديَّةِ لعبادِهِ.

قَالَ اللّهُ \_ سُبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ أَمْ حَسِبَتُمْ أَن تَدَعُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَسْلَمُ اللهُ الّذِينَ جَهَدُوا مِنكُمْ وَيَعْلَمُ الصَّدِينَ ﴿ اللّهِ عَمِران: 142).

أيُّها النَّاسُ، إنَّ ضَرَرَ الشَّيطانِ على الإنسانِ لَعَظيمٌ، فهو لا يزالُ يَطْمَعُ في بني آدَمَ؛ وما ذاك إلَّا لأنَّ الإنسانَ خُلِقَ خَلْقًا لا يتهالَكُ.

ففي «صحيح مسلم» (أَ مِنْ حديثِ أَنسِ هَلْنَهُ: أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْكُمُ قال: «لَمَّا صَوَّرَ اللهُ آدَمَ فِي الجَنَّةِ، تَرَكَهُ ما شاء اللهُ أَنْ يَتُرُكَهُ، فَجَعَلَ إِبْلِيسُ يُطِيفُ بِهِ؛ يَنْظُرُ ما هُوَ، فليًا رآهُ أَجْوَفَ؛ عَرَفَ أَنَّهُ خُلِقَ خَلْقًا لا يَتَمالَكُ».

قال المناوي عَنْمُ في «فيض القدير» (3): «أَيْ: لا يَمْلِكُ نَفْسَهُ دفع الوَسْوَسَةِ عَنْهُ، ولا يتقوَّى بَعْضُهُ ببعضٍ، ولا يكونُ لَهُ قُوَّةٌ وثَبَاتٌ، بَلْ يكونُ مُتَزَلْزِلَ الأَمْرِ، مُتَغَيِّرُ الحَالِ، مُضْطَرِبَ القالِ، مُعرَّضًا للآفاتِ، والتَّالُكُ: التاسُكُ، أو لا يتاسَكُ عَمَّا يَسُدُّ جَوْفَهُ، ويجعل فيه أنواع الشَّهَواتِ الدَّاعيةِ إلى العُقُوبةِ، فكان الأَمْرُ كما ظنَّهُ».

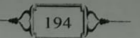
أَيُّهَا النَّاسُ، إنَّ الشَّيطانَ لَحَريضٌ على هَلاكِ بني آدَمَ بالوَسْوَسَةِ.

قَاكَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ حاكيًا عَنْ إبليسَ قَولَهُ: ﴿ قَالَ أَرَمَيْنَكَ خَلَا الّذِي كَالَتُ عَنْ إبليسَ قَولَهُ: ﴿ قَالَ أَرَمَيْنَكَ خَلَا الّذِي كَالَتُ مَا اللّهِ مَا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

<sup>(1)</sup> الزِّناد: جَمْعُ زَنْدٍ - بالفتح - ، وهو العُودُ الَّذي يُقْدَحُ به النَّارُ.

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (11)2).

<sup>(3) «</sup>فيض القدير» (5/ 297).



وقَاكَ \_ سُبْحَنَهُ, \_ حاكيًا عَنْه أَنَّه قال: ﴿ فَهِمَا أَغُويْتَنِي لَأَقَعُدُنَّ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ ثُمُ مُنْ اللَّهِ عَنْهُ أَنَّهُ عَالَ اللَّهِ عَلَى الْمُسْتَقِيمَ ﴿ فَهِمَا أَغُويْتَنِي لَأَقَعُدُنَّ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ أَنَّهُ قَالَ : ﴿ فَهِمَا أَغُويْتَنِي لَا تَعْدَلُهُ مُنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّقُولَةُ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللّهُ اللّ

وقَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ حاكيًا عَنْه أَنَّه قال: ﴿ رَبِ مِمَّا أَغُوبَنَنِى لَأُنْيَنَنَ لَهُمْ فِي ٱلأَرْضِ وَلَأُغُوبِنَتُهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ (الحجر: 39-40).

وقَاكَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ حاكيًا عَنْه أَنَّه قال: ﴿ قَالَ فَبِعِزَٰ لِكَ لَأَغْوِينَهُمْ أَجَمَعِينَ ۞ إِلَّاعِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ۞ ﴾ (ص: 82-83).

وقَاكَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ مُحُذِّرًا إِيَّانا مِنْ كَيْدِ الشَّيطانِ: ﴿ وَيُرِيدُ ٱلشَّيطانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَكُلُا بَعِيدًا ﴿ ﴾ (النساء: 60).

وأخبرنا ربُّنا \_ سُبِّحَنَهُ, وَتَعَكَىٰ \_ : أَنَّ الشَّيطانَ تحقَّق لَهُ مُرادُهُ فِي إضلالِ كثيرٍ مِنَ النَّاسِ قَبْلَنا، فقال: ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُر جِبِلًا كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴿ ﴾ (يس: 62).

وفي "صحيح مسلم" أن مِنْ حديثِ عِيَاضِ بْنِ حِمارٍ هِ الله عَالَ قال رَسُولُ الله عَلَيْهُم الله عَنْ وَيَنْهُم الله عَنْ وَيَنْهُم الله عَنْ وَينِهِم، وحَرَّمَتْ عَلَيْهِم ما أَحْلَلْتُ لَهُم، وأَمَرَ ثُهُم أَنْ يُشْرِكُوا بِي ما لَمُ أُنْزِلْ بِهِ سُلْطانًا». عَنْ دِينِهِم، وحَرَّمَتْ عَلَيْهِم ما أَحْلَلْتُ لَهُم، وأَمَرَ ثُهُم أَنْ يُشْرِكُوا بِي ما لَمُ أُنْزِلْ بِهِ سُلْطانًا». أيها النّاسُ، إنّ الوَسْوَسَة أَصْلُ كُلِّ شَرِّ، وهي مَبْدَأُ الكُفْرِ والشِّرْكِ والمَعَاصي، والله مُستحنَهُ وتَعَلَى ما أَمْرَنا بالاستعاذة مِنْ شَرِّ الوَسْوَاس.

قال اُللَهُ \_ تبارك وتعالى \_ : ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ النَّاسِ ۞ مَلِكِ النَّاسِ ۞ إلَّهِ النَّاسِ ۞ أَلَّذِي وَتَوْسُوسُ فِ صُدُودِ النَّاسِ ۞ مِنَ الْجِنَةِ وَالنَّاسِ ۞ مِنَ الْجِنَةِ وَالنَّاسِ ۞ مِنَ الْجِنَةِ وَالنَّاسِ ۞ ﴾ (الناس: 1-6).

<sup>(1)</sup> رواه مُسْلم (2865).

قال العلّامةُ ابْنُ القيّم ﴿ فَعْ : ﴿ وَلَمْ يَقُلُ: مِنْ شَرِّ وَسُوسَتِهِ ؛ لَتَعُمَّ الاستعادةُ شَرَّهُ جَمِيعَهُ ، فإنَّ قولَهُ ﴿ مِن شَرِّ الْوَسُواسِ ﴾ : يَعُمُّ كُلَّ شَرِّهِ ، ووصَفَهُ بأعظم صِفَاتِهِ ، وأَشَدُها شَرًا ، وأَقُواها تَأثيرًا ، وأَعَمِّها فسادًا ، وهي الوَسُوسَةُ الَّتي هي مبادى الإرادةِ ... فأصْلُ كُلِّ معصيةٍ وبَلَاءٍ إنَّها هُوَ الوَسُوسَةُ ؛ فلهذا وصَفَهُ بها ؛ لتكونَ الاستعادةُ مِنْ فأصلُ كُلِّ معصيةٍ وبَلَاءٍ إنَّها هُوَ الوَسُوسَةُ ؛ فلهذا وصَفَهُ بها ؛ لتكونَ الاستعادةُ مِنْ شَرِّها أَهَمَّ مِنْ كُلِّ مُسْتعاذٍ مِنْهُ ، وإلَّا فَشَرُّهُ بغَيْرِ الوَسُوسَةِ حاصِلٌ - أَيْضًا - اللهُ اللهُ من عَلَيْ الوَسُوسَةِ حاصِلٌ - أَيْضًا - اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ من عَلَى اللهُ اللهُ من عَلَى اللهُ اللهُ

لكِنْ كَيْفَ بِدَايةُ الوَسْوَسةِ \_ أيُّها النَّاسُ \_ ؟.

أَوَّلُ الوَسْوَسةِ يكونُ خواطرَ، إذا لم تُطْرَدْ مِنَ البدايةِ، استقرَّتْ وتمكَّنتْ. وَقَدْ أَرْشَدَنا النَّبيُّ عَلَيْكُمُ إلى عِلَاجِ الوَسْوَسَةِ مِنْ أَوَّلها.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (2) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهِ عَالَ عَالَى اللهِ عَلَيْكُمْ : «يَأْتِي الشَّيطانُ أَحَدَكُمْ، فيقولُ: مَنْ خَلَق كَذَا؟، مَنْ خَلَقَ كَذَا؟، حتَّى يَقُولَ: مَنْ خَلَقَ رَبَّكَ؟، فإذا بَلَغَهُ فَلْيَسْتَعِذْ بالله وَلْيَنْتَهِ».

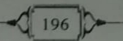
قال الإمامُ النَّوويُّ حَشِّد: (وأمَّا قَوْلُهُ عَلَيْكُمُ «فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ وَلْيَنْتُهِ» فَمَعْنَاهُ: إذا عَرَضَ لَهُ هذا الوسواسُ، فَلْيَلْجَأْ إلى الله \_ تعالى \_ في دَفْعِ شَرِّهِ عَنْهُ، وَلْيُعْرِضْ عَنِ الفِحْرِ في ذلك، ولْيَعْلَمْ أنَّ هذا الخاطرَ مِنْ وَسُوسَةِ الشَّيْطانِ، وهُوَ إنَّما يَسْعَى بالفَسَادِ والإغواء؛ فَلْيُعْرِضْ عَنِ الإصغاء إلى وَسُوسَتِهِ، وَلْيُبَادِرْ إلى قَطْعِها بالاشتغالِ بغَيْرِها) (3).

ويقولُ العلَّامةُ ابْنُ القَيِّمِ ﴿ عَلَى اللهِ عَلَمْ أَنَّ الخَطَراتِ والوَسَاوِسَ تُؤدِّي مُتعلَقاتِها إلى القِّذُوْ، فيأخذُها الفِكْرُ، فيؤدِّيها إلى التَّذَكُّر، فيأخذُها الذِّكْرُ، فيؤدِّيها إلى

<sup>(1) «</sup>بدائع التَّفسير» لابْنِ القَيِّم (5/ 552 \_ 553).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (3276) \_ واللَّفْظُ لَهُ \_ ، ومسلم (134).

<sup>(3) «</sup>شرح النَّوويِّ على صَحِيح مُسْلم» (2/ 233).



الإرادةِ، فتأخذُها الإرادةُ، فتُؤدِّيها إلى الجَوَارحِ والعَمَلِ، فتستحكِمُ فتصيرُ عادةً، فردُّها مِنْ مَبَادِئها أَسْهَلُ مِنْ قَطْعِها بَعْدَ قُوَّتِها وتمامِها»(١).

أيُّما النَّاسُ، بَعْدَ أَنْ تتمكَّنَ الوَسَاوِسُ فِي نَفْسِ صاحِبِها، فهو ما يُسَمَّى في عُرْفِ الأَطَّبَاءِ بالوَسْوَاسِ القَهْرِيِّ مِنَ الشَّيْطانِ، كَمَا الأَطَّبَاءِ بالوَسْوَاسِ القَهْرِيِّ مِنَ الشَّيْطانِ، كَمَا يَقُولُ عُلَمَاؤُنا، فَقَدْ يكونُ المُوسُوسُ إليه مُصابًا بالمس، أو السِّحْرِ، وقدْ يَكُونُ مِنْ إلقاءِ الشَّيْطانِ على النَّفْسِ، ولكنَّ جُهَّالَ الأَطِبَّاءِ لا يُسَلِّمُونَ بدُخُولِ الجِنِّ فِي أَبْدَانِ الإِنْسِ، والتَأْثِيرِ عليها، فَمِنْ قَهْرِيَّةِ الجِنِّ للإِنْسِ أَنْ يُكرِّهَ لَهُ أَباه أمه زوجَه، ويُكرِّه لَهُ الاختلاطَ بالنَّاسِ، يُرْغِمُهُ على قَوْلِ ما لا يَليقُ بِهِ، وَمِنْ رَحْمةِ الله بعبادِهِ أَنْ رَفَعَ القَلَمَ عَمَّنْ هذا حالُهُ، حتَّى يَعْقِلَ وَيَعُودَ إلى رُشْدِهِ.

ففي «سُنَنِ أبي داوُدَ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «الإرواء» في حديثِ على بنن أبي طالبٍ والله عن النَّائِمِ حَتَّى على بننِ أبي طالبٍ والنَّائِمِ عَنِ النَّائِمِ عَنْ اللَّائِمِ حَتَّى يَعْقِلَ، وَعَنِ الطَّبِيِّ حَتَّى يَعْقِلَ».

أَيُّهَا النَّاسُ، هُناك أَسْبَابٌ يَتَوصَّلُ مِنْ خِلَالِهِا الشَّيْطَانُ الرَّجِيمُ إلى الوَسْوَسَةِ وأَذَاةِ المُسلمينَ، فَمِنْ تِلْكَ الأسباب ما يَأْتي:

السَّبَبُ الْأَوَّلُ \_ الغَفْلَةُ عَنْ ذِكْرِ الله:

أيُّها النَّاسُ، إنَّ مِنْ أَعْظَمِ أسبابِ وَسْوَسَةِ الشَّيْطانِ هُوَ الغَفْلَةُ عَنْ ذِكْرِ الله.

عَالَكَ ٱللَّهُ مَسُبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مَنَ ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْنَنِ نُقَيِّضْ لَهُ، مَنْيَطَنَا فَهُو لَهُ قَرِينٌ الله وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَيَعْسَبُونَ أَنْهُم مُّهْ تَدُونَ ﴾ (الزخرف: 36-37).

<sup>(1) «</sup>الفوائد» لابن القيِّم (ص269).

<sup>(2) «</sup>صَحِيع»: أخرجه أبو داود (4403)، وصحَّحه الألّبانيُّ في «الإرواء» (2/5-6).

قال شيخُ الإسلامِ ابْنُ تَيْمِيَّةَ ﴿ وَالشَّيْطَانُ وَسُوَاسٌ خَنَّاسٌ، إذا ذَكَرَ العَبْدُ رَبَّهُ خَنَسَ، فإذا غَفَلَ عَنْ ذِكْرِهِ وَسُوَسَ؛ فلهذا كان تَرْكُ ذِكْرِ اللهِ سَبَبًا ومَبْدَأً لنُزُولِ الاعتقادِ الباطلِ، والإرادةِ الفاسدةِ في القَلْبِ، وَمِنْ ذِكْرِ اللهِ \_ تعالى \_ تِلَاوَةُ كتابِهِ وفَهْمُهُ اللهُ .

وقال\_أيضًا\_: «فإنَّ الشَّيطُانَ إنَّمَا يَمْنَعُهُمْ مِنَ الدُّنُولِ إلى قَلْبِ ابْنِ آدَمَ مَا فِيهِ مِنْ ذِكْرِ اللهِ، الَّذي أَرْسَلَ به رُسُلَهُ، فإذا خَلَا مِنْ ذلك، تَوَلَاهُ الشَّيْطَانُ »(2).

السبَّبُ الثَّاني - رُؤْيةُ الجِنِّ لنا، ولا نَرَاهُمْ غَالبًا:

أيُّها النَّاسُ، إنَّ مِنْ أسبابِ إيذاءِ الجنِّ والشَّياطينِ لنا رُؤْيَتُهُمْ لنا مِنْ حَيْثُ لا نَرَاهُمْ.

قَاكَ أَلِلَهُ مِسُبِّحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مِنَ الْمُ يَرَنَكُمْ هُو وَقِيلُهُ مِنْ حَنْ لَا نَوْبُهُمْ ﴾ (الأعراف: 27). فالضَّميرُ في قَوْلِهِ: ﴿ إِنَّهُ ﴾ عائدٌ على إبليسَ، ومَعْنى: ﴿ وَقِيلُهُ ﴾ ذُرِّيَّتُهُ ونَسْلُهُ. السَّبَبُ الثَّالثُ الإِبْتِلَاءُ والامتحانُ:

أَيُّهَا النَّاسُ، لله حِكْمةٌ فيها يُقَدِّرُهُ ويَقْضِيهِ على عَبْدِهِ مِنْ تَسْلِيطِ الجنِّ والشَّياطينِ، ليَجْعَلَهُ مُنْطَرِحًا بَيْنَ يَدَيْهِ، لائذًا بِجَنَابِهِ، وهذا كثيرًا ما يَحْصُلُ للأنبياءِ والمرسلين، وعِبَادِ الله المُتَّقينَ.

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1) «</sup>مجموع الفتاوي» (4/ 34).

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (10/ 399).

### الخُطْبةُ الثَّانيةُ ـ التَّحْصيناتُ الإيمانيَّةُ :

الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ، تقدَّم الحديثُ معكمْ - أيُّها النَّاسُ - عَنْ وَسْوَسَةِ الشَّيْطانِ، والآنَ سأَذْكُرُ شيئًا مِنَ التَّحْصِيناتِ الإيهانَّيةِ مِنَ الوَسَاوِسِ الشَّيطانيَّةِ، فَمِنْ تِلْكَ التَّحْصيناتِ - أيُّها النَّاسُ - الاستعاذةُ باللهِ مِنَ الشَّيْطانِ الرَّجِيمِ، وذلك في مَوَاطِنَ، منها:

- عِنْدَ الإحساسِ بنزَغاتِ الشَّيطانِ ووساوِسِهِ، قَالَ اللَّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى - : ﴿ وَإِمَّا يَنزَغُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ ع

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهِ عَلَقَ كَذَا؟، مَنْ خَلَقَ كَذَا؟، حتَّى يَقُولَ: مَنْ خَلَقَ كَذَا؟، مَنْ خَلَقَ كَذَا؟، حتَّى يَقُولَ: مَنْ خَلَقَ رَبُكَ؟، فإذا بَلَغَهُ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ وَلْيَنْتَهِ».

قال العلّامةُ ابْنُ عُثَيْمين ﴿ قَلَمْ: «أَنَّ أعظمَ دواءٍ تُدَاوَى به الوَسْوَسَةُ ما أرشدَ إليه النَّبِيُ عَلَيْهِ وهي الاستعاذةُ بالله مِنَ الشَّيْطان الرَّجيم، والانتهاءُ عنها، والاعراضُ عنها، مَعَ قِرَاءةِ الآياتِ الَّتِي فيها الإِشَارةُ إلى ذلك، مثل: سُورةِ الفَلَقِ، وسُورةِ النَّاسِ » (2).

- وَعِنْدَ تِلَاوِةِ القُرْآنِ، قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ - : ﴿ فَإِذَا قَرَأَتَ ٱلْقُرْءَانَ فَآسَتَعِدْ بِاللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ (النحل: 98).

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3276) واللَّفْظُ لَهُ \_، ومسلم (134).

<sup>(2)</sup> عن كتاب «الوسوسة وأحكامها» (ص417).

مِنْدَ دُخُولِ الخَلَاءِ، ففي «الصَّحيحَيْنِ» (١) مِنْ حديثِ أَنَسٍ ﴿ يَنْكُ قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ عَيْدِ أَنَسٍ ﴿ يَنْكُ مِنَ الْخَبَائِثِ اللَّهُمَّ إِنِي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخَبَائِثِ والخَبَائِثِ. النَّبِيُّ عَيْدًا فَا الْحَافِظُ ابْنُ حَجَرٍ ﴿ عَلَىٰمَ: «الخُبُثُ: جَمْعُ خَبِيثٍ، والخَبائِثُ: جَمْعُ خَبِيثٍ، يُرِيدُ: قَالَ الحَافِظُ ابْنُ حَجَرٍ حَلَىٰمَ: «الخُبُثُ: جَمْعُ خَبِيثٍ، والخَبائِثُ: جَمْعُ خَبِيثٍ، يُرِيدُ: ذُكُرَانَ الشياطينِ وإناثَهُمْ ﴾ (2).

- وفي الصَّلاةِ، ففي «صحيحِ مسلم» (3) مِنْ حديثِ عُثْمانَ بْنِ أبي العَاصِ وَلِيُنْ عَثْمانَ بْنِ أبي العَاصِ وَلِيُنْ عَالَ: قُلْتُ: يا رسولَ الله، إنَّ الشَّيْطَانَ حَالَ بَيْنِي وبَيْنَ صَلاتي وقراءتي، يَلْبِسُها عليَّ: فقال: «ذاك شَيْطَانٌ، يُقَالُ لَهُ خَنْزَبٌ، فإذا أَحْسَسْتَهُ، فتعوَّذُ باللهِ مِنْهُ، واتْفِلْ على يَسَارِكَ ثَلَاثًا». قال: فَفَعَلْتُ ذلك؛ فأذهبه اللهُ عني.

وَمِنَ التَّحْصِيناتِ مِنْ وَسَاوِسِ الشَّيْطانِ - أَيُّهَا النَّاسُ - لُزُومُ الأَذْكارِ الشَّرْعيَّةِ. قَاكَ النَّهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - : ﴿ فَاذْكُونِ أَذْكُونِ أَذْكُونَ أَذْكُرُمُمْ ﴾ (البقرة: 152).

وفي «مسند أحمدَ»، و «سُننِ التَّرْمِذيِّ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح التَّرْمذيِّ» في عَلَيْكُم وضحيح التَّرْمذيِّ» في حَديثِ الحارثِ الأَشْعَرِيِّ هِيْكُ : أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْكُم قال: «إنَّ اللهَ أَمَرَ يَحْيَى بْنَ زَكَرِيَّا بَهِنَّ بخَمْسِ كَلِمَاتٍ أَنْ يَعْمَلَ بِينَّ، وأَنْ يَأْمُرَ بني اللهَ أَمْرَ يَعْمَلُوا بِينَّ، وأَمْرَكُمْ بذِكْرِ الله \_ عزَّ وجلَّ \_ كثيرًا، وإنَّ مَثَلَ ذلك كَمَثُلِ رَجُلٍ طَلَبَهُ العَدُوُّ مُسْرِعًا في أثرِهِ، فَأَتَى حَصْنًا حَصِينًا، فتحصَّنَ فِيهِ، وإنَّ العَبْدَ أَحْصَنُ ما يكونُ مِنَ الشَّيْطانِ إذا كان في ذِكْرِ الله \_ عزَّ وجلَّ ».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (142)، ومسلم (375).

<sup>(2) «</sup>الفتح» (1/ 243).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (2203).

<sup>(4) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أحمدُ (4/ 130) ـ والَّلفْظُ لَهُ ـ ، والتِّرمِذيُّ (3035)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في «المشكاة» (3694)، و«صَحِيح التِّرْمذيِّ» (2298).

وَمِنَ التَّحْصيناتِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ المُحافظةُ على قِرَاءةِ آيةِ الكُّرْسِيِّ، فَقَدْ عَلِمَ الحِنُّ والشَّياطينُ عَظَمةَ هذِهِ الآيةِ.

ففي "صحيح البُخاريِّ" أَن مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ هِاللَّهِ وَاللَّهِ وَقُلْتُ وَقُلْتُ وَقُلْتُ وَقُلْتُ وَقُلْتُ وَقُلْتُ اللَّهِ بَعِفْظِ زكاةِ رَمَضَانَ، فأتاني آتِ، فَجَعَلَ يَخْتُو مِنَ الطَّعامِ، فَأَخَذَتُهُ وقُلْتُ وَلَّكُ بِحِفْظِ زكاةِ رَمَضَانَ، فأتاني آتِ، فَجَعَلَ يَخْتُو مِنَ الطَّعامِ، فَأَخَذَتُهُ وقُلْتُ لَا لَأَرْفَعَنَّكَ إلى رَسُولِ اللهِ عَلَيْكُمَ (فذكرَ الحديثَ) فقال: دَعْني أُعَلَّمُكَ كلماتٍ يَنْفَعُكَ الله بَها. قُلْتُ: ما هُنَّ؟. قال: إذا أويْتَ إلى فِراشِكَ، فاقْرَأُ آيةَ الكُرْسِيِّ: ﴿ اللهَ يَنْفَعُكَ الله بُهِ اللّهِ مُو اللّهِ مُو اللّهِ عَلَيْكُ مِنَ اللهِ كَاللّهُ مُو اللّهِ مُو اللّهِ عَلَيْكُ مِنَ اللهِ عَلَيْكُ مِنَ اللهِ عَلَيْكُ مِنَ اللهِ عَلَيْكُ وَهُو كَاللّهُ وَلا يَقْرَبُنَكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصِبحَ، فقال رسولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: "صَدَقَكَ وهُو كَذُوبٌ، ذاك شَيْطَانٌ».

وَمِنَ التَّحْصيناتِ الشَّرْعيَّةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ قِراءَةُ المُعَوِّذَتَيْنِ: الفَلَقِ، والنَّاسِ؛ فما تعوَّذَ المُتَعوِّذون بمِثْلِهما.

ففي "صحيحِ مسلمٍ" أَنْ مِنْ حديثِ عُقْبةَ هِيْكَ قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «أَلَمْ تَرَ آيَاتٍ أُنْزِلَتِ اللَّيْلَةَ، لَمْ يُرَ مِثْلُهُنَّ قَطُّ؟، ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِ ٱلْفَلَقِ ﴾ (الفلق: 1)، و ﴿ قُلُ الْعُودُ بِرَبِ ٱلْفَلَقِ ﴾ (الفلق: 1)، و ﴿ قُلُ أَعُودُ بِرَبِ ٱلْفَلَقِ ﴾ (الفلق: 1)، و ﴿ قُلُ أَعُودُ بِرَبِ ٱلفَالِينِ ﴾ (الناس: 1)».

وجاء مِنْ طُرُقٍ عَنْ عُقْبَةَ بِلَفْظ: «ما سَأَلَ سائِلٌ، ولا استعاذَ مُسْتعِيذٌ بِمِثْلِهِنَّ». أَيُّهَا النَّاسُ، قَبْلَ أَنْ أُوَدِّعَ مقامي هذا أُذَكِّرُكُمْ بطريقةٍ هي مِنْ أَعْظَمِ الطُّرُقِ للخَلاصِ مِنْ وَسَاوِسِ الشَّيْطانِ، أَلَا وهِي مُجَاهدةُ النَّفْسِ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (1123).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (148).

والله لله مُنْبَحَنَهُ, وَتَعَكَلَ م يقولُ: ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَهُمْ شَبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْمِينِينَ ﴾ (العنكبوت: 69).

وقَالَ اللهُ \_ سُبْحَننَهُ, وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ وَجَنِهِدُواْ فِ اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ﴾ (الحج: 78). وفي «مسند الإمامِ أحمدَ» بسندِ صحيحٍ، صحّحه الألّبانيُّ في «الصّحيحة» (١) مِنْ

حديثِ فَضَالةَ بْنِ عُبَيْدٍ وَيُنْهُ قال: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمُ: «المُجاهِدُ مَنْ جاهد نَفْسَهُ فَ طاعةِ الله».

وأخرج أبو نعيم في «الحلية» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» (2) مِنْ حديثِ أبي ذَرِّ مُعِيْثُ قال: قال رسولُ اللهِ عَيْثُمُ : «أَفْضَلُ الجهادِ أَنْ تُجَاهِدَ نَفْسَكَ في ذاتِ الله عزَّ وجلَّ ـ ».

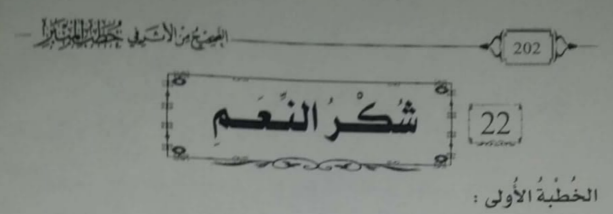
وقال العلَّامةُ ابْنُ القَيِّمِ فِي كتابِهِ «الفوائد» عِنْدَ قولِهِ ـ تعالى ـ : ﴿ وَٱلَذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَهُ لَهُ مِنْكُمُ مُ سُبُكُنَا ﴾ (العنكبوت: 69): «علَّقَ اللهُ ـ سُبْحَنَهُ وَ الْهِدَايةَ بالجهادِ ؛ فأكملُ النَّاسِ هِدَايةً أَعْظَمُهُمْ جهادًا، وأفْرَضُ الجِهادِ جهادُ النَّفْسِ، وَجِهادُ الهَدَى، وَجِهادُ الشَّيْطَانِ، وَجِهَادُ اللهُ سُبُلَ رِضَاهُ الشَّيْطَانِ، وَجِهَادُ اللهُ سُبُلَ رِضَاهُ اللهُ عَمَنْ جاهَدَ هذِهِ الأَرْبَعَةَ فِي الله، هَدَاهُ اللهُ سُبُلَ رِضَاهُ اللهُ صِّلَةُ إلى جنَّتِهِ، وَمَنْ تَرَكَ الجِهَادَ، فاتَهُ مِنَ الهُدَى بحَسَبِ مَا عَطَّلَ مِنَ الجِهَادِ» (3).

اللَّهُمَّ أَلْهِمْنا رُشْدَنا، ووفِّقْنا لكُلِّ خَيْرٍ، اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ أَنْفُسِنا، وشَرِّ الشَّيْطانِ وَشِرْ كِهِ، اللَّهُمَّ أَعِنَّا على ذِكْرِكَ، وشُكْرِكَ، وحُسْنِ عِبَادَتِكَ.

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أحمدُ (6/21)، وصححه الأَلْبانيُّ في «الصَّحِيحة» (549).

<sup>(2) «</sup>صحيح»: أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (2/ 249)، وصححه الأَلْبانيُّ في «الصَّحِيحة» (1496).

<sup>(3) «</sup>الفوائد» (ص 177).



إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بة مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَتَّى تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ١٠٠٠ ﴾ (آل عمران: 102).

- ﴿ يَمَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِمَسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَقِيبًا اللَّ ﴾ (النساء: 1).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا فَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَاذَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْتُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. الأَمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حديثي معكمْ - أيُّها النَّاسُ - عَنْ شُكْرِ النِّعَم.

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ اللهَ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ أُمَرَنا بشُكْرِهِ عِنْدَما قال: ﴿ فَاذْرُونِ آلَهُ وَتَعَكَلَ \_ أُمَرَنا بشُكْرِهِ عِنْدَما قال: ﴿ فَاذْرُونِ آلَ اللهِ وَلَا تَكُفُرُونِ آلَ ﴾ (البقرة: 152).

وقال - سُبْحَنْنَهُ، - : ﴿ فَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَلًا طَيِّبًا وَاشْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ إِن كُنتُعْ إِنَّاهُ تَعْبُدُونَ اللَّهِ ﴾ (النحل: 114).

وقال - سُبْحَنْنَهُ، - : ﴿ فَأَبِنَغُواْ عِندَ اللَّهِ ٱلرِّزْفَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ ۚ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ آَلُ اللَّهِ الرَّالِ اللَّهِ الرَّالِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّا الللَّهُ ا

ورتَّبَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - الزِّيادةَ مِنَ الخَيْرِ لِمَنْ شَكَرَ، وَوَعَدَ بذلك عِبَادَهُ بقولِهِ: ( وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمْ لَهِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَتَكُمُ وَلَهِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ (ابراهيم: 7).

وأشار - سُبّحننَهُ، وتَعَلَىٰ \_ إلى ما يُذَكِّرُ بالشُّكْرِ والثَّناءِ مِنَ العَبْدِ لربِّه بقَوْلِهِ: ﴿ وَإِن ٱلشَيكُمُ ۚ أَلَكَ تُبْصِرُونَ ﴿ ﴾ (الذاريات: 21).

وقَالَ اللهُ \_ اللهُ عَنَهُ، وَنَعَكَلَ \_ : ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَآيِبَيْنِ وَسَخَرَ لَكُمُ الْيَلَ وَالْكَارُ اللهُ اللهُ

وقَالَكَ \_ سُبْحَنْنَهُ, وَتَعَكَلَىٰ \_ : ﴿ أَلَمْ تَرَوَا أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُمُ مَّا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَأَسْبَعَ عَلَيْكُمُ نِعْمَدُ ظَنِهِرَةً وَيَاطِئَةً ﴾ (لقهان: 20).

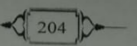
أَيُّهَا النَّاسُ، أُذَكِّرُكُمْ بِبَعْضِ نِعَمِ اللهِ مِنْ بابِ الذِّكْرَى؛ امتثالًا لأَمْرِ اللهِ القائلِ: ﴿ وَذَكِرَ فَإِنَّ الذِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلمُوْمِنِينَ ﴾ (الذاريات: 55).

أيُّها النَّاسُ، نِعَمُ اللهِ علينا لا تُعَدُّ ولا تُحْصَى، فمنها:

أوَّلاً \_ نِعْمَةُ الإسلامِ:

وَنِعْمةُ الإسلامِ - أيُّها النَّاسُ - هي أَجَلُ النَّعَمِ وأَعْظَمُها على الإطلاقِ، إنَّها نِعْمةٌ وأيُّ نِعْمَةَ؟!.

﴿ قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ ، فَبِذَلِكَ فَلْيَفْ رَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ﴿ ﴾ (يونس: 58).



إنَّها أَوَّلُ النِّعَم وخاتِمْتُها، لا تُضَاهِيها نِعْمَةٌ.

ففي «الصَّحيحين» (١) عَنْ طارقِ بْنِ شِهَابِ قال: «قال رَجُلٌ مِنَ اليَهُودِ لِعُمَرَ: يا أميرَ المؤمنينَ، لوْ أَنَّ عَلَينا نزلتُ هذِهِ الآيةَ: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَقِى أَمِيرَ المؤمنينَ، لوْ أَنَّ عَلَينا نزلتُ هذِهِ الآيةَ: ﴿ اللَّيْوَمَ أَكُمْلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَقِ وَكُمْ وَيَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ (المائدة: 3)، \_ لا تَّخَذْنا ذلك اليوْمَ عِيدًا. فقال عُمَرُ: إنيِّ لأَعْلَمُ أَيِّ سَلَمَ هذِهِ الآيةُ، نَزَلَتْ يَوْمَ عَرَفَةَ، في يَوْمِ جُمُعَةٍ ».

قال الإمامُ ابْنُ القيِّم عِشِي «فالنَّعْمَةُ المُطْلَقةُ هي المُتَّصِلَةُ بسَعَادةِ الأَبَدِ، وهي نِعْمَةُ الإسلام والسُّنَّةِ»(2).

#### ثانيًا - نِعْمَةُ الإيمانِ:

ونِعْمَةُ الإيهانِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تَأْتِي فِي المُرْتَبَةِ الثَّانِيةِ بَعْدَ الإسلامِ، وهُمَا واسطةُ العِقْدِ(3)، نِعْمتَانِ عظيمتانِ مَنْ نالهم نال الخَيْرَ كُلَّهُ، عاجِلَهُ وآجِلَهُ.

قَاكَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيِلُواْ الصَّلِحَنْ كَانَتْ لَمُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا اللّهَ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلًا ﴿ ﴾ (الكهف: 107-108).

### ثالثًا \_ نِعْمَةُ الْأَمْنِ:

والأَمْنُ - أَيُّهَا النَّاسُ - هُوَ طُمَأْنينةُ النَّفْسِ، وزوالُ الخَوْفِ، وهو مِنْ نِعَمِ اللهِ العظيمة، يَمْتَنُّ بها على عبادِهِ، حيثُ يشعر فيها الإنسانُ بلَذَّةِ الدُّنيا والنَّعَمِ الَّتِي فيها؛ لأنَّ الخائف لا يَذُوقُ طَعْمَ النَّعمةِ: لا في مالٍ، ولا في صحَّةٍ، ولا في غيرِ ذلك؛ لذا كان الأَمْنُ نعمةً عظيمة، والخوفُ بلاءً عظيمًا.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (7268)، ومسلم (3017).

<sup>(2) &</sup>quot;اجتماع الجيوش الإسلامّية" (ص3).

<sup>(3)</sup> واسطة العِقْدِ: الجَوْهَرَةُ الفاخرةَ الَّتِي تُجْعَلُ وَسَطَهُ.

فهذا إبراهيمُ الخليلُ \_ عليه وعلى نبيّنا الصّلاةُ والسّلامُ \_ لمّا شعر بقيمةِ الأَمْنِ، دعا ربّهُ أَنْ يَجْعَلَ البَلَدَ الّذي ترك فيه ابْنَهُ إسهاعيلَ وزَوْجَهُ هاجَرَ \_ آمنًا مُطمئنًا.

قَاكَ اللّهُ \_ سُبَحَننَهُ، وَتَعَلَق \_ : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبَرْهِ مِنْ رَبِّ الْبَعَلَ عَلَا بَلَكَا مَامِنًا ﴾ (البقرة: 126). فاستجاب اللّهُ \_ سُبَحَننَهُ، وَتَعَلَق \_ دَعْوة إبراهيم، ولهذا امتنَّ اللهُ \_ سُبَحَننَهُ، وَتَعَلَق \_ على قُريش بهذه النَّعمةِ.

قَاكَ اللّهُ \_ سُبّحَننَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ أُولَمْ يَرَوْا أَنَا جَعَلَنَا حَرَمًا عَلِينَا وَيُتَخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ ﴾ فاك الله \_ سُبّحننَهُ، وتَعَكَلَ - : ﴿ أُولَمْ يَرَوْا أَنَا جَعَلَنَا حَرَمًا عَلِينَا وَيُتَخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ ﴾ فاكتبوت: 67).

وقَاكَ اللّهُ \_ سُبّحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ لِإِيلَافِ شُرَقِينَ ﴿ ﴾ إِلَافِهِمْ رِحَلَةَ ٱلشِّكَاّ وَٱلصَّيْفِ ﴿ فَلَيْمَا مُوارَبٌ هَذَا ٱلْبَيْتِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا أَلَوْتِ ٱلْمَعَمَهُم يَن جُوعِ وَمَامَنَهُم مِنْ خَوْفِ ﴾ (قريش: ١-4).

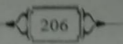
قال ابْنُ سَعْديِّ عِلْثِه: «فَرَغَدُ العَيْشِ والأَمْنُ مِنَ المخاوفِ مِنْ أَكْبِرِ النَّعْمِ النَّعْمِ النَّعْمِ الدُّنيويَّةِ، المُوجبةِ لشُكْرِ الله \_ تعالى \_ »(1).

وكذلك نجدُ أنَّ اللهَ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ امتنَّ على سَبَإِ بنعمةِ الأَمْنِ، فكانوا يسيرون بَيْنَ قُراهم لياليَ وأيَّامًا آمنينَ.

قال \_ تعالى \_ : ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَنَرَكَنَا فِيهَا قُرَى ظَيْهِرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّيَرِ اللهِ عَالَى السَّيِرِ اللهِ عَلَى السَّيِرِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وذكر الله \_ سُبّحننَهُ, وَتَعَكَلَ \_ عَنْ أَصحابِ الحِجْرِ أَنَّهُم كَانُوا يَعَيَشُونَ فِي أَمْنِ وأَمَانِ. قال \_ تعالى \_ : ﴿ وَلَقَدْ كَذَبَ أَصْنَتُ ٱلْمِجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ فَالْمَانَفُهُمْ مَايَنِنَا فَكَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ (الحجر: 80-82).

<sup>(1) «</sup>تفسير ابْنِ سَعْديًّ» (ص359).



أيُّهَا النَّاسُ، علينا أَنْ تُحافِظَ على نِعَمِ الله بالإيهانِ به، والاستقامةِ على شَرْعِهِ، والاهتداءِ بهَذي نبيّهِ عَلَى اللهِ علينا أَنْ تُحافِظَ على نِعْمةِ الأَمْنِ، قَبْلَ أَنْ تُنْزَعَ مِنّا، والاهتداءِ بهذي نبيّهِ عَلَى اللهِ على الله على نِعْمةِ الأَمْنِ، قَبْلَ أَنْ تُنْزَعَ مِنّا، ولاتَ حِينَ مَنَاصِ، فإنَّ قُريشًا لمّا كفروا بالله \_شبّحننَهُ: \_، وكذّبوا نبيّهُ عَلَى اللهُ أَبْدَهَمُ اللهُ بسبب كُفرِهِمْ بذلك الأَمْنِ خَوْفًا.

قَافَ اللهُ مُسَبَحَنَهُ، وَتَعَلَق مَ : ﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلَا قَرْيَةً كَانَتَ مَامِنَةً مُطَعَيِنَةً يَأْتِيهَا رِذَفْهَا رَغَدًا مِن كُلِ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بِأَنْهُ مِ اللهِ فَأَذَاقَهَا اللهُ لِيَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ اللهِ ﴾ (النحل: 112).

وكذلك قومُ سَبَا، فإنَّهم لَمَا أعرضوا عَنِ الْمُنْعِمِ، وعَنْ عبادتِهِ، وبطروا النِّعْمةَ وقَلُوها \_ جزاهم اللهُ بكُفْرِهم جزاءً وِفاقًا، فَهلْ مِنْ مُعْتبرِ؟.

قَاكَ اللّهُ \_ سُبَحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ \_ : ﴿ فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمْ وَيَدَّلْنَهُم بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّيَنِ وَاللّهُ مَا لَكُورُ وَهَلَ الْجَرْيَ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴾ دَوَاتَى أَحُلُ خَمْلِ فَأَعْرِقَ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴾ دَوَاتَى أَحُلُ خَمْلِ فَأَعْرِقَ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴾ دَوَاتَى أَحْدُ فَاللّهُ عَلَى جَزَيْنَهُم بِمَا كَفُرُوا وَهَلَ الْجَزِيَ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴾ دَوَاتَى أَحْدُ فَاللّهُ عَلَى جَزَيْنَهُم بِمَا كَفُرُوا وَهَلَ الْجَزِيَ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴾ (سبأ: 16-17).

#### رابعًا - نِعْمةُ الصَّحَّةِ والفراغ:

وَمِنْ نِعَمِ اللهِ العظيمةِ علينا - أيُّها النَّاسُ - نِعْمَةُ الصَّحَّةِ والفَراغِ، يقولُ الرَّسولَ عَيْاتُهُ (كيا في سَصحيحِ البخاريُّ» (أ) مِنْ حديثِ ابْنِ عبَّاسٍ هَيْفُك): «نِعْمَتَانِ مَعْبُونٌ فيها كثيرٌ مِنَ النَّاسِ: الصِّحَّةُ، والفَرَاغُ».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (412).

<sup>(2)</sup> الغَبْن - بالسكون - : الوَكْسُ في البيع والشَّراء، والغَبَنُ - بالتَّحريكِ - : ضَعْفُ الرَّأْي، فيصحُّ كُلِّ منها هنا، فإنَّ مَنْ لم يستعملُ صحَّتَهُ وفراغَهُ فيها يَنْبغي فَقَدْ غُبِنَ؛ لكونه باعَهُمَا ببخَسْ، ولم يُحْمَدُ رَأْيَهُ في ذلك.

قال ابْنُ بطَّالٍ عِنْ : «مَعْنَى الحديثِ: أَنَّ المَرْءَ لا يكونُ فارغًا حتَّى يكونَ مَكْفيًا صحيحَ البَدَنِ، فَمَنْ حَصَلَ لَهُ ذلك، فَلْيَحْرِصْ على أَلَّا يُغْبَنَ بأَنْ يَتْرُكَ شُكُرَ الله على ما أَنْعَمَ به عليه، وَمِنْ شُكْرِهِ امتثالُ أوامرِهِ، واجتنابُ نواهيهِ، فَمَنْ فرَّط في ذلك فَهُوَ المَعْبُونُ، وأشار بقولِهِ: «كثيرٌ مِنَ النَّاسِ» إلى أنَّ الَّذي يُوفَّقُ إلى ذلك قليلٌ».

وقال ابْنُ الجَوْزِيِّ عَصِّم: «قَدْ يَكُونُ الإنسانُ صحيحًا، ولا يكونُ مُتفرِّعًا لشَغْلِهِ بِالمعاشِ، وقدْ يكونُ مُسْتَغْنيًا، ولا يكونُ صحيحًا، فإذا اجتمعا فغلب عليه الكَسَلُ عَنِ الطَّاعةِ فهو المَغْبُونُ، وتمامُ ذلك أنَّ الدُّنيا مَزْرَعَةُ الآخرةِ، وفيها التِّجارةُ الَّتي يَظْهَرُ رِبْحها في الآخرةِ، فَمَنِ استعمل فراغَهُ وصحَّتَهُ في طاعةِ الله فَهُوَ المَغْبُوطُ، ومَنِ استعملهما في معصيةِ الله فَهُوَ المَغْبُونُ؛ لأنَّ الفراغَ يَعْقُبُهُ الشغلُ، والصَّحَّة يَعْقُبُها السَّقَمُ، ولَوْ لَمْ يَكُنْ إلَّا الْهَرَمُ اللهُ الْمَرَمُ اللهُ المَرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ اللهُ المُرَمُ اللهُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ اللهُ المُرَمُ اللهُ اللهُ المُرَمُ اللهُ اللهُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَامُ اللهُ المُرَمُ اللهُ المُرَمُ اللهُ اللهُ المُرَامُ اللهُ المُرَمُ اللهُ اللهُ المُراعِ اللهُ المُراعَ المُراعَ المُولِ المُولِ المُؤْمُ اللهُ المُراعِ اللهُ المُراعِ المُعَامِ اللهُ المُولِ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُراعِ اللهُ المُراعِ المُعْمُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُراعِ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمِ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ المُؤْمُ اللهُ المُؤْمُ ا

أَيُّهَا النَّاسُ، هَا هُوَ الرَّسُولُ الكريمُ عَلَيْكُمْ يَخُثُّنَا عَلَى اغتنامِ الصِّحَّةِ والفراغِ، قَبْلَ أَنْ يُدَاهِمَنا أسقامٌ وأَشغالُ، أو يَنْزِلَ بنا ما لا بُدَّ مِنْهُ.

فَقَدْ أَخْرِجِ الْحَاكُمُ فِي «مستدركِهِ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الألبانيُّ في «صحيح الجامع» (2) مِنْ حديثِ ابْنِ عبَّاسٍ هِ قَال: قال رسولُ الله عَلَيْكَمَ: «اغْتَنِمْ خُسًا قَبْلَ خُسًا مَوْتِكَ، وصِحَّتِكَ قَبْلَ سقمِكَ، وفراغَكَ قَبْلَ شغلِكَ، وشبابَكَ قَبْلَ هَرَمِكَ، وغِنَاكَ قَبْلَ فَقْرِكَ».

وها هُوَ \_ أَيْضًا \_ يَحُثُّنا على استغلالِ أَعْمَارِنا، وأَجْسَامِنا، وعِلْمِنا، ومالِنا \_ فيما يَنْفَعُنا يَوْمَ القيامةِ.

<sup>(1) «</sup>فتح الباري» (13/ 4).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه الحاكم في «المستدرك» (4/ 306)، وصَحَّحه الأَلبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (1077).

ففي «سُنَنِ التَّرْمذيِّ» بسندِ صحيحٍ، صحَّحه الأَلبانيُّ في «صحيح الجامع» أَنْ مِنْ حديثِ أبي بَرْزَةَ الأَسْلَمِيِّ حَيْثُ قال: قال رسولُ اللهِ عَيْثِيَّةٍ: «لا تَزُولُ قَدَما عَبْدِ عديثِ أبي بَرْزَةَ الأَسْلَمِيِّ حَيْثُ قال: قال رسولُ اللهِ عَيْثِيَّةٍ: «لا تَزُولُ قَدَما عَبْدِ يَوْمَ القيامةِ حتَّى يُسْأَلُ عَنْ عُمُرِهِ فيمَ أَفْنَاهُ، وعَنْ عِلْمِهِ مَا فعل فيه، وعَنْ مالِهِ مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ أَنفقهُ، وعَنْ جِسْمِهِ فيها أَبْلَاهُ».

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ، إنَّهُ هُوَ الغَفُورُ الرَّحيمُ.

### الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ أهمِّيَّةُ الشُّكْرِ :

الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمِينَ، حَمْدًا يَلِيقُ بجلالِ وَجْهِهِ، وعظيمِ سُلْطانِهِ، أَحْمَدُهُ ـ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَىٰ ـ على اللهِ وَأَشْكُرُهُ على جَزِيلِ مَنِّهِ وعَطَائِهِ، والصَّلَاةُ والسَّلامُ على نبيّنا مُحمَّدٍ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَنها إلا هالكُ. حَتَّى تركنا على المحجَّة البَيْضَاءِ ليلُها كنهارِها، لا يزيغ عنها إلا هالكُ.

أَمَّا بَعْدُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تقدَّم الحديثُ مَعَكُمْ عَنْ شُكْرِ النِّعَمِ، والآنَ حديثي مَعَكُمْ عَنْ شُكْرِ النِّعَمِ، والآنَ حديثي مَعَكُمْ عَنْ أَهَمِّيَّةِ الشُّكْرِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، الشُّكْرُ هُوَ أَوَّلُ وصيَّةِ اللهِ للإنسانِ بَعْدَ ما عَقَلَ عَنْهُ، فأمره بالشُّكْرِ لَهُ وللوالدين، فقال: ﴿ وَوَصَيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ وللوالدين، فقال: ﴿ وَوَصَيْلُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اللهِ الدين، فقال: ﴿ وَوَصَيْلُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اللهِ الدينَ اللهِ الدينَ اللهِ اللهُ اللهِ المَا المُلْمُ المُل

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه التِّرْمِذيُّ (2417)، وصَحَّحه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (7300).

وأخبر \_ سُبَحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ بأنَّ رِضَاهُ فِي شُكْرِهِ: ﴿ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾ (الزمر: 7).
وجعل الشُّكْرَ غايةً للعبادِ، فقال \_ سُبَحَنَهُ, \_ : ﴿ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (البقرة: 52).
وأَمَرَنا بالشُّكْرِ لإثباتِ العُبُوديَّة له، فقال \_ سُبَحَننَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَاشْكُرُوا يَتِهِ إِن كُنتُ إِيّاهُ مَتَبُدُونَ ﴾ (البقرة: 172).

ومَدَحَ عَبْدَهُ ورسولَهُ نُوحًا \_ عليه وعلى نبيّنا \_ الصَّلاةُ والسَّلامُ \_ بقولِهِ: ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُولًا ﴿ ﴾ (الإسراء: 3).

وأثنى على خَلِيلِهِ إبراهيمَ عليه وعلى نبيّنا \_ الصَّلاةُ والسَّلامُ \_ بقولِهِ: ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ النُشْرِكِينَ ﴿ شَاكِرًا لِلْأَنْعُمِهِ ﴾ (النحل: 120-121).

وقال \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ حاكيًا عَنْ نبيّه سُلَيهانَ \_ عليه وعلى نبيّنا \_ الصَّلاةُ والسَّلامُ \_ : ﴿ رَبِ أَوْزِعْنِ أَنْ أَشَكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّى أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَى وَلِاَتَ وَأَنْ أَعْمَلُ مَسَلِحًا تَرْضَىنَهُ وَالسَّلامُ \_ : ﴿ رَبِ أَوْزِعْنِ أَنْ أَشَكُرُ نِعْمَتَكَ ٱلْتَيْ أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَى وَلِاَتَ وَأَنْ أَعْمَلُ مَسَلِحًا تَرْضَىنَهُ وَالسَّلامُ \_ : ﴿ وَلِمَ عَبَادِكَ الصَّكِلِحِينَ ﴿ إِلَى السَل اللهِ 1 ).

وقال \_ سُبْحَننَهُ, \_ عَنْ آلِ دَاوُدَ: ﴿ أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُرِدَ شُكُرُا وَقِلِلْ مِنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ (سبا: 13).

وامْتَنَّ اللهُ على الشَّاكرين بقولِهِ: ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّنْكِينَ ﴾ (الأنعام: 53).

وقال \_ سُبْحَننَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَسَنَجْزِى ٱلشَّنكِرِينَ ﴾ (آل عمران: 145).

وبيَّن أنَّ الزِّيادةَ في الإيهانِ والنِّعَمِ مُرْتبطةٌ بالشُّكْرِ: ﴿ لَهِن شَكَرْتُمْ لَأَنِيدَنَّكُمْ ﴾ (إبراهيم: 7).

وأخبر \_ سُبْحَنْنَهُ، وَتَعَلَىٰ \_ أَنَّ الكُفْرَ ضِدُّ الشُّكْرِ، فحذَّر منه بقولِهِ: ﴿ فَاذَكُرُونِ آذَكُرَكُمْ وَالْجَرُونِ آذَكُرُكُمْ وَالْبَقْرَةِ: 152).

وبيَّن أَنَّه لا يُعَذِّبُ الشاكرين المُؤْمنين، حيثُ قال: ﴿ مَّا يَفْعَكُ اللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَءَامَنتُمُ وَكَانَ ٱللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ (النساء: 147).

وجعل اللهُ النَّاسَ قِسْمَيْنِ، لا ثالثَ لَهُما: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ (الإنسان: 3).

وذمَّ اللهُ \_ سُبْحَننَهُ, وَتَعَكَلَى \_ الكَنُودَ الَّذي لا يَشْكُرُ النَّعَمَ، فقال \_ سُبْحَننَهُ, \_ : ﴿ إِنَّ آلِإِنسَنَ لِرَبِّهِ عِلَكُنُودٌ ﴾ (العاديات: 6).

والكَنُودُ - أيُّها النَّاسُ - كما قال الحَسنُ البَصْرِيُّ حَقَّهُ: «هُوَ الَّذي يُعَدِّوُ المَصَائِبَ، ويَنْسَى النِّعَمَ» (1).

ويَكْفي في أَهَمِّيَّةِ الشُّكْرِ، وعظيمِ شَأْنِهِ أَنَّهُ مِنْ أَسَمَائِهِ وَصِفَاتِهِ - جَلَّ شَأْنُهُ - الشَّكُورُ، قَالَكَ ٱللهُ مُلْاحِدًا عَلِيمًا ﴾ (النساء: 147).

و لأهمِّيَّةِ الشُّكْرِ، وعظيمِ مَنْزِلَتِهِ حَرَصَ إِبْلِيسُ \_ لَعَنَهُ اللهُ \_ على قَطْعِ النَّاسِ عَنْهُ، كما أخبر اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ عنه: ﴿ ثُمَّ لَاتِينَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلِفِهِمْ وَعَنْ أَيْدَيْهِمْ وَعَنْ شَمَآلِلِهِمْ وَمَن شَمَآلِلِهِمْ وَعَن شَمَآلِلِهِمْ وَعَن شَمَآلِلِهِمْ وَمَن شَمَآلِلِهِمْ وَعَن شَمَآلِلِهِمْ وَعَن شَمَآلِلِهِمْ وَعَن شَمَآلِلِهِمْ وَعَن اللهُ عَلَيْهِمْ وَعَن أَيْدَيْهِمْ وَعَن اللهُ عَلَيْهِمْ وَعَن اللهُ عَلَيْهِمْ وَعَن اللهُ عَلَيْهِمْ وَعَن اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ إِلَيْهُمْ مَنْ إِلَيْهِمْ وَعَن اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهُمْ مَن اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَعَن اللهُ عَلَيْهِمْ وَعَن اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهُمْ مَنْهُ إِلَيْهِمْ وَعَن اللهُ عَلَيْهُمْ وَاللهُ عَلَيْهُمْ مَنْ إِلَيْهِمْ وَعَنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَعَنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَمَن اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهُمْ مَن اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ عَنْ إِلَيْهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُه

أَيُّهَا النَّاسُ، قَبْلَ أَنْ أُودِّعَ مقامي هذا، أُذَكِّرُكُمْ بِقَوْلِ اللهِ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّا اللهَ غَنِيُّ حَمِيثٌ ﴾ (لقيان: 12).

اللَّهُمَّ أَعِنَّا على ذِكْرِكَ، وشُكْرِكَ، وحُسْنِ عِبَادَتِكَ، اللَّهُمَّ ارْزُقنا قَلْبًا شاكرًا، وبَدَنًا صابرًا، ولسانًا ذاكرًا، إنَّك جَوَادٌ كَرِيمٌ.

<sup>(1) «</sup>عُدَّة الصَّابرين» لابْنِ القَيِّمِ (ص124).

# و حسن الخاتمة (\*)

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ وَلَا تَمُونَنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ١٠٠ ﴾ (آل عمران: 102).

﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا فَلْسَاءً وَاتَّقُواْ
 اللّه الّذِي تَسَاة لُونَ بِهِ. وَٱلأَرْجَامُ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا (آ) ﴾ (النساء: 1).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَقَوُّا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعَمَلَكُوْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

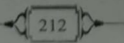
أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَيْظَتُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، فحديثي معكمُ اليَوْمَ - أيُّها النَّاسُ - عَنْ حُسْنُ الخاتمةِ.

وحُسْنُ الخاتمةِ هُوَ: أَنْ يُوفَّقَ العَبْدُ قَبْلَ موتِهِ للابتعادِ عمَّا يُغْضِبُ اللهَ السَّبَحَنَهُ, وَتَعَكَلَى-، والتَّوبةِ مِنَ الذُّنُوبِ والمعاصي، والإقبالِ على الطاعةِ وأعمالِ الخَيْرِ، ثُمَّ يَكُونَ مَوْتُهُ بَعْدَ ذلك على هذهِ الحالِ الحسنةِ، وممَّا يَدُلُّ على هذا المَعْنَى ما جاء في «سُنَنِ التِّرْمذيِّ» التَّرْمذيِّ السَننِ صحيح، صحَّحه الألبانيُّ في «صحيح التِّرْمذيِّ» (1) مِنْ حديثِ

<sup>(\*)</sup> انظر «أحكام الجنائز» للألبانيِّ، و «علامات حُسُن الخاتمة وسوء الخاتمة» للشَّائع.

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه التِّرْمِذيُّ (2142)، وصححه الأَلْبانيُّ في "صَحِيح التِّرْمذيِّ" (1741).



أَنْسِ بْنِ مَالَكِ ﴿ عَنْفُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ : "إِنَّ اللهَ إِذَا أَرَادَ بِعَبْدِ خَيرًا استعمله». فقيل: كيف يَسْتَعْمِلُهُ يَا رَسُولَ الله؟. قَالَ: "يُوَقِّقُهُ لعملِ صالح قَبْلَ المَوْتِ».

أَيُّهَا النَّاسُ، إنَّ لِحُسْنِ الحَاتمةِ علاماتِ: منها ما يَعْرِفُهُ العَبْدُ المُحْتَضَرُ عِنْدَ الحَتضارِهِ، ومنها ما يَظْهَرُ للنَّاسُ.

## أمَّا العلاماتُ الَّتي تظهرُ للعَبْدِ مِنْ حُسْنِ الخاتمةِ فهي:

مَا يُبَشِّرُ بِهِ عِنْدَ مَوْتِهِ مِنْ رِضَا اللهِ \_ تعالى \_ ، واستحقاقِ كرامتِهِ تفضَّلًا مِنْهُ. قَاكَ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ إِنَّ اللَّهِ مِنْ أَلُوا رَبُّنَ اللهُ ثُمَّ اسْتَقَنْمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْهِكُ أَلَّا فَاكَ مِنْهُ أَلَّا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَنْمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْهِكُ أَلَّا فَاكَ مَنْهُ أَلَّا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَنْمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْهِكُ أَلَّا فَاللهِ عَنْهُ وَعَلَيْهِمُ اللهِ فَي اللهِ عَنْهُ وَعَلَيْهِمُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ وَاللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

قال ابْنُ سَعْديِّ عِلْمَ الله على الله على الله على الله على الله على السّم الله على السّم الله ونطقوا، ورضُوا برُبُوبيَّةِ الله - تعالى - ، واستسلموا لأمْرِه، ثُمَّ استقاموا على الصّراطِ المُستقيمِ عِلْمًا وعملًا، فلهم البُشرَى في الحياةِ الدُّنيا وفي الآخرةِ، ﴿ اسْتَقَنْمُوا تَمَنَزُلُ المُستقيمِ عِلْمًا وعملًا، فلهم البُشرَى في الحياةِ الدُّنيا وفي الآخرةِ، ﴿ اسْتَقَنْمُوا تَمَنَزُلُ الله على المَعْنَ الاحتضارِ، عَلَيْهِمُ الْمَلْمَ على ما مَضَى، فَنَفَوْا عنهم ﴿ الله تَعَافُوا ﴾ على ما مَضَى، فَنَفَوْا عنهم المكروة الماضي والمُستقبل، ﴿ وَالشِمُوا بِالْمَنْةِ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ فإنَّما قَدْ وَجَبَتْ لكم وثبَتْ، وكان وَعْدُ الله مفعولًا » ().

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (2) مِنْ حديثِ عائِشَةَ ﴿ اللهُ عَالَثَ: قال رَسُولُ الله عَلَيْكُمْ: «مَنْ أَحَبَّ لقاءَهُ». فقلتُ: يا نبيَّ «مَنْ أَحَبَّ لقاءَ اللهُ القاءَهُ». فقلتُ: يا نبيَّ الله، أَكَراهِيَةُ المَوْتِ؟ فكُلُّنا نَكْرَهُ المَوْتَ. فقال: «لَيْسَ كذلك، ولكِنَّ المُؤْمِنَ إذا بُشِّرَ اللهُ، أَكَراهِيَةُ المَوْتِ؟ فكُلُّنا نَكْرَهُ المَوْتَ. فقال: «لَيْسَ كذلك، ولكِنَّ المُؤْمِنَ إذا بُشِّرَ

<sup>(1) «</sup>تفسير السَّعْديِّ» (ص748).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (5507)، ومسلم (2684)، والَّلفُظُ لَهُ.

برَ حْمَةِ اللهِ وَرِضُوَانِهِ وجنَّتِهِ، أحبَّ لقاءَ اللهِ، وإنَّ الكافِرَ إذا بُشِّرَ بعذابِ اللهِ وسَخَطِهِ، كَرِهَ لقاءَ الله، وكَرِهَ اللهُ لقاءَهُ».

قال النَّوويُّ عِنْكَ : «مَعْنَى الحديث: أنَّ الكراهةَ المُعْتَبرةَ هي الَّتي تكونُ عِنْدَ النَّزْعِ في حالَةٍ لا تقبل توبته ولا غيرها، فحينئذٍ يُبَشِّرُ كُلُّ إنسانٍ بها هُوَ صائرٌ إليه، وما أُعِدَّ لَهُ ويُكْشَفُ لَهُ عَنْ ذلك»(١).

أَيُّهَا النَّاسُ، تِلْكَ مَا يَعْرِفُهُ العَبْدُ المُحْتَضَرُ عِنْدَ احتضارِهِ مِنْ علاماتِ حُسْنِ الخاتمةِ. وأمَّا علاماتُ حُسْنِ الخاتمةِ الَّتي تظهرُ للناسِ فهي كَثِيرةٌ، ونَحْنُ نُورِدُ بَعْضًا منها: - فَمِنْ علاماتِ حُسْنِ الخاتمةِ النُّطْقُ بالشَّهادةِ عِنْدَ المَوْتِ.

ففي «مُستدرك الحاكم» بسند حسن، حسنه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» ومن من علا أَلْبانيُّ في الصَّحيحة» ومن حديثِ معاذِ بْنِ جَبَلٍ وَ اللهِ عَلَيْكُمْ : «مَنْ كان آخِر كلامِهِ لا إلهَ اللهُ وَ عَلَيْكُمْ : «مَنْ كان آخِر كلامِهِ لا إلهَ إلّا اللهُ وَخَلَ الجنَّةِ».

- وَمِنْ علاماتِ حُسْنِ الخاتمةِ - أيمًا النَّاسُ - المَوْتُ بِرَشْحِ الجَبِينِ (أَيْ: يكونُ على جَبِينه عَرَقٌ عِنْدَ المَوْتِ).

ففي «مسند أحمدَ»، و «سُنَنِ التَّرْمذيِّ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «أحكام الجنائز» (3) مِنْ حديثِ بُرَيْدَةَ بْنِ الحُصَيْبِ ﴿ يَالَئُكُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «مَوْتُ المُؤْمِنِ بعَرَقِ الجَبِينِ».

<sup>(1)</sup> الشرح النَّوويِّ على صَحِيح مسلم التَّحت حديث 2683).

<sup>(2) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه أحمدُ (5/ 229)، وحَسَّنَه الألبانيُّ في «الصَّحِيحة» (2278).

<sup>(3) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أحمدُ (3575)، والتَّرُمذيُّ (2/ 128)، وصححه الأَلْبانيُّ في «أحكام الجنائز» (ص49).

- وَمِنْ علاماتِ حُسْنِ الخاتمةِ المُوْتُ لَيْلَةَ الجُمُعةِ، أَوْ نَهَارِها.

ففي «مسند أحمدَ» بسند حسن، حسنه الأَلْبانيُّ في «صحيح الجامع» (1) مِنْ حديثِ ابْنِ عَمْرٍ و مِشْفُ قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «ما مِنْ مسلمٍ يَمُوتُ يَوْمَ الجُمُعةِ، أَوْ لَيْلَةَ الجُمُعةِ، إلَّا وقاهُ اللهُ فِتْنَةَ القَبْرِ».

- وَمِنْ علاماتِ حُسْنِ الخاتمةِ - أَيُّها النَّاسُ - الاستشهادُ في ساحةِ القِتالِ، أو مَوْتُهُ بِمَرَضِ الطَّاعُونِ، أو بداءِ البَطْنِ: كالاستسقاءِ ونَحْوِهِ، أَوْ مَوْتُهُ غَرَقًا.

- وَمِنْ علاماتِ حُسْنِ الخاتمةِ المَوْتُ بِسببِ الهَدْم.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (3) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرةَ وَاللهُ عَال وسولُ الله عَلَيْكُم: «الشُّهَداءُ خَمْسةٌ: المَطْعُونُ، والمَبْطُونُ، والغَرِقُ، وصاحبُ الهَدْمِ، والشَّهِيدُ في سبيلِ الله».

- وَمِنْ علاماتِ حُسْنِ الخاتمةِ - وهُوَ خاصٌّ بالنسَّاءِ - مَوْتُ المَرْأَةِ في نِفاسِها بسبب وَلَدِها، أو هي حامِلٌ به.

<sup>(1) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه أحمدُ (6582)، وحَسَّنه الألبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (5773).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (1915).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (2829)، ومسلم (1914).

ففي «مسند أحمد» بسند صحيح، صحّحه الألّبانيُّ في «أحكام الجنائز» (أ) مِنْ حديثِ عُبَادَة بْنِ الصَّامِتِ وَلِيْفَة : أَنَّ رسولَ اللهِ عَيْلِيْهُ عاد عَبْدَ الله بْنَ رَوَاحة، قال: فما تحوَّز لَهُ عَنْ فِراشِهِ، فقال: «أَتَدْري مَنْ شُهَداءُ أُمَّتي؟». قالواً: قَتْلُ المُسْلِمِ شَهَادةٌ، والطَّاعُونُ شَهَادةٌ، والطَّاعُونُ شَهَادةٌ، والمَّاعُونُ شَهَادةٌ (يَجُرُّها وَلَدُها بَسَرَرِهِ إلى الجَنَّةِ)». يَعْني: بحَبْلِ المَشِيمةِ الَّذِي يُقْطَعُ عَنْهُ.

\_ وَمِنْ علامةِ حُسْنِ الحَاتمةِ المَوْتُ بالحَرْقِ، وذاتِ الجَنْبِ، وذاتُ الجَنْبِ: هُوَ وَرَمُّ حارٌ في الغِشَاءِ المُسْتبطنِ للأَضْلاع.

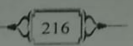
ففي «مسند أحمدَ»، و «سُنَنِ أبي داؤدَ» بسندٍ صحيحٍ، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «أحكام الجنائز» (2) مِنْ حديثِ جابرِ بْنِ عَتِيكٍ حَلِيْكُ قال: قال رسولُ الله عَلَيْكُمُ: «الشُّهَداءُ سَبْعَةٌ سِوَى القَتْلِ في سبيلِ الله: المَطْعُونُ شَهِيدٌ، والغَرِقُ شَهِيدٌ، وصاحِبُ ذاتِ الجَنْبِ شَهِيدٌ، والمَبْطُونُ شَهِيدٌ، وصاحِبُ الحريقِ شهيدٌ، والدَّي يَمُوتُ تَحْتَ الهَدْمِ شَهِيدٌ، والمَرْأَةُ تَمُوتُ بَجُمْع شَهِيدٌ،

وَمِنْ علاماتِ حُسْنِ الحَاتمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - المَوْتُ في سبيلِ الدِّفاعِ عَنِ الدِّينِ والنَّفْسِ. ففي «سُنَنِ أبي داوُدَ» بسندٍ صحيح، صحَّحه الأَلْبانيُّ في «صحيح أبي داوُدَ» (قَ مِنْ عَديثِ سعيدِ بْنِ زَيْدٍ قال: قال رسولُ الله عَيْدًا فهو شهيدٌ، ومَنْ قُتِلَ دُونَ مالِهِ فَهُو شهيدٌ، ومَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ فهو شهيدٌ، ومَنْ قُتِلَ دُونَ دَمِهِ فهو شهيدٌ».

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أحمدُ (4/ 201)، وصححه الأَلَّبانيُّ في «أحكام الجنائز» (ص53).

<sup>(2) «</sup>صَحِيع»: أخرجه أحمدُ (4465)، وأبو داوُدَ (1113) وصححه الألّبانيُّ في «أحكام الجنائز» (ص55).

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أبو داوُدَ (4772)، وصححه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح أبي داوُدَ» (3993).



- وَمِنْ علاماتِ حُسْنِ الخاتمةِ المَوْتُ رِباطًا في سبيلِ الله.

في "صحيح مسلم" (1) مِنْ حديثِ سَلْمانَ الفارسيِّ ﴿ اللهِ قال: قال رسولُ اللهِ عَمَلُهُ اللهِ عَمَلُهُ عَلَيْهِ عَمَلُهُ وَإِنْ مات جَرَى عليه عَمَلُهُ اللهِ عَمَلُهُ اللهَ عَمَلُهُ اللهِ عَمَلُهُ اللهِ عَمَلُهُ اللهِ عَمَلُهُ اللهُ عَمَلُهُ اللهِ عَمَلُهُ اللهِ عَمَلُهُ اللهِ عَمَلُهُ اللهِ عَمَلُهُ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلِيهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ اللهَ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

- وَمِنْ علاماتِ حُسْنِ الخاتمةِ - أيُّها النَّاسُ - المَوْتُ على عَمَلِ صالح.

ففي «مسند أحمدَ» بسند صحيح مِنْ حديثِ حُذَيفة ﴿ اللهِ عَالَ: قال رسولُ اللهِ عَلَيْكُ قَالَ: قال رسولُ اللهِ عَلَيْكُمْ : «مَنْ قالَ: لا إلهَ إلّا اللهُ ابتغاءَ وَجُهِ اللهِ، خُتِمَ له بها - دَخَلَ الجنّة، ومَنْ صامَ يَوْمًا ابتغاءَ وَجُهِ الله، خُتِمَ له بِهَا - دَخَلَ الجنّة، وَمَنْ تصدّق بصَدَقة ابتغاءَ وَجُهِ الله، خُتِم له بِهَا - دَخَلَ الجنّة، وَمَنْ تصدّق بصَدَقة ابتغاءَ وَجُهِ الله، خُتِم لهُ بها - دَخَلَ الجنّة، وَمَنْ تصدّق بصَدَقة ابتغاءَ وَجُهِ الله، خُتِم لَهُ بها - دَخَلَ الجنّة» (2).

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (1913).

<sup>(2) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أحمد (5/195).

الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ سُوءُ الخاتمة :

الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - تقدَّم الحديثُ معكم عَنْ حُسْنِ الحَاتمةِ، والآنَ حديثي معكم عَنْ سُوءِ الحاتمةِ.

أيُّا النَّاسُ، الخاتمةُ السَّيِّعةُ تكونُ بسببِ دَسيسةٍ باطنةٍ للعَبْدِ، لا يطَّلعُ عليها النَّاسُ، إمَّا مِنْ جهةِ عَمَلٍ سَيِّيءٍ ونَحْوِ ذلك، فتلك الحُصْلَةُ الحَفِيَّةُ تُوجِبُ سُوءَ النَّاسُ، إمَّا مِنْ جهةِ عَمَلٍ سَيِّيءٍ ونَحْوِ ذلك، فتلك الحُصْلَةُ الحَفِيَّةُ تُوجِبُ سُوءَ الخَاتمةِ عِنْدَ الموتِ، وكذلِكَ قد يَعْمَلُ الرَّجَلُ عَمَلَ أهْلِ النَّارِ وفي بَاطِنِهِ خَصْلَةٌ خَفِيةٌ مِنْ خِصَالِ الخَيرِ، فَتَعْلِبُ عَلَيهِ تِلْكَ الْخَصْلَةُ في آخِرِ عُمْرِهِ فَتُوجِبُ لهُ حُسْنَ الْخَاتِمةِ كَما قال الْحَافِظُ ابنُ رَجَب عَلَيهِ مِنْ اللَّهُ الْمَالِ الْحَافِظُ ابنُ رَجَب عَلَيهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِ الْحَافِظُ ابنُ رَجَب عَلَيْهِ اللَّهُ الْمَالِ الْمَالِقُولِ اللَّهُ الْمُلْمَ الْمُعْلَقُ أَلْمَ الْمُعْلِقِ الْمَالِ الْحَافِظُ ابنُ رَجَب عَلَيْهِ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمَالِ الْمُعْلِقُ أَبنُ رَجَب عَلَيْهِ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ اللَّهُ الْمُعْلِقِ الْمَالِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ اللَّهُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ اللهُ اللَّهُ الْمُعْلِقِ اللهُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِيقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ اللهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ اللْمُعْلِقِ الْمُعْلِيقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ اللْمُعْلِقِ اللْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْ

لِهَذَا جَاءَ فِي «صَحِيح البُخَارِيُّ» (٥ مِنْ حديثِ سَهْلٍ بنِ سَعْدٍ وَيَشُنَ قال: قال رسولُ اللهِ عَيْدِ الْأَعِمِالُ بِالْخُواتِيم».

وفي "صحيح مسلم" (3) مِنْ حديثِ أبي هُريرَة ﴿ يَنْ عَنِ النَّبِيِّ عَيْدِ اللَّهِ عَالَىٰ النَّارِ، وإنَّ الرَّجلُ ليَعملُ الزَّمَانَ الطَّويلَ بِعَمَلِ أهلِ النَّارِ ثُمَّ يُخْتَمُ له عملُهُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، وإنَّ الرَّجُلَ ليَعْملُ الزَّمَانَ الطَّوِيلِ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ ثُمَّ يُخْتَمُ لَهُ عَمَلُهُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ».

أَيُّهَا النَّاسُ، الْخَوَاتِيمُ مِيراثُ السَّوابِقِ، وَكُلُّ ذَلِكَ سَبَقَ فِي الْكِتَابِ السَّابِقِ كَمَا قَالَ النُّن رَجَبٍ عَلَيْنَا أَنْ نَتَّقيَ الذُّنُوبَ فَإِنَّهَا وَرَاءَ كُلِّ خَاتِمَةٍ سَيِئَةٍ.

<sup>(1) «</sup>جامع العلوم والحكم» (1/ 172 \_ 173).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (6493)، (6607).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (339)، (392).

قَالَ الْحَافِظُ ابْنُ كثيرِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَال عِنْدَ المُؤتِ، مَعَ خُذُلَانِ الشَّيْطَانِ لَهُ، فَيَجْتَبِعُ عَلَيْهِ الْخُذُلَانُ مَعَ ضَغْفِ الْإِيمانِ، فَيَقَعُ في شوءِ الْحَالِمَةِ ».

مَّاكَ اللَّهُ \_ سُبْحَنْنَهُ، وَيُعَلِّق \_ : ﴿ وَكَانَ الشَّيْطَنُ لِلْإِنسَيْنِ خَذُولًا ﴾ (الفرقان: 29).

- وَمِنْ عَلَامًاتِ شُوءِ الْخَاتِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الشَّكُ وَالْجُحُودُ الَّذِي تُسَبِّبُهُ الْبُدعَةُ كَمَنْ يَعْتَقِدُ فِي ذَاتِ الله، أَوْ صِفَاتِهِ أَوْ أَفْعَالِهِ خِلَافَ الْحُقِّ إِمَّا تَقَلِيدًا، أَوْ بِرَأْيِهِ الْفَاسِدِ.

إِلَّهُ الْمُعِبُ الْإِبْتِعَادُ عِنْ أَصْحَابِ الشُّبُهَاتِ وَالشَّهَوَاتِ وَأَخْذُ الْعَقِيدَةِ الصَّحِيحَةِ عَنْ أَهْلِهَا وَمِنْ كُتُبِ أَهْلِ الْعِلْمِ الْمُعْتَبَرَةِ كه الطَّحَاوِيَّةِ » لَأَبِي جَعْفَرَ الطَّحَاوي وَ الْوَاسِطيَّةِ » لِشَيخِ الْإِسْلَامِ ابْنِ تَيْمِيَّةِ. وكِتَابِ التَّوْحِيدِ لِلنَجَّدْيِ مَعَ شُرُوحِهِ وَأَحْسَنُ شَرْح لَهُ «فَتْحُ الْمِسْلامِ ابْنِ تَيْمِيَّةِ. وكِتَابِ التَّوْحِيدِ لِلنَجَدْيِ مَعَ شُرُوحِهِ

مَعَ الْإِبْتِعَادِ عَنْ أَهْلِ الْبِدَعِ وَالزَّيْعِ وَالْفِرَقِ الْهَالِكَةِ.

- وَمِنْ عَلَامَاتِ سُوءِ الْخَاتِمَةِ التَّسْوِيفُ بِالتَّوْبَةِ.

فَيَجِبُ التَّوْبَةُ مِنْ جَمِيعِ الذُّنُوبِ فَلَسْنَا أَعَزَّ عَلَى اللهِ مِنْ رَسُولِ الله عَلَيْظُمْ وَقَدْ كَانَ يَتُوبُ إِلَى اللهِ فِي الْيَوْمِ مِاثَةَ مَرَّةٍ وَقَدْ غَفَرَ اللهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ.

فَهِي "صحيح مسلم" أَن مِنْ حديثِ الأَغَرِّ الْـمُزنِيِّ هِيْنَ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ مِائَةَ مَرَّةِ».

- وَمِنْ عَلَامَاتِ سُوءِ الْخَاتِمَةِ طُولُ الْأَمَلِ؛ لِأَنَّهُ يَدْعُو لِتَرْكِ الْعَمَلِ وَالنَّبِيِّ عَلِيْكُمُ يَحْثُنَا على الْمُبَادَرَةِ إلى الْأَعْبَالِ الصَّالِحَاتِ.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (2702).

ففي "صحيح مسلم" أن مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ فَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَيْدِهُ اللهِ عَيْدُهُ اللهِ عَالَىٰ عَالَىٰ اللهِ عَيْدُهُ اللهِ عَلَيْهُ : "بَادِرُوا بِالْأَعْمَالِ فِتَنَا كَقِطَعِ اللَّيْلِ الْـمُظْلِمِ، يُصْبِحُ الرَّجُلُ مُؤْمِنًا وَيُمْسِي كَافِرًا، وَيُمْسِي كَافِرًا، وَيُمْسِي مُؤْمِنًا، وَيُصْبِحْ كَافِرًا يَبِيعُ أَحَدُهُمْ دِينَهُ بِعَرَضٍ مِنْ الدُّنْيَا قَلِيلٍ».

- ومِنْ أَسْبَابِ سُوءِ الْخَاتِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - حُبُّ الْـ مَعْصِيةِ وَإِلْفُهَا وَاعْتِيَادُهَا فَمَنِ اعْتَادَ ذَلِكَ فَالْخَاتِمَةُ السَّيِّئَةُ مِنْهُ قَرِيبُ إِنْ لَمْ يَنْزِعْ وَيُدْرِكُهُ اللهُ قَبْلَ مَوْتِهِ.

وَيَا للهِ كَمْ هِيَ الشَّوَاهِدُ الْيَوْمِيَّةُ الَّتِي تَدُلُّ عَلَى الْخَاتِمَةِ السَّيِّئَةِ لِمَنْ أَدْمَنُوا الْمَعَاصِي وَقَدْ ذَكَرَ مِنْ ذَلِكَ ابْنُ الْقَيِّم ﴿ فَي ﴿ الْجُوَابِ الْكَافِي ﴾ وَمِمَّا قَالَهُ إِنَّ أَحَدَ النَّاسِ قِيلَ لَهُ وَهُوَ فِي سِيَاقِ الْمَوْتِ: قُلْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهِ ، فَقَالَ: وَمَا يُغْنِي عَنِي عَنِي وَمَا أَعْرِفُ أَنِي كُلُّ وَمُلَا يُغْنِي عَنِي عَنِي وَمَا أَعْرِفُ أَنِي صَلَيْتُ لله صَلَاة؟! وَلَمْ يَقُلُهَا.

وَقَالَ حَصَّرَتُهُ الْوَفَاةُ قِيلَ لَهُ: قُلْ لَا أَغَانِي وَتَرْدِيدِهَا، فَلَمَّا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ قِيلَ لَهُ: قُلْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، فَجَعَلَ يَهْذِي بِالْغِنَاءِ وَيَقُولُ: تاتَنَا تَنْتَنَا ... حَتَّى قَضَى، وَلَمْ يَنْطِقْ بِالتَّوْحِيدِ.

وَنَقُلُ ابْنُ رَجَبٍ عِلَىٰ فِي كِتَابِهِ "جَامِعُ الْعُلُومِ وَالْحِكَمَ" عَنْ أَحَدِ الْعُلَمَاء، وَهُوَ عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنِ أَبِي رَوَّادِ أَنَّهُ قَالَ: حَضُرْتُ رَجُلًا عِنْدَ الْمَوْتِ يُلَقَّن لَا إِلَهَ إِلَّا الله، فَقَالَ فِي آخِرِ مَا قَالَ: هُوَ كَافِرُ بِمَا تَقُولُ. وَمَاتَ عَلَى ذَلِكَ، قَالَ: فَسَأَلْتُ عَنْهُ، فَإِذَا هُوَ مُدْمِنُ خَرْرٍ، فَكَانَ عَبْدُ الْعَزِيزُ يَقُولُ: "اتَّقُوا الذُّنُوبَ فَهِيَ الَّتِي أَوْ قَعَتْهُ".

أَيُّهَا النَّاسُ، الْحُدِيثُ عَنْ سُوءِ الْخَاتِمَةِ ذُو شُجُونٍ وَلَعَلَّ مَا تَقَدَّمَ فِيهِ الْكِفَايَةُ إِنْ شَاءَ اللهُ.

اللَّهُمَّ اجْعَلْ خَيْرَ أَعْمَالِنَا خَوَاتِمَهُ وَخَيْرَ أَعْمَارِنَا أَوَاخِرَهَا وَخَيْرَ أَيَّامِنَا يَوْمَ نَلْقَاكَ.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (118).

<sup>(2)</sup> اجامع العلوم والحكم ١ (2/ 173).

محاسن الْعَفْو

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴿ ﴾ (آل عمران: 102).

﴿ يَتَأْتُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا فَلْسَاءً وَاتَّقُواْ
 اللّه الّذِي تَسَاة لُونَ بِهِ. وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللّه كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا (آ) ﴾ (النساء: 1).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَقَوُا اللَّهَ وَقُولُوا فَوْلا سَدِيلًا ۞ يُصَلِح لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَاذَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - حَدِيثي مَعَكُمْ الْيَوْمَ عَنْ « مَحَاسِنُ الْعَفْوِ ».

أَيُّهَا النَّاسُ، لَيْسَ إِلَى السَّلَامَةِ مِنَ النَّاسِ سَبِيلٌ لِإِخْتِلَافِ مَعَادِنِهِمْ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ يُنْكُ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «النَّاسُ مَعَادِنُ».

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهُ لَوْ سَلِمَ أَحَدٌ مِنَ النَّاسِ لَسَلِمَ خَيْرُ النَّاسِ وَأَفْضَلُهُمْ ذَلِكُمْ نَبِيْنَا مُحَدِّ مِنَ الْأَذَى، وَالطَّرْدِ وَالرَّجْمِ لَكِنَّهُ كَانَ حَرِيصًا عَلَى امْتِثَالِ أَمْرِ مُحَمَّدٌ عَيْنِكُمْ فَكُمْ لَاقَى مِنَ الْأَذَى، وَالطَّرْدِ وَالرَّجْمِ لَكِنَّهُ كَانَ حَرِيصًا عَلَى امْتِثَالِ أَمْرِ فَاللَّهُ مَنْ الله عَنْ الله عَلَى الله عَنْ الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3383)، ومسلم (2378).

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ مَحَاسِنَ الْعَفْوِ لَا تَكَادُ ثَخْصَرُ وَسَوْفَ افْتَصِرُ عَلَى ذِكْرِ طَرَفًا مِنْهَا ا لِأَنَّ الشَّيْطَانَ حَرِيصٌ عَلَى التَّحْرِيشِ بَيْنَ النَّاسِ.

ففي «صحيح مُسْلم»(1) مِنْ حديثِ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله عَيْثُ قال: سَمِعْتُ رَسُوعْتُ رَسُوعْتُ رَسُوعْتُ رَسُوعْتُ رَسُوعْتُ رَسُوعُتُ رَسُوعًا الله عَيْدِيَّةِ الْعَرْبِ رَسُولَ الله عَيْدِيَّةِ الْعَرْبِ رَسُولَ الله عَيْدِيَّةِ الْعَرْبِ وَلَكِنْ فِي النَّهُمْ».

وَلَا شَكَّ أَنَّ فِي الْعَفْوِ رِضَا الرَّحْمَنِ وَإِرْغَامُ الشَّيْطَانِ وَالْحُصُولُ على الأَجْرِ الْعَظِيم وَالثَّوَابِ الجُزِيل.

- فَمِنْ مَحَاسِنِ الْعَفْوِ - أَيُّها النَّاسُ - أَنَّ الْعَفْوَ مِنْ صِفَةِ الْمُتَّقِينَ وَأَخْلَاقِ الْمُحْسِنينَ.

قَاكَ اللّهُ مَنْبَحَنَهُ، وَنَعَكَلَ مَنْ وَسَادِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِحُمْ وَجَنَّةٍ عَهْمَا السَّمَوَثُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّآءِ وَالضَّرَّآءِ وَالْكَظِينَ الْفَيْظُ وَالْمَافِينَ عَنِ النَّامِنُ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُحْمِينِينَ ﴿ ﴾ (آل عمران: 133-13).

- وَمِنْ مَحَاسِنِ الْعَفْوِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ سَبَبٌ لِنَيْلِ الْمَغْفِرَةِ مِنَ الله - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - قَالَ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْصَفَحُوٓاً أَلَا شِجْبُونَ أَن يَغْفِرَ اللهُ لَكُمْ وَاللهُ عَنُورٌ رَّحِيمٌ ﴾

(النور: 22).

قَالَ ابْنُ كثيرٍ حَقِيْهِ: «فَإِنَّ الْجُزَاءَ مِنْ جِنْسِ الْعَمَلِ، فَكَمَا تَغْفِرُ عَنِ الْمُذْنِبِ إِلَيْكَ نَغْفِرُ لَكَ، وَكَمَا تَصْفَحُ نَصْفَحُ عَنْكَ»(2).

- وَمِنْ مَحَاسِنِ الْعَفْوِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ طَرِيقٌ لِلْمَحَبَّةِ وَالْمَوَدَّةِ.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (2812).

<sup>(2) «</sup>المصباح المنير» (745).

قَالَ اللهُ مَسْبَحَنَهُ, وَنَعَالَى مِنْ وَلَا تَسْتَوِى لَلْمُسَنَةُ وَلَا السَّيِعَةُ ادْفَعَ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

قَالَ الْعَلَّامَةُ ابْنُ عُنَيْمِينِ ﴿ فَعُنَ الْجَاءَتُ النَّتِيجَةُ بِدَ إِذَا الْفُجَائِيَّةُ )؛ لِأَنَّ (إِذَا الْفُجَائِيةَ) تَذَلُّ عَلَى الْحُدُوثِ الْفُورِيِّ فِي نَتِيجَتِها: ﴿ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ الفُجَائِيةَ ) تَذَلُّ عَلَى الْحُدُوثِ الْفُورِيِّ فِي نَتِيجَتِها: ﴿ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِي اللهُ جَائِيةَ ﴾ ، وَلَكِنْ لَيْسَ كُلُّ أحدٍ يُوفَقُ بِذَلِكَ ، وقَالَ: ﴿ وَمَا يُلَقَّنِهَ آلِلَا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّنِهَ } إلا ذُو حَظِ عَظِيمٍ ﴾ (١٠).

- وَمِنْ مَحَاسِنِ الْعَفْوِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ طَرِيقٌ لِلرِّفْعةِ عِنْدَ الله، وَعِنْدَ خَلْقِهِ.

ففي "صَحِيحِ مُسْلِمٍ" (أَ مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهِ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكُمُ: "مَا نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِنْ مَالٍ وَمَا زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفْوِ إِلَّا عزًّا، وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدٌ لله إِلَّا رَفَعَهُ اللهُ ».

وَأَخْرَجَ ابْنُ حِبَّانَ فِي "صَحِيحِهِ" بِسَنَدٍ حَسَنٍ، حَسَّنَهُ الْأَلْبَانِي فِي "الصَّحيحَة" (3) مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ وَلِئُكُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَيْلِكُمْ قَالَ: «سَأَلَ مُوسَى رَبَّهُ عَنْ سِتً مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ وَلِئُكُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَيْلِكُمْ قَالَ: «سَأَلَ مُوسَى رَبَّهُ عَنْ سِتً خصالٍ ». ومِنْهَا: «قال: فَأَيُّ عِبَادَكُ أَعَزُّ ؟ قَالَ: الَّذِي إِذَا قَدَرَ غَفَرَ ».

قَالَ ابْنُ الْقَيِّم ﴿ فَهُ فِي كِتَابِهِ «مَدَارِجُ السَّالِكِينَ»: «مَشْهَدُ الْعَفُو، وَالصَّفْحِ، وَالْحِلْمِ فَإِنَّهُ وَمَنَى شَهِدَ ذَلِكَ، وَفَضْلَهُ، وَحَلَاوَتَهُ، وَعِزَّتَهُ لَمْ يَعْدِلَ عَنْهُ إِلَّا لِعَشَى فِي وَالْحِلْمِ فَإِنَّهُ وَمَا زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفْوٍ إلَّا عزًا» ....، وعُلِمَ بالتَّجرْبَة وَالْوُجُودِ، وَمَا انْتَقَمَ أَحَدٌ لِنَفْسِهِ إِلَّا ذَلَ اللهُ عَبْدًا بِعَفْوٍ إلَّا عزًا اللهُ عَبْدًا بِعَفْوٍ اللهُ عَرْاً اللهُ عَبْدًا بِعَفْوٍ الله عزًا اللهُ عَلْمَ بالتَّجرْبَة وَالْوُجُودِ، وَمَا انْتَقَمَ أَحَدٌ لِنَفْسِهِ إِلَّا ذَلَ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمَ اللهُ اللهُ عَلْمَ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(1)</sup> امكارم الأخلاق الابن عثيمين (26).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (2588).

<sup>(3) «</sup>حَسَنَّ»: أخرجه ابن حبان في اصَحِيحه (50/ 86 موارد) وحَسَّنه الأَلَباني في «الصَّحِيحة» (3350). (4) امدارجُ السَّالكينَ (2/ 260).

- وَمِنْ مَحَاسِنِ الْعَفْوِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ سَبَبٌ لِلمَغْفِرَةِ.

ففي «مُسْنَدِ أَحْمَدَ» بِسَنَدِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِي في «الصَّحيحَة» (١) مِنْ حديثِ جَرِيرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ حَيْثُ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْثِ لَمَ اللهِ عَيْثِ لَا يَرْحَمْ لا يُرْحَمْ، وَمَنْ لا يَعْفِرْ لا يُغْفَرْ لَهُ».

وَأَخْرَجَ الْبُخَارِيُّ فِي «الأَدَبِ» بِسَنَدِ صَحيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبانِ فِي «الصَّحيحةِ» (2) مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ عَلَيْكُمْ: «اِرْحَمُو مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ عَلْقِهُ: «اِرْحَمُو تُرْحَمُوا، واغْفِرُ وا يَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ».

وفي «مُسْنَدِ أَحْمَدَ» بِسَنَدِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِي في «الصَّحيحَة» (٥) مِنْ حديثِ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ حَيْثُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْلِكُمْ: «مَا مِنْ رَجُلٍ يُجْرَحُ في جَسَدِهِ جَبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ حَيْثُ مِثْلَ ما تَصَدَّقَ».

\_ وَمِنْ مَحَاسِنِ الْعَفْوِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّ الْعَفْوَ مِنْ أَسْمَاءِ الله تَعَالى. قَاكَ اللهُ تَعَالى . قَاكَ اللهُ لَعَفُو عَفُورٌ ﴾ (المجادلة: 2).

وَفِي «مُسْنَدِ أَحْمَدَ» بِسَنَدِ حَسَنٍ، حَسَّنَهُ الْأَلْبَانِي فِي «الصَّحيحَة» (4) مِنْ حديثِ عَبْدُ الله بْنِ مَسْعُودٍ هِ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكُمْ: «إِنَّ الله عفوٌ يُحِبُ الْعَفوْ».

- وَمِنْ مَحَاسِنِ الْعَفْوِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ صِفَةٌ لِصَفْوَةِ عِبَادِ اللهِ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ وَالْـمُرسَلِينَ.

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أحمدُ في مسنده (4/ 565) وصَحَّحه الأَلباني في «الصَّحِيحة» (483).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه البخاريُّ في «الأدب» (380)، وصَحَّحه الأَلْباني في «الصَّحِيحة» (482).

<sup>(3) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أحمدُ في مسنده (5/ 316)، وصَحَّحه الأَلْباني في «الصَّحِيحة» (2273).

<sup>(4) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه أحمدُ (1/ 438) وحَسَّنه الأَلْباني في «الصَّحِيحة» (1638).

ففي «الصَّحيحَين» (١) مِنْ حديثِ عَبْدُ الله بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللهُ قَالَ: كَأَنِّي أَنظُرُ إِلَى النَّبِيِّ عَيْدُ الله بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللهُ قَالَ: كَأَنِّي أَنظُرُ إِلَى النَّبِيِّ عَيْدُ اللهُ عَنْ الْأَنْبِيَاءِ: ضَرَبَهُ قَوْمُهُ، فَأَدْمَوْهُ، وَهُو يَمْسَحُ الدَّمَ عَنْ وَجُهِهِ، وَيَقُولُ: «اللّهُم اغْفِرْ لِقَومِي؛ فَإِنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ».

وَأَخْرَجَ الْحَاكِمُ فِي «مُسْتَدْرَكه» بِسَنَدِ حَسَنِ، حَسَّنَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «الصَّحِيحَةِ» فَ مِنْ حَديثِ عائشة عِشْطُ ، أَنَّ رَسُولَ الله عَيْدً قال: «مَكْتُوبٌ فِي الْإِنْجِيلِ: «لَا فَظُّ، ولَا غَلِيظٌ، ولَا سَخَّابٌ بِالْأَسْوَاقِ ) وَلَا يَجْزِي بِالسَّيِئَةِ عَلَيْظٌ، ولَا سَخَّابٌ بِالْأَسْوَاقِ (أَيْ: لَا يَرفَعُ صَوْتُهُ بِالْأَسْواقِ) وَلَا يَجْزِي بِالسَّيِئَةِ مِثْلُهَا، بَلْ يَعْفُو وَيَصْفَحُ».

وَفِي "صحيح البُخَارِيِّ" (3) مِنْ حديثِ عائشةَ ﴿ اللهُ قَالَتْ: "وَمَا انْتَقَمَ رَسُولُ اللهُ عَلَيْتُهُ لِلهُ بِهَا".

- وَمِنْ مَحَاسِنِ الْعَفْوِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ طَرِيقٌ لِكَسْبِ الْقُلُوبِ.

قَاكَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ فَهِمَا رَحْمَةِ مِنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمٌّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ
الْاَنْفَشُوا مِنْ حَوْلِكُ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَمُهُمْ ﴾ (آل عمران: 159).

\_ وَمِنْ مَحَاسِنِ الْعَفْوِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّهُ خَيْرٌ مِنَ الصَّدَقَةِ.

قَاكَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ قَوْلٌ مَعْرُونُ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِن صَدَقَةِ يَتْبَعُهَا آذَى وَاللّهُ غَفَى حَلِيهُ ﴿ اللّهِ وَ 163).

قَالَ ابْنُ كَثِيرٍ ﴿ فَوْلُ مَعْرُونُ ﴾ أَيْ: مِنْ كَلِمَةٍ طَيَّبَةٍ وَدُعَاءٍ لِمُسْلِمٍ، ﴿ وَمَغْفِرَهُ ﴾ أَيْ: مِنْ كَلِمَةٍ طَيَّبَةٍ وَدُعَاءٍ لِمُسْلِمٍ، ﴿ وَمَغْفِرَهُ ﴾ أَيْ: عَفْوٌ وَغَفْرٌ عَن ظُلْمٍ قَوْلِيٍّ أَوْ فِعْلِيٍّ » (4).

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (929) واللَّفظُ لَهُ \_، ومسلم (1792).

<sup>(2) «</sup>حَسَنَ»: أخرجه الحاكم (2/ 14 6) وحَسَّنه الأَلْباني في «الصَّحِيحة» (2458).

<sup>(3)</sup> رُواه البخاريُّ (6786).

<sup>(4) «</sup>المصباح المنير» (150).

- وَمِنْ مَحَاسِنِ الْعَفْوِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ مَن سَارَعَ إِلَى الْعَفْوِ أَدْرَكَتْهُ مَغْفِرَةُ اللهِ لَهُ وَذَلِكَ يَوْمَ الْإِثْنَينِ وَالْحَمِيسِ.

ففي "صحيح مُسْلِمٍ" أَ مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهُ مَنْ لَا اللّٰهُ عَلَيْكُمْ قَالَ: النُّهَ عَلَيْكُمْ قَالَ اللهُ لِكُلِّ عَبْدٍ لَا يُشْرِكُ بِاللهِ النُّفتحُ أَبُوابُ الجُنّة: يَوْمَ الْإِثْنَيْنِ وَيَوْمَ الْخَمِيسِ فَيَغْفِرُ اللهُ لِكُلِّ عَبْدٍ لَا يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا، إِلَّا رَجُلًا كَانَتْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَخِيهِ شَحْنَاءُ، فَيُقَالُ أَنْظِرُوا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحًا، أَنْظِرُوا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحًا».

وأُسْتَغْفِرُ اللهَ.

#### الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ إصلاحُ ذاتِ البَيْن :

الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أمَّا بَعْدُ، أَيُّهَا النَّاسُ تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ عَنْ مَحَاسِنِ الْعَفْوِ وَالآَنِ حَدِيثي مَعَكُمْ عَنْ مَحَاسِنِ الْعَفْوِ وَالآَنِ حَدِيثي مَعَكُمْ عَنْ إصْلَاحِ ذَاتِ الْبَيْنِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، إصْلَاحُ ذَاتِ الْبَيْنِ عُنْوَانُ الْإِيهانِ، وَمَنْبَعُ الْأَمَانِ وَمَقتدرُ الرَّاحَةِ حَثَّ اللهُ في كِتَابِهِ الْكَرِيمِ ورغَّبَ فِيهِ النَّبِيُّ عَيْنِكُمْ في سُنَّتِهِ الصَّحِيحَةِ.

قَاكَ ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكِلُ \_ : ﴿ فَٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ يَنْنِكُمْ ﴾ (الأنفال: 1).

وقَاكَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ ٱلْخَوَيْكُمُ وَاتَّقُوا اللّهَ لَعَلَكُمُ رُحْمُونَ ۞ ﴾ (الحجرات: 10).

<sup>(1) «</sup>رواه مسلم» (2565).

وَقَاكَ سُبْحَنَهُ : ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَيْمِيرِ مِن نَجْوَنَهُمْ إِلَّا مَنَ أَمْرَ بِسَدَقَةِ أَوْ مَعْرُوفِ أَوْ إِسْلَاجِ بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلَ ذَلِكَ آبَتِعَآ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْقَ ثُوْلِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ النَّا ﴾ (النساه: ١١٩).

أَيُّهَا النَّاسُ، في الصُّلْحِ خَيْرٌ مِنَ الْمَشَاكِلِ وَالْقَلَاقِلِ مِنَ الضَّغَائِنِ وَالْأَحْقَادِ مِنْ الْبَاغِي وَالتَّدابُرِ خَيْرٌ مِنَ الطَّلاقِ وَالْفِرَاقِ وَالشَّقَاقِ.

قَاكَ اللهُ - سُبَحَنَهُ، وتَعَكَلَ - : ﴿ فَلَا جُنَاعَ عَلَيْهِمَا أَن يُصَلِحًا بَيْنَهُمَا صُلَحًا وَالشَّلَحُ عَيْدً ﴾ وقاك الله الماء 128).

وَهَا هُوَ النَّبِيُّ عَلِيْكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - يَحُثُّ عَلَى الصَّلْحِ بَيْنَ النَّاسِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ»(١) مِنْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهِ عَالَ: قال رَسُولُ الله عَالِيَكُم : «كُلُّ سُكُلُّ عَالَيْكُم : «كُلُّ سُكُمْ مِنَ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ كُلُّ يَوْمٍ تَطْلُعُ فِيهِ الشَّمْسُ يَعْدِلُ بَيْنَ النَّاسِ صَدَقَةٌ».

وَهَذَا الْحَدِيثُ قَدْ تَرْجَمَ لَهُ أَمِيرُ الْـمُؤْمِنين فِي الْحَدِيثِ الْبُخَارِيُّ عِلَىٰ بِبَابٍ فَضْلِ الْإِصْلَاحِ وَالْعَدْلِ.

وَقَارَنَ بَيْنَ السِّيَادَةِ وَالْإِصْلَاحِ بَيْنَ النَّاسِ.

ففي "صحيح الْبُخَارِيِّ" أَنْ حديثِ أَبِي بَكْرَةَ هَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهَ عَلَيْهِ اللهَ عَلَيْهِ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ عَلَيْ عَظِيمَتَيْنِ مِنَ الْمُسْلَمِينَ». "إِنَّ ابْنِي هَذَا سَيَّدٌ وَلَعَلَّ اللهَ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ عَلَيْ عَظِيمَتَيْنِ مِنَ الْمُسْلَمِينَ».

وَهُنَا \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ طَائِفَةٌ تَرْتَفِعُ دَرَجَاتُهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَتَتَفَوَّقُ بِعَمَلِهَا عَلَى الصَّائِمِ الْمُتَنَفِّلِ وَالْقَائِمِ الْمُتَنَفِّلِ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (2707)، ومسلم (1009).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (2704).

فَفي "سُنَنِ الْتَرْمِذِيِّ بِسَنَدِ صَحيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِي في "صَحيحِ التَّرْمِذِيِّ" أَن مِنْ حديثِ أَبِي الدَّرْدَاءِ هِنْ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَيْظِيْهِ: "أَلَا أُخْبِرَكُمْ بِأَفْضَلَ مِنْ مَدْبَةِ اللهِ عَيْظِيْهِ: "أَلَا أُخْبِرَكُمْ بِأَفْضَلَ مِنْ مَرْجَةِ الصِّيَامِ وَالصَّلَاةِ، والصَّدَقَةِ؟ ". قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: "إصْلَاحُ ذَاتِ الْبَيْنِ، وَفَسَادُ ذَاتِ الْبَيْنِ هِيَ الْحَالِقَةُ ".

أَيُّهَا النَّاسُ، ٱللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ نَهَى مَنْ أَقْسَمَ عَلَى الْامْتِنَاعِ مِنَ الْإِصْلَاحِ عَنِ الْمُضِيِّ فِي يَمِينِهِ فَقَالَ سُبْحَنَهُ, : ﴿ وَلَا تَجْمَلُوا اللَّهَ عُمْضَكَ لِأَيْمَنِكُمْ أَن تَبَرُّوا وَتَتَعُوا اللَّهَ عُمْضَكَ لِأَيْمَنِكُمْ أَن تَبَرُّوا وَتَتَعُوا اللَّهَ عُمْضَكَ لِأَيْمَنِكُمْ أَن تَبَرُّوا وَتَتَعُوا وَتَتَعُوا وَتَتَعُوا وَتَتَعُوا وَتَتَعُوا وَتَتَعُوا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ أَوَاللَّهُ مَنْ عَلِيكُ ﴾ (البقرة: 224).

وَفِي «الصَّحيحَيْنِ» (2) مِنْ حديثِ عائشة ﴿ اللهِ عَالَشَة عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهِمَا، وَإِذَا أَحَدُهُمَا يَسْتَوْضِحُ الْآخَرَ وَيَسْتَرْفِقُهُ (أَيْ يَطْلُبُ مِنْهُ اللهِ عَلَيْكُمُ عَلَيْهِمَا، وَإِذَا أَحَدُهُمَا يَسْتَوْضِحُ الْآخَرَ وَيَسْتَرْفِقُهُ اللهُ عَلَيْهِمَا، وَإِذَا أَخَدُهُمَا يَسْتَوْضِحُ اللهُ عَلَيْهُمَا اللهُ عَلَيْهِمَا، وَإِذَا أَخَدُهُمَا يَسْتَوْضِحُ اللهُ عَلَيْهُمَا اللهُ عَلَيْهُمَا، وَإِذَا أَخَدُهُمَا يَسْتَوْضِحُ اللهُ عَلَيْهُمَا، وَإِذَا أَخَدُهُمَا يَسْتَوْضِحُ اللهُ عَلَيْهِمَا، وَاللهُ عَلَيْهُمَا اللهُ عَلَيْهُمَا اللهُ عَلَيْهُمَا اللهُ عَلَيْهُمَا اللهُ عَلَيْهُمَا اللهُ عَلْيَخُمُ مَا شَاءَ.

أَيُّهَا النَّاسُ، هَا هُوَ النَّبِيُ عَلَيْكُ مُرْشِدُنَا إِلَى أَفْضَلِ الصَّدَقَةِ إِنَّهَا ـ وَاللهِ ـ أَقَلُّ مُؤْنَةً وَأَعْظَمُ أَجْرًا.

فَقَدْ أَخْرَجَ الْأَصْبَهَانِيُّ فِي «التَّرْغِيبِ» بِسَنَدِ حَسَنِ، حَسَّنَهُ الْأَلْبَانِي فِي «الصَّحيحة» (3) مِنْ حديثِ أَبِي أَيُّوبِ الْأَنْصَارِيِّ ﴿ اللَّهُ عَالَىٰ اللهِ عَلِي اللهِ عَلِي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ الل

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أحمدُ (6/ 444 \_ 445) وأبو داوُدَ (4919)، والترمذي (2509) والبخاريُّ في «الأدب» (391) وصَحَّحه الألباني في «صَحِيح الترمذي» (2640).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (2706)، ومسلم (1558).

<sup>(3) «</sup>حَسَنَ»: أخرجه الأصفهاني في «الترغيب» (ص50)، وحَسَّنه الأَلْباني في «الصَّحِيحة» (2644).

وَأَخْرَجَ عَبْدُ بْنُ حَمِيدٍ فِي «الْمُنْتَخَبِ» بِسَنَدٍ حَسَنِ لِغُيْرِهِ كَمَا قَالَ الْأَلْبَانِيُّ فِي «الطَّحَدِيثِ عَبْدِ اللهِ عَمْرٍو ﴿ اللهِ عَالَىٰ اللهِ عَلَيْكُمْ : «الصَّحيحةِ »(١) مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍو ﴿ اللهِ عَالَىٰ اللهِ عَلَيْكُمْ : «أَفْضَلُ الصَّدَقَةِ: إِصْلَاحُ ذَاتِ الْبَيْنِ ».

أَيُّهَا النَّاسُ، مَنْ رَغِبَ فِي أَجْرِ الصُّلْحِ وإِنَّ أَجْرَهُ لَعَظِيمٌ، وَمَنْ رَغِبَ فِي ثَوَابِهِ وَإِنَّ وَأَبُرَهُ لَعَظِيمٌ، وَمَنْ رَغِبَ فِي ثَوَابِهِ وَإِنَّ وَاللَّهُ لَكُوْ اللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَشَرَفَهُ بَيْنَ يَدَيْ صُلْحِهِ وَيُبَيِّنَ فَضْلَهُ وَشَرَفَهُ بَيْنَ يَدَيْ صُلْحِهِ وَيُبَيِّنَ فَضْلَهُ وَشَرَفَهُ بَيْنَ يَدَيْ صُلْحِهِ وَيُجَتَّ عَلَيْهِ وَهَكَذَا كَانَ مُعَلِّمُ الْبَشِرِيَّةِ مُحَمَّدٌ عَلَيْكُمْ.

فَفي "سُنَنِ الْتَرْمِذِيِّ» بِسَنَدٍ صَحيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِي في "صَحيحِ أَبِي دَاوُدٍ» ( عَنْ حَديثِ أَنْسٍ بْنِ مَالِكٍ ﴿ فَيْهِ قَالَ: "مَا رَأَيْتُ النَّبِيَّ عَلَيْكُمْ رُفِعَ إِلَيْهِ شَيْءٌ فِيْهِ قِصَاصٌ إِلَّا أَمَرَ بِالْعَفْوِ».

وَفِي "سُنَنِ أَبِي دَاوُدٍ" بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي "صَحِيحِ أَبِي دَاوُدٍ" فَي مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَمْدٍ و بْنِ الْعَاصِ عَبْدِ اللهِ عَلَيْكُمْ قَالَ: "تَعَافُوا الحُدُودَ فِيهَا بَيْنَكُمْ، فَهَا بَلَغَنِي مِنْ حَدِّ فَقَدْ وَجَبَ».

اللهُمَّ إِنَّكَ عَفُوٌّ تُحِبُّ الْعَفْوَ فَاعْفُ عَنَّا، اللَّهُمَ وَفَقْنَا لِلْعَفْوِ وَالْغُفْرَانِ، اللَّهُمَّ وَفَقْنَا لِإِرْغَامِ الشَّيْطَانِ بِالْعَفْوِ وَالْغُفْرَانِ أَلِفُ بَيْنَ قُلُوبِنَا، وَأَصْلِحْ ذَاتَ بَيْنِنَا، اللَّهُمَّ وَفَقْنَا لِإِرْغَامِ الشَّيْطَانِ بِالْعَفْوِ وَالْغُفْرَانِ فِي اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ أَيْنَا اللَّهُمَّ أَيْنَا عَيْرَ يَأْسٍ مِنَّا، اللَّهُمَّ أَيْنَسُهُ مِنْ ذَلِكَ بِرَحْمَتِكَ يَا فِي الرَّحْمَ الرَّاحِمِينَ.

<sup>(1) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه عبد بن حميد في «المنتخب» (43/2)، والبزار (2059) وحَسَّنه الأَلْباني في «الصَّحِيحة» (2639).

<sup>(2) «</sup>صَحِيع»: أخرجه أبو داوُدَ (4497)، وصَحَّحه الأَلّباني في «صَحِيح أبي دَاودٍ» (3774).

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أبو داوُدَ (4376)، وصَحَّحه الأَلْباني في «صَحِيح أبي دَاودٍ» (3680).

# فضيلة الصّدق

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّئَاتِ أَعْمَالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَانِهِ وَلَا تَمُونَنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَّا عَمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَيَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَامَ وَاتَّقُوا النَّهَ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَامَ وَالنَّعُوا النَّهَ الَّذِى تَسَامَ لُونَ بِهِدِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْتُهُمْ رَقِبُا (النَّسَاء: 1).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوَلَا سَدِيلًا ۞ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَاذَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلِيْكُمْ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حَدِيثي مَعَكُمْ الْيَوْمَ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنِ الصِّدْقِ.

وَالصِّدْقُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ هُوَ الْفَضِيلَةُ الْجَامِعَةُ وَالرَّجُلُ الصَّادِقُ مَحْبُوبٌ مِنَ اللهِ مَحْبُوبٌ مِنَ اللهِ مَحْبُوبٌ مِنَ النَّاسِ قَرِيبٌ مِنْ كُلِّ خَيْرٍ وَبِرِّ؛ لَأَنَّهُ قَدْ قِيلَ: ثَلَاثٌ لَا تُخْطِيءُ الصَّادِقَ: الْخُلُوةُ، وَالْمَلَاحَةُ، وَالْمَيْبَةُ.

وَمَنْ كَانَ هذا حَالُهُ كَيْفَ لا تُحَبُّهُ قُلُوبُ النَّاسِ.

فَالصِّدْقُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَمْرُهُ عَظِيمٌ فَهُوَ مَحَلٌّ لِلْجِزَاءِ مِنَ الله.

قَاكَ الله - سُبْحَنهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِينَ ﴾ والتوبة: 119).

وَذَكَرَ ٱللَّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - الصَّادِقِينَ وَالصَّادِقَاتِ فِي مَقَامِ الثَّنَاءِ وَمِمَا لَحُمْ مِنَ الْأَجْرِ الْعَظِيم. فَقَالَ - سُبْحَنَهُ، -: ﴿ وَالصَّدِقِينَ وَالصَّدِقَاتِ ﴾ (الأحزاب: 35).

وَقَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنْهُ, وَتَعَلَلَ \_ : ﴿ فَلَوْ صَكَفُوا اللَّهَ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ ﴾ (محمد: 21).

أَيْ لَوْ عَامَلُوا اللهَ بِالصِّدْقِ فِي قُلُوبِهِمْ وَأَعْهَاهِمْ، وَأَقْوَاهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَلَكِنَّهُمْ كَذَبُوا الله فَكَانَ شَرًّا لَهُمْ.

وَأَخْبَرَ النَّبِيُّ عَيْظُتُمُ أَنَّ الصَّدْقَ يَهْدِي صَاحِبَهُ إِلَى الْجُنَّةِ وَالْجُنَّةُ غَايَةُ كُلِّ مُطْلَبٍ.

فَقِي "الصَّحيحيْنِ" أَ مِنْ حديثِ عَبْدُ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللَّهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّهُ عَلْمَ اللَّهِ عَلَى الْمُجُورِ عَلَى اللَّهُ عَلَى النَّارِ عَنْدَ اللهِ صِدِّيقًا، وَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ، وَإِنَّ اللَّهُ جُورِ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَإِنَّ اللهُ جُورَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَإِنَّ اللهُ جُورِ مَنْ اللهُ عَذَابًا ».

وَأَخْبَرَ عَلِيلًهُ - أَيْضًا - أَنَّ الصِّدْقَ طُمَأْنِينَةٌ.

فَقَدْ أَخْرَجَ التِّرْمِذِيُّ بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ الجَامِع» (2) مِنْ حديثِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ وَفَضْ قَالَ: حَفِظْتُ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلِيْكُمْ: «دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لَا يَرِيبُكَ؛ فَإِنَّ الصِّدْقَ طُمَأْنِينَةٌ، وَالْكَذِبَ رِيبَةٌ».

وَمَعْنَى طُمَأْنِينَةٌ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَيْ لَيْسَ فِيْهِ قَلَقٌ أَوْ شَكٌ فَلَا يَنْدَمُ عَلَيْهِ صَاحِبُهُ أَبُدًا فَالطُّمَأْنِينَةُ سَاكِنَةٌ قَلْبَهُ وَالسَّكِينَةُ تَنْزِلَ عَلَيْهِ وَالْيَقِينُ يُلَازِمُهُ فَلَا يَتَأَسَّفُ عَلَى شَيْءٍ أَبُدًا فَالطُّمَأْنِينَةُ سَاكِنَةٌ قَلْبَهُ وَالسَّكِينَةُ تَنْزِلَ عَلَيْهِ وَالْيَقِينُ يُلَازِمُهُ فَلَا يَتَأَسَّفُ عَلَى شَيْءٍ حَصَلَ أَوْ يَحْصُلُ؛ لِأَنَّ الصَّدْقَ مَنْجَاةٌ وَالصَّادِقُونَ يُنَجِّيهِمُ اللهُ بِصِدْقِهِمْ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاري (6094)، ومسلم (2607).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه الترمذي (2518) وروى النَّسائي في شطره الأول (5714) وصَحَّحه الأَلْباني في «صَحِيح الجامع» (3378).

وَهَكَذَا الْأَنْبِيَاءُ - أَيُّهَا النَّاسُ - مِنْ ضِمْنِ مَا بُعِثُوا بِهِ أَمْرُهُمُ النَّاسَ بِصِدْقِ الْحَدِيثِ. فَفِي «الصَّحيحيْنِ» (1) مِنْ حديثِ أَبِي سُفْيَانَ بْنِ حَرْبِ ﴿ فَضَعَ فِي حَدِيثِهِ الطَّوِيلِ فَفِي وَلَيْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ وَحُدَهُ لَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَاتْركُوا مَا يَقُولُ آبَاؤكُمْ، وَيَأْمُرُنَا يَقُولُ: «اعْبُدُوا الله وَحُدَهُ لَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَاتْركُوا مَا يَقُولُ آبَاؤكُمْ، وَيَأْمُرُنَا بِالصَّلَاةِ وَالصِّدِقِ، وَالْعَفَافَ، والصِّلَةِ».

وَقَدْ حَثَنَا نَبِيُنَا عَلَيْكُمْ عَلَى الصِّدْقِ وَبَيَّنَ لَنَا أَنَّهُ يَهْدِي إِلَى الْبِرِّ وَالْبِرُّ يَهْدِي إِلَى الْبِرِّ وَالْبِرُّ يَهْدِي إِلَى الْبِرِّ وَالْبِرُّ يَهْدِي إِلَى الْبِرِّ وَالْبِرُ يَهْدِي إِلَى الْبِرِّ وَالْبِرُ مَا الْجُنَّةِ، وَذَكَرَ لَنَا أَرْبَعَ مَنْ جَمَعَهَا فَقَدْ جَمَعَ الدُّنْيَا بِأَسْرِهَا.

فَفِي «مُسْنَدِ أَحْدَ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ لِغَيْرِهِ كَمَا قَالَ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ التَّرْغِيبِ» (2) مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و حَسْنُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْكَ اللهِ عَيْكَ إِذَا كُنَّ فِيكَ، فَلَا عَلَيْكَ مَا فَاتَكَ مِنَ الدُّنْيَا: حِفْظُ أَمَانَةٍ وَصِدْقُ حَدِيثٍ، وَحُسْنِ خَلِيقَةٍ، وَعِفَّةٌ فَى طُعْمَةٍ». وَعَفَّةٌ فَى طُعْمَةٍ».

وَضَمِنَ لَنَا الْجُنَّةَ إِنْ ضَمِنَّا لَهُ سِتًا مِنْ أَنْفُسِنا وَمِنْهَا الصِّدْقُ.

فَفي «مُسْتَدْرَكِ الْحَاكِمِ» بِسَنَدٍ صَحيحٍ لِغَيْرِهِ، قَالَهُ الْأَلْبَانِيُّ في «صَحيحِ التَّرْغِيبِ» (3) مِنْ حديثِ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ عَيْنُ أَنَّ النَّبِيَّ عَيْنِهِ قَالَ: «اضْمَنُوا لي سِتًّا مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَضْمَنْ لَكُمُ الْجَنَّةَ: اصْدُقُوا إِذَا حَدَّثْتُمْ، وَأَوْفُوا إِذَا وَعَدْتُمْ، وَأَدُّوا إِذَا اللَّهِ الْمُؤُوا إِذَا وَعَدْتُمْ، وَأَدُّوا إِذَا اللَّهُ الْمُؤُوا أَنْدِيكُمْ ، وَخُضُّوا أَبْصَارَكُمْ ، وَكُفُّوا أَيْدِيكُمْ ».

وَأَخْبَرَ أَنَّ الصِّدْقَ سَبَبُ الْبَرَكَةِ فِي الْأَرْزاقِ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (2681)، ومسلم (1773).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: رواه أحمد (2/ 177) وقال الألباني في «صَحِيح الترهيب» (2929) صَحِيحٌ لغيره.

<sup>(3) «</sup>صَحِيحٌ»: رواه الحاكم (4/ 359) وقال الأَلْباني في «صَحِيح الترهيب» (2925) صَحِيحٌ لغيره.

فَفِي "الصَّحيحيْنِ" " مِنْ حديثِ حَكِيمٍ بْنِ حِزَامٍ ﴿ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ مَنْ اللَّهِ مَا لَمْ يَتَفَرَّقَا فَإِنْ صَدَقَا وَبَيَّنَا بُورِكَ لَمُمَا فِي بَيْعِهِمَا، وَإِنْ كَتَمَا وَكَذَبَا مُحِقَتْ بَرَكَةُ بَيْعِهِمَا».

وَلِمَذَا كَانَ الصِّدْقُ مَنْجَاةً وَالصَّادِقُ تَصْحَبُهُ السَّلَامَةُ وَلَا بُدَّ.

فَفي «الصَّحيحيْنِ» (٢٥ مِنْ حديثِ كَعْبِ ﴿ الطَّوِيلِ وَفِيهِ: «فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللهِ إِنهَا أَنْجَانِي اللهُ بِالصَّدْقِ، وَإِنَّ مِنْ تَوْبَتِي أَنْ لَا أُحَدِّثَ إِلَّا صِدْقًا مَا بَقيتُ».

فَهَذَا \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ الصَّحَابِيُّ الجُلِيلُ كَعْبُ بْنُ مَالِكِ الَّذِي تَابَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى صَاحِبَيْهِ .... ذَكَرَ لِرَسُولِ الله عَيْدِ اللهِ عَنْ مَنْ تَوْبَتِهِ أَلَّا يُحَدِّثَ بِحَدِيثٍ كَذِبٍ بَعْدَ أَنْ مَنْ تَوْبَتِهِ أَلَّا يُحَدِّثُ بِحَدِيثٍ كَذِبٍ بَعْدَ أَنْ لَنَهُ نَعَالَى بِالصَّدْقِ \_ فَكَانَ \_ وَلِيْنَ مَ مَضْرَبَ المُثَلِ فِي الصَّدْقِ حَتَى أَنَّ اللهَ لَنَجَاهُ اللهُ تَعَالَى بِالصَّدْقِ \_ فَكَانَ \_ وَلِينَ مَا حِبَيْهِ : ﴿ يَكَانُهُ مَصْرَبَ المُثَلِ فِي الصَّدْقِ حَتَى أَنَّ اللهَ \_ مُشْرَبَ المُثَلِ فِي الصَّدْقِ حَتَى أَنَّ اللهَ وَلِي صَاحِبَيْهِ : ﴿ يَكَانُ مَ مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَلِي صَاحِبَيْهِ : ﴿ يَكَانُهُ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِل

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ قَالَ أَحَدُ الْعُلَمَاءِ: «حَقِيقَةُ الصِّدْقِ أَنْ تَصْدُقَ فِي مَوْطِنِ لَا يُنَجِّيكَ مِنْهُ إِلَّا الْكَذِبُ»(3).

وَهَذَا مَا يَظْهُرُ لِلْغرِّ مِنْ بَنِي آَدَمَ لِأَوَّلِ وَهْلَةٍ وَلَكِنَ الصَّدْقَ مَنْجَاةٌ عَلَى كُلِّ حَالٍ وَلَنَا بِقِصَّةِ كَعْبٍ وَصَاحِبَيْهِ أُسْوَةٌ؛ لِأَنَّ الصِّدْقَ مِنْ أُصُولِ الْأَخْلَاقِ الَّتي يَتَفَرَّعُ عَنْهَا غَيْرُهَا.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (1114)، ومسلم (1532).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (4418)، ومسلم (2769).

<sup>(3) «</sup>مَدارجُ السَّالكينَ» (2/ 290).

قَالَ الْحَارِثُ الْمُحَاسِيُّ ﴿ اللهِ الصَّبِرُ ، وَاغْلَمْ - رَحِمَكَ اللهُ - أَنَّ الصَّدْقَ وَالْإِخْلَاصَ أَصُلُ كُلِّ حَالِ ، فَمِنَ الصَّدِقِ يَتَشَعَّبُ الصَّبِرُ ، والْقَنَاعَةُ ، والزُّهْدُ ، وَالرَّضَى ، والْأَنْسُ . وَعَنِ الْإِخْلَاصِ يَتَشَعَّبُ الْيَقِينُ ، وَالْخُوفُ ، وَالْمَحَبَّةُ ، وَالْإِجْلَالُ ، وَالْحَيَاءُ ، وَالتَّعْظِيمُ . وَعَنِ الْإِخْلَاصِ يَتَشَعَّبُ الْيَقِينُ ، وَالْخُوفُ ، وَالْمَحَبَّةُ ، وَالْإِجْلَالُ ، وَالْحَيَاءُ ، وَالتَّعْظِيمُ . فَالصَّدْقُ فِي ثَلَاثَةِ أَشْيَاءَ لَا تَتِمُّ إِلَّا بِهِ ، صِدْقُ الْقَلْبِ بِالْإِيمَانِ تَعْقِيقًا ، وَصِدْقُ النَّيةِ فَا النَّيْ اللهُ فَطِ فِي الْكَلَام » (١) . في الْأَعْبَالِ ، وَصِدْقُ اللَّهُ فِي الْكَلَام » (١) .

وَقَالَ ابْنُ حِبَّانُ حَسِّمَ: «إِنَّ الله \_ جلَّ وَعَلَا \_ فَضَّلَ اللَّسَانَ عَلَى سَائِرِ الجُوَارِحِ، وَرَفَعَ دَرَجَتَهُ، وَأَبَانَ فَضِيلَتَهُ بِأَنْ أَنْطَقَهُ \_ مِنْ بَيْنِ سَائِرِ الجُوَارِحِ \_ بِتَوْحِيدِهِ، فَلَا يَجِبُ لِلْعَاقِلِ أَنْ يُعَوِّدَ آلةً خَلَقَها اللهُ لِلنَّطْقِ بِتَوْحِيدِهِ بِالكَذِبِ، بَلْ يَجِبُ عَلَيْهِ المُدَاوَمَةُ لِلْعَاقِلِ أَنْ يُعَوِّدَ آلةً خَلَقَها اللهُ لِلنَّطْقِ بِتَوْحِيدِهِ بِالكَذِبِ، بَلْ يَجِبُ عَلَيْهِ المُدَاوَمَةُ بِرِعَايَتِهِ بِلُزُومِ الصَّدْقِ، وَمَا يَعُودُ عَلَيْهِ نَفْعُهُ فِي دَارَيْهِ؛ لِأَنَّ اللِّسَانَ يَقْتَضِي مَا عُود، إِنْ بِرَعَايَتِهِ بِلُزُومِ الصَّدْقِ، وَمَا يَعُودُ عَلَيْهِ نَفْعُهُ فِي دَارَيْهِ؛ لِأَنَّ اللِّسَانَ يَقْتَضِي مَا عُود، إِنْ مِحْدُقًا فَصِدْقًا، وَإِنْ كِذَبًا فَكَذِبًا» (2).

وأَسْتَغْفِرُ الله.

### الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ التَّحديرُ مِنَ الكَدِبِ :

الحَمْدُ للهِ ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أمَّا بَعْدُ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ فَضِيلَةِ الصِّدْقِ، وَالْآَنَ حَدِيثي مَعَكُمْ عَنِ التَّحْذِيرِ مِنَ الْكَذِبِ.

<sup>(1) «</sup>هداية المسترشدين» (170).

<sup>(2) (</sup>روضة العقلاء) (51).

أَيُّهَا النَّاسُ، مَا مِنْ شَكَّ أَنَّ الكَذِبَ مِنْ مَسَاوِى وِ الأَخْلَاقِ الَّتِي يَجِبُ أَنْ يُنَزَّهَ الْمُسُلَمُ نَفْسَهُ عَنْهَ بَلْ وَمِنْ صِفَةِ الْمُنَافِقِينَ الَّذِينَ نُهِينَا عَنِ الْإِثِّصَافِ بِأَوْصَافِهِمْ لِيَسْلَمَ لَنَا دِينُنَا. فَالكَذِبُ مُجَانِبٌ لِلْإِيمَانِ تَوَاعَدَ اللهُ صَاحِبَهُ بِقَوْلِهِ: ﴿ وَتِلْ لِكُلْ آفَالِ آفِيمٍ ﴾ (الجاثية: 7).

وَقَاكَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ - : ﴿ إِنَّمَا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِنَايِنَ اللَّهِ وَأُولَتَهِكَ مُمُ ٱلْكَذِبُونَ ﴿ ﴾ (النحل: 105).

وَفِي "الصَّحِيحَيْنِ" (أَ مِنْ حديثِ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرِو بْنِ العَاصِ هِنَّ أَنَّ النَّبِيَّ عَنْ النَّانِ العَاصِ هِنَا أَنَّ النَّبِيَّ عَنْ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا، وَمَنْ كَانَتْ فِيه خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا، وَمَنْ كَانَتْ فِيه خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنَ النَّفَاقِ حَتَّى يَدَعَهَا: إذا اثْتُمِنَ خَانَ، وإذا حَدَّثَ كَذَب، وإذا عَاهَدَ غَدَرَ، وإذا خَاصَمَ فَجَرَ».

وَفِي «الصَّحيحَيْنِ» (2) مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ يُشُخ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَالَ: «آيَةُ الْمُنَافِقِ ثَلَاثٌ إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ، وَإِذَا ائْتُمِنَ خَانَ».

وَالْكَذِبُ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَسَاسُ الْفُجُورِ، وَالْفُجُورُ يَهْدِي إِلَى النَّارِ كَمَا فِي الصَّحيحَيْنِ (3) مِنْ حديثِ ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللَّهُ عَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكُمْ ﴿ الصَّحيحَيْنِ (4) مَنْ حديثِ ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللَّهُ عَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكُمْ وَالْكَذِبَ، فَإِنَّ الْفُجُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكْذِبُ وَيَتَحَرَى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ الله كَذَابًا ».

وَفِي هَذَا الْحَدِيثِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الْكَذِبَ مِنْ كَبَائِرِ الذُّنُوبِ، لأَنَّ الرَّسُولُ عَلِيظُةٍ تَوَعَّدَهُ بأَنْهُ يُكْتَبَ عِنْدَ الله كَذَّابًا.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (34) \_ واللَّفْظُ لَهُ \_ ، ومسلم (58).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (33) ، ومسلم (59).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (9064) ، ومسلم (2607).

وَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (١) مِنْ حديثِ جُنْدُبَ الطَّوِيلِ بَيَانٌ فِي عُقُوبَةٍ مَنْ يَكُذِبُ الْكَذِبةَ فَتَبْلُغُ الْآفَاقَ وَقَدْ جَاءَ ذَلِكَ فِي الرُّوْيَا الَّتِي رَآهَا رَسُولُ الله عَلَيْهِ مِكَلُّوبٍ مِنْ الْكَذِبةَ فَتَبْلُغُ الْآفَاقُ، فَأَتَيْنَا عَلَى رَجُلٍ مُسْتَلْقِ لِقَفَاهُ، وَإِذَا آخَرُ قَائِمٌ عَلَيْهِ بِكَلُّوبٍ مِنْ الْحَدِيثِ: «فَانْطَلَقْنَا، فَأَتَيْنَا عَلَى رَجُلٍ مُسْتَلْقِ لِقَفَاهُ، وَإِذَا آخَرُ قَائِمٌ عَلَيْهِ بِكَلُّوبٍ مِنْ حَدِيدٍ، وَإِذَا هُو يَأْتِي أَحَدَ شِقَيْ وَجُهِهِ فَيُشِرْشِرُ شِرُ شِدْقَهُ إِلَى قَفَاهُ، وَمِنْخَرَهُ إِلَى قَفَاهُ، وَعِنْخَرَهُ إِلَى الْجَانِبِ الْآخِرِ، فَيَفْعَلُ بِهِ مِثْلَ مَا فَعَلَ بِالْجَانِبِ الْآخِلِينِ الْآوَلِي وَنُ فَلَا الْجَانِبِ، حَتَّى يُصْبِحُ ذَلِكَ الْجَانِبُ كَمَا كَانَ، ثُمَّ يَعُودُ عَلَى الْمَوْقَ مُ الْمُ وَيْ وَلِكَ الْمَرَّةَ الْأُولِي ، فَهَا وَمُؤْلُ مِثْلُ مَا فَعَلَ الْمِ مِنْ ذَلِكَ الْمَوْلِ ، فَمَا يَقُومُ مِثْلُ مَا فَعَلَ الْمَرَّةَ الْأُولَى ».

وَفِي خِايَةِ الْحَدِيثِ بَيَانُ الذَّنْبِ الَّذي ارْتَكَبَهُ الرَّجُلُ، وَفِيهِ: «فَإِنَّهُ الرَّجُلُ يَغْدُو مِنْ بَيْتِهِ يَكْذِبُ الْكَذِبَةَ تَبْلُغُ الْآفَاقَ».

وَفِي رِوَايَةٍ لِلْبُخَارِيِّ (2): «فَيَصْنَعُ بِهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ».

وَالْكَذَّابُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ يُعْرَفُ مِنْ وَجْهِهِ يَعْرِفُ ذَلِكَ الْمُتَفَرِّسُونَ بَلْ قَدْ يَعْرِفُ ذَلِكَ ضِعَافُ الْإِيمَانِ.

أَلَيْسَ قَدْ صَحَّ عَنْ رَسُولِ الله عَلَيْكُمْ أَنَّهُ قَالَ: «الْكَذِبُ رَيْبَةٌ» (3) أَيْ تَشُكُّ فِيهِ وَلَا تَطْمَئِنُ إِلَيْهِ نَفْسُكَ، وَعُلَمَاءُ التَّرْبِيةِ كَمَا يُسَمُّونَهُمُ الْيَوْمَ عُلَمَاءُ النَّفْسِ يَقُولُونَ أَنْ الرَّجُلَ إِذَا كَذَبَ الْكَذْبَةَ تَتَسَرَّعُ دَقَّةٌ قَلْبِهِ وَكَذَلِكَ أَنْفَاسُهُ وَتَرَى الْحُمْرَة فِي خَدِّهِ وَكَذَلِكَ أَنْفَاسُهُ وَتَرَى الْحُمْرة فِي خَدِّهِ وَكَذَلِكَ أَنْفَاسُهُ وَتُرَى الْحُمْرة فِي السَّادِقِ خَدِّهِ وَكَذَلِكَ أَنْفَاسُهُ وَتَرَى الْحُمْرة فِي عَنْهُ وَكَفَى بِهَذَا دَلِيلٌ، حَتَّى بَعْضُ الكَفَرَةِ يَعْرَفُونَ وَجْهَ الصَّادِقِ مِنَ الْكَاذِب.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (7047)، ومسلم (2275).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (1386).

<sup>(3)</sup> تقدَّم تخريجُهُ.

فَفي «مُسْنَدِ أَحْمَدَ»، و «سُنَنِ التَّرْمِذِيِّ»، و «ابْنِ مَاجَهْ» بِسَنَدِ صَحِيح، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِي في «الصَّحيحة» (1) مِنْ حديثِ عَبْدِ الله بْنِ سَلَامٍ ﴿ يُشْفُ قَالَ: «لَّا قَدِمَ النَّبِيُّ عَبْدِ الله بْنِ سَلَامٍ ﴿ يَشْفُ قَالَ: «لَّا قَدِمَ النَّبِيُّ عَبْدُ الله عَلَيْهِ، وَكُنْتُ فِيمَنِ انْجَفَلَ، فَلَمَّا رَأَيْتُهُ، عَرَفْتُ أَنَّ وَعَبْدُ الله بْنِ سَلَامٍ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ كَانَ حِينَئِذٍ كَافِرًا وَهَذَا وَجُهَهُ لَيْسَ بِوَجْهِ كَذَّابٍ ». وَعَبْدُ الله بْنِ سَلَامٍ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ كَانَ حِينَئِذٍ كَافِرًا وَهَذَا وَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الْكَذَّابَ يَفْضَحَهُ الله فِي الدُّنْيَا قَبْلَ الْآخِرَةِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، الْكَذِبُ لَا يَصْلُحُ فِي جِدٍّ وَلَا هَزْلٍ.

فَفي «مُسْنَدِ أَحْمَدَ»، و «سُنَنِ أَبِي دَاوُدٍ»، و «التِّرْمِذِيِّ» بِسَنَدٍ حَسَنٍ، حَسَّنَهُ الْأَلْبَانِي في «صَحيح التِّرْمِذِيِّ» (2) مِنْ حديثِ بَهْزِ بْنِ حَكيمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُمْ يَقُولُ: «وَيْلٌ لِلَّذِي يُحَدِّثُ بِالْحَدِيثِ لِيُضْحِكَ بِهِ الْقَوْمَ فَيَكْذِب، وَيْلٌ لَهُ، وَيَلٌ لَهُ».

وَمِنَ الْكَذِبِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنْ يَنْقُلَ أَحَدُنَا كَلَامَ غَيْرِهِ وَهُو لَا يَعْرِفُ صِدْقَهُ مِنْ كَذِبِهِ، وَنَاقِلُ الْكَذِبِ كَذَّابٌ وَلَا شَكَّ وَهَذَا مَا دَلَّ عَلَيْهِ الدَّلِيلُ.

فَقَدْ ذَكَرَ الْإِمَامُ مُسْلِمٌ فِي مُقَدِّمَةِ «صَّحيحهِ»(3) مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَفِئْكُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَيْنِكُمْ : «كَفَى بِالمُرْءِ كَذِبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ».

أَيُّهَا النَّاسُ، قَبْلَ أَنْ أُوَدِّعَ مَقَامي هَذَا أُذَكِّرُكُمْ أَنَّ الْكَذِبَ كَانَ أَبْغَضَ خُلُقٍ إِلَى رَسُولِ الله عَيْنِكُمْ.

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أحمدُ (5/ 451)، والترمذيُّ (2487)، وابْنُ ماجَهُ (1334)، وصَحَّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحِيحة» (569).

<sup>(2) «</sup>حَسَنَّ»: أخرجه أحمدُ (5/2)، والترمذي (2315) وأبو داوُدَ (4990) وحَسَّنه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح التِّرْمذيِّ» (1885).

<sup>(3)</sup> مسلم (المقدمة 5).

### (26) التواضع المتواضع

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيِّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ وَلَا تَمُونَنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ (آل عسران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِنَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلَسَّلَةُ وَالْقُوا النَّهُ الَّذِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَقِيبًا ( ) ﴾ (النساء: ١).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعَمَلَكُمْ وَيَغْفِرْلَكُمْ ذُنُونَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَرَزًا عَظِيمًا ۞ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدِ عَلَيْتُهِ، وشَرِّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحُدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، أَيُّهَا النَّاسُ حَدِيثي مَعَكُمُ الْيَوْمَ عَنِ التَّوَاضُع.

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ خَلَقَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ الْإِنْسَانَ وَكَرَّمَهُ وَفَضَّلَهُ عَلَى كَثِيرٍ مِيَّنْ خَلَقَ تَفْضِيلًا، وَأَلْبَسَهُ حُلَّةَ الْإِيمَانِ، وَزَيَّنَهُ بِأَنْوَاعِ الْفَضَائِلِ وَذَلِكَ تَتْمِيمًا لِتَكْرِيمِهِ وَتَفْضِيلِهِ.

وَالتَّوَاضُعُ أَحَدُ تِلْكَ الْفَضَائِلِ.

وَالَّذِينَ نَبَذُوا هَذَا الْخُلُقَ الْعَظيمَ إِنَهَا هُمْ فِي الْحَقِيقَةِ مُعْتَدُونَ عَلَى مَقَامِ الْأَلُوهِيَّةِ؛ لِأَنَّ الْكِبْرِيَاءَ وَالْعَظَمَةَ للهِ وَحْدَهُ لَا يُنَازِعُهُ فِيهِمَا مُنَازِعٌ إِلَّا كَبَّهُ اللهُ فِي النَّارِ. فَفي "مُسْنَدِ أَحْمَدَ" بِسَنَدِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ في "صَحِيحِ التَّرُهِيبِ" أَن مِنْ حَديثِ عائشة عَيْثِ قَالَتْ: "مَا كَانَ مِنْ خُلُقٍ أَبْغَضُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَلْمَ أَنَهُ مِنَ الْكَذِبِ، مَا اطَّلَعَ عَلَى أَحَدِ مِنْ ذَلِكَ بِشَيْءٍ فَيَخْرُجُ مِنْ قَلْبِهِ، حَتَّى يَعْلَمَ أَنَّهُ قَدْ أَحْدَثِ تَوْبَةً".

اللَّهُمَّ وَفَقْنَا لِلصِّدْقِ فِي الْأَقْوَالِ وَالْأَفْعَالِ، اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنَ الْكَذِبِ وَالنَّفَاقِ وَالشَّفَاقِ وَالشَّفَاقِ وَالشَّفَاقِ وَالشَّفَاقِ وَالشَّفَاقِ وَالشَّفَاقِ وَسَيِّءِ الْأَخْلَاقِ، اللَّهُمَّ ارْزُقْنا حُبَّكَ وَحُبَّ مَنْ يُحِبُّكَ وَحُبَّ الْعَمَلِ الَّذِي يُبَلِّغُنَا حُبَّكَ.



<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أحمدُ ، وصححه الألّبانيُّ في «صَحِيح الترغيب» (2941).

فَفِي «صَحِيحِ مُسْلِمٍ»، وَ «سُنَنِ ابْنِ مَاجَّهُ» (١) مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهِ عَلَيْكُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «الْكِبْرِيَاءُ رِدَائِي وَالْعَظَمَةُ إِزَارِي. مَنْ نَازَعَنِي وَاحِدًا مِنْهُمَا الْقَيْتُهُ فِي جَهَنَّمَ».

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ حَثَّنَا اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ عَلَى مَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ وَحَذَّرَنَا مِنَ الْكِبْرِ. فَقَالَ \_ سُبْحَنَهُ, \_ : ﴿ وَلَخَفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱلْبَعَكَ مِنَ ٱلْمُوْمِنِينَ ﴾ (الشعراء: 215).

وَجَعَلَ الْجُنَّةَ لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ تَكَبُّرًا فِي الْأَرْضِ. فَقَالَ \_ سُبْحَنَهُ، \_ : ﴿ يَلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ جَعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا ﴾ (القصص: 83).

وَوَصَفَ عِبَادَهُ الْـمُتَّقِينَ بِأَنَّهُمْ يَمْشُونَ فِي الْأَرْضِ مُتَوَاضِعِينَ غَيْرَ مُتَكَبِّرِينَ فَقَالَ: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ اللَّذِينَ لَيَسُونَ عَلَ ٱلْأَرْضِ مَوْنَا ﴾ (الفرقان: 63).

قَالَ ابْنُ سَعْدِي حَصِّم: «ذَكَرَ أَنَّ صِفَاتِهِمْ أَكْمَلُ الصِّفَاتِ وَنُعُوتَهُمْ أَفْضَلُ النُّعُوتِ، فَوَصَفَهُمْ بِأَنَّهُمْ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا، أَيْ سَاكِنِينَ مُتَوَاضِعِينَ للهِ وَلِعْبَادِهِ» (2) وَلِلْخَلْقِ، فَهَذَا وَصْفٌ لَمُمْ بِالْوَقَارِ وَالسَكِينَةِ، وَالتَّوَاضُع لله وَلِعِبَادِهِ» (2).

وقَالَ اللهُ مَرَجُا إِنَّ اللهُ لَا يُحِنَهُ وَتَعَكَلَ مَ حَاكِيًا عَنْ لُقْمَانَ وَهُوَ يَعِظُ ابْنَهُ: ﴿ وَلَا تَصَعِرْ خَذَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَصَعِرْ خَذَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَصَعِرْ خَذَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَصَعِرْ خَذَكَ لِلنَّاسِ فَ اللهُ عَنْ اللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْذَالٍ فَخُورٍ ﴾ (لقهان: 18).

وَمَعْنَى الْآيةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ : أَيْ: «لَا تَتَكَبَّرْ، فَتَحقِرَ عِبَادَ اللهِ، وَتُعْرِضَ عَنْهُمْ إِذَا كَلَّمُوكَ». كَمَا قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ هِيَنْهُ (3).

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (2620)، وابْنُ ماجَهُ (174) واللَّفْظُ لَهُ.

<sup>(2) &</sup>quot;تفسير السَّعُديِّ" (586).

<sup>(3) «</sup>فتح القدير» للشوكاني (4/ 101).

وَالتَّوَاضُعُ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَلَامُهُ حُبِّ اللهِ لِلْعَبْدِ كَمَا قَالَ - تَعَالَى - : ﴿ يَمَايُّهُا اللَّذِينَ وَالتَّوَاضُعُ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَلَامُهُ حُبِّ اللهِ لِلْعَبْدِ كَمَا قَالَ - تَعَالَى - : ﴿ يَمَايُّهُا اللَّذِينَ وَاللَّهُ مِنْ يَشَاهُ وَاللَّهُ عَلَى الْمُوْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْكَفِينِ اللَّهِ مِنْ يَشَاهُ وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيمٌ ﴾ (المائدة: 54).

قَالَ الْحَافِظُ ابْنُ كَثِيرٍ ﴿ فَهِذِهِ صِفَةُ الْمُؤْمِنِينَ الْكُمَّلِ، أَنْ يَكُونَ أَحَدُهُمْ مُتَوَاضِعًا لِأَخِيهِ وَوَلِيِّهِ، مُتَعَزِّزًا عَلَى خَصْمِهِ وَعَدُوِّهِ (١٠).

وَقَالَ الْفَقِيهُ السَّمَرْقَنْدِيُّ حَامَد: «اعْلَمْ أَنَّ الْكِبْرَ مِنْ أَخْلَاقِ الْكُفَّارِ وَالْفَرَاعِنَةِ، وَالتَّواضُعُ مِنْ أَخْلَاقِ الْكُفَّارَ بِالْكِبْرِ فَقَالَ: ﴿ إِنَّهُمْ وَالتَّواضُعُ مِنْ أَخْلَاقِ الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِينَ؛ لِأَنَّ اللهَ وَصَفَ الْكُفَّارَ بِالْكِبْرِ فَقَالَ: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَمُهُ لَا إِللهُ إِللهُ إِللهُ يَسْتَكَمْمُونَ ﴾ (الصافات: 35) ».

وَقَالَ - سُبْحَنَهُ، - : ﴿ وَقَنْرُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَنَمَنَ ۚ وَلَقَدْ جَآءَهُم مُّومَن بِالْبَيِنَتِ فَأَسْتَكَبَرُوا فِي الْبَيْنَتِ فَأَسْتَكَبَرُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سَبِقِينَ ﴾ (العنكبوت: 39).

وَقَاكَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ - : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيثَ يَسْتَكَبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدَخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ (غافر: 60).

وَقَالَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَالَى - : ﴿ أَدْخُلُوا أَبْوَبَ جَهَنَّمَ خَلِالِينَ فِيمَ فَيِهِ أَفِيلَ مَتُوى الْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ (غافر: 76).

وَقَالَ \_ سُبْحَنْنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْتَكَبِينَ ﴾ (النحل: 23).

وَقَدْ مَدَحَ اللهُ عِبَادَهُ الْـمُؤْمِنِينَ بِالتَّوَاضُعِ فَقَالَ: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلَّذِينَ يَسْهُونَ عَلَى اللَّرَضِ مَوْنَا ﴾ (الفرقان: 63).

يَعْنِي مُتَوَاضِعِينَ وَمَدَحَهُمْ بِتَوَاضُعِهِمْ وَأَمَرَ نَبِيهُ بِالتَّوَاضُعِ فَقَالَ: ﴿ وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالُ اللَّالِ اللِي اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللللْ

<sup>(1) «</sup>تفسير ابن كثير» (2/ 73).

وَقَالَ : ﴿ وَلِغَفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱلْبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الشعراء: 215). وَمَدَحَ النَّبِيُّ عَلَيْكِمُ بِخُلُقِهِ فَقَالَ: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (القلم: 4).

وَكَانَ خُلُقُهُ التَّواضُعَ؛ لِأَنَّهُ رُويَ فِي الْخَبَرِ أَنَّهُ كَانَ يَرْكَبُ الْجَهَارِ، وَيُجِيبُ دَعْوَةَ الْمُمْلُوكِ، فَثَبَتَ أَنَّ التَّواضَعَ مِنْ أَحْسَنِ الْأَخْلَاقِ، وَكَانَ الصَّالِحُونَ مِنْ قَبْلُ أَخْلاقُهم التَّواضُعُ، فَوَجَبَ عَلَيْنَا أَنْ نَقْتَدِي بِهِمْ هِشْعُه »(1).

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ حَثَّنَا نَبِيُّنَا عَيْظَةٍ عَلَى التَّوَاضُعِ وَرَغَّبَنَا فِيهِ وَبِيَّنَ لَنَا أَنَّهُ سَبَبٌ لِلرَفْعَةِ وَالْعِزَة، وَطَرِيقٌ إِلَى الجُنَّةِ.

فَفِي «صَحِيحِ مُسْلِم» (2) مِنْ حديثِ عِيَاضٍ بْنِ حِمَارٍ حَمِيْكُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَّ عَلَيْ عَلَيْ عَلَ

فَفِي "صَحِيحِ مُسْلِمٍ" (3) مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهِ عَلَيْكُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُمْ قال: «مَا نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِنْ مَالٍ، وَمَا زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفْوٍ إلَّا عِزًّا، ومَا تَوَاضَعَ أَحَدٌ لله إِلَّا رَفَعَهُ اللهُ ».

قَالَ ابْنُ الْحَاجِّ حَصِّمُ: «مَنْ أَرَادَ الرِّفْعَةَ فَلْيَتَوَاضَعْ لله تَعَالَى، فإِنَّ الْعِزَّةَ لَا تَقَعُ إِلَّا بِقَدْرِ النَّزُولِ، أَلَا تَرَى أَنَّ الْمَاءَ لَمَا نَزَلَ إِلَى أَصْلِ الشَّجَرَةِ صَعَدَ إِلَى أَعْلَاهَا، فَكَأَنَّ بِقَدْرِ النَّزُولِ، أَلَا تَرَى أَنَّ الْمَاءَ لَمَا عَلَى أَصْلِ الشَّجَرَةِ وَأَنْتَ تَحْتَ أَصْلِهَا؟! فَكَأَنَّ سَائِلًا سَأَلَهُ: مَا صَعَدَ بِكَ هُنَا \_ أَعْنِي فِي رَأْسِ الشَّجَرَةِ وَأَنْتَ تَحْتَ أَصْلِهَا؟! فَكَأَنَّ لِسَانَ حَالِهِ يَقُولُ: مَنْ تَوَاضَعَ لله رَفَعَهُ (4).

<sup>(1) «</sup>تنبيه الغافلين» (97).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (2865).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (2588).

<sup>(4)</sup> المدخل لابن الحاج (2/ 122).

وَفِي "صَحِيحِ مُسْلِمِ" أَن مِنْ حديثِ عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ النَّبِيّ عَيْدِ الله عَنْ النَّبِيّ عَيْدِ الله عَنْ كَبْرِ». قَالَ رَجُلّ: إنَّ الرَّجُلَ قال: «لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةُ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةِ مِنْ كِبْرِ». قَالَ رَجُلّ: إنَّ الرَّجُلَ الْجُلَ بُطَر يُحِبُّ أن يكون ثَوْبُهُ حَسَنًا ونَعْلُهُ حَسَنةً. قال: «إنَّ الله بَمِيلٌ يحبُّ الجهال. الكبرُ بَطَر الْحَقِّ وَغَمْطُ النَّاسِ».

وَمَعْنَى بَطَرُ الْحَقِّ - أَيُّهَا النَّاسُ - دَفْعُهُ وَإِنْكَارُهُ تَرَفُّعًا وَتَجَبَّرًا وَتِلْكَ صِفَاتُ الْمُتَكَبِّرِينَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ للهِ وَقَارًا فَاعْرِفُوهُمْ. وَمِنْ صِفَاتِهِمْ - أَيْضًا - مَا جَاءَ فِي الْمُتَكَبِّرِينَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ للهِ وَقَارًا فَاعْرِفُوهُمْ. وَمِنْ صِفَاتِهِمْ - أَيْضًا - مَا جَاءَ فِي الْحَديثِ أَنَّهُمْ يَغْمِطُونَ النَّاسَ وَمَعْنَى غَمْطِ النَّاسِ أَيْ احْتِقَارُهُمْ.

فَهَذَا - أَيُّهَا النَّاسُ - هُوَ تَعْرِيفُ النَّبِيِّ عَيْدِ لِلْكِبْرِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، هُنَاكَ فَرْقٌ بَيْنَ التَّوَاضُعِ وَالذُّلِّ وَالْـمَهَانَةِ لِأَنَّهُ قَدْ قِيلَ: «مِنْ التَّوَاضُعِ مَا وَضَعَ».

وَالْحِكْمَةُ وَضْعُ الشَّيْءِ فِي مَوْضِعِهِ. قَالَ تَعَالَىٰ ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِصَمَةَ فَقَدَ أُوتِى خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ (البقرة: 269).

أَيُّمَا النَّاسُ، الْفَرْقُ بَيْنَ التَّواضُعِ وَالْمَهَانَةِ أَنَّ التَّوَاضَعَ يَتَولَّدُ مِنْ بَيْنِ الْعِلْمِ بِاللهِ مَ مَعْرِفَةِ وَمَعْرِفَةِ أَسْمَائِهِ وَصِفَاتِهِ وَنُعُوتِ جَلَالِهِ وَتَعْظِيمِهِ وَمَحْبَّتِهِ وَإِجْلَالِهِ، وَمِنْ مُعْرِفَتِهِ بِنَفْسِهِ وَتَفَاصِيلِهَا وَعُيُوبِ عَمَلِهَا وَآفَاتِه، فَيَتَولَّدُ مِنْ ذَلِكَ كُلِّهِ خُلُقٌ هُو مَعْرِفَتِهِ بِنَفْسِهِ وَتَفَاصِيلِهَا وَعُيُوبِ عَمَلِهَا وَآفَاتِه، فَيَتَولَّدُ مِنْ ذَلِكَ كُلِّهِ خُلُقٌ هُو التَّواضُعُ وَهُو انْكِسارُ الْقَلْبِ للله وَخَفْضُ جَنَاحِ الذُّلُّ والرَّحْمَةِ لِعِبَادِهِ فَلَا يَرَى لَهُ عَلَى التَّواضُعُ وَهُو انْكِسارُ الْقَلْبِ لله وَخَفْضُ جَنَاحِ الذُّلُّ والرَّحْمَةِ لِعِبَادِهِ فَلَا يَرَى لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا يَرَى لَهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله الله الله الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الل

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (19).

وَأَمَّا الْمَهَانَة فَهِي الدَّناءَةُ والجِسَّة وَبَذْلُ النَّفْسِ أَوْ ابْتِذَالْهَا فِي نَيْلِ حَظِّهِ مِنْهُ فَهَذَا كُلُّهُ ضَعَةٌ لَا تُواضعٌ طَالِبُ كُلِّ حَظِّ لِمَنْ يُرْجُو نَيْلَ حَظِّهِ مِنْهُ فَهَذَا كُلُّهُ ضَعَةٌ لَا تُواضعٌ وَاللهَ الْعَلَّمَةُ وَاللهَانَةَ. كَمَا قَالَ ذَلِكَ الْعَلَّامَةُ ابْنُ الفَيِّم عِيْمِ (١).

وأَسْتَغْفِرُ الله.

الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ صُورٌ مِنْ تواضُعِ النَّبيِّ عَلَيْكُم :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالِمِينَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْـمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ.

أَمَّا بَعْدُ، أَيُّمَا النَّاسُ تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ عَنِ التَّواضُعِ وَالْآنَ حَدِيثي مَعَكُمْ عَنْ صُورٍ مِنْ تَواضُعِ النَّبِيِّ عَيْلِكُمْ.

أَيُّهَا النَّاسُ، نَبِيُّنَا مُحَمَّدُ عَيْطِيَّهُ هُوَ أَحْسَنُ النَّاسِ خُلقًا وَأَكْرَمُهُمْ عَلَى الله \_ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى \_ اخْتَارَهُ اللهُ عَلَى عِلْمٍ، وَأَكْرَمَهُ بِالرِّسَالَةِ وَأَيَّدَهُ بِالْوَحْيِ، وَجَبَلَهُ عَلَى جَمِيدِ الْخِلَالِ، وَفَطَرَهُ عَلَى كَرِيم الخِصَالِ.

وَأَثْنَى عَلَيْهِ بِأَحْسَنِ الثَّنَاءِ فَقَالَ: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (القلم: 4). وَأَمْرَنَا بِالتَّأْسِيِّ بِهِ فِي أَقْوَالِهِ، وَأَفْعَالِهِ، وَأَحْوَالِهِ.

فَقَالَ \_ سُبْحَنَهُ، \_ : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْكَيْخِرَ وَكُرُ ٱللَّهِ كُلِيلًا ﴾ (الأحزاب: 21).

<sup>(1)</sup> انظر «الروح» لابن القيم (211).

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ أَدَّبَ اللهُ نَبِيَّهُ فَاحْسَنَ تَأْدِيبَهُ وَرَبَّاهُ فَأَحْسَنَ تَرْبِيَتَهُ، فَكَانَ خُلْقُهُ الْقُرْآنَ، كَمَا قَالَتْ أُمُّ الْـمُؤْمِنِينَ عَائِشَةَ عِشْعُا عِنْدَمَا شَيْلَتْ عَنْ خُلْقِهِ ".

وَمِنْ تَرْبِيَةِ اللهِ لَهُ أَنْ أَمَرَهُ بِالتَّوَاضُعِ فَقَالَ: ﴿ وَلَلْفِطْ جَنَامَكَ لِلْمُتَّمِنِينَ ﴾ (الحجر: 88). وَقَالَ - سُبْحَنْنَهُ: -: ﴿ وَلِخَوْسَ جَنَامَكَ لِيَنِ الْبُعَكَ مِنَ ٱلمُتَّمِنِينَ ﴾ (الشعراء: 215).

أَيُّهَا النَّاسُ، لِنَقِفَ قَلِيلًا أَمَامَ تَوَاضُعِ النَّبِيُّ عَلَيْكُمْ وَلُنَبْدَأُ بِأَكْلِهِ وَجُلُوسِهِ.

فَفِي "شَرْحِ الْسُنَّةِ لِلْبَغَوِيُّ" بِسَنَدِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي "الصَّحِيحَةِ" مِنْ حديثِ عائشة عِيْتُ قَالَتْ: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْتُهِ: "آكُلُ كَمَا يَأْكُلُ الْعَبْدُ وَأَجْلِسُ كَمَا يَجْلِسُ الْعَبْدُ».

وَنَظْرَةٌ إِلَى بَيْتِهِ يَجْلِي لَنَا تَوَاضُعُهُ وَجَمِيلُ أَخُلَاقِهِ عَيْلِكُمْ.

فَهَا هُوَ الْأَسُودُ يَسْأَلُ أُمَّنَا عَائِشَةً ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا كَانَ النَّبِيُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

- وَهَلْ كَانَ عَنْ اللَّهُ يَرْكُبُ الْحِارَ؟

يُحَدِّثُنَا بِذَلِكَ أُسَامَةُ بُنُ زَيْدِ هِنِيْ كَمَا فِي "صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ» (4) أَنَّ رَسُولَ اللهُ عَلَيْكُمْ رَكِبَ عَلَى حِمَارِ عَلَى إِكَافِ عَلَيْهِ قَطِيفَةٌ فَرَكِبَهُ وَأَرْدَفَ أُسَامَةَ وَرَاءَهُ.

- وَهَلْ كَانَ عَيْثُهُ يُسَلِّمُ عَلَى الصَّبْيَانِ؟

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (746).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: شرح السنه للبغوي (13/ 248)، وصَحَّحه الأَلْبانُ في «الصَّحِيحة» (544).

<sup>(3) «</sup>رواه البخاريُّ» (6039).

<sup>(4) «</sup>رواه البخاريُّ» (4) 5964).

يُغْبِرُنَا بِذَلِكَ أَنَسُ بْنُ مَالِكِ ﴿ لَيْنَ عَمَا فِي «الصَّحِيحَيْنِ» (١) أَنَّهُ مَرَ عَلَى صِبْيَانِ فَسَلَّمَ عَلَيْهِمْ وَقَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللهُ عَيْدًا لَهُ عَنْعَلَهُ».

- وَهَلْ كَانَ عَيْدًا فَعُالِطُ الصِّبْيَانَ؟

يُغْبِرُنَا بِذَلِكَ أَنَسُ بُنُ مَالِكِ ﴿ اللَّهُ عَالَ: ﴿ إِنْ كَانَ النَّبِيُ عَلَيْكُمْ لَيُخَالِطُنَا حَتَّى يَقُولَ لَأَخٍ لِي صَغِيرٍ: ﴿ يَا أَبَا عُمَيرِ مَا فَعَلَ النُّغَيْرُ ﴾ . كَمَا فِي ﴿ الصَّحِيحَيْنِ ﴾ (2) . وَهَلْ صَحَّ أَنَّ الْأَمَةِ مِنْ الْإِمَاء لَتَأْخُذَ بِيدِهِ حَيْثُ شَاءَتْ ؟

يُغْبِرُنَا بِذَلِكَ أَنسُ بْنُ مَالِكِ ﴿ يُنْفُنهُ كَمَا فِي ﴿ صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ ﴾ قَالَ: ﴿ إِنْ كَانَتْ الْأَمَةُ مِنَ إِمَاءِ أَهْلِ اللَّهِ ينَةِ لَتَأْخُذُ بِيَدِ رَسُولِ الله عَلْظِيْهُ فَتَنْطَلِقُ حَيثُ شَاءَتْ ﴾ .

فَأَيُّ تَوَاضُع هَذَا - أَيُّهَا النَّاسُ - ؟ فَهَلْ رَأَيْتُمْ أَو سَمِعْتُمْ بِمِثْلِ تَوَاضُعِهِ بِأَبِي هُوَ وَ أُمِّي عَيْالِيْهِ ؟!.

أَتَأْخُذُ الْأَمَةُ مِنَ الْإِمَاءِ بِيَدِ خَيْرِ الْبَرِيَّة، وَأَزْكَى الْبَشَرِيَّةِ فَتَنْطَلِقُ حَيْثُ شَاءَت، فَلَا يَأْفُ وَلَا يَتَأَقَّ وَلَا يَتَبَرََّمُ، يَرْكُبُ نَاقَةً لَهُ فَيَأْتِي أَعْرَابِيٌّ عَلَى قَعُودٍ لَهُ يَأْنَفُ وَلَا يَتَأَقَّ وَلَا يَتَبَرََّمُ، يَرْكُبُ نَاقَةً لَهُ فَيَأْتِي أَعْرَابِيٌّ عَلَى قَعُودٍ لَهُ فَيَشْفُهُ وَلَا يَتَأَقَّ لَهُ فَيَأْتِي أَعْرَابِيٌّ عَلَى قَعُودٍ لَهُ فَيَشْفُهُ وَلَا يَتَأَقَّ وَلَا يَتَبَرَّمُ وَلَا يَتَبَرَّمُ مَن يَرْكُبُ نَاقَةً لَهُ فَيَأْتِي أَعْرَابِيٌ عَلَى قَعُودٍ لَهُ فَيَشْفِهُ وَلَا يَتُعَلِّ فَي اللهِ فَي فَي اللهِ فَي فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي فَي اللهِ فَي فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي فَي اللهِ فَي اللهِ فَي فَلَا عَلَى اللهِ فَي اللهِ اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وَيُعَلِّقُ الْحَافِظُ ابْنُ حَجَرٍ ﴿ عَلَى هَذَا الْحَدِيثِ بِقَوْلِهِ: «فِيهِ إِشَارَةٌ إِلَى الْحَتَّ عَلَى هَذَا الْحَدِيثِ بِقَوْلِهِ: «فِيهِ إِشَارَةٌ إِلَى الْحَتَّ عَلَى التَّوَاضُعِ وَالْإِعْلَامِ بِأَنَّ أُمُورَ الدُّنْيَا نَاقِصَةٌ غَيْرُ كَامِلةٍ ».

<sup>(1) (</sup>رواه البخاريُّ) (247)، واللفُظُ لَهُ، ومسلم (2168).

<sup>(2) «</sup>رواه البخاريُّ» (6129)، ومسلم (2150).

<sup>(3)</sup> الرواه البخاريُّ ١ (6072).

<sup>(4) (</sup>رواه البخاريُّ) (6501).

قَالَ ابْنُ بَطَّالٍ ﴿ عَلَىٰ : ﴿ فِيهِ هَوَانُ الدُّنْيَا عَلَى الله ، وَالتَّنْبِيهِ عَلَى تَرْكِ الْمُبَاهَاةِ وَالْمُنَا عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَقْلٍ أَنْ وَالْمُفَاخَرَةِ وَأَنَّ كُلَّ فِي عَلَى الله فَهُوَ فِي مَحَلِّ الضَّعَةِ فَحَقٌ عَلَى كُلِّ فِي عَقْلٍ أَنْ يَرْهَدَ فِيهِ وَيُقَلِّلُ مُنَافَسَتَهُ فِي طَلَبِهِ ﴾ (١).

وَيَأْتِي النَّبِيُّ عَلَيْكُ مَ رَجُلٌ فَلَمَّا رَأَى هَيْبَتَه أَرْعَدَتْ فَرَائِصُهُ فَيُعْرَفُ ذَلِكَ فِيهِ فَيَقُولُ لَهُ كَمَا فِي «مُسْتَدرَكِ الْحَاكِمِ» بِسَندِ صَحيحٍ، صَحَّحَه الْأَلْبَانِيِّ فِي «الصَّحِيحَة» (أي مِنْ عَلَيْكَ، فَإِنِيِّ لَسْتُ بِمَلِكٍ، إِنَّمَا أَنَا ابْنُ امْرَأَةٍ مِنْ قُرَيْشِ، كَانَتْ تَأْكُلُ الْقَدِيدَ».

أَيُّهَا النَّاسُ، الْحَدِيثُ عَنْ تَوَاضُعِ النَّبِيِّ عَيْطِيْهِ ذُوْ شُجُونٍ وَلَعَلَّ فِي هَذَا الْقَدْرِ كِفَايَةٌ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ. رَزَقَنَا اللهُ حُسْنَ اتِّبَاعِهِ، وَالإِتساءِ بِهِ وَالإِهْتِدَاءِ بِهَدْيِهِ.



<sup>(1) «</sup>الفتح» (11/ 349).

<sup>(2) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه الحاكم (2/ 466) وصَحَّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحِيحة» (1876).

# الْحَسَدُ الْحَسَدُ

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ١٠٠٠ ﴾ (آل عمران: 102).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَلِيلًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أَمَّا بَعْدُ، أَيُّهَا النَّاسُ حَدِيثي مَعَكُمُ الْيَوْمَ عَنِ الْحَسَدِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، الْحُسَدُ وَمَا أَدْرَاكُمْ مَا الْحُسَدُ؟ الْحُسَدُ مَنْبَعُ الشُّرُورِ الْعَظِيمَةِ وَمِفْتَاحُ الْعَوَاقِبِ الْوَخِيمَةِ.

وَيُعَرَّفُ بِإِنَّهُ كَرَاهَةُ النِّعْمةَ وَحُبُّ زَوَالِمِا عَنِ الْمُنْعَمِ عَلَيْهِ، هَذَا هُوَ تَعْرِيفُهُ وَهُوَ خُلُقٌ قَبيحٌ بِكُلِّ إِنْسَانٍ مَذْمُومٌ بِكُلِّ لِسَانٍ.

بَلْ هُوَ صِفَةٌ مِنْ صِفَاتِ الْيَهُودِ.

قَاكَ اللّهُ مَسُبّحَنَهُ، وَتَعَلَى مِن ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِن أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يُرُدُّونَكُم مِن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا مِن عِندِ أَنفُسِهِم مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيِّنَ لَهُمُ الْحَقِّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَى يَأْتِيَ اللّهُ بِأَمْهِ \* إِنَّ اللّهُ عَلَى كُلِ مَنْ وَقَدِيرٌ ﴾ (البقرة: 109).

قَالَ ابْنُ كَثِيرٍ ﴿ عِنْهُ: ﴿ يُحَذِّرُ اللهُ الْـمُؤْمِنِينَ مِنْ سُلُوكِ طَرِيقِ الْكُفَارِ مِنْ أَهْلِ الْكَتَّابِ، وَيُعَلِّمُهُمْ بِعَدَاوَتِهِمْ لَحُمُ فِي الْبَاطِنِ وَ الظَّاهِرِ، وَمَا هُمْ مُشْتَمِلُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحُسَدِ لِلْمُؤْمِنِينَ مَعَ عِلْمِهِمْ بِفَضِلْهِمْ وَفَضْل نَبِيِّهِمْ ﴾.

فَوَصَفَهُمْ بِقَوْلِهِ: ﴿ كُفَّالًا حَسَكًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِنْ بَعْدِ مَا لَبَتَنَ لَهُمُ ٱلْحَقُ ﴾ يَعْنِي: المِنْ بَعْدِ مَا أَضَاءَ لَمُتُمُ الْحُقُ لَمْ يَجْهَلُوا مِنْهُ شَيْئًا وَلَكِنَّ الْحُسَدَ حَمَلَهُمْ عَلَى الجُحُودِ فَعَيرًا هُمْ وَوَبَّخُهُمْ وَلَامَهُمْ أَشَدًا الْمَلَامَةِ (١١).

وَفَالَكَ ٱللَّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ - : ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِيِّهِ فَقَدْ ءَاتَيْنَا مَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِنْبَ وَلَلِكُمْهُ وَمَاتَيْنَهُم مُلَكًا عَظِيمًا ﴾ (النساء: 54).

قَالَ ابْنُ كَثِيرٍ حَالَىٰ اللهُ مِنَ النَّبُوَةِ اللهُ مِنَ الْعَظِيمَةِ وَمَنْعُهُمْ مِنْ تَصْدِيقِهِمْ إِيَّاهُ حَسَدُهُمْ لَهُ لِكَوْنِهِ مِنَ الْعَرَبِ وَلَيْسَ مِنْ بَنِي الْعَظِيمَةِ وَمَنْعُهُمْ مِنْ تَصْدِيقِهِمْ إِيَّاهُ حَسَدُهُمْ لَهُ لِكَوْنِهِ مِنَ الْعَرَبِ وَلَيْسَ مِنْ بَنِي إِلَّاهُ مَسَدُهُمْ لَهُ لِكَوْنِهِ مِنَ الْعَرَبِ وَلَيْسَ مِنْ بَنِي إِلَّاهُ مَسَدُهُمْ لَهُ لِكَوْنِهِ مِنَ الْعَرَبِ وَلَيْسَ مِنْ بَنِي إِلَىٰ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

أَيُّهَا النَّاسُ، كَمَا اتَّصَفَ الْيَهُودُ بِالْحَسَدِ فَهُوَ - أَيْضًا - صِفَةٌ مِنْ صِفَاتِ الْمُنَافِقِينَ؟ قَاكَ اللَّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَى - : ﴿ إِن تَمْسَكُمْ حَسَنَةٌ تَسُوْهُمْ وَإِن تُصِبْكُمْ سَيِّنَةٌ يَقَرَحُوا بِهَا وَإِن تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطً ﴾ (آل عمران: 120).

وَقَاكَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ - : ﴿ إِن تُصِبُكَ حَسَنَةٌ نَسُوْهُمْ وَإِن تُصِبُكَ مُصِيبَةٌ يَعُولُوا قَدْ أَخَذْنَا أَمْرَنَا مِن فَبْ لُ وَيَسَتُولُوا وَهُمْ فَرِحُونَ ﴾ (النوبة: 50).

<sup>(1)</sup> اتفسير ابن كثير ا (1 / 184).

<sup>(2) (</sup>المرجع السابق) (2/ 194).

أَيُّهَا النَّاسُ، مَا خَلَا جَسَدٌ مِنْ حَسَدِ لَكِنَّ الْكَرِيمَ يُغْفِيهِ وَالَّلئِيمَ يُبْدِيهِ.

قَالَ شَيْخُ الْإِسْلَامِ ابْنُ تَيْمِيَّة ﴿ فَقَالَ رَجَلٌ لِلْحَسَنِ: هَلْ يَحْسُدُ الْـمُؤْمِنَ؟ قَالَ: مَا أَنْسَاكَ إِخُوةَ يُوسُفَ!

قَاكَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَكَأَبَتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كُوْكُمُا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرُ رَأَيْنُهُمْ لِى سَنجِدِينَ ﴿ أَنَّ قَالَ يَنْبُنَى لَا نَقْصُصْ رُهْ يَاكَ عَلَىٰ إِخْوَيْكَ فَيْكِيدُوا لَكَ كَيْدُا إِنَّ الشَّيْطُنَ لِلْإِنْسَنِ عَدُوَّ مُهُمِنَ ﴾ (بوسف: 4-5).

قَالَ ابْنُ الْجَوْزِيِّ عِلَىٰ: ﴿ لَمَا تَمَكَّنَ الْحُسَدُ فِي قُلُوبِ إِخْوةِ يُوسُفَ أَرَى الْمَظْلُومَ مَا لِلظَّالِمِ فِي مِرْآةِ: ﴿ إِنِ رَأَتِكُ أَمَدَ عَشَرَكُوكَا ﴾ ، فتكطَّفُوا بِخِدَاعِ: ﴿ مَا لَكَ لَا تَأْمَثًا ﴾ وَشَوَقُوا يُخِدَاعِ: ﴿ مَا لَكَ لَا تَأْمَثًا ﴾ وَشَوَقُوا يُوسُفَ إِلَى رِيَاضٍ: ﴿ يَرْتَعُ وَيَلْعَبُ ﴾ فَلَمَّا أَصْحَرُوا وَأَظْهَرُوا الْمَقْتَ لَهُ، وَرَمَوْا بِسَهْمِ الْعُدُوانِ مَقْتَلَهُ وَأَغْبَاشَ غَيَابَةِ الجُّبِّ: ﴿ لَا تَقْنُلُوا يُوسُفَ وَالْقُوهُ فِي عَيْبَتِ اللَّهِ ﴾ وَرَمَوْا بِسَهْمِ الْعُدُوانِ مَقْتَلَهُ وَأَغْبَاشَ غَيَابَةِ الجُّبِّ: ﴿ لَا تَقْنُلُوا يُوسُفَ وَاللَّهُ وَا عَيْبَتِ اللَّهُ عَنْهُ وَأَغْبَاشَ عَيَابَةِ الجُّبِّ: ﴿ لَا تَقْنُلُوا يُوسُفَ وَالْقُوهُ فِي الجُبِّ وَفَرَّجَ اللهُ عَنْهُ فَأَخَذَهُ بَعْضَ وَبَعْدَ ذَلِكَ وَصَلَ بِهِمْ الْحُسَدُ إِلَى أَنْ يُلْقُوهُ فِي الجُبِّ وَفَرَّجَ اللهُ عَنْهُ فَأَخَذَهُ بَعْضَ السَّيَّارَةِ ثُمَّ كَانَ مَالُهُ إِلَى بَيْتِ اللَّكِ بِمَصْرَ، ثُمَّ نَشَا وَتَرَعْرَعَ، وَفُيْتَتْ بِهِ امْرَأَةُ الْعَزِيزِ، وَأَنْقَالَهُ مُن سُوئِهَا ؛ لِأَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُخْلَصِينَ ثُمَّ سُجِنَ ثُمَّ أُفْرِجَ عَنْهُ وَقَالَ لَهُ وَالْمَالُكُ وَلَكُ مَن سُوئِهَا ؛ لِأَنَهُ كَانَ مِنَ الْمُخْلَصِينَ ثُمَّ سُجِنَ ثُمَّ الْمُؤْرِخِ عَنْهُ وَقَالَ لَهُ الْمَاكَ : ﴿ إِلَٰكَ ٱلْمَوْمُ لَكُ أَلِينَ مَكِنُ أَمِن الْمُخْلَصِينَ ثُمَّ سُجِنَ ثُمَّ أُفْرِجَ عَنْهُ وَقَالَ لَهُ الْمَاكُ : ﴿ إِلَٰكَ ٱلْمَاتُهُ لَالْمُ اللَّهُ مِنْ سُوئِهَا وَلَا لَهُ اللَّهُ مِنْ سُوئِهَا وَلَوْمَ لَكُونَ مِنَ الْمُخْلِقِينَ ﴾ (يوسف: 54) ﴾ (المَالِكُ: ﴿ إِلَٰكَ ٱلْكُومُ لَلْكُومُ لَلْكُومُ لَلْكُومُ لَلْكُومُ لَلْكُومُ لِللَّهُ اللَّهُ مِنْ سُولِهَا وَلَوْلَ الْمُؤْمِلُومُ لَاللَّالُومُ لَقُلُولُ لَكُومُ لَلْكُومُ لَلْكُومُ لَهُ لَلْكُومُ لَلْهُ لَهُ لَا لَهُ لَهُ لَلْكُومُ لَلْكُولُومُ لَلْكُومُ لَاللَّهُ لَا لَهُ لَا لَلْهُ لَولَا لَهُ لَا لَهُ مَنْ اللَّهُ لَا لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَيْ اللَّهُ لَمُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَلْكُومُ لَلْكُومُ لَمُ لَا لَهُ لَلْكُومُ لَا لَهُ لَاللَّهُ لَالِهُ لَاللّٰ لَالْعُولَا لَالْعُومُ لَا لَاللَّهُ لَالِهُ لَا لَهُ لَا لَهُ ل

أَيُّهَا النَّاسُ، الْحَسَدُ مِنْ أَسْبَابِ هَلَاكِ الْأُمَم، وَهُوَ فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ وَاقِعٌ لَا مَحَالَة.

فَقَدْ أَخْرَجَ "الْعِرَاقِيُّ» بِسَنَدِ صَحِيحٍ مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ الْعِرَاقِيُ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالنّبَاعُدُ وَالتّبَاعُدُ وَالْعَرَاقُ وَالْعَبْعُ وَالْعَبْعُ وَالْعَبْعُ وَالْعَبْعُ وَالْعَبْعُ وَالْعَبْعُ وَالْعَالَ وَالْعَبْعُ وَالْعَبْعُ وَاللّبُعْمُ وَاللّبُونُ وَالْعَبْعُ وَاللّبُوالِ وَمَا وَالْعَبْعُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَالْعَبْعُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُولُ وَالْعُلُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُولُ وَاللّبُولُ وَاللّبُولُ وَالْ

<sup>(1)</sup> اللدهش (ص80).

<sup>(2) «</sup>صَحِيحٌ»: «المغني عن حمل الأسفار» (2/ 863).

فَالْحَدِيثُ - أَيُّهَا النَّاسُ - قَدْ دَلَّ عَلَى أَنَّ الْحَسَدَ وَاقِعٌ فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ كَمَا هُوَ فِي الْأُمَّمِ السَّابِقَةِ كَمَا دَلَّ الْجَدِيثُ عَلَى عَاقِبَةِ الْحُسَدِ وَأَنَّ عَاقِبَتَهُ تَؤُولُ إِلَى الْبَغْي ثُمَّ الْهُرْجِ أَيْ: الظَّلْمِ ثُمَّ الْقَتْلِ.

قَالَ ابْنُ كَثِيرٍ ﴿ فَعَنَى اللّهُ لَا اللهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ مَا يَتُولُ اللهُ عَاقِبَةَ الْبَغْي وَالْحَسَدِ وَالْظُلْمِ فِي خَبَرِ ابْنَي آدَمَ لِصُلْبِهِ فِي قَوْلِ الجُمْهُور وَهُمَا قَابِيلُ وَهَابِيلُ كَيْفَ عَدَا أَحَدُهُمَا عَلَى الْآخِرِ فَقَتَلَهُ بَغْيًا عَلَيْه وَحَسَدًا لَهُ فِيهَا وَهَبَهُ اللهُ مِنَ النَّعْمَةِ وَتَقَبُّلِ الْقُرْبَانِ اللّهُ عَلَى اللهُ عَزَ وَجَلّ (أ).

أَيُّهَا النَّاسُ، لَمَّا كَانَتْ عَاقِبَةُ الْحَسَدِ وَبِيلَةً فَقَدْ أَمَرَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ بالتَّعَوُّذِ مِنَ الْحَاسِدِ إِذَا حَسَدَ.

فَقَالَ - سُبْحَنَهُ، - : ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِ ٱلْفَكَقِ ۞ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ۞ وَمِن شَرِّ عَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَكِرَ ٱلنَّفَاتُ تِ فِ ٱلْمُقَدِ ۞ وَمِن شَكِرَ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ۞ ﴾ (الفلق: 1-5). وَحَذَّرَ النَّبِيُّ عَيْظِيْمٌ مِنَ الْحُسَدِ.

<sup>(1) &</sup>quot;تفسير ابن كثير" (3/ 50).

فَفِي "الصَّحِيحَيْنِ" أَن مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمُ : "إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ، وَلَا تَجَسَسُوا وَلَا تَنَاجَشُوا وَلَا تَكَاسَدُوا وَلَا تَبَاغَضُوا وَلَا تَدَابُرُوا وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِخْوَانا».

أَيُّهَا النَّاسُ، لَا يَزَالُ الْإِنْسَانُ بِخَيْرِ مَا لَمْ يَحْسَدُ.

فَقَدُ أَخْرَجَ الطَّبَرانِيُّ فِي «الْكَبير» بِسَنَدِ حَسَنِ، حَسَنَةُ الْأَلْبَانِ فِي «صَحِيحِ الشَّرُغِيبِ» مِنْ حديثِ ضَمُرَةَ بُنِ ثَعْلَبَة ﴿ اللَّهِ عَالَى: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِيْتُهِ: «لَا يَزَالُ النَّاسُ بِخَيْرِ مَا لَمُ يَتَحَاسَدُوا» (2).

وَأَفْضَلُ النَّاسِ مَنْ كَانَ خَالِيًا مِنَ الْحَسَدِ.

فَهِي "سُنَنِ ابْنِ مَاجَّهُ" بِسَنَدِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيّ فِي "صَحِيحِ التَّرْغِيبِ" (3) مِنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرو هِنْ قَالَ: قِيلَ لِرَسُولِ اللهِ عَلِي اللهِ عَلَي النَّاسِ مَنْ حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرو هِنْ قَالَ: قِيلَ لِرَسُولِ اللهِ عَلِي اللهِ النَّاسِ أَفْضَلُ ؟ قَالَ: «كُلُّ مَخْمُومِ الْقَلْبِ صَدُوقِ اللَّسَانِ". قَالُوا: صَدُوقُ اللِّسَانِ نَعْرِفُهُ، فَهَا أَفْضَلُ ؟ قَالَ: «كُلُّ مَخْمُومِ الْقَلْبِ صَدُوقِ اللَّسَانِ". قَالُوا: صَدُوقُ اللِّسَانِ نَعْرِفُهُ، فَهَا أَفْضَلُ ؟ قَالَ: «هُوَ التَّقِيُّ النَّقِيُّ لَا إِثْمَ فِيهِ وَلَا بَعْيَ وَلَا حَسَدَ».

أَيُّهَا النَّاسُ، لَيْسَ مِنْ خُلُقِ الْمُؤْمِنِ أَنْ يَجْمَعَ بَيْنَ الْإِيمَانِ وَالْحَسَدِ.

فَفِي "شُنَنِ النِّسَائِيُّ" وَ"الْإِحْسَانِ لِابْنِ حِبَّانِ" بِسَنَدِ حَسَنِ، حَسَّنَهُ الْأَلْبَانِي فِي الصَّحِيحِ التَّرْغِيبِ" (4) مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ عِلِيْفُ أَنَّ رَسُولَ اللهَ عَلَيْكُمْ قَالَ: "لَا يَجْتَمِعَانِ فِي قَلْبِ عَبْدِ: الْإِيمَانُ وَالْحَسَدُ».

<sup>(</sup>١) رواه البخاريُّ (6066)، ومسلم (2563).

<sup>(2) &</sup>quot;حُسَنٌ": أخرجه الطَّبرانيُّ في "الكبير" (8/ 1578)، وحَسَّنه الأَلْبانيُّ في "صَحِيح الترغيب" (2887).

<sup>(3) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه ابْنُ ماجَه (4216)، وصَحَّحه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح الترغيب» (2889).

<sup>(4) «</sup>حُسَنٌ»: أخرجه النَّسائيُّ (111)، وحَسَّنه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح الترغيب» (2886).

أَيُّهَا النَّاسُ، التَّنَافُسُ إِذَا لَمْ يَصْحَبْهُ تَقْوَى الله عَاقِبَتُهُ إِلَى الْحَسَدِ، فَالْمُنَافَسَةُ طَلَبُ التَّشَبُّهِ بِالْأَفَاضِلِ مِنْ غَيْرِ إِدْ خَالِ ضَرَرٍ عَلَيْهِمْ وَالْحَسَدُ مَصْرُوفٌ إِلَى الضَّرَرِ، فَالْمُنَافَسَةُ إِلَى التَّشَبُّهِ بِالْأَفَاضِلِ مِنْ غَيْرِ إِدْ خَالِ ضَرَرٍ عَلَيْهِمْ وَالْحَسَدُ مَصْرُوفٌ إِلَى الضَّرَرِ، فَالْمُنَافَسَةُ إِذَا صَحِبَها تَقْوَى اللهِ فَهِيَ دَاعِيَةٌ إِلَى اكْتِسَابِ الْفَضَائِلِ وَالْإِقْتِدَاءِ بِالْأَخْيَارِ الْأَفَاضِلِ.

فَفِي "صَحِيحِ مُسْلِمِ" أَنْ حَدِيثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِّ هِيْنَكَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَالَ: "إِذَا فُتِحَتْ عَلَيْكُمْ فَارِسٌ وَالرُّومُ أَيُّ قَوْمٍ أَنْتُمْ؟».

قَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

قَالَ الْقَاضِي عِيَاضٍ ﴿ عَنْ اللَّهُ عَوْلُهُ: «تَتَنَافَسُونَ ثُمَّ تَتَحَاسَدُونَ» أَصْلُ التَّنَافُسِ التَّسَابِقِ إِلَى الشَّيْءِ أَيُّهُمْ يَأْخُذُهُ أَوَّلًا وَكَأَنَّهُ كَثْرَةُ الرَّغْبَةِ فِي الشَّيْءِ هُوَ أَوَّلُ بَابِ التَّحَاسُدِ» (2).

أَيُّهَا النَّاسُ، هُنَاكَ نَوْعٌ مِنَ الْحُسَدِ اللَّحْمُودِ وَهُوَ أَنْ يَتَمَنَّى الرَّجُلُ مِثْلَ عَمَلَ أَخِيهِ أَوْ أَفْضَلَ مِنْهُ مِنْ غَيْرِ تَمَنِيِّ زَوَالِ نِعْمَةِ الله عَلَى أَخِيهِ فَهَذِهِ يُسَمِّيهِ الْعُلَمَاءُ الْغِبْطَةَ.

قَالَ الْكَفُوِيُّ حَصِّى: «الْغِبْطَةُ: تَمَنِّي الْإِنْسَانِ أَنْ يَكُونَ لَهُ مِنَ الَّذِي لِغَيْرِهِ مِنْ غَيْرِ إِرَادَةِ إِذْهَابِ مَا لِغَيْرِهِ ،أَمَّا الْحُسَدُ فَهُوَ إِرَادَةُ زَوَالِ نِعْمَةِ الْغَيْرِ ثُمَّ إِنَّ الْغِبْطَةَ صِفَةُ الْـمُؤْمِنِ وَالْحَسَدُ صِفَةُ الْـمُنَافِقِ»(3).

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (2962).

<sup>(2)</sup> إكمال المعلم (8/ 513).

<sup>(3) (</sup>الكليات) (242).

فَهَذَا النَّوْعُ مِنَ الْحَسَدِ سَمَّاهُ الْعُلَمَاءُ الْغِبْطَةَ وَقَدْ سَمَّاهُ النَّبِيُّ عَلَيْتُهُ حَسَدًا.

فَفِي "الصَّحِيحَيْنِ" (أَ مِنْ حديثِ ابْنِ مَسْعُودِ ﴿ اللَّهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: "لَا حَسَدَ إِلَّا فِي اثْنَتَيْنِ رَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًا فَسَلَطَهُ عَلَى هَلَكَتِهِ فِي الْحُقِّ، وَآخَرُ آتَاهُ اللهُ حِكْمَةً فَهُوَ يَقْضِي بِهَا وَيُعَلِّمُهَا ».

وَفِي "صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ" مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللّهُ مَا لَا يَعْمَلُ هَذَا، فَسَمِعَهُ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا لَيْتَنِي أُوتِيتُ مِثْلَ مَا أُوتِي هَذَا فَعَمِلْتُ فِيهِ مِثْلَ مَا يَعْمَلُ هَذَا، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًا فَهُوَ يُهْلِكُهُ فِي الحُقِّ، فَقَالَ رَجُلٌ: يَا لَيْتَنِي أُوتِيتُ مَا أُوتِي هَذَا فَعَمِلْتُ فِيهِ مِثْلَ مَا يَعْمَلُ هَذَا».

أَيُّهَا النَّاسُ، عَلِمْتُمُ الْحُسَدَ الَّذِي نَهَى عَنْهُ النَّبِيُّ عَلَيْكُمْ إِلَّا فِي مَوْضُوعَيْنِ هُوَ الذَّي سَمَّاهُ الْعُلَمَاءُ الْغِبْطَةَ. وَهُو أَنْ يُحِبَّ مِثْلَ حَالِ الْعَيْرِ وَيَكُرَهُ أَنْ يَفْضُلَ عَلَيْهِ فَهَذَا مَحْمُودٌ مَرْغُوبٌ فِيهِ؛ لِأَنَّهُ لَا يُحِبُّ زَوَالَ ذَلِكَ الْخَيْرِ عَنْ غَيْرِهِ وَلَا يَتَمَنَّى ذَلِكَ فِي نَفْسِهِ، وَمَتَى مَرْغُوبٌ فِيهِ؛ لِأَنَّهُ لَا يُحِبُّ زَوَالَ ذَلِكَ الْخَيْرِ عَنْ غَيْرِهِ وَلَا يَتَمَنَّى ذَلِكَ فِي نَفْسِهِ، وَمَتَى أَدُ وَاللَّ عَنْهُ وَالْمَا لَعُيْرِهِ مِنَ الْخَيْرِ وَقَامَ فِي نَفْسِهِ حُبُّ زَوَالِ ذَلِكَ الْخَيْرِ عَنْ عَيْرِهِ أَوْ تَكُونَ لَهُ مِثْلُ مَا لِغَيْرِهِ مِنَ الْخَيْرِ وَقَامَ فِي نَفْسِهِ حُبُّ زَوَالِ ذَلِكَ الْخَيْرِ عَنْ عَيْرِهِ أَوْ تَكُونَ لَهُ مِثْلُ مَا لِغَيْرِهِ مِنَ الْخَيْرِ وَقَامَ فِي نَفْسِهِ حُبُّ زَوَالِ ذَلِكَ الْخَيْرِ عَنْ عَيْرِهِ أَوْ تَمَنَّى ذَلِكَ فِي نَفْسِهِ فَهُو الْحَسَدُ اللَّذُمُومُ الَّذِي نَهَى النَّبِيُّ عَيْلِهُ عَنْهُ.

وأَسْتَغْفِرُ الله.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (5025)، ومسلم (816).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (5026).

## الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ عِلاجُ الحسنر،

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالِمِينَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينْ.

أَمَّا بَعْدُ- أَيُّهَا النَّاسُ- تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ عَنِ الْحَسَدِ وَالْأَنَ حَدِيثِي مَعَكُمْ عَن عِلَاجِ الْحَسَدِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، عِلَاجُ الْحَسَدِ مِنْهُ مَا يَتَعَلَّقُ بِالْحَاسِدِ وَمِنْهُ مَا يَتَعَلَّقُ بِالْمُحْسُودِ.

## فَعِلاجُ الْمَحْسُودِ مَا يَأْتِي:

1- الرُّجُوعُ إِلَى اللهِ وَتَجْرِيدُ التَّوْبَةِ مِنَ الذُّنُوبِ الَّتِي سَلَّطَتْ عَلَيْهِ أَعْدَاءَهُ، فَإِنَ اللهَ -سُبَحَنَهُ. وَتَعَكَلَ-يَقُولُ: ﴿ وَمَا آصَنَكَ مُ مِن شُمِيكَ قَيْمًا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ ﴾ (الشورى: 30). 2- التَّعَوُّذُ بِالله مِنْ شَرِّ الْحَاسِدِ:

وَالتَّعوُّذَ مِنْ شَرِّ حَاسِدِ إِذَا حَسَدَ كَهَا فِي سُورَةِ الْفَلَقِ، وَيَحْسُنُ قِرَاءَةُ الْمُعَوِّذَاتِ النَّلاثِ (الْإِخْلَاصَ، وَالْفَلَقِ، وَالنَّاسِ) دُبُرَ كُلِّ صَلَاةٍ وَحِينَ نُصْبِحُ وَحِينَ نُمْسِي وَإِذَا أَوَيْنَا إِلَى فِرَاشِنَا وَإِلَى هَذَا أَرْشَدَنَا النَّبِيُ عَلَيْكُمْ وَذَلِكَ؛ لِأَنَّ الْحُسَدَ يَشْتَرِكُ مَعَ الْعَيْنِ فِي الْأَثْرِ حَيْثُ يُسَبِّبَانِ ضَرَرًا لِلَمْعِينِ وَالمُحْسُودِ وَيَخْتَلِفَانِ فِي المُصْدَرِ، فَمَصْدَرُ الْعَيْنِ فِي الْمُصْدَرِ، فَمَصْدَرُ الْحَسُودِ وَيَخْتَلِفَانِ فِي المُصْدَرِ، فَمَصْدَرُ الْحَسُودِ وَيَخْتَلِفَانِ فِي الْمُعْدَرِ، فَمَصْدَرُ الْحَسُودِ وَيَخْتَلِفَانِ فِي المُصْدَرِ، فَمَصْدَرُ الْحَسُودِ وَيَخْتَلِفَانِ فِي المُصْدَرِ، فَمَصْدَرُ الْحَسُودِ وَيَخْتَلِفَانِ فِي الْمُعْدَرِ، فَمَصْدَرُهُ الْقَلْبِ وَاسْتِكْفَارُ النَّعْمَةِ عَلَى المُحْسُودِ، وَتَمَنِّي زَوَالْهَا عَنْهُ، وَأَمَّا الْعَائِنُ فَمَصْدَرُهُ انْقِدَاحُ نَظُرَةِ الْعَيْنِ لِذَا قَدْ يُصِيبُ مَنْ لَا يَحْسُدُهُ.

3\_ التَّوَكُّلُ عَلَى اللهِ فَإِنَّ اللهَ هُوَ حَسْبُ مَنْ تَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَكَافِي مَنْ جَاتًا إِلَيْهِ. وَالطَّلِقِ: 3 ). وَالطَّلِقِ: 3 ).

4 - تَقُوَى الله وَحِفْظُهُ عِنْدَ أَمْرِهِ وَنَهْيهِ.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبَّ حَنْهُ، وَتَعَالَى \_ : ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهُ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا ﴾ (الطلاق: 2).

أَيُّهَا النَّاسُ، ذَلِكَ شَيْءٌ مِنْ عِلَاجِ الْمَحْسُودِ، وَأَمَّا عِلَاجُ الْحَسَدِ فَالْحَدِيثُ عَنْهُ ذُو شُجُونٍ فَمِنْهُ: تَقْوَى اللهِ وَالصَّبْرُ الجُمِيلُ فَمَنْ وَجَدَ فِي نَفْسِهِ حَسَدًا لِغَيْرِهِ فَلْيَسْتَعْمِلْ مَعَهُ الصَّبْرَ وَالتَّقْوَى فَيَكْرَهُ ذَلِكَ فِي نَفْسِهِ.

- وَمِنْ عِلَاجِ الْحَسَدِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الاسْتِسْلَامُ لِلْمَقْدُورِ وَالرِّضَى بِالْقَضَاءِ وَلَا يَرَى أَحَدٌ أَنْ يُغَالَبَ قَضَاءَ الله فَيَرْجِعَ مَغْلُوبًا. فَقَدْ قَالَ بَعْضُ الْحُكَمَاءِ: "مَنْ رَضَي بِعَطَائِهِ لَمْ يَدْخُلَهْ حَسَدٌ".

- وَمِنْ عِلَاجِ الْحُسَدِ - أَيُّهَا النَّاسُ - ذِكْرُ المُوْتِ.

فَقَدْ قَالَ أَبُو الدِّرْدَاءِ ﴿ فِلْنُكُ : «مَا أَكْثَرَ عَبْدٌ ذِكْرَ الْمُوْتِ إِلَّا قَلَّ فَرَحُهُ وقَلَّ حَسَدُهُ».

- وَمِنْ عِلَاجِ الْحَسَدِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ يَعْلَمَ الْحَاسِدُ أَنَّهُ يَجِلُبُ لِنَفْسِهِ الْهُمَّ وَالْغَمَّ وَالْغَمَ الْمُتَاتِ الْمُتَاتِ الْمُتَاتِ الرَّاحَةِ.

قَالَ ابْنُ الْمُعْتَزِّ: «الْحُسَدُ دَاءُ الْجُسَدِ».

وَقَالَ بَعْضُ الْحُكَمَاءِ: «يَكْفِيكَ مِنَ الْحَاسِدِ أَنَّهُ يَغْتَمُّ وَقْتَ سُرُورك».

وَقَالَ بَعْضُهُمْ: «مَا رَأَيْتُ ظَالِّا أَشْبَهَ بِمَظْلُومٍ مِنَ الْحَسُودِ نَفَسٌ دائمٌ وَهَمُّ لازِمٌ وَقَلْبٌ هَائِمٌ».

وَلَعَلَّ فِي هَذَا الْقَدْرِ كِفَايَةً لَمِنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ \_ إِنْ شَاءَ اللهُ \_ .

اللَّهُمَّ إِنَا نَعُوذُ بِكَ مِنَ الْفِتنِ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ، اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخَسَدِ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ.

# التّعذيرُ مِنَ البُخْلِ

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴿ ﴾ (آل عمران: 102).

﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً وَاتَّقُوا النَّهِ النَّهُ الذَّي اللَّهُ عَلَيْهُمْ رَقِيبًا ﴿ إِلَى النَّهَ اللَّهِ عَلَيْهُمْ رَقِيبًا ﴿ إِلَى النَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُمْ رَقِيبًا ﴿ إِلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ ا

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَلِيلًا ﴿ ثَنُ يُمْلِحُ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلِيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أَمَّا بَعْدُ، حَدِيثي مَعَكُمْ أَيُّهَا النَّاسُ عَنِ «التَّحْذِيرِ مِنَ الْبُخْلِ».

أَيُّهَا النَّاسُ، مَا مِنْ شَكِّ أَنَّ الْبُخْلَ مَرَضٌ مِنْ أَمْرَاضِ المُجْتَمَعِ بَلْ هُوَ الدَّاءُ الدَّاوِي. فَقَدْ أَخَرَجَ الْبُخَارِيُّ عِشَى فِي «صَحِيحِ الْأَدَبِ الْمُفْرَدِ» بِسَنَدٍ صَحيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «البَّخَارِيُّ عَشِيرٍ» مِنْ حَدِيثِ جَابِرْ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَشِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ الْأَلْبَانِيُّ فِي «الرَّوْضِ النَّضِيرِ» مِنْ حَدِيثِ جَابِرْ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَشِيدٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلْمَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلْمَ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلْمَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ الل

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (5025).

أَيُّهَا النَّاسُ، جُبِلَتْ النُّفُوسِ عَلَى بُغْضِ الْبَخِيلِ؛ لِأَنَّهُ بَعِيدٌ مِنَ اللهِ بَعِيدٌ مِنْ خَلْقِهِ بَعِيدٌ مِنَ الجُنَّةِ قَرِيبٌ مِنَ النَّارِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، لِلْبُخْلِ مَسَاوِئُ جُمْةٌ غَزِيرَةٌ سَوْفَ اقْتَصِرٌ بِذِكْرِ طَرَفِ مِنْهَا، فَمِنْهَا:

1 - أَنَّ الْبَخِيلَ يَظُنُّ أَنَّهُ بِبُخْلِهِ يُحَافِظُ عَلَى مَالِهِ وَهُوَ إِنَّمَا يُحْرِمُ نَفْسَهُ ثَوَابَ الله. أَلَمْ يَقُلِ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَى - : ﴿ إِلَّمَا لَلْيَوْهُ اللَّنِيَ لَمِبُ وَلَهُوْ وَإِن تُوْمِنُوا وَتَغَوَّا وَتَغَوَّا وَتَغَوَّا وَتَغَوَّا وَتَغَوَّا وَتَغَوَّا وَتَغَوَّا وَتَغَوَّا وَيَغَرِمُ اللهِ وَهُو اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَمْوَلَهُ اللهِ وَاللهُ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

قَالَ ابْنُ كَثِيرٍ ﴿ الْمَا تَعَالَى تَعْقِيرًا لِأَمْرِ الدُّنْيَا وَتَهُوينًا لِشَأْنِهَا: ﴿ إِنْ مَا كَانَ مِنْهَا لله \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ وَلِهَذَا قَالَ: ﴿ وَلِهِ لَكُنَّ لِللَّهُ وَلَهُو ﴾ أَيْ حَاصِلُهَا ذَلِكَ إِلَّا مَا كَانَ مِنْهَا لله \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ وَلِهَذَا قَالَ: ﴿ وَلِهِ لَكُنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَنُولُكُمْ ﴾ أَيْ هُوَ غَنِيٌ عَنْكُمْ لَا يَطْلُبُ مِنْكُمْ شَيْئًا وَإِنَّهَا فَرْضَ عَلَيْكُمْ الطَّدُقَاتِ مُواسَاةً لِإِخْوَانِكُمُ الْفُقَرَاءِ لِيَعُودَ نَفْعُ ذَلِكَ عَلَيْكُمْ وَيَرْجِعَ فَرَضَ عَلَيْكُمْ الطَّدَقَاتِ مُواسَاةً لِإِخْوَانِكُمُ الْفُقَرَاءِ لِيَعُودَ نَفْعُ ذَلِكَ عَلَيْكُمْ وَيَرْجِعَ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَرْجِعَ فَرَضَ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَرْجِعَ وَاللَّهُ إِلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَرْجِعَ مَنْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَرْجِعَ فَوَانِكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

قَالَ قَادَةُ: قَدْ عَلِمَ اللهُ \_ تَعَالَى \_ أَنَّ فِي إِخْرَاجِ الْأَمْوَالِ إِخْرَاجُ الْأَضْغَانِ، وَصَدَقَ قَادَةُ فَإِنَّ اللَّالَ مَحْبُوبُ وَلَا يُصْرَفُ إِلَّا فِيهَا هُوَ أَحَبُّ إِلَى الشَّخْصِ مِنْهُ وَقَوْلُهُ \_ تَعَالَى ـ: قَادَةُ فَإِنَّ اللَّالَ مَحْبُوبُ وَلَا يُصْرَفُ إِلَّا فِيهَا هُو أَحَبُّ إِلَى الشَّخْصِ مِنْهُ وَقَوْلُهُ \_ تَعَالَى ـ: ﴿ مَنَا اللَّهُ خُصِ مِنْهُ وَقَوْلُهُ \_ تَعَالَى ـ: ﴿ مَنَا اللَّهُ خُولَا مِنَ اللَّهُ وَلَا يُعِيبُ إِلَى ذَلِكَ . ﴿ مَنَا اللَّهُ خُولِ وَإِنَّهَا يَعْوَدُ وَبَالُ ﴿ وَمَن يَبْخُلُ عَن نَفْسِهِ لَهُ أَيْ: إِنَّهَا نَقَصَ نَفْسَهُ مِنَ الْأَجْرِ وَإِنَّهَا يَعُودُ وَبَالُ وَلِكَ عَلَيْهِ » (1).

<sup>(1) «</sup>تفسير ابن كثير» (7/ 216).

2 - أَنَّ الْبَخِيلَ يُجَازَى بِعَمَلِهِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، لَا شَكَّ أَنَّ الْبَخِيلَ يُجَازَى بِعَمَلِهِ إِنْ خَيْرًا فَخَيْرٌ وَإِنْ شَرَّا فَشَرٌ كَمَا قَالَتُ النَّاسُ، لَا شَكَ أَنَّ الْبَخِيلَ يُجَازَى بِعَمَلِهِ إِنْ خَيْرًا فَخَيْرٌ وَإِنْ شَرًا فَشَرٌ كَمَا قَالَتُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللِل

فَالْآيَاتُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تَضَمَّنَتُ الْوَعِيدُ بِالتَّعْسِيرِ لَمِنْ بَخِلَ بِهَالِهِ وَاسْتَغْنَى عَنْ رَبِّهِ \_ فَالْآيَاتُ عَنْ رَبِّهِ \_ عَنْ رَبِهِ \_ عَنْ رَبِّهِ ـ عَنْ رَبِّهِ ـ عَنْ رَبِهِ ـ عَنْ رَبِّهِ ـ عَنْ رَبِّهِ ـ عَنْ رَبِهِ ـ عَنْ رَبّهِ عَنْ مَا عَنْ رَبّهِ مِنْ مَا عَنْ مِنْ مِنْ عَنْ مَا عَالْمَا عَلَمْ عَنْ مَا عَنْ مَا عَنْ مَا عَنْ مَا عَنْ مَا عَنْ عَلَهُ عَلَيْهِ مِنْ مَا عَنْ مَا عَنْ مَا عَنْ مَا عَنْ مَا عَنْ مَا عَلَهُ عَلَمْ عَنْ مَا عَلَهُ مَا عَلَهُ عَلَمْ عَلَهُ عَلَمْ عَلْمُ عَلَمْ عَلْمَا عَلَمْ عَلْمُ عَلَمْ عَلَهُ مِنْ

قَالَ ابْنُ كَثِيرٍ ﴿ فَسَنْيَتِرُ الْمُسْرَىٰ ﴾ أَيْ: لِطَريقِ الشَّرِّ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَنْ يَعَالَى: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَنْ الْمُسْرَىٰ ﴾ أَيْدَتُهُمْ وَأَبْصَدَرَهُمْ كُمَا لَرَ يُوْمِنُوا بِهِ \* أَوَّلُ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ (الأنعام: 110).

وَالْآَيَاتُ فِي هَذَا الْمَعْنَى كَثِيرَةٌ دَالَّةٌ عَلَى أَنَّ اللهَ \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ يُجَازِي مَنْ قَصَدَ الْخَيْرَ بِالتَّوْفِيقِ وَمَنْ قَصَدَ الشَّرَ بِالحُّذُ لَانِ، وَكُلُّ ذَلِكَ بِقَدَرٍ مُقَدَّرٍ»(١).

3- أَنَّ جَمْعَ الْمَالِ مَعَ الْبُخْلِ وَبَالٌ عَلَى صَاحِبِهِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ يَحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنَّ جَمْعَهُ اللَّالَ مَعَ الْبُخْلِ أَنَّ ذَلِكَ نَافِعُهُ بَلْ هُو مَضَرَّةٌ عَلَيْهِ فِي دِينِهِ وَدُنْيَاهُ، أَلَمْ يَقُلِ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا عَاسَهُمُ اللهَ مِن فَضْلِهِ مُوَخَيْرًا لَمُمْ بَلْ هُوَ شَرَّ لَهُمْ سَيُعَلَّوْفُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيكَ مَةً وَ لِلّهِ مِيرَثُ السَّمَونِي وَاللّهُ مِن فَضْلِهِ مُو خَيْرًا لَهُمْ بَلْ هُو شَرَّ لَهُمْ سَيُعَلَّوْفُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيكَ مَةً وَ لِلّهِ مِيرَثُ السَّمَونِي وَاللّهُ مِن فَضَلِهِ مُو خَيْرًا لَهُمُ اللّهُ مَن مُنْ اللّهُ مِن فَاللّهُ مِن فَضَالِهِ مُو مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مُن مَا يَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيكَ مَدُّ وَ لِللّهِ مِيرَاثُ السَّمَونِي وَاللّهُ مِن فَاللّهُ مِن فَضَالِهِ مِيرَاثُ السَّمَا وَقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيكَ مَدُّ وَلِلّهِ مِيرَاثُ السَّمَونَ وَ اللّهُ مَا لَهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِن فَاللّهُ مِن فَاللّهُ مِن فَقَلْ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِن فَاللّهُ مِن فَاللّهُ مِن فَاللّهُ مِن فَاللّهُ مِنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

وَفِي "صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ» (2) مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ يَنْ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْتُهُ : «مَنْ آتَاهُ اللهِ مَالًا فَلَمْ يُؤَدِّ زَكَاتَهُ مُثِّلَ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ شُجَاعًا أَقْرَعَ لَهُ زَبِيبَتَانِ

<sup>(1)</sup> المرجع السابق (8/ 261).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (1403).

يُطَوِّقُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ يَأْخُذُ بِلَهْزَمَتَيْهِ - يَعْنِي شِدْقَيْهِ - ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا مَالُكَ، أَنَا كَنْزُكَ ثُمَّ تَلَا: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا ءَاتَنهُمُ اللّهُ مِن فَضَلِهِ مُوَخَيْرًا لَمُمُّ بَلَ هُوَ مَثَرٌ لَمَمُ اللّهُ عَن فَضَلِهِ مُوَخَيْرًا لَمُمُ اللّهُ عَن مَا يَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيكَ مَدُّ وَلِلّهِ مِيرَثُ السَّمَوْتِ وَالأَرْضِ وَاللّهُ عِا تَعْمَلُونَ خَيِيرٌ ﴾ ».

4 - أَنَّ الْمَلَائِكَةَ يَدْعُونَ عَلَى الْمُمْسِكِ بِالتَّلَفِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، لَوْ لَمْ يَكُنْ مِنَ الْعَاقِبَةِ الْعَاجِلَةِ لِلْبَخِيلِ إِلَّا دُعَاءُ الْـمَلَائِكَةِ عَلَيْهِ بِتَلَفِ أَمُوالِهِ لَكَانَ فِي ذَلِكَ كِفَايَةٌ فِي ارْتِدَاعِهِ فَكَيْفَ وَقَدْ جَمَعَ الْبُخْلُ آفَاتٍ كَثِيرَةً تَفُوقُ الْحَصْرَ.

فَفِي "الصَّحِيحَيْنِ" (أَ مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ النَّبِيِّ عَيْلِكُمْ قَالَ: "مَا مِنْ يَوْمٍ يُضِيخُ الْعَبَادُ إِلَّا وَمَلَكَانِ يَنْزُلَانِ فَيَقُولُ أَحَدُهُمَا اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقًا خَلَفًا، وَيَقُولُ الْآخُرُ: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقًا خَلَفًا».

أَيُّهَا النَّاسُ، الدُّعَاءُ بِالتَّلَفِ وَاقِعٌ لَا مَحَالَةَ. فَقَدْ يَكُونُ أَصْلُ الْمَالِ أَوْعَيْنُهُ مَوْجُودًا، لَكِنْ لَا بَرَكَةً لَهُ، وَقَدْ تَتْلُفُ نَفْسُ صَاحِبِ المَالِ، وَالْمَرَادُ بِهِ فَوَاتُ أَعْمَالِ الْبِرِّ بِالتَّشَاعُلِ لِكِنْ لَا بَرَكَةً لَهُ، وَقَدْ تَتْلُفُ نَفْسُ صَاحِبِ المَّالِ، وَالْمُرَادُ بِهِ فَوَاتُ أَعْمَالِ الْبِرِّ بِالتَّشَاعُلِ بِغَيْرِهَا كَمَا قَالَ ذَلِكَ الْحَافِظُ ابْنُ حَجَرٍ عَضِي (2).

5 - إِنَّ مَنْعَ الْعَبْدِ الْحَقَّ الْوَاجِبَ وَبَالٌ ذَلِكَ عَلَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ.

أَيُّمَا النَّاسُ، إِنَّ مَنْعَ الْعَبْدِ الْحُقَّ الْوَاجِبَ عَلَيْهِ كَالزَّكَاةِ أَو النَّفَقَاتِ الْوَاجِبَةِ لِلزَّوْجَاتِ أَوِ النَّفَقَةِ فِي سَبِيلِ اللهِ إِذَا وَجَبَتْ فَهُوَ مَمَّنْ يَشْمَلُهُمْ قَوْلُهُ لِلزَّوْجَاتِ أَوِ الْأَقَارِبِ، أَوِ الْنَفَقَةِ فِي سَبِيلِ اللهِ إِذَا وَجَبَتْ فَهُوَ مَمَّنْ يَشْمَلُهُمْ قَوْلُهُ لَللَّهُ وَكَايُنِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَيْتِرَهُم بِعَدَابٍ لَا تَعَالَى - : ﴿ وَالنَّذِينَ يَكُنِرُونَ الذَّهَبُ وَالْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَيْتِرَهُم بِعَدَابٍ

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (1442)، ومسلم (1010).

<sup>(2) &</sup>quot;فتح الباري" (3/ 305).

أَلِيـــر اللهُ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوّف بِهَا جِمَاهُهُمْ وَجُثُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمُّ هَنذَا مَا كَنَمْ فَكَوْدُونَ ﴾ (التوبة: 34-35).

6- إِنَّ الْبُخْلَ مِنْ صِفَاتِ أَهْلِ النَّارِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ مَا مِنْ شَكِّ أَنَّ الْبُخْلَ مِنْ صِفَاتِ أَهْلِ النَّارِ الَّتِي يُعْرَفُونَ بِهَا فِي الدُّنْيَا.

فَفِي "صَحِيحِ مُسْلِمٍ" أَ مِنْ حديثِ عَيَاضِ بْنِ حمارِ المُجَاشِعِيِّ عَيْنَ أَنَّ رَسُولَ اللهُ عَلَيْكُمْ قَالَ: "أَهْلُ النَّارِ خَمْسَةٌ: الضَّعِيفُ الَّذي لَا زَبْرَ لَهُ الَّذِينَ هُمْ فِيكُمْ تَبَعًا لَا يَنْتَعُونَ أَهْلًا وَلَا مَالًا، وَالْخَائِنُ الَّذِي لَا يَخْفَى لَهُ طَمَعٌ وَإِنْ دَقَّ إِلَا خَانَهُ، وَرَجُلُ لَا يَشْعُونَ أَهْلًا وَلَا يَالًا وَهُوَ يُخَادِعُكَ عَنْ أَهْلِكَ وَمَالِكَ، وَذَكَرَ الْبُخْلَ أَوْ الْكَذِبَ وَالشَّنْظِيرَ وَالْفَحَاشَ».

فَقُوْلُهُ الضَّعِيفُ الَّذي لَا زُبْرَ لَهُ أَيْ لَا عَقْلَ لَهُ بِزَبُرُهُ وَيَمْنَعُهُ مِمَّا لَا يَنْبَغِي، وَأَمذَا الشَّنْظِيرُ فَهُوَ السَّيِّءُ الْخُلُقِ.

وَفِي «مُسند أَحمد» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَححه الْأَلْبَانِي فِي «الصَّحِيحَة» (2) مِنْ حَدِيثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرو ﴿ فِينِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَالَ: ﴿ إِنَّ أَهْلَ النَّارِ كُلَ جَعَظَرِي جَوَّاظُ مَسْتَكِبرَ جَمَّاعُ مَنَّاعٌ، وأَهْلُ الجنَّةِ الضَّعَفَاءُ المَعْلُوبُون».

7- أَنَّ البخل من أشراط الساعة.

أَيُّهَا النَّاسُ، أَنَّ البخل قد يوضع فِي القلوب حَتَّى لا يجد العبد له فكاكًا.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (2865).

<sup>(2) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أحمدُ (142)، وصححه الأَلْبانيُّ في «الصَّحِيحة» (1741).

فَفِي "الصَّحِيحَيْنِ" (1) مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَاللَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ (اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ الزمان، ويكثر الهرج». قَالوا: يَا رَسُولَ اللهُ أَيُّمَا هُوَ؟. قَالَ: "القتل القتل».

والشح - أَيُّهَا النَّاسُ - هُوَ البخل بأداء الحقوق.

قَالَ الْحَافظ ابْنُ حَجَرٍ عَضِي الشَّعُ الشُّعُ فَالْمَرَادُ إلقاؤه فِي قلوب النّاس على اختلاف أحوالهم حتى يبخل العالم بعلمه فيترك التعليم والفتوى، ويبخل الصانع بصناعته حتى يترك تعليم غيره، ويبخل الغني بهالِهِ حتى يهلك الفقير، وليس المراد أصل الشح لأنه لم يزل موجودًا»(2).

أَيُّهَا النَّاسُ، مِنْ محاسن ديننا الحنيف أَنَّهُ حث عَلَى الكرم بَلْ أَنَّهُ كره لأهله الإحصاء فِي الانفاق عَلَى الغير وندب إِلَى الانفاقِ بغيرِ حسابِ.

فَفِي «الصَّحيحَيْنِ» (3) مِنْ حديثِ أَسْمَاء ﴿ اللهِ عَلَيْكُمْ قَالَ: «أَنفقي وَلَا تُحْمِي فَيُحْمِي اللهِ عليك، ولَا توعي فَيُوعِيَ اللهُ عليك».

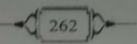
قَالَ الْحَافظ ابْنُ حَجَرٍ حَصَّمْ: «الإحصاء معرفة قدر الشيء وزنًا أو عددًا وَهُوَ مِنْ بَابِ المقابلة، والمعنى النهي عَنْ مَنْعِ الصَّدقة خشية النفاد، فَإِنَّ ذَلِكَ أعظم الأسباب لقطع البركة، لأنَّ الله يثب على العطاء بغير حساب، ومن لا يحاسب عند الجزاء لا يحسب عليه عند العطاء، ومن علم أنَّ الله يرزقه من حيثُ لا يحتسب فحقه أنَّ يُعطي وَلَا يحسب» (4).

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (7061)، ومسلم (157).

<sup>(2) «</sup>فتح الباري» (13 / 17).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (1433)، ومسلم (1028).

<sup>(4) «</sup>فتح الباري» (3/ 300).



أَيُّهَا النَّاسُ، لَعَلَّ هُنَاكَ مَنْ يَظُنُّ أَنِيَّ أُخَاطِبُ أَهْلَ الدُّثُورِ أَصْحَابِ الْأَمْوَالِ، كَلَّا فَخِطَابِي إِنَّهَا هُوَ لِلْجَمِيعِ فَإِنَّ أَفْضَلَ الصَّدَقَةِ جُهْدُ الْـمُقِلِّ.

فَفِي "الصَّحِيحَيْنِ" (1) مِنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهِ عَالَى: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلْمُ عَلَيْكُمْ فَقَالَ: ﴿ أَنْ تَصَدَقَ وَأَنْتَ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ فَقَالَ: ﴿ أَنْ تَصَدَقَ وَأَنْتَ صَحِيحٌ شَحِيحٌ خَشَى الْفَقْرَ وَتَأْمُلُ الْغِنَى، وَلَا تُمْهِلُ حَتَّى إِذَا بَلَغَتِ الحُلْقُومُ قُلْتَ لِفُلانِ كَذَا وَلِفُلانِ كَذَا وَلِفُلانِ كَذَا وَلِفُلانِ كَذَا وَلَفُلانِ كَذَا وَلَفُلانِ كَذَا وَقَدْ كَانَ لِفُلَانِ ».

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ قَالَ أَهْلُ الْعِلْمِ إِنَّ أَبْخَلَ الْبُخْلِ البُخُلُ عَلَى النَّفْسِ وَعَلَامَ يَبْخَلُ أَيَّهَا النَّاسُ، قَدْ قَالَ أَهْلُ الْعِلْمِ إِنَّ أَبْخَلَ الْبُخْلِ البُخُلُ عَلَى النَّفْسِ وَعَلَامَ يَبْخَلُ أَحَدُنَا عَلَى نَفْسِهِ وَاللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَى \_ يُحِبُ أَنْ يَرَى أَثَرَ نِعَمِهِ عَلَى عَبْدِهِ وَإِظْهَارُ النَّهُ عَلَى عَبْدِهِ وَإِظْهَارُ النَّهُ عَلَى عَبْدِهِ وَإِظْهَارُ النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى عَبْدِهِ وَإِظْهَارُ النَّهُ عَلَى عَبْدِهِ وَإِظْهَارُ النَّهُ عَلَى عَبْدِهِ وَإِظْهَارُ اللهُ عَلَى النَّهُ عَلَى عَبْدِهِ وَإِظْهَارُ اللهُ عَلَى عَبْدِهِ وَاللهُ عَلَى عَبْدِهِ وَإِظْهَارُ اللهُ عَلَى النَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُو

(الضحي: 11).

فَإِذَا وَسَّعَ اللهُ عَلَيْنَا فَعَلَيْنَا أَنْ نُظْهِرَ أَثَرَ تِلْكَ النَّعْمَةِ فِي طعامِنا وَشَرَابِنَا وَمَلْبَسِنَا وَمَرْكَبِنَا وَمَرْكَبِنَا وَمَسْكَنِنا.

فَفِي "سُنَنِ أَبِي دَاوُدَ وَابْنِ مَاجَهْ وَالنَّسَائِيِّ» بِسَنَدٍ صَحِمه الْأَلْبَانِي فِي الْصَحِيحِ أَبِي دَاوُدَ» (2) مِنْ حَدِيثِ أَبِي الْأَحْوَصِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: أَتَيْتُ النَّبِيَّ عَيْطِالِمَ فِي الْأَحْوَصِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: أَتَيْتُ النَّبِي عَيْطِالِمَ فِي الْمَالِ؟». قَالَ: قَدْ آتانِي ثُوبٍ دُونَ، فَقَالَ: «أَلَكَ مَال؟». قَالَ: نَعَمْ، قَال: «مِنْ أَيِّ الْمَالِ؟». قَالَ: قَدْ آتانِي اللهُ مِنَ الْإِبِلَ وَالْغَنَمِ وَالْخَيْلِ وَالرَّقِيقِ، قَالَ: «فَإِذَا آتَاكَ اللهُ مَالًا فَلْيُرَ أَثَرُ نِعْمَةِ الله عَلَيْكَ وَكَرَامَتُهُ».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (1419)، ومسلم (1032).

<sup>(2) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أبو داوُدَ (4063)، وابْنُ ماجَهْ (3573))، وصَحَّحه الأَلْباني في «صَحِيح أبي داود» (3428).

وَأَخْرَجَ التِّرْمِذِيُّ فِي «سُننَهِ» بِسَندٍ حَسَنٍ، حَسَّنهُ الْأَلْبَانِي فِي «صَحِيحِ الجُمَامِع» (١) مِنْ حَدِيثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو ﴿ فَضَعُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِيْكُمْ: ﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ أَنْ يَرَى أَثَرَ نِعْمَتِهِ عَلَى عَبْدِهِ».

وأَسْتَغْفِرُ الله.

# الخُطْبةُ الثَّانيةُ - جُودُ النَّبيِّ عَيْاتُمْ وبُعْدهِ عَنِ البُخْلِ:

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ. مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ. وَصَلَّى اللهُ وَسَلَّمَ عَلَى الْمُعُوثِ رَخْمَةً لِلْعَالَمِينِ، نَبِيِّنَا مُحَمَّد وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَالتَّابِعِينَ. أَمَّا بَعْدُ،

أَيُّهَا النَّاسُ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ عَنِ التَّحْذِيرِ مِنَ الْبُخْلِ، وَالآَنَ حَديثِي مَعَكُمْ عَنْ جُودِ النَّبِيِّ عَيْظَةً وَسَخَاؤُهُ وَبُعْدِهِ عَنِ الْبُخْلِ.

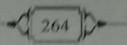
أَيُّهَا النَّاسُ، «نَبِيُّنَا مُحَمَّد عَلِيْكُمْ هُو خَيْرُ الْبَرِيَّةِ، وَأَذْكَى الْبَشَرِيَّةِ، وَأَعْلَاهَا رُتْبَةً، وَأَخْرَمُهَا عَلَى الله \_ سُبْحُنَهُ, وَتَعَكَى \_ اخْتَارَهُ الله عَلَى وَأَجَلُّهَا قَدْرًا، وَأَحْسَنُهَا خُلُقًا، وَأَكْرَمُهَا عَلَى الله \_ سُبْحُنَهُ, وَتَعَكَى \_ اخْتَارَهُ الله عَلَى عَلِيمِ وَأَكْرَمَهُ بِالرِّسَالَةِ وَأَيَّدَهُ بِالْوَحْي. جَبَلَهُ عَلَى حَمِيدِ الْخِلَالِ، وَفَطَرَهُ عَلَى كَرِيمِ عِلْمٍ، وَأَكْرَمَهُ بِالرِّسَالَةِ وَأَيَّدَهُ بِالْوَحْي. جَبَلَهُ عَلَى حَمِيدِ الْخِلَالِ، وَفَطَرَهُ عَلَى كَرِيمِ الْخِصَالِ، ثُمَّ أَدَّبَهُ فَأَحْسَنَ تَأْدِيبهُ، وَرَبَّاهُ فَأَحْسَنَ تَرْبِيتَهُ، فَكَانَ خُلُقُهُ الْقُرْآنَ كَمَا قَالَتْ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلِيمِ الْخُلَقُهُ الْقُرْآنَ كَمَا قَالَتْ الْخُوسَالِ، ثُمَّ أَدَّبَهُ فَأَحْسَنَ تَأْدِيبهُ، وَرَبَّاهُ فَأَحْسَنَ تَرْبِيتَهُ، فَكَانَ خُلُقُهُ الْقُرْآنَ كَمَا قَالَتْ عَنْ خُلُقِهِ» (3)(3) عَلَى الله عَنْ خُلُقِهِ (2)(3)(4) فَا سُئِلِتْ عَنْ خُلُقِهِ (2)(5)(6) فَا سُئِلِتْ عَنْ خُلُقِهِ (2)(6)(6)

وَهُوَ الْأُسْوَةُ الْحُسَنةُ، الَّذي أَمَرَنَا اللهُ بِالتَّأْسِّي بِهِ فِي أَقْوَالِهِ وَأَفْعَالِهِ وَأَحْوَالِهِ.

<sup>(1) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه الترمذيّ (2819) وحَسَّنه الأَلْبانيُّ في "صَحِيح الجامع" (1887).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (746).

<sup>(3)</sup> انظر «سوء الخلق» للحمد (167).



قَافَ اللَّهُ مِسْبَحَنَهُ، وَتَعَالَ مِن ﴿ لَفَدَكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمُ الْكَنِيرَ وَلَكُرُ اللَّهُ كُورِكَا ﴾ (الأحزاب: 21).

فَهَذِهِ الْآيَةَ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تُؤكِّدُ اتِّبَاعَ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ وَالْإِقْتِدَاءُ بِهِ وَاغْتِبَارَ ذَلِكَ الْأَصْلِ الَّذي يَجِبُ أَنْ نَنْطَلِقَ مِنْهُ لِتَصْحِيحِ أَخْلَاقِنَا وَتَقوِيمِ سُلُوكِنَا (1).

أَيُّهَا النَّاسُ، تَعَالُوا بِنَا لِنَقِفَ قَلِيلًا عَلَى شَيْءٍ مِنْ جُودِهِ وَكَرَمِهِ فَقَدْ كَانَ عَلَيْكُمْ كَمَا يَصِفُهُ خَادِمُهُ أَنَسُ وَالْفَاسِ». وَالحَدِيث يَصِفُهُ خَادِمُهُ أَنَسُ وَالْفَاسِ». وَالحَدِيث فِي «الصَّحِيحَيْنِ»(2).

وَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» \_ أَيْضًا \_ مِنْ حَدِيثِ جَابِر ﴿ النَّعَ قَالَ: «مَا سُئِلَ النَّبِيُّ عَلَيْكُمُ عَن عَنْ شَيْءِ قَطُّ فَقَالَ لَا» (3).

مَا قَالَ لَا ـ قَطُّ ـ إِلَّا فِي تَشَهُّدِه ... لَوْلَا التَّشَهُّدُ كَانَتُ لَاؤُهُ نَعَمُ مَا قَالَ لَا ـ قَطُ ـ إِلَّا فِي تَشَهُّدِه ... دُكنُ الْحَطِيمِ إِذَا مَا جَاءَ يَسْتَلِمُ يَكَادُ يُمْ سِكُهُ عِرْفَان رَاحَتِ فِي ... دُكنُ الْحَطِيمِ إِذَا مَا جَاءَ يَسْتَلِمُ أَيُّهَا النَّاسُ، تَعَالَوْ ا نَنْظرُ إِلَى عَطَائِهِ بِأَبِي هُوَ وَأُمِّي وَبُعْدِهِ عَنِ الْبُخْل.

فَفِي "صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ" ( مَنْ حَدِيثِ مُحَمَّدِ بْنِ جُبَيْرِ قَالَ: أَخْبَرَنِي جُبَيْرُ بْنِ مُطْعِمِ أَنَّهُ بَيْنَمَا هُوَ يَسِيرُ مَعَ رَسُولِ الله عَلَيْكُمْ وَمَعَهُ النَّاسُ مُقْفِلة مِنْ حُنَيْنِ، مغِلقت النَّاسُ يَشْأَلُونَهُ حَتَى اضْطَرُّوهُ إِلَى سُمُوةٍ فخطِفَتْ رِدَاءَهُ فَوَقَفَ النَّبِيُ عَلَيْكُمْ فَقَالَ: النَّاسُ يَشْأَلُونَهُ حَتَى اضْطَرُّوهُ إِلَى سُمُوةٍ فخطِفَتْ رِدَاءَهُ فَوَقَفَ النَّبِيُ عَلَيْكُمْ فَقَالَ:

<sup>(1)</sup> انظر «الأخلاق بين الطبع والتطبع» لراقمه.

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (2820)، ومسلم (2307).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (6034)، ومسلم (2311).

<sup>(4)</sup> رواه البخاريُّ (2821).

«أُعْطُونِ رِدَاثِي، لَوْ كَانَ لِي عَدَدَ هَذِهِ الْعِضَاةِ نعيًا لقَسَمْتُه بَيْنَكُمْ ثُمَّ لَا تَجِدُونِي بَخِيلًا وَلَا كَذُوبًا وَلَا جَبَانًا».

وَفِي "صَحِيحِ مُسْلَمِ" عَنْ أَنْسِ مِلْنَطِهِ: «أَنَّ رَجُلَا سَأَلَ النَّبِيَّ عَلَيْكُمْ غَنَمَا بَيْنَ جَبَلَيْنِ فَأَعْطَاهُ إِيَّاهُ»(1).

قَالَ النَّوَوِيُّ عِلْهُ: «أَيْ كَثِيرَةٌ كَأَنَّهَا تَمْلَأُ مَا بَيْنَ الْجَبَلَيْنِ».

إِلَيْهِ وَإِلَّا لَا تُسِشَدُّ الرَّكَايِّبُ ... وَمِنْهُ وَإِلَّا فَالْهُ مُوَمِّلُ خَايْبُ وَإِلَّا فَالْهُ مُوَمِّلُ خَايْبُ وَفِيهِ وَإِلَّا فَالْهُ مُحُدِّثُ كَاذِبُ وَفِيهِ وَإِلَّا فَالْهُ مُحُدِّثُ كَاذِبُ

أَيُّهَا النَّاسُ، لَعَلَّ فِي هَذَا الْقَدْرِ كِفَايَةً لِن كَانَ لَهُ قَلْبٌ فَاللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ مَا سَأَلَكَ بِهِ نَبِيُّكَ مُحَمَّدٌ، اللَّهُمَّ إِنَّهُ كَانَ مَا سَأَلَكَ بِهِ نَبِيُّكَ مُحَمَّدٌ، اللَّهُمَّ إِنَّهُ كَانَ مَا سَتَعَاذَكَ بِهِ اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنَ الجُبْنِ يَسْتَعِيدُكَ مِنَ البُّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنَ الجُبْنِ يَسْتَعِيدُكَ مِنَ البُّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنَ الجُبْنِ وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ أَنْ نُرَدًّ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُرِ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ اللَّهُمَّ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُرِ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ اللَّهُمْ وَعَذَابِ الْقَبْرِ.

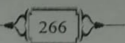
أَيُّهَا النَّاسُ، صَلُّو وَسَلِّمُوا عَلَى مَنْ أَمَرَكُمُ اللهِ بِالصَّلَاةِ وَالسَّلامِ عَلَيْهِ فَقَالَ: ﴿ إِنَّ اللَّهِ وَمَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَسَلُونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسَلِيمًا ﴾ ﴿ إِنَّ اللَّهِ وَمَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسَلِيمًا ﴾

(الأحزاب: 56).

وَفِي «صَحِيحِ مُسْلَمٍ» مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهُ عَالَى: قَالَ رَسُولُ اللهُ عَلَيْكُمْ: «مَنْ صَلَّى عَلَيَّ وَاحِدَة صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ عَشْرًا» (2).

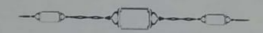
<sup>(1)</sup> رواه مسلم (2312).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (408).



وَفِي «سُنَنِ التِّرْمِذِيِّ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيَّ فِي «الْمِشْكَاةِ» مِنْ حَدِيثِ عَلِيًّ عَلِيًّ عَلَمْ عَلِيًّ فَالَمْ عَلِيًّ اللهُ عَلَيْتُهُ: «الْبَخِيلُ الَّذِي مَنْ ذُكِرْتُ عِنْدَهُ فَلَمْ يُصَلِّ عَلِيًّ »(أ).

«اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحُمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وَبَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ».



<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه الترمذي (3795) وصحَّحه الألّبانيُّ في «المشكاة» (933).

# و29 قصة موسى والْخضر

#### الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأْيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ١٠٤ ﴾ (آل عمران: 102).

- ﴿ يَثَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاّةً وَاتَّقُوا اللهُ وَالنَّهُ وَاتَّقُوا اللهُ اللهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ( ) ﴾ (النساء: 1).

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلا سَدِيلاً ۞ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَيْطَالُمُ، وشرَّ اللهُ وكُلُّ ضلالةٍ في النَّارِ. الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحُدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حَدِيثِي مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ قِصَّةِ مُوسَى وَالْخَضِرِ السَّيَّالِةِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، اعْلَمُوا \_ عَلَّمَنِي اللهُ وَإِيَاكُمْ \_ أَنَّ الْخَضِرَ عَلِيَّا لِلهَ وَالْمُعَلَىٰ اللهُ وَإِيَاكُمْ \_ أَنَّ الْخَضِرَ عَلِيَّا لِللهَ وَاللهُ وَإِيَاكُمْ \_ أَنَّ الْخَضِرَ عَلِيَّةً فِي اللهُ وَإِيَاكُمْ \_ أَنَّ الْخَضِرَ عَلِيَّةً فِي اللهُ وَإِينَا مِنْ الْأَنْبِيَاءِ وَهَذَا هُوَ قَوْلُ جُمْهُورِ الْعُلَمَاءِ لِأَدِلَّةٍ مِنْهَا:

\_ قَوْلُ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ فَوَجَدَا عَبْدُا مِنْ عِبَادِنَا ءَانَيْنَهُ رَحْمَةُ مِنْ عِندِنَا وَعَلَمْنَهُ مِن عِندِنَا ﴾ (الكهف: 65).
\_ وَقَوْلُهُ \_ تَعَالَى \_ : ﴿ ءَانَيْنَهُ رَحْمَةُ مِنْ عِندِنَا ﴾ (الكهف: 65).

فَالرَّحْمَةُ هِيَ النُّبُوَّةُ، وَقَدْ تَكَرَّرَ ذَلِكَ فِي الْقُرْآنِ كَمَا فِي قَوْلِهِ - تَعَالَى - : ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾ (الزخرف: 32).

- وَالْعِلْمُ الْوَارِدُ فِي قَوْلِهِ - تَعَالَى - : ﴿ وَعَلَّمْنَهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾.

هُوَ عِلْمُ الْوَحْي، وَقَدْ تَكَرَّرَ ذَلِكَ فِي كِتَابِ اللهِ كَمَا فِي قَوْلِهِ - تَعَالَى - : ﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمُ تَكُنُ تَعْلَمُ وَكَالَ فَعَلْمُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ (النساء: 113).

- وَقَوْلُهُ - تَعَالَى - : ﴿ وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمِ لِمَا عَلَّمْنَكُ ﴾ (يوسف: 68).

وَهَذَا - أَيُّهَا النَّاسُ - هُوَ التَّفْسِيرُ الصَّحِيحُ الَّذي عَلَيْهِ الْكِتَابُ - أَيْ تَفْسِيرُ الْقُرْآنِ بِالسُّنَّةِ وَهُوَ قَوْلُ جُمْهُورِ أَهْلِ الْعِلْمِ.

أَمَّا لِمَاذَا سُمِّيَ الْخَضِرُ بِهَذَا الاسْمِ فَيُخْبِرُنَا بِذَلِكَ نَبِيُنَا عَلَيْكُمْ فَفِي «صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ» أَن مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ فَيْكُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَالَ: ﴿ إِنَّمَا سُمِّيَ الْخَضِرُ الْبُخَارِيِّ » (أ) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ فَيْكُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَالَ: ﴿ إِنَّمَا سُمِّيَ الْخَضِرُ الْمُنْ خَلْفِهِ خَضْرَاءَ ».

أَيُّهَا النَّاسُ، دَعُونِي أَحَلِّقُ بِكُمْ فِي رِيَاضِ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ حَيْثُ النَّبْعِ الصَّافِي وَالمُودِدِ الْعَذْبِ حيثُ يَنْهَلُ مِنْهُمَا كُلُّ وَارِدٌ فَنَأْخُذُ مَا صَفَى وَنَتُرُكُ مَا كَدَرَ.

أَيُّهَا النَّاسُ، أَمَّا سَبَبُ اجْتِهَاعِ نَبِيِّ اللهِ مُوسَى وَكَلِيمهِ بِعَبْدِ اللهِ وَنَبِيِّهِ الْخَضِرِ \_ عَلَيْهِمَا الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ \_ فَيُحَدِّثُنَا عَنْ تَفَاصِيلَ هَذَا اللِّقَاءِ نَبِيُّنَا مُحَمَّدٌ عَيِّالِيَّهِ.

فَفِي "صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ وَمُسْلَمٍ" (2) مِنْ حَدِيثِ أُبِيِّ بْنِ كَعْبِ ﴿ اللَّهُ عَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهُ عَيْدِ اللَّهِ عَامَهُ رَجُلٌ فَقَالَ: هَلْ رَسُولَ اللهُ عَيْدِ اللَّهِ عَامَهُ رَجُلٌ فَقَالَ: هَلْ رَسُولَ اللهُ عَيْدِ اللَّهِ عَيْدِ اللَّهُ عَلَيْدِ اللَّهُ عَيْدٍ عَلَيْدِ اللّهُ عَيْدِ اللَّهُ عَيْدِ اللَّهُ عَيْدِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَيْدِ اللَّهُ عَيْدِ اللَّهُ عَيْدُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَيْدِ الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْدُ عَلَالًا عَلَالَا عَلَالًا عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَالَاللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَادًا عَلَالَا عَلَالَا عَلَالَا عَلَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلْمَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ

<sup>(1)</sup> رواه البخاري (3402).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (3400)، ومسلم (2380).

تَعْلَمُ أَحَدًا أَعْلَمَ مِنْكَ؟ قَالَ: لَا، فَأَوْحَى اللهُ إِلَى مُوسَى: بَلَى، عَبْدُنَا خَضِرٌ، فَسَأْلَ مُوسَى السَّبِيلَ إِلَيْهِ، فَجَعَلَ لَهُ الْحُوتَ آيَةً، وَقِيلَ لَهُ: إِذَا فَقَدْتَ الْحُوتَ فَارْجِعْ فَوَسَى السَّبِيلَ إِلَيْهِ، فَجَعَلَ لَهُ الْحُوتِ فِي الْبَحْرِ. فَقَالَ لِمُوسَى فَتَاهُ: ﴿ أَرَهَ يَتَ إِذَ أَوْيَنَا إِلَى فَالَّ مَن سَتَلْقَاهُ فَكَانَ يَتُبَعُ أَثَرَ الْحُوتِ فِي الْبَحْرِ. فَقَالَ لِمُوسَى فَتَاهُ: ﴿ أَرْهَ يَتَ إِذَ أَوْيَنَا إِلَى الشَّخْرَةِ فَإِنِي سَينُ اللهُ عُلَى مَا كُنَا نَبَغُ فَأَرْتَدًا الشَّيْطُنُ أَنْ أَذَكُرُهُ ﴾ فَقَالَ مُوسَى: ﴿ وَاللّهُ مَا كُنَا نَبْغُ فَأَرْتَدًا عَلَى مُوسَى: ﴿ وَاللّهُ مِن مَا كُنَا نَبْغُ فَأَرْتَدًا عَلَى مَا كُنَا نَبْغُ فَأَرْتَدًا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ فِي كِتَابِهِ ».

فَقَدْ دَلَّ الْحَدِيثُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَلَى سَبَبِ اجْتِهَاعِ مُوسَى الْكَلِيمِ بِنَبِيِّ اللهِ وَعَبْدِهِ الْخَضِرَ عَلِيَّ اللهِ وَعَبْدِهِ وَأَنَّهُ الْخَضِرَ عَلَيْتَ اللهِ وَعَبْدِهِ وَأَنَّهُ الْخَضِرَ عَلَيْتُ اللهِ وَعَبْدِهِ وَاللهِ مَا اللهِ وَعَبْدِهِ وَأَنَّهُ الْخَضِرَ عَلَيْتُ اللهِ وَعَبْدِهِ وَأَنَّهُ الْخَضِرَ عَلْمَا اللهُ وَعَبْدِهِ وَأَنَّهُ الْخَضِرَ عَلَيْتُ اللهُ وَعَبْدِهِ وَأَنَّهُ الْخَضِرَ عَلَيْتُ اللهُ وَعَبْدِهِ وَاللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُ وَعَبْدِهِ وَأَنَّهُ الْخَضِرَ عَلَيْتُهُ وَاللهِ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَعَبْدِهِ وَأَنَّهُ الْخَضِرَ عَلِيْتُ اللهِ وَعَبْدِهِ وَأَنَّهُ الْخَضِرَ عَلَيْتُهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ الْخَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُعْمِلُونِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُؤْمِنُ اللهُ الْمُؤْمِنِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ ا

فَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (1) \_ أَيْضًا \_ مِنْ حَدِيثِ سُفْيَانَ «وَهُوَ الثَّوْرِيُّ» قَالَ حَدَّثَنَا عَمْرُو بُنُ دِينَار قَالَ أَخْبَرَنِي سَعِيدُ بْنُ جُبَيْرِ قَالَ: قُلْتُ لِإِبْنِ عَبَّاسِ إِنَّ نوفَا الْبُكَائِيَّ يَوْعُمُ أَنَّ مُوسَى صَاحِبَ الْخَضِرِ لَيْسَ هُوَ مُوسَى بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنَّمَا هُو مُوسَى آخَرُ، يَوْعُمُ أَنَّ مُوسَى صَاحِبَ الْخَضِرِ لَيْسَ هُو مُوسَى بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنَّمَا هُو مُوسَى آخَرُ، فَقَالَ: كَذَبَ عَدُوُّ الله، حَدَّثَنَا أُبِي بْنِ كَعْبِ حَيْثُ عَنِ النَّبِي عَيْظِيلَ إِنَّ مُوسَى قَامِ خَطِيبًا فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ، فَسُئِلَ أَيُّ النَّاسِ أَعْلَمُ ؟ فَقَالَ: أَنَا، فَعَاتَبَ اللهُ عَلَيْهِ إِذْ لَمْ يَرُدً كَعِيبِ عَلِيبًا فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ، فَسُئِلَ أَيُّ النَّاسِ أَعْلَمُ ؟ فَقَالَ: أَنَا، فَعَاتَبَ اللهُ عَلَيْهِ إِذْ لَمْ يَرُدً كَعْبِ عَلِيبًا فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ، فَسُئِلَ أَيُّ النَّاسِ أَعْلَمُ ؟ فَقَالَ: أَنَا، فَعَاتَبَ اللهُ عَلَيْهِ إِذْ لَمْ يَرُدً لَي وَمَنْ الْعِلْمَ إِلَيْهِ، فَقَالَ لَهُ: بَلَى، لِي عَبْدُ بِمَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ هُو أَعْلَمُ مِنْكَ، قَالَ: أَيُّ رَبِّ وَكَيْفَ لِي بِهِ وَلَيْ اللهُ وَرُبَّمَا قَالَ سُفْيَان: أَيْ رَبِّ وَكَيْفَ لِي بِهِ \_ قَالَ: تَأْخُذُ حُوثًا، فَتَجْعَلُهُ فِي مِكْتَلٍ، فَقُولَ اللهُ مُوسَى قَالَ: قَهُو ثَمَّ وَرُبَّمَا قَالَ سُفْيَان: أَيْ وَلَ اللهُ مُؤْمَنَ فَي إِلَهُ وَقُولَ اللهُ مُؤْمَلًا فَقِدَ الحُوتَ فَهُو ثُمَّ وَرُبَّمَا قَالَ: فَهُو ثُمَّهُ فَي أَلَا اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعُولَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

وَأَخَذَ حُوتًا، وَجَعَلَهُ فِي مِكْتَلٍ وَانْطَلَقَ هُوَ وَفَتَاهُ يُوشَعُ بْنُ نُونٍ حَتَّى إِذَا أَتَيا الصَّخْرَةَ وَضَعَا رُؤُوسَهُمَا فَرَقَدَ مُوسَى وَاضْطَرَبَ الْحُوتُ فَخَرَجَ، فَسَقَطَ فِي الْبَحْرِ فَاتَخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ فَرَبًا، فَأَمْسَكَ اللهُ عَنِ الْحُوتِ جَرْيَهُ الْمَاءَ فَصَارَ مِثْلَ الطَّاق

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (340)، ومسلم (2380).

فَقَالَ: هَكَذَا مِثْلَ الطَّاقِ، فَانْطَلَقَا يَمْشيَانِ بَقِيَّةُ لَيْلَتِهِمَا وَيَوْمِهِمَا حَتَّى إِذَا كَانَ مِنَ الْغَدِ قَالَ لِفَتَاهُ: آتِنَا غَدَاءَنَا، لَقَدْ لَقِينَا مِنْ سَفَرِنَا هَذَا نَصَبَا وَلَمْ يَجِدْ مُوسَى النَّصَبَ حَتَّى جَاوَزَ حَيْثُ أَمَرَهُ اللهُ قَالَ لَهُ فَتَاهُ: أَرَأَيْت إِذَا أَوَيْنَا إِلَى الصَّخْرَةِ، فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ، وَمَا أَنْسَانِيهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ، وَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَبَا فَكَانَ لِلْحُوتِ سَرَّبًا وَ لَهُمَّا عَجَبًا قَالَ لَهُ مُوسَى: ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغِي فَارْتدًّا عَلَى آثَارِهِمَا قَصَصًا، رَجَعَا يَقُصَّانِ آثَارَهُمَا حَتَّى انْتَهَيَا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِذَا رَجُلٌ مُسَجَّى بِثَوْبٍ، فَسَلْمَ مُوسَى فَرَدَّ عَلَيْهِ، فَقَالَ وَأَنِيِّ بِأَرْضِكَ السَّلَامُ، قَالَ: أَنَا مُوسَى، قَالَ: مُوسَى بَنِي إِسْرَائِيلَ؟ قَالَ: نَعَمْ، أَتَيْتُكَ لِتُعَلِّمَنِي مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا، قَالَ: يَا مُوسَى إِنِّي عَلَى عِلْمٍ مِنْ عِلْمِ الله عَلَّمَنِيهِ اللهُ لَا تَعْلَمُهُ أَنْتَ وَأَنْتَ عَلَى عِلْم مِنْ عِلْم الله عَلمَّكَهُ اللهُ لَا أَعْلَمهُ أَنَا، قَالَ: هَلْ اتَّبِعُك؟ قَالَ: ﴿ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ﴿ ۚ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَ مَا لَمْ يَحِطُ بِهِ خُبْرًا ﴿ فَالَ سَتَجِدُ فِي إِن شَآةَ ٱللَّهُ صَابِرًا وَلَا أَعْمِى لَكَ أَمْرًا ﴾ فَانْطَلَقَا يَمْشِيَانِ عَلَى سَاحِلِ الْبَحْرِ، فَمُرَّتْ بِهِمَا سَفِينَةٌ كَلَّمُوهُمْ أَنْ يَخْمِلُوهُمْ فَعَرَفُوا الْخَضِرَ فَحَمَلُوهُ بِغَيْرِ نَوْلِ، فَلَمَّا رَكِبَ فِي السَّفِينَةِ جَاءَ عُصْفُورٌ، فَوَقَعَ عَلَى حَرْفِ السَّفِينَةِ فَنَقَرَ فِي الْبَحْرِ نَقْرَةً أَوْ نَقْرَتَيْنِ، قَالَ لَهُ الْخَضِرُ: يَا مُوسَى مَا نَقَصَ عِلْمِي وَعِلْمُكَ مِنْ عِلْمِ الله إِلَّا مِثْلُ مَا نَقَصَ هَذَا الْعُصْفُورُ بمِنْقَارِهِ مِنَ الْبَحْرِ، إِذْ أَخَذَ الْفَأْسَ فَنَزَعَ لَوْحًا. قَالَ: فَلَمْ يَفْجَأُ مُوسَى إِلَّا وَقَدْ قَلَعَ لَوْحًا بِالْقَدُّوم، فَقَالَ لَهُ مُوسَى: مَا صَنَعْتَ؟ قَوْمٌ خَمَلُونَا بِغَيْرِ نَوْلٍ عَمِدْتَ إِلَى سَفِينَتِهِمْ فَخَرَقْتَهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا إِمْرًا. قَالَ: أَلَمْ أَقُلْ لَكَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا، قَالَ: لَا تُؤَاخِذُنِي بِمَا نَسِيتُ وَلَا تُرْهُقِني مِنْ أَمْرِي عُسْرًا، فَكَانَتْ الْأُولَى مِنْ مُوسَى نِسْيَانًا، فَلَمَّا خَرَجَا مِنَ الْبَحْرِ مَرُّوا بِغُلَام يَلْعَبُ مَعَ الصِّبْيَانِ، فَأَخَذَ الْخَضِرُ بِرَأْسِهِ فَقَلَعَهُ بِيَدِهِ هَكَذَا، أَوْمَا سُفْيَانُ بِأُصْبِعُهُ كَأَنَّهُ يَقْطِفُ شَيْتًا، فَقَالَ لَهُ مُوسَى: ﴿ أَقَنَلْتَ نَفْسًا زَكِنَةٌ بِعَيْرِ نَفْسِ لَقَدْ جِنْتَ شَيْئَا ثُكُرًا ﴿ قَالَ أَلَوْ أَقُل لَكَ إِنَّكَ لَنَ تَسْتَطِيعَ مَعِى صَبَرًا ﴿ قَالَ إِنَ سَأَلْنُكَ عَن ثَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصْحِبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِن لَدُنِي عُذَرًا ﴿ فَأَنطَلَقَا حَقِّ إِذَا آنَيْ آهُلَ قَرْيَةِ اسْتَطْعَمَا قَالَ إِن سَأَلْنُكَ عَن ثَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا شَهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَ ﴾ ، مَائِلًا ، أَوْمَا بِيَدِهِ هَكَذَا وَأَشَارَ شَفْيَانُ كَأَنهُ يَمْسَحُ شَيْئًا إِلَى فَوْقٍ ، فَلَمْ أَسْمَعْ شُفْيَانَ يَذْكُرُ مَائِلًا إِلَّا مَرَّةً . قَالَ: قَوْمٌ شُفْيَانُ كَأْنَهُ يَمْسَحُ شَيْئًا إِلَى فَوْقٍ ، فَلَمْ أَسْمَعْ شُفْيَانَ يَذْكُرُ مَائِلًا إِلَّا مَرَّةً . قَالَ: قَوْمٌ أَسْمَعْ شُفْيَانَ يَذْكُرُ مَائِلًا إِلَّا مَرَّةً . قَالَ: قَوْمٌ أَسْمَعْ شُفْيَانَ يَذْكُرُ مَائِلًا إِلَّا مَرَّةً . قَالَ: قَوْمٌ أَسْمَعْ شُفْيَانَ يَذْكُرُ مَائِلًا إِلَّا مَرَّةً . قَالَ: قَوْمٌ أَسْمَعْ شُفْيَانَ يَذْكُرُ مَائِلًا إِلَّا مَرَّةً . قَالَ: قَوْمٌ أَنْهُمْ فَلَمْ يُطعِمُونَا وَلَمْ يُضِيفُونَا عَمَدْتَ إِلَى حَائِطِهِمْ ، لَوْ شِئْتَ لَا يُخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا . ﴿ قَالَ هَنَا فِرَاقُ بَيْنِ وَبَتِيكَ شَانَيْنَكُ بِنَا فِيلِ مَالَةٍ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ .

قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْكُم : "وَدِدْنَا أَنَّ مُوسَى كَانَ صَبَر فقصَّ اللهُ عَلَيْنَا مِنْ خَبَرِهمَا».

قَالَ سُفْيَانُ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْكُمُ: «يَرْحَمُ اللهُ مُوْسَى لَوْ كَانَ صَبَرَ لَقُصَّ عَلَيْنَا مِنْ خَبَرِهِمَا».

أَيُّهَا النَّاسُ، تِلْكَ أَحَادِيثُ صِحَاحٌ تُفَصِّلُ مَا أَجْلِ فِي الْقُرْآنِ مِنْ قِصَّةِ مُوسَى مَعَ الْخُضِرِ عِلَىٰ النَّاسُ، تِلْكَ أَحَادِيثُ صِحَاحٌ تُفَصِّلُ عَا أَجْلِ فِي الْقُرْآنِ مِنْ قِصَّةِ مُوسَى مَعَ الْخُضِرِ عِلَىٰ وَاللهُ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمَ الْخُضِرِ عِلَيْكَ الدِّحْرَ اللهُ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمَ وَلَعَلَهُمْ يَنَعَكُمُونَ ﴾ (النحل: 44).

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ زَعَمَ أَقْوَامٌ أَنَّ الْخَضِرَ عَلِيَّةِ لَا يَزَالَ حَيًّا وَهُذَا الْقَوْلُ بَاطِلٌ لَأَنَّهُ عُمَّالِكُ النَّاسُ، قَدْ زَعَمَ أَقُوامٌ أَنَّ الْخَضِرَ عَلِيَ الْخَلْدُ فَعَوْلُهُ - تَعَالَى - : ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِلِتَمْرِ مِن فَبْلِكَ ٱلْخُلَدُ أَنَّ الْخَلَدُ لَكُ اللَّهُ الْخَلْدُ وَنَا جَعَلْنَا لِلِتَمْرِ مِن فَبْلِكَ ٱلْخُلَدُ أَنَّ الْخَلْدُ وَمَا جَعَلْنَا لِلِتَمْرِ مِن فَبْلِكَ ٱلْخَلْدُ وَنَ ﴾ (الأنبياء: 34).

فَقَوْلُهُ: ﴿ لِلْمَكُمِ ﴾ نَكِرَةٌ فِي سِيَاقِ النَّفْي تَعُمَّ كُلَّ الْبَشَرِ، وَالْخَضِرُ دَاخِلٌ فِي هَذَا الْمَعْنَى. وَفِي «صَحِيحٍ مُسْلَم» (1) مِنْ حَدِيثِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ﴿ اللَّهُ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهُ عَلَى اللَّهُ مَا إِنْ تَهْلِكُ هَذِهِ الْعِصَابَةُ مِنْ أَهْلِ الْإِسْلَامِ لَا تُعْبَدُ فِي الْأَرْضُ».

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (1763).

وَمِنْ الْأَدِلَّةِ الدَّالَّةِ عَلَى مَوْتِ الْخَضِرِ - أَيُّهَا النَّاسُ - إِخْبَارُهُ عَيْظَةٍ بِأَنَّهُ عَلَى رَأْسِ مِائِةِ سَنَةٍ مِنْ اللَّيْلَةِ التَّي تَكَلَّمَ فِيهَا بِالْحَدِيثِ لَمْ يَبْقَ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ أَحَدٌ مِمَّنْ عَلَيْهَا مِائِةِ سَنَةٍ مِنْ اللَّيْلَةِ النَّيْلَةِ التَّي تَكَلَّمَ فِيهَا بِالْحُدِيثِ لَمْ يَبْقَ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ أَحَدٌ مِمَّنْ عَلَيْهَا يَلْكَ اللَّيْلَةِ فَلَوْ كَانَ الْخَضِرُ حَيًّا فِي الْأَرْضِ لَمَا تَأَخَّرَ بَعْدَ الْهَائِةِ الْمَذْكُورةِ.

فَفِي «سُنَنِ أَبِي دَاوُدَ وَالتَّرْمِذِيِّ» بِسَنَدِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِي فِي «صَحِيحِ الْجَامِعِ» (1) مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ هِنَفُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكُمْ الْلَّهُ عَلَيْكُمْ لَيْلَتَكُمْ لَيْلَتَكُمْ مَنْ هُوَ عَلَى ظَهْرِ الْأَرْضِ أَحَدٌ».

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهُ لَوْ كَانَ الْخَضِرُ حَيًّا إِلَى زَمَنِ النَّبِيِّ عَيْظِيْمُ لَكَانَ مِنْ أَتْبَاعِهِ، وَلَنَصَرَهُ وَلَنَصَرَهُ وَلَنَصَرَهُ وَلَنَصَرَهُ وَلَنَصَرَهُ وَلَقَاتَلَ مَعَهُ لِأَنَّه عَيْظِيْمُ مَبْعُوثٌ لِلنَّاسِ كَافَّةً بَلْ لِجَمِيعِ الثَّقَلَيْنِ الْجَنِّ وَالْإِنْسِ.

وَحَتَّى لَوْ كَانَ مُوسَى حَيًّا مَا وَسِعَهُ إِلَّا اتَّبَاعُ رَسُولِ الله عَلَيْكُمْ وَهُوَ - أَيْ مُوسَى - خَيْرٌ مِنَ الْخَضِرِ عَلِيَكُمْ وَقَدْ قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكُمْ كَمَا فِي «مُسْنَدِ أَحْمَدَ» مُوسَى - خَيْرٌ مِنَ الْخَضِرِ عَلِيْكُمْ وَقَدْ قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكُمْ كَمَا فِي «مُسْنَدِ أَحْمَدَ» بِسَنَدٍ حَسَنِ، حَسَنَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «إِرْوَاءِ الْعَلِيلِ» (2) مِنْ حَدِيثِ جَابِر هِيلُفْ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَيْدِهِ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَوْ أَنَّ مُوسَى عَيْدِ كَانَ حَيًّا، مَا وَسِعَهُ إِلَّا رَسُولُ الله عَيْدِهِ» .

أَيُّهَا النَّاسُ، مَا يُشَاهِدُهُ بَعْضُ الجُهَّالِ فِي الْوَاقِعِ أَحْيَانًا مِنَ التَّبَجُحِ بِرُؤْيَةِ الْخَضِرِ إِنَّهَا هُوَ شَيْطَانٌ لِيُلَبِّسُ عَلَيهُمُ دِينَهُمْ وَيَسْتَحِيلُ أَنْ يَتَمَثَّلَ لِأَهْلِ الْعِلْم بِالله.

قَالَ شَيْخُ الْإِسْلَامِ ابْنُ تَيِمَيةَ ﴿ قَلَى الْخَضِرَ الْحَدُّ مِنَ الصَّحَابَةِ أَنَّهُ رَأَى الْخَضِرَ وَلَا أَنَّهُ أَتَى إِلَى النَّبِيَّ عَيْنِكُمْ فَإِنَّ الصَّحَابَةِ كَانُوا أَعْلَمَ وَأَجَّلَ قَدْرًا مِنْ أَنْ يُلَبِّسَ

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه أبو داوُدَ (4348)، والترمذي (2366)، وصححه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح الجامع» (871).

<sup>(2) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه أحمدُ (15223) وحَسَّنه الأَلْبانيُّ في «الإرواء».

الشَّيْطَانُ عَلَيْهِم، وَلَكِنْ لَبَّسَ عَلَى كَثِيرٍ مِنْ بَعْدِهِم فَصَارَ يَتَمَثَّلُ لِأَحَدِهِمْ فِي صُورَةِ النَّبِيِّ، وَيَقُولُ: أَنَا الْخَضِرَ، وَإِنَّمَا هُوَ شَيْطَانٌ "(1).

وأَسْتَغْفِرُ الله.

#### الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ قِصَّةُ مُوسَى والْخَضِرِ ؛

الْحَمْدُ للهِ الْقَائِلُ: ﴿ غَنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنَذَا ٱلْقُرْءَانَ ﴾ (يوسف: 3).

وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى نَبِينَا مُحَمَّد عَيْكُ القَائِلِ كَمَا فِي «مُسْنَدِ أَحْمَدَ» بِسَنَدِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ أَبِي دَاوُدَ» (2) مِنْ حَدِيثِ الْقُدَامِ بْنِ مَعِدْيَّ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ أَبِي دَاوُدَ» (2) مِنْ حَدِيثِ الْقُدَامِ بْنِ مَعِدْيً صَحِيحٍ، وَمَثْلَهُ مَعَهُ».

أَمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ عَمَّا فَصَّلَتْهُ السُّنَّةُ مِنْ قِصَةِ مُوسَى الْكَلِيمِ مَعَ عَبْدِ الله وَنَبِيِّهِ الْخَضِرِ ﷺ فَإِلَيْكُمْ مَا حَكَاهُ اللهُ فِي كِتَابِهِ الْكَرِيم.

قَاكَ اللّهُ مَسْبَحُنَهُ وَتَعَلَىٰ مِنْ اللّهُ مَجْمَعَ اللّهِ اللّهَ عَلَمَ اللّهُ اللّهِ مَجْمَعَ اللّهِ اللّهَ عَرَيْنِ اللّهَ اللّهَ اللّهَ عَلَمَ اللّهُ اللّهَ عَمْمَ اللّهِ اللّهَ عَلَمَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمَا اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

 <sup>(1) &</sup>quot;مجموع الفتاوى" (27/ 18).

<sup>(2) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أحمدُ (17306) وصَحَّحه الأَلْبانيُّ في "صَحِيح أبي داود" (3804).

لَرُ يُحُطُ بِهِ خَبْرًا ﴿ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ مَا إِلَا اللّهُ مَا إِلَا أَعْمِى لَكَ أَمْرًا ﴿ اللّهُ قَالَ الْبَعْتَى فَلَا تَسْتَلِيعَ عَنِي مَعْرَا ﴿ اللّهُ السّفِيسَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخْرَفْتِهَ لِيَعْتَى الْمَلَا الْمَدْ وَقَالَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللللهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللللللهُ اللللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الل

اللَّهُمَ اقْسِمُ لَنَا مِنْ خَشْيتِكَ مَا تَحُولُ بِهِ بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعَاصِيكَ، وَمِنْ طَاعَتِكَ مَا تُحُولُ بِهِ عَلَيْنَا مَصَائِبَ الدُّنْيَا، اللَّهُمَّ مَتَّعْنَا بِأَسْمَاعِنَا وَأَبْصَارِنَا وَقُوَّتِنَا مَا أَحْيَيْتَنَا، وَاجْعَلْهُ الْوَارِثَ مِنَّا، وَاجْعَلْ ثَأْرَنَا عَلَى مَنْ ظَلَمَنَا، وَانْصُرْنَا عَلَى مَنْ عَادَانَا، وَلَا تَجْعَلْ مُصِيبَتِنَا فِي دِينِنَا، وَلَا تَجْعَلِ الدُّنْيَا أَكْبَرَ هَمِّنَا، وَلا مَبْلَغَ عِلْمِنَا، وَلا تَجْعَلْ مَنْ عَادَانَا، وَلا تَجْعَلْ مَنْ لا يَرْجَمْنَا.



# قصة يونس عليتان

#### الخُطُبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمَّدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلُ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ (آل عمران: 102).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيمًا وَلَسَاءً وَاتَّقُوا اللّهِ اللّهُ اللّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ( النساء: 1 ).

\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوَلا سَدِيلاً ۞ بُصَلِح لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوَزَّا عَظِيمًا ۞ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أمًّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُهُ، وشرَّ الأُمُورِ مُحُدَثاتُها، وكُلَّ مُحُدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أَمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - حَدِيثي مَعَكُمُ الْيَوْمَ عَنْ قِصَّةِ يُونُسَ عَلِيَّةِ أَسُوقُهَا إِلَيْكُمْ الْيَوْمَ عَنْ قِصَّةِ يُونُسَ عَلِيَةِ أَسُوقُهَا إِلَيْكُمْ الْيَوْمَ عَنْ قِصَةِ يُونُسَ عَلِيَةِ أَسُوقُهَا إِلَيْكُمْ الْمَثِنَالَا لِقَوْلِ اللهِ - سُبَحَنَهُ, وَتَعَالَى - : ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَبُلَةِ ٱلرَّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ مَوْادَكَ ﴾ المُتِثَالًا لِقَوْلِ الله - سُبَحَنَهُ, وَتَعَالَى - : ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَبُلَةِ ٱلرَّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ مَوْادَكَ ﴾ المُتِثَالًا لِقَوْلِ الله - سُبَحَنَهُ, وَتَعَالَى - : ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَبُلَةِ ٱلرَّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ مَوْادَكَ ﴾ (120 ).

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ ذَكَرَ اللهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - نَبِيَّهُ يُونُسَ فِي أَكْثَرِ مِنْ آيَةٍ فِي كِتَابِهِ الْكَرِيمِ بَلْ فِي كِتَابِ اللهِ سُورَةٌ بِاسْمِهِ. قَالَ اللهُ مَسَبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَ من ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذَ أَبَقَ إِلَى الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴿ فَالْمَسْلِينَ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَيْ الْمُسْتِيمِينَ ﴿ اللَّهُ مَانَ مِنَ الْمُسْتِيمِينَ ﴿ الْمُسْتَقِعِينَ اللَّهُ الْمُسْتِيمِينَ ﴿ الْمُسْتَقِعِينَ اللَّهُ اللَّهِ فَي بَطْنِيهِ اللَّهِ مَنَا الْمُسْتَقِعِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَنَا اللَّهُ اللَّ

وَفَاكَ اللهُ مَسْبَحَنَهُ، وَنَعَالَى مَنَ ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذِ ذَهَبَ مُغَنَضِبًا فَظَنَّ أَن لَن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي الظُّلُمَاتِ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللهِ فَاسْتَجَبَّنَا لَهُ وَجَعَيْنَهُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ وَجَعَيْنَهُ مِنَ الطَّلِمِينَ ﴿ اللهِ اللهُ وَجَعَيْنَهُ مِن الطَّيْرُ وَكَذَالِكَ نُصُحِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الأنبياء: 87-88).

وَقَالَ اللّهُ مِسْبَحَانَهُ، وَتَعَالَى مِنْ ﴿ فَأَصْبِرَ لِلْكُمْ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْمُوتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكُظُومٌ ۗ ﴿ فَأَصْبِرَ لِلْكُمْ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْمُوتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكُظُومٌ ۗ ﴿ فَأَصْبِرَ لِلْكُمْ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْمُوتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكُظُومٌ ۗ ﴾ وَالقالم: 48 - 50).

وَقَالَكَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَالَى - : ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنَّبِيْنَ مِنْ بَعْدِوِءً وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوجٍ وَالنَّبِيْنَ مِنْ بَعْدِوِءً وَأَوْحَيْنَا إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَعَلَى اللهِ وَعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَعَلَى اللهِ وَعَلَى اللهِ وَعَلَى اللهِ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ مَا اللهُ وَاللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ وَعَلَيْهَا وَاللهُ وَعَلَيْهِ وَاللهُ وَعَلَيْهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَعَلَيْهِ وَاللهُ وَعَلَيْهِ وَاللهُ وَعَلَيْهِ وَاللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَّا اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَّمْ اللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَيْنَا اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

وَقَاكَ \_ سُبْحَنَهُ، \_ : ﴿ فَلَوْلَا كَانَتْ فَرْيَةً مَامَنَتْ فَنَفَعَهَآ إِيمَنُهُمْ إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا مَامَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِزْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيا وَمُتَّفَنَاهُمْ إِلَى حِينِ ﴾ (يونس: 98).

أَيُّهَا النَّاسُ، مَا تَقَدَّمَ مِنَ الْآيَاتِ إِنَّمَا هِي تَتَحَدَّثُ عَنْ نَبِيٍّ كَرِيمٍ إِنَّهُ يُونُسُ عَلَيْهِ وَعَلَى نَبِينَا الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ - إِنَّهُ ذُو النُونِ وَأُطْلِقَ عَلَيْهِ هَذَا الإسْمُ (ذُو النُونِ) لِالْتِقَامِ الْخُوتِ لَهُ، وَالنُّونُ هُوَ الْخُوتُ فَهُوَ صَاحِبُ الْحُوتِ.

إِنَّهُ يُونُس بْنُ مَتَّى كُمَا نَسَبَهُ نَبِيِّنَا عَلَيْتُهِ.

فَفِي "الصَّحِيحَيْنِ" (1) مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ ﴿ النَّبِيِّ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَالَ: «مَا يَنْبَغِي لِعَبْدٍ أَنْ يَقُولَ: إِنِّي خَيْرٌ مِنْ يُونُسَ بْنِ مَتِّى ». وَنَسَبَهُ إِلَى أَبِيه.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3413)، ومسلم (2376).

أَيُّهَا النَّاس، إِنَّ هَذَا النَّبِيِّ الْكَرِيمَ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ الَّذِينَ أَمَرَنَا اللهُ بِالتَّاسِّي بِهِمْ وَالإِقْتِداءِ بِهِمْ.

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ أَرْسَلَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - هَذَا النَّبِيَّ الْكَرِيمَ إِلَى أَهْلِ بَلْدَةٍ يُقَالُ هَا ﴿ النَّهُ اللهِ عَلَا ﴿ النَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَحَدَّرَهُمْ مِنْ عَاقِبَةٍ مِنْ أَرْضِ المُوصِلِ بِالْعِرَاقِ، فَدَعَاهُمْ إِلَى اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى - وَحَدَّرَهُمْ مِنْ عَاقِبَةٍ مِنْ أَرْضِ المُوصِلِ بِالْعِرَاقِ، فَدَعَاهُمْ إِلَى اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى - وَحَدَّرَهُمْ مِنْ عَاقِبَةٍ كُفْرِهِمْ اللّذي هُمْ عَلَيْهِ، وَحَدَّرَهُمْ مِنْ مَغَبَّةِ عَصْيَانِهِمْ، فَأَبُوا عَلَيْهِ، وَمَثَرَّدُوا عَلَى أَمْرِهِ وَخَالَفُوهُ وَعَصَوْهُ، فَعَضِبَ مِنْهُمْ وَتَعَجَّلَ وَخَرَجَ مِنْ بِلَادِهِمْ مِنْ غَيْرِ إِذْنِ مِنَ اللهِ لَهُ وَخَالَفُوهُ وَعَصَوْهُ، فَعَضِبَ مِنْهُمْ وَتَعَجَّلَ وَخَرَجَ مِنْ بِلَادِهِمْ مِنْ غَيْرِ إِذْنِ مِنَ اللهِ لَهُ وَخَالَفُوهُ وَعَصَوْهُ، فَعَضِبَ مِنْهُمْ وَتَعَجَّلَ وَخَرَجَ مِنْ بِلَادِهِمْ مِنْ غَيْرِ إِذْنِ مِنَ اللهِ لَهُ بِالْخُومِ وَكَانَ هَذَا عَنِ اجْتِهَادٍ مِنْهُ عَلَيْكِ لِصَنِيعِ قَوْمِهِ اللّذِي صَنَعُوهُ مِنَ التَّكُذِيبِ، وَلَيْسَ فِيهِ تَعَمُّدُ الْعِصْيَانِ أَبُدًا، فَالْأَنْبِياءُ صَفْوَةٌ وَخِيرَةُ وَلَيْسَ فِيهِ تَعَمُّدُ الْعِصْيَانِ أَبَدًا، فَالْأَنْبِياءُ صَفْوَةٌ وَخِيرَةُ وَلِيسَ فِيهِ تَعَمُّدُ الْعِصْيَانِ أَبَدًا، فَالْأَنْبِياءُ صَفْوَةٌ وَخِيرَةً وَلَيْسَ فِيهِ تَعَمَّدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

فَإِلَى أَيْنَ ذَهَبَ لَقَدْ تَرَكَ لَهُمْ بِلَادَهُمْ وَاتَّجَهَ إِلَى سَاحِلِ الْبَحْرِ ظَنَّا مِنْهُ أَنَّهُ لَنْ يُعاتَبَ عَلَى هَذَا الضَّجَرِ وَالْغَضَبِ وَالْعَجَلةِ فِي الْخُرُوجِ.

كما قَالَ رَبُّنَا \_ تَبَارَكَ وتعالى \_ : ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَنَضِبًا فَظَنَّ أَن لَن نَقيرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي الظَّلُمُ عَلَىٰ أَن لَا إِلَهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ (الأنبياء: 87).

أَمَّا قَوْمُهُ فَهَاذَا صَنَعُوا بَعْدَ خُرُوجِه عَلَيْتُلِادٌ ؟

إِنَّهُمْ فَكُرُوا فِيهَا تَوَعَّدُهُمْ بِهِ نَبِيُّهُمْ عَلِيَّةِ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا إِنَّهُمْ يَغُرِفُونَ أَنَّ الْأَنْبِيَاةَ

- عَلَيْهِمُ السَّلَامُ - لَا يَكُذِبُونَ، فَمِنْ ثَمَّ أَيْقَنُوا بِنَزُولِ الْعَذَابِ عَلَيْهِمْ إِنِ اسْتَمَرُّوا عَلَى كُفُرِهِمْ وَعِنَادِهِمْ فَأَقْبَلُوا عَلَى الله - سُبْحَنَهُ، وَتَعَنَقُ - مُؤْمِنِينَ فَنَفَعَهُمْ إِنِيَانُهُمْ.

قَالَكَ اللّهُ \_ سُنبِحَنَكُم وَنَعَالَى \_ : ﴿ لِلْوَلَا كَانَتْ قَرْيَةً مَامَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَنَهُمْ إِلَّا فَوْمَ بُولْسَ لَمَنّا مَامَنُوا كُشَفْنًا عَنْهُمْ عَذَابَ الْجَرْيِ فِي الْحَيْوَةِ اللَّهَا وَمُثَقَتَاتُهُمْ إِلَىٰ جِينٍ ﴾ (يونس: 98).

وَهَكَذَا الْإِيهَانُ - أَيُّهَا النَّاسُ - يَنْفَعُ فِي دَفْعِ الْعَذَابِ غَايَةَ النَّفْعِ. قَالَ اللَّهُ - سُبَحَتَهُ -: ﴿ مَّا يَفْعَ لُلَقَهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرَتُمْ وَءَامَنتُمْ ﴾ (الناء: 147).

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدُ الْحَبَةَ يُونُسَ عَلِيَّةِ إِلَى سَفِينَةٍ وَاسْتَوْقَفَهَا وَرَكِبَهَا كَيْ يُسَافِرَ بَعْيدًا عَنْ قَوْمِهِ الَّذِينَ عَانَدُوهُ وَكَانَتِ السَّفِينَةُ مَلِيئَةً بِالرُّكَابِ وَالْأَمْتِعَةِ قَالَ اللَّهُ مُسَيَّحَتَهُ ... ... ... ﴿ إِذَ أَبْقَ إِلَى النَّالِ النَّالِ المَسْعُونِ ﴾ (الصافات: 140).

وَمَعْنَى ﴿ أَبُقَ ﴾ أَيْ فَرَ ، وَمَعْنَى ﴿ الْفُلُكِ الْمَشْحُونِ ﴾ أَيْ السَّفِينَةُ الْكَبِيرَةُ الْمُمْتَلِقَةُ.
فَلَعِبَتُ الْأَمْوَاجُ بِالسَّفِينَةِ وَخَشَى أَهْلُهَا الْعَرَقَ، فَبَدَأُوا يَتَخَفَّفُونَ مِنَ الْأَحْمَالِ النِّي مَعَهُمْ بِإلْقَائِهَا فِي الْبَمِّ مَتَاعًا تِلْوَ مَتَاعٍ وَلَكُنِ ذَلِكَ لَمْ يَنْفَعْ فَشَرَعُوا فِي التَّحْقِيفِ النَّحْقِيفِ مِنَ الْأَشْخَاصِ حَتَّى تَسْلَمَ هَمُ مُ سَفِينَتُهُمْ فَاتَّفُوا عَلَى أَنْ يَسْتَهِمُوا فِيمَا بَيْنَهُمْ لِمَعْرِقَةِ مَنْ بُلْقَى، فَوقعَ السَّهُمُ عَلَى يُونُسَ عَلِيَ إِلَى تَعَالَى: ﴿ فَسَاهَمَ فَكُانَ مِنَ الْمُتَعْفِينَ ﴾ فَاللّه مَا اللّه مُ عَلَى يُونُسَ عَلِيَ إِلَى تَعَالَى: ﴿ فَسَاهُمُ فَكُانَ مِنَ الْمُتَحْفِيقَ ﴾

(الصافات: 141).

وَمَعْنَى ﴿ مَسَاعَمُ ﴾ أَيْ قَارَعَ أَجْرَى الْقُرْعَةَ وَمَعْنَى ﴿ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُتَحَضِينَ ﴾ أَيْ المَعْلُوبِينَ (اللَّذِينَ وَقَعَتْ عَلَيْهُمُ الْقُرْعَةُ).

وَهُنَا \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أُلْقِيَ يُونُسَ عَلِيَّةِ فِي الْيَمِّ، وَللهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ \_ لَكِنَّ اللهَ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ سَخَّرَ لِيُونُسَ عَلِيَّةٍ حُوتًا عَظِيمًا جَاءَ يَشُقُّ الْبَحْرِ، فَابْتَلَعَ يُونُسَ عَلِيَّا ۚ وَلَمْ تَتَنَاوَلُهُ أَسْنَانُهُ بِأَذَى لِأَمْرِ يُرِيدُهُ اللهُ وَلِأَمْرِ قَدْ قَدَّرَهُ اللهُ.

ثُمَّ مَاذَا بَعْدُ - أَيُّمَا النَّاسُ - لَقَدْ اتَّجَهَ الحُوتُ وَيُونُسُ عَلِيَ فِي بَطْنِهِ إِلَى قَاعِ الْبِحَارِ، فَهُنَاكَ تَرَاكَمَتْ عَلَى يُونُسَ ظُلُمَاتٌ: ظُلْمَةُ بَطْنِ الحُوتِ، وَظُلْمَةُ قَاعِ الْبَحْرِ، وَظُلُمَاتُ اللَّيْلِ الْبَهِيمِ، فَضْلًا عَمَّا هُوَ فِيهِ مِنْ كَرْبٍ وَهَمَّ وَنَكَدًّ وَغَمِّ لِكَوْنِهِ ذَهَبَ مُغَاضِبًا اللَّيْلِ الْبَهِيمِ، فَضْلًا عَمَّا هُوَ فِيهِ مِنْ كَرْبٍ وَهَمَّ وَنَكَدًّ وَغَمِّ لِكَوْنِهِ ذَهَبَ مُغَاضِبًا وَخَرَجَ بِغَيْرِ إِذْنٍ مِنَ الله لَهُ بِالْخُرُوجِ وَلَكِنَّهُ حَاوَلَ الْحَرَكَةَ فَبَدَأً يَتَحَرَّكُ فَكَانَ أَوَّلَ مَا كَانَ مِنْ أَمْرِهِ أَنْ قَالَ مُنَادِيًا فِي الظُّلُمَاتِ ﴿ أَن لَا إِلَكَ إِلَا آلَتَ سُبَحَنَكَ إِنِ حَمْنَ اللهِ لَهُ الطَّلُمِينَ ﴾ (الأنبياء: 87).

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ قَالَ تِلْكَ الدَّعْوَةَ الَّتِي مَا دَعَا بِهَا مَكْرُوبٌ إِلَّا وَفَرَّجَ اللهُ همَّهُ، وَكَشَفَ كَرْبَهُ.

فَفِي «سُنَنِ التِّرْمِذِيِّ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ التِّرْمِذِيِّ» (أَ) مِنْ حَدِيثِ سَعْدٍ حَيْثُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْلِكُمْ: «دَعْوَةُ ذِي النُّونِ إِذْ دَعَا وَهُوَ فِي بَطْنِ الْحُوتِ ﴿ لَآ إِلَهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ فَإِنَّهُ لَمْ يَدْعُ بِهَا وَجُلْ مُسْلِمٌ فِي شَيْءٍ قَطُّ إِلَّا اسْتَجَابَ اللهَ لَهُ».

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ أَكْثَرَ يُونُسَ عَلِيَّ إِنْ مِنَ التَّسْبِيحِ فِي تِلْكَ الظُّلُهَاتِ كَمَا قَالَ رَبُّنَا - تَبَارَكَ وتعالى - : ﴿ فَلَوْلَا أَنَهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينَ ﴿ لَيْتَ فِي بَطْنِهِ ۗ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾

(الصافات: 143-144).

وَهَكَذَا الْـمُؤْمِنُونَ لَا يَقْنَطُونَ مِنْ رَحْـمَةِ اللهِ، وَلَا يَيْأَسُونَ مِنْ رَوْحِهِ، فَقَدْ عَلِمُوا عَنِ الله \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ أَنَّهُ غَافِرُ الذَّنْبِ وَقَابِلُ التَّوْبِ وعَلِمُوا أَنَّ رَحْـمَةَ

<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه الترمذي (3752)، وصَحَّحه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح الترمذي» (2785).

الله - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - وَسَعَتُ كُلَّ شَيْءٍ وَعَلِمُوا أَنَّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - كَانَ لِلْأَوَّابِينَ غَفُورًا.

وَهَكَذَا فَعَلَ يُونُسُ عَلِيَهِ إِذْ اسْتَغْفَرَ وَهَلَّل وَوَحَّدَ وَأَخْلَصَ فِي الدُّعَاءِ للله وَاللهُ يُجِيبُ دَعْوَة الْمُضطرِّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ السُّوءَ، سَبَّحَ يُونُسَ عَلَيْتِهِ وَاغْتَرَفَ بِالذَّنْبِ، وَنَادَى رَبَّهُ مُوَحِّدًا: ﴿ أَن لَا إِلَكَ إِلَا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ بِالذِّنْبِ، وَنَادَى رَبَّهُ مُوَحِّدًا: ﴿ أَن لَا إِلَكَ إِلَا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ (الأنبياه: 87).

فَأَنْجَاهُ اللهُ مَسْبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَ مِ بِأَنْ اتَّجَهَ الْحُوتُ إِلَى جَانِبِ الْبَرِّ فَقَذَفَ يُونُسَ عَلِيَهِ وَنَبَذَهُ مِ أَيْ طَرَحَهُ مِ بَالْعَرَاءِ كَمَا قَالَ تعالى: ﴿ فَنَبَذَتُهُ بِالْعَثَرَاءِ وَهُوَ سَقِيعٌ ﴿ وَالْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن يَقْطِينِ ﴿ وَالْسَلَنَهُ إِلَى مِاقَةِ ٱللهِ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن يَقْطِينِ ﴿ وَالْسَلَنَهُ إِلَى مِاقَةِ ٱللهِ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ (الصافات: 145-148).

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ ذَكَرَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ فِي تَفْسِيرِهِمْ لِقَوْلِهِ - تَعَالَى - ﴿ وَأَبْلَتْنَا عَلَيْهِ مَحْرَةُ النَّاسُ الْعُلَمَاءِ فِي تَفْسِيرِهِمْ لِقَوْلِهِ - تَعَالَى - ﴿ وَأَبْلَتْنَا عَلَيْهِ مَحْرَةُ الْمُقْطِينِ ﴾ أَنَّهَا (أَيْ شَجَرَةُ الْمَقْطِينِ) تُضِلَّهُ بِظَلِّها الظَّلِيلِ؛ لَأَنَّهَا بَارِدَةُ الطَّلَالِ وَلَا يَسْقُطُ عَلَيْهَا ذُبَابٌ وَلَا يَجْتَمِعُ عِنْدَهَا، وَلِأَنَّهَا مِنْ أَسْرَعِ الْأَشْجَارِ الطَّلَالِ وَلَا يَسْقُطُ عَلَيْهَا ذُبَابٌ وَلَا يَجْتَمِعُ عِنْدَهَا، وَلِأَنَّهَا مِنْ أَسْرَعِ الْأَشْجَارِ نَبَاتًا وَامْتِدَادًا.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (5433)، ومسلم (2041).

أَيُّهَا النَّاسُ، مِنْ فَضْلِ الله عَلَى هَذَا النَّبِيِّ الْكَرِيمِ أَنَّهُ لَمْ يُنْبَذُ بِالْعَرَاءِ وَهُوَ مَذْمُومٌ، وَلِكِن نُبِذَ وَهُوَ سَقِيمٌ كَمَا قَالَ رَبُّنَا \_ تَبَارَكَ وتعالى \_ : ﴿ لَٰوَلَاۤ أَن تَدَرَّكُهُ فِيمَةٌ مِن تَبِهِ لَنُهِذَ إِلْعَرْآهِ وَهُوَمَنْمُومٌ ﴾ (القلم: 49).

وَانْعَمَ اللهُ \_ سُبْحَنْدُ، وَتَعَكَلَ \_ ثَانِيةٍ بِأَن أَرْسَلَهُ إِلَى قَوْمِهِ فَأَمَنُوا وَصَدَّقُوا كَمَا قَاكَ اللهُ \_ سُبْحَنْدُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَأَرْسَلَنَهُ إِلَى مِاتَةِ آلَنِ أَوْ يَزِيدُونَ ﴿ فَامَنُوا فَمَتَّعْنَهُمْ إِلَى حِينِ ﴾ الله \_ سُبْحَنْدُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِاتَةِ آلَنِ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ الله عنامُ الله عنامُ الله عنامُ الله عنام الله

فَصَلَوَاتُ اللهِ وَسَلَامُهُ عَلَى هَذَا النَّبِيِّ الْكَرِيمِ وَعَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَدِ عَلَيْكُمْ. وأَسْتَغَفَرُ اللهُ.

## الخُطْبِةُ الثَّانِيةُ \_ مِنْ فوائِدِ قِصَّةُ يُونُسَ النَّهِ:

الحَمْدُ للهِ ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - تَقَدَّمَ الْحَدِيثِ مَعَكُمْ عَنْ قِصةِ نَبِيَّ اللهِ يُونُسَ عَلَيْ الله وَالْآنَ حَدِيثِي مَعَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْ فَوَائِدِ قِصَّةِ هَذَا النَّبِيِّ الْكَرِيمِ. فَمِنْ فَوَائِدِ قِصَّةِ يُونُسَ عَلِيَّا مَا يَأْتِي:

# 1- الْإِنْسَانُ جُبِلَ عَلَى الْخَطَلِ

أَيُّهَا النَّاسُ، أَوَّلُ الدُّرُوسِ الْـمُسْتَفَادَةُ أَنَّ الْإِنْسَانَ جُبِلَ عَلَى الْخَطَا ِ حَتَّى أَهْلَ الْفَضْلِ وَالْخَيْرِ وَالصَّلَاحِ.

فَهِي "صَحِيحٍ مُسْلِمٍ" أَ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةِ ﴿ اللَّهِ عَالَ: قَالَ النَّبِيُ عَلَيْكُمَ: "وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ لَمْ تُذْنِبُوا لَذَهَبَ اللهُ بِكُمْ، وَ لِجَاءَ بِقَوْمٍ يُذْنِبُونَ فَيَسْتَغْفِرُونَ فَيَغْفِرُ اللهُ لَـهُمْ». اللهُ لَـهُمْ».

# 2 - لَمْ يَنْجُ مِنَ الذُّنُوبِ أَحَدٌ حتَّى أَهْلُ الصَّلَاحِ

كَمَا قَافَ اللَّهُ \_ سُبْحَنْنَهُ، وَتَعَلَق \_ : ﴿ وَلَوْ يُوَاخِدُ اللَّهُ النَّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن ذَابَّتِهِ ﴾ (النحل: 61).

فَادَمُ اللَّهُ أَكُلَ مِنَ الشَّجَرَةِ وَكَذَا زَوْجَتُهُ وَلَكِنَّهُمَا أَقرَّا بِالذَّنْبِ وَاعْتَرَفَا بِهِ وَأَقْلَعَا عَنْهُ، فَقَالًا: ﴿ قَالَا رَبِّنَا ظَلَتَنَا ٱللَّسَنَا وَإِن لَّهِ تَنْفِر لَنَا وَتَرْحَتَنَا لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِمِينَ ﴿ ﴾ عَنْهُ، فَقَالًا: ﴿ قَالَا رَبِّنَا ظَلَتَنَا ٱللَّسَنَا وَإِن لَرْ تَنْفِر لَنَا وَتَرْحَتَنَا لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِمِينَ ﴿ ﴾ عَنْهُ، فَقَالًا: ﴿ قَالَا رَبِّنَا ظَلَتَنَا ٱلللَّهُ مَا لَهُ مَنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللل

وَعَاتَبَ اللهُ \_ سُبْحَنَكُهُ، وَتَعَكَلَ \_ نَبِيَّهُ مُحَمَّد عَلَيْكُمْ بِقَوْلِهِ: ﴿ عَبَسَ وَقَوَلَتُ ۞ أَن جَآمُ ٱلأَعْمَىٰ ﴾ وعَاتَبَ اللهُ \_ سُبْحَنَكُ، وَتَعَكَلَ \_ نَبِيَّهُ مُحَمَّد عَلَيْكُمْ بِقَوْلِهِ: ﴿ عَبَسَ وَقَوَلَتُ ۞ أَن جَآمُ ٱلأَعْمَىٰ ﴾ (عبس: 1-2).

وَأَصْحَابُ نَبِينَا مُحَمَّد عَلَيْكُمْ صَدَرَ مِنْ بَعْضِهِمْ الَّذِي صَدَرَ يَوْمَ أُحُدِ كَمَا قَالَ اللهُ مَسْبَحَنَهُ، وَتَعَلَقُ مَ : ﴿ إِنَّ اللِّينَ تُوَلِّوا مِنكُمْ يَوْمَ التَقَى الجَمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ الشَّيَطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمُ إِنَّ اللَّهَ عَنُورُ حَلِيمٌ ﴾ (آل عمران: 155).

# 3 - عَدَمُ الْيَأْسِ مِنَ التَّوْبَةِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، وَمِنَ الدَّرُوسِ الْـمُسْتَفَادَةِ مِنْ قِصَّةِ يُونُسَ ﷺ عَدَمُ الْيَأْسِ مِنْ رَوِّح الله وَالْقُنُوطِ مِنْ رَحْمَةِ الله وَالْإعْتِرَاضِ عَلَى قَضَاءِ الله.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (2749).

فَيُونُسُ عَلِيَ إِلاَ أَحَاطُت بِهِ ثَلَاثُ ظُلُمَاتِ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ فَأَرْسَلَ الْأَمَلَ مِنْ هُنَاكَ مُدَوِّيًا: ﴿ أَن لَا إِلَهُ إِلَا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِلِينِ ﴾ (الأنبياء: 87).

فَهَاذَا كَانَتْ النَتِيَّجَةُ: ﴿ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ وَجَعَيْنَهُ مِنَ ٱلْفَعْ وَكَذَلِكَ نُصْحِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الأنبياء: 88).

## 4- الثُّقَةُ بِنَصْرِ الله.

أَيُّهَا النَّاسُ، عَلَى كُلِّ مُؤْمِنٍ أَنْ يَثِقَ بِنَصْرِ اللهِ فَإِنَّ اللهَ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ \_ قَالَ: ﴿ فَٱسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَنَنَهُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الأنبياء: 88).

اللَّهُمَ نَجِنَا بِرَحْمَتِكَ مِنْ كُلِّ كَرْبٍ، اللَّهُمَّ أَنْتَ أَحَقُّ مَنْ ذُكِرَ، وَأَحَقُّ مَنْ عُبِدَ، وَأَنْصَرُ مَنْ البُّلِكُ لَا شَرِيكَ لَكَ لَا إِلَه وَأَنْصَرُ مَنْ البُّلِكُ لَا شَرِيكَ لَكَ لَا إِلَه إِلَّه أَنْتَ الْمَلِكُ لَا شَرِيكَ لَكَ لَا إِلَه إِلَّه أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنَّا كُنَّا مِنَ الظَّالِينَ.



# الغلام المؤمن وأصحاب الأخدود الخطية الأولى:

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّعُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَالِدِهِ وَلَا تَمُونُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ١٠٤ ﴾ (آل عمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِمُسَامَةً وَاتَّقُوا اللهُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ( ) ﴾ (النساء: 1 ).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا فَوَلَا سَدِيلًا ﴿ ثُصَلِحَ لَكُمْ أَعَمَلَكُمْ وَيَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُعِلِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوَزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كَتَابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلِيْتُهُ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثَاتُها، وكُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

امًا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - حَدِيثِي مَعَكُمُ الْيَوْمَ عَنْ قِصَّةِ الْغُلَامِ الْمُؤْمِنِ وَأَصْحَابِ الْأُخْدُودِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، فِيهَا قَصَّهُ اللهُ عَلَيْنَا \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ \_ فِي كِتَابِهِ وَعَلَى لِسَانِ نَبِيِّهِ عَلِيْتُهِ الدُّرُوسُ وَالْعِظَاتُ وَالْعِبَرُ.

قَاكَ اللهُ - سُبْحَننَهُ، وَتَعَلَى - : ﴿ لَقَدَكَاتَ فِي فَصَصِيمَ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي الْأَلْبَكِ ﴾ والكان المالية ا

وَقَالَكَ - سُبْحَانَهُۥ - : ﴿ وَكُلَّا نَقُشُ عَلَيْكَ مِنْ آئَبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُتَيِّتُ بِهِ. فَوَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَالِهِ ٱلْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَىٰ لِلْمُقْمِنِينَ ﴾ (هود: 120).

أَيُّهَا النَّاسُ، فِي قِصَّةِ الْغُلَامِ وَأَصْحَابِ الْأُخْدُودِ زَادٌ لِلْغُرَبَاءِ وَأَيُّ زَادٍ وَقَدْ قَصَّ اللهُ عَلَيْنَا مِنْ قَصَصِ الْمَاضِينَ مَوْعِظَةً وَذْكرًا.

وَأَمَرَ رَسُولَهُ عَلَيْكُمُ أَنْ يُبَلِّغَ وَحْيَ رَبِّهِ وَأَنْ يَقُصَّ عَلَى الْخَلْقِ آيَاتِهِ قَالَ \_ سُبْحَنَهُ ، \_ : ﴿ فَأَقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (الأعراف: 176).

أَيُّهَا النَّاسُ، إِلَيْكُمُ الْقِصَّةَ كَمَا جَاءَتْ بِهَا السُّنَةُ فَغِي "صَحِيحٍ مُسْلِمٍ" أَنْ مِلَا حَدِيثِ صُهَيْبٍ وَهِنْ أَنَّ رَسُولَ الله عَيْظِيْهُ قَالَ: "كَانَ مَلِكٌ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، وَكَانَ لَهُ سَاحِرٌ، فَلَمَّا كَبُرُ قَالَ لِلْمَلِكِ: إِنِّي قَدْ كَبُرْتُ فَابْعَثْ إِلَيْهِ وَسَمِعَ كَلاَمَهُ السَّحْرَ، فَبَعَثَ إِلَيْهِ فُلَامًا، فَكَانَ فِي طَرِيقِهِ إِذَا سَلَكَ رَاهِبٌ، فَقَعَدَ إِلَيْهِ وَسَمِعَ كَلاَمَهُ فَأَعْجَبَهُ، فَكَانَ إِلَيْهِ فُلَامًا، فَكَانَ فِي طَرِيقِهِ إِذَا سَلَكَ رَاهِبٌ، فَقَعَدَ إِلَيْهِ وَسَمِعَ كَلاَمَهُ فَأَعْجَبَهُ، فَكَانَ إِنَّهُ فُكَانَ إِلَيْهِ فُلَامًا، فَكَانَ فِي طَرِيقِهِ إِذَا سَلَكَ رَاهِبٌ، فَقَعَدَ إِلَيْهِ وَسَمِعَ كَلاَمَهُ فَأَعْجَبَهُ، فَكَانَ إِنَّا السَّاحِرَ مَرَّ بِالرَّاهِبِ وَقَعَدَ إِلَيْهِ، فَإِذَا آتَى السَّاحِرَ ضَرَبَهُ، فَشَكَا ذَلِكَ إِلَى إِنَّا أَتَى السَّاحِرَ فَقَالَ: إِذَا خَشِيتَ أَهْلِكَ فَقُلْ عَلَى السَّاحِرُ، فَتَلْكَ وَقُلْ عَلْمَ السَّاحِرُ، فَتَلْكَ إِذَا أَتَى عَلَى دَابَّةٍ عَظِيمَةٍ قَدْ حَبَسَتْ النَّاسَ، فَقَالَ: اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ أَمْرُ حَبَسَتْ النَّاسُ، فَقَالَ: اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ أَمْرُ السَّاحِرُ أَفْضَلُ ؟ فَأَخَدَ حَجَرًا فَقَالَ: اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ أَمْرُ السَّاحِرِ فَاقْتُلُ هَذِهِ الدَّابَةِ حَتَّى يَمْضِي النَّاسُ، فَرَمَاهَا الرَّاهِبُ أَخْتُ مَعْ أَنْ النَّاسُ، فَرَمَاهَا أَوْمَلُ الرَّاهِبُ أَنْ بُنَيِّ الْبَلِيثَ فَلَا تَدُلَّ عَلَى النَّاسُ، فَرَمَاهَا وَمَضَى النَّاسُ، فَأَتَى الرَّاهِبُ فَأَنْ الْعُلَامُ مَنَى النَّاسُ، فَأَتَى الرَّاهِبُ فَأَنْ الْعُلَامُ مَنَى الْأَكْمُةَ وَالْأَكُمُ وَالْأَلُومُ الْمَاعِلَ وَلَا النَّاسَ مِنْ سَائِو الْمُلْكُومُ وَالْأَكُمُ وَالْأَكُمُ وَالْأَكُمُ وَالْأَكُمُ وَالْأَلُومُ الْمُلْكُ النَّاسَ مِنْ سَائِو الْمُلَامُ الْمَالِقُ وَالْمِلْكُ الْمُلْكُ مُنَا الْمُلْكُ مُ وَالْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُلِكُ مُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلْعُلُمُ الْمُلْكُ مُ الْمُلِكُ السَّهُ الْمُلْكُ الْمُلْكُومُ السَّعُولُ الْمُلْكُ ا

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (3005).

فَسَمِعَ جَلِيسٌ لِلْمَلِكِ كَانَ قَدْ عَمِيَ فَأَتَاهُ بِهَدَايَا كَثِيرَةٍ فَقَالَ: مَا هَا هُنَالَكَ أَجْمَعُ إِنْ أَنْتَ شَفَيْتَنِي.

فَقَالَ: إِنِّي لَا أَشْفِي أَحَدًا، إِنَّمَا يَشْفِي اللهُ، فَإِنْ أَنْتَ أَمَنْتَ بِاللهِ دَعَوْتُ الله فَشَفَاكَ، فَأَمَنَ بِاللهِ فَشَفَاهُ الله، فَأَتَي المُلِكَ فَجَلَسَ إِلَيْهِ كَمَا كَانَ يَجْلِسُ، فَقَالَ لَهُ المُلِكُ: مَنْ رَدًّ عَلَيْكَ بَصَرَكَ؟

قَالَ: رَبِّي.

قَالَ: وَلَكَ رَبٌّ غَيْرِي؟!

قَالَ: رَبِّي وَرَبُّكَ اللهُ.

فَأَخَذَهُ الْمُلِكُ فَلَمْ يَزَلْ يُعَذِّبُهُ حَتَّى دَلَّ عَلَى الْغُلَامِ، فَجِىءَ بِالْغُلَامِ، فَقَالَ لَهُ المُلِكُ: أَيْ بُنَي! أَقَدْ بَلَغَ مِنْ سِحْرِكَ مَا تُبْرِىءُ الْأَكْمَة وَالْأَبْرَصَ، وَتَفْعَلُ وَتَفْعَلُ؟!

فَقَالَ: إِنِّي لَا أَشْفِي أَحَدًا، إِنَّمَا يَشْفِي اللهُ، فَأَخَذَهُ فَلَمْ يَزَلْ يُعَدِّبُهُ حَتَّى دَلَ عَلَى اللهُ، الرَّاهِبِ فَقِيلَ لَهُ: ارْجعْ عَنْ دِينكَ فَأَيَ فَدَعَا بِالْمِنْشَارِ فَوُضِعَ الْمِنْشَارُ فِي مَفْرَقِ رَأْسِهِ فَشَقَّهُ حَتَّى وَقَعَ شِقَّاهُ.

ثُمُّ جِيءَ بِجَلِيسِ الْمُلِكِ فَقِيلَ لَهُ: ارْجعْ عَنْ دِينكَ فَأَي فَدَعَا بِالْمِنْشَارِ فَوُضِعَ الْمِنْشَارُ فِي مَفْرَقِ رَأْسِهِ فَشَقَّهُ بِهِ حَتَّى وَقَعَ شِقَّاهُ، ثُمَّ جِيءَ بِالْغُلَامِ فَقِيلَ لَهُ: ارْجعْ عَنْ دِينكَ، فَأَي فَذَفَعَهُ إِلَى نَفَرٍ مِنْ أَصْحَابِهِ فَقَالَ: اذْهَبُوا بِهِ إِلَى جَبَلٍ كَذَا وَكَذَا فَآصْعَدُوا بِهِ الجُبَلَ، فَإِذَا بَلَغْتُمْ ذَرْوَتَهُ فَإِنْ رَجَعَ عَنْ دِينِهِ وَإِلَّا فَاطْرَحُوهُ، فَذَهَبُوا بِهِ فَصَعَدُوا بِهِ الجُبَلَ، فَإِذَا بَلَغْتُمْ ذَرُوتَهُ فَإِنْ رَجَعَ عَنْ دِينِهِ وَإِلَّا فَاطْرَحُوهُ، فَذَهَبُوا بِهِ فَصَعَدُوا بِهِ الجُبَلَ، فَإِذَا بَلَغْتُمْ ذَرُوتَهُ فَإِنْ رَجَعَ عَنْ دِينِهِ وَإِلَّا فَاطْرَحُوهُ، فَذَهَبُوا بِهِ فَصَعَدُوا بِهِ الْحَبَلَ فَقَالَ: اللَّهُمَّ اكْفِنِيهِمْ بِمَا شِئْتَ، فَرَجَفَ بِهُمُ الْجَبَلُ فَسَقَطُوا. وَجَاءَ يَمْشِي إِلَى اللّهُمَّ اكْفِنِيهِمْ بِمَا شِئْتَ، فَرَجَفَ بِهُمُ الْجَبَلُ فَسَقَطُوا. وَجَاءَ يَمْشِي إِلَى اللّهُ مَا لَكُهُ الْمَلِكُ: مَا فَعَلَ أَصْحَابُكَ؟

قَالَ: كَفَانِيهِمُ اللهُ.

فَدَفَعَهُ إِلَى نَفَرٍ مِنْ أَصْحَابِهِ فَقَالَ: اذْهَبُوا بِهِ فَاحْمِلُوهُ فِي قَرْقُورٍ (أَيْ السَّفِينةِ الصَّغِيرَة) فَتَوَسَّطُوا بِهِ الْبَحْرَ، فَإِنْ رَجَعَ عَنْ دِينِهِ وَإِلَّا فَاقْذِفُوه، فَذَهَبُوا بِهِ، فَقَالَ: الصَّغِيرَة) فَتَوَسَّطُوا بِهِ الْبَحْرَ، فَإِنْ رَجَعَ عَنْ دِينِهِ وَإِلَّا فَاقْذِفُوه، فَذَهَبُوا بِهِ، فَقَالَ: اللَّهُمَّ اكْفِنِيهِمْ بِهَا شِئْتَ، فَانْكَفَأَتْ بِهِمُ السَّفِينَةُ فَغَرِقُوا، وَجَاءَ يَمْشِي إِلَى الْمَلِكِ.

فَقَالَ لَهُ الْمَلِكُ: مَا فَعَلَ أَصْحَابُك؟

قَالَ: كَفَانِيهِمُ اللهُ، فَقَالَ لِلْمَلِكِ: إِنَّكَ لَسْتَ بِقَاتِلِي حَتَّى تَفْعَلَ مَا آمُرْكَ بِهِ. قَالَ: وَمَا هُوَ؟.

قَالَ: تَجْمَعُ النَّاسَ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ وَتَصْلِبُنِي عَلَى جِذْعٍ، ثُمَّ خُذْ سَهُمًا مِنْ كِنَانَتِي، ثُمَّ ضَعْ السَّهُمَ فِي كَبِدِ الْقَوْسِ، ثُمَّ قُلْ: بِاسْمِ الله، رَبِّ الْغُلَامِ ثُمَّ ارْمِنِي، فَإِنَّكَ إِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ قَتَلْتَنِي، فَجَمَعَ النَّاسَ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ، وَصَلَبَهُ عَلَى جِدْعٍ، ثُمَّ أَخَذَ سَهُمًا فَعَلْتَ ذَلِكَ قَتَلْتَنِي، فَجَمَعَ السَّهُمَ فِي كَبِدِ الْقَوْسِ، ثُمَّ قَالَ: بِاسْمِ الله، رَبِّ الْغُلَامِ، ثُمَّ رَمَاهُ فَوقَعَ السَّهُمُ فِي صُدْخِهِ فِي مَوْضِعِ السَّهُمَ، فَهَاتَ، فَقَالَ النَّاسُ: فَوقَعَ السَّهُمُ فِي صُدْخِهِ فِي مَوْضِعِ السَّهُمَ، فَهَاتَ، فَقَالَ النَّاسُ: مَنَّ بِرَبِّ الْغُلَامِ، آمَنَا بِرَبِّ الْغُلَامِ، آمَنَا بِرَبِّ الْغُلَامِ، آمَنَا بِرَبِّ الْغُلَامِ، آمَنَا بِرَبِّ الْغُلَامِ، قَلْتِي الْمُلِكُ فَقِيلَ لَهُ: أَرَأَيْتَ مَا كُنْتَ تَخْذَرُ؟ قَدْ - وَالله -! نَزَلَ بِكَ حَذَرُكَ، قَدْ آمَنَ النَّاسُ فَأَمُو بِالْأُخُدُودِ فِي أَفُواهِ السَّكِكِ فَخُدَّتُ وَأَضْرَمَ النَّيْرَانُ، وَقَالَ: مَنْ لَمُ يُرْجِعْ عَنْ دِينِهِ فَأَخُوهُ فِيهَا، أَوْ قِيلَ لَهُ: الشَّكِكِ فَخُدَّتُ وَأُضْرَمَ النَّيْرَانُ، وَقَالَ: مَنْ لَمُ يُرْجِعْ عَنْ دِينِهِ فَأَخُوهُ فِيهَا، أَوْ قِيلَ لَهُ: الشَّكِكِ فَخُدَّتُ وَأُضْرَمَ النَّيْرَانُ، وَقَالَ: مَنْ لَمُ يَرْجِعْ عَنْ دِينِهِ فَأَخُوهُ فِيهَا، أَوْ قِيلَ لَهُ: الْفَلَامُ: يَا أُمَّهُ اصْبِي الْفَكَاهِ عَلَى الْحَقِّى.

وَالْحَدِيثِ - أَيُّهَا النَّاسُ - كَمَا أَخْرَجَهُ «الْإِمَامُ مُسْلِمٌ» فَقَدْ أَخْرَجَهُ «التِّرْمِذِيُّ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ التِّرْمِذِيُّ» بِمَعْنَاهُ وَفِيهِ: «وَكَانَ عَلَى طَرِيقِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ التِّرْمِذِيُّ» بِمَعْنَاهُ وَفِيهِ: «وَكَانَ عَلَى طَرِيقِ الْغُلَامِ رَاهِبٌ فِي صَوْمَعَتِهِ»، قَالَ مَعْمَرٌ: أَحْسَبُ أَنَّ أَصْحَابَ الصَّوَامِعِ كَانُوا يَوْمَئِذٍ الْغُلَامِ رَاهِبٌ فِي صَوْمَعَتِهِ»، قَالَ مَعْمَرٌ: أَحْسَبُ أَنَّ أَصْحَابَ الصَّوَامِعِ كَانُوا يَوْمَئِذٍ

مُسْلِمِينَ، وَفِيه: «أَنَّ الدَّابَّةَ الَّتِي حَبَسَتِ النَّاسَ كَانَتْ أَسَدًا وَأَنَّ الْغُلَام دُفِنَ ـ قَالَ ـ فَيُدْكُرُ أَنَّهُ أُخْرِجَ فِي زَمَنِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ﴿ الْمُنْفُ وَأُصْبُعُهُ عَلَى صَدْغِهِ كَمَا وَضَعَهَا حِينَ قُتِلَ » (1).

أَيُّهَا النَّاسُ، تِلْكَ قِصَّةُ الْغُلَامِ الْـمُؤْمِنِ وَأَصْحَابُ الْأُخْدُودِ كَمَا فَصَّلَتْ ذَلِكَ السُّنَّةُ الصَّحِيحَةُ وَفِيهَا فَوَائِدَ عَظِيمَةٌ.

فَمِنْ فَوَائِدِهَا ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ أَنَّ الله ـ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَى ـ أَنْعَمَ عَلَى الْغُلَامِ بِنِعَمٍ كَثِيرَةٍ، وَمِنْهَا إِكْرَامُهُ بِإِجَابَةِ دُعَائِهِ، وَنُصْرَتِهِ لَهُ، فَهَا مِنْ مَرَّةٍ قَالَ فِيهَا: اللَّهُمَّ اكْفِنِيهِمْ بِهَا وَمِنْهَا إِكْرَامُهُ بِإِجَابَةِ دُعَائِهِ، وَنُصْرَتِهِ لَهُ، فَهَا مِنْ مَرَّةٍ قَالَ فِيهَا: اللَّهُمَّ اكْفِنِيهِمْ بِهَا شِيئًا إِلَّا وَكَفَاهُ اللهُ لَهُ مُنْ تَوَكَّلَ عَلَى الله كَفَاهُ.

قَاكَ اللهُ \_ سُبْحَننَهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ أَلَيْسَ اللهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ، وَيُعَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ ﴾ فاك اللهُ \_ سُبْحَننَهُ، وتَعَلَىٰ \_ : ﴿ أَلَيْسَ اللهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ، وَيُعَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ } ﴾ (الزمر: 36).

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ الْقُلُوبَ إِذَا تَعَلَّقَتْ بِاللهِ صَنَعَ بِهَا \_ سُبْحَنَهُ, \_ الْأَعَاجِيبَ، فَمِنَ الَّذِي دَعَاهُ وَلَمْ يُعْطِهِ؟ قَالَ \_ تعالى \_ : ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرُ لِذَا اللَّهِ مَا يُعْطِهِ؟ قَالَ \_ تعالى \_ : ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرُ لِذَا اللَّهِ مَا يُعْطِهِ وَاللَّهِ مَا يُعْطِهِ وَاللَّهِ مَا يُعْطِهِ وَمَا اللَّهُ وَلَمْ يُعِيبُ ٱلمُضْطَرُ لِذَا اللَّهُ وَلَمْ يُعْطِهِ وَمَا لَهُ وَلَمْ يُعْطِهِ وَمَا اللَّهُ وَلَمْ يُعْطِهِ وَمَا اللَّهُ وَلَمْ يُعْطِهِ وَمَا اللَّهُ وَلَمْ يُعْطِهِ وَمَا اللَّهُ وَلَمْ يَعْطِهِ وَمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَمْ يَعْطِهِ وَمَا اللَّهُ وَلَمْ يَعْطِهِ وَمَا اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ يُعْطِهِ وَمَا لَهُ وَلَا مَا اللَّهُ وَلَمْ يَعْطِهِ وَمَا لَهُ وَلَمْ يَعْطِهِ وَاللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ يَعْطِهِ وَاللَّهُ وَلَمْ يَعْطِهِ وَاللَّهُ وَلَهُ مَا اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَلَهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَهُ مُنْ اللَّهُ وَلَهُ مُ إِلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ مُنْ اللَّهُ وَلَهُ عَلَيْهِ وَاللَّالَ اللَّهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ إِلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَهُ مُنْ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا مُعْطِهِ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَهُ عَلَيْهُ مُنْ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَهُ مُنْ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالِي اللَّهُ ال

وَقَالَ \_ تَعَالَى \_ : ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِّ فَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاجِ إِذَا دَعَانُ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ (البقرة: 186).

وَقَالَ \_ سُبْحَنَهُ. \_ : ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِ آسْتَجِبْ لَكُو إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمْ بُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ (غافر: 60).

وَمِنْ فَوَائِدِ هَذِهِ الْقِصَّةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّ الْإِبْتِلَاءَ سُنَّةٌ مَاضِيَةٌ فِي حَقِّ الْأَنْبِيَاءِ وَوَرَثَةِ الْأَنْبِيَاءِ.

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه الترمذي (3578)، وصَحَّحه الأَلبانيُّ في «صَحِيح الترمذي» (2661).

فَهَذَا الرَّاهِبُ يَقُولُ لِلْغُلَامِ: «أَيْ بُنَيّ، أَنْتَ أَفْضَلُ مِنِّي، وَإِنَّكَ سَتُبْنَلَي» فَهَلْ كَانَ اللهِ اللهُ، وَلَكِنَّهَا المُعْرِفَةُ بِسُنَّنِ اللهِ الرَّاهِبُ - أَيُّهَا النَّاسُ - يَعْلَمُ الْغَيْبَ فَلَا يَعْلَمُ الْغَيْبَ إِلَّا اللهُ، وَلَكِنَّهَا المُعْرِفَةُ بِسُنَّنِ اللهِ فِي خَلْقِهِ وَالْعِلْمُ بِهَا حَدَثَ لِلْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ مِنْ قَبْلِ قَالَت اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَّلُ - : فِي خَلْقِهِ وَالْعِلْمُ بِهَا حَدَثَ لِلْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ مِنْ قَبْلِ قَالَت اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلُ - : ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَمَا لِنَبَلُومُ النَّهُمُ آخَسَنُ عَمَلًا ﴾ (الكهف: 7).

وَقَاكَ \_ سُبْحَنْنَهُ, \_ : ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْمَيْوَةَ لِبَبْلُوَكُمْ أَيْكُو أَحْسَنُ عَلَا ﴾ (الملك: 2).

وَقَاكَ\_سُبْحَنَكُهُ.\_: ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتَرَكُّواْ أَن يَقُولُواْ مَامَتَ وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ (العنكبوت: 2).

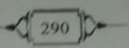
وَقَالَ \_ سُبْحَنْنَهُ. \_ : ﴿ وَيَحَلَّنَا بَعْنَكُمْ لِيَعْضِ فِشْنَةً أَتَصْبِرُونَ ﴾ (الفرقان: 20).

وَلَقَدْ أُوذِيَ رَسُولُ الله عَيْطِكُمْ، خَنَقَهُ عُقْبَةُ بْنُ أَبِي مُعَيْطٍ بِطَرِفِ رِدَائِهِ، وَأَلْقَى عَلَى ظَهْرِهِ سَلَّةَ الجُّزُورِ، وَهُوَ سَاجِدٌ أَمَامَ الْكَعْبَةِ، وَحُوصِرَ ثَلَاثَ سَنَوَاتٍ فِي عَلَى ظَهْرِهِ سَلَّةَ الجُّزُورِ، وَهُو سَاجِدٌ أَمَامَ الْكَعْبَةِ، وَحُوصِرَ ثَلَاثَ سَنَوَاتٍ فِي شِعْبِ أَبِي طَالِبٍ، وَكُسِرَتْ رُبَاعِتَيَهُ وَجُرِحَ وَجْهَهُ الشَّرِيفُ وَأَعْمَى عَلَيْهِ يَوْمَ أُحُدٍ، وَقِيلَ عَنْهُ: سَاجِرٌ وَكَاهِنٌ وَمَجْنُونٌ، كَمَا أُوذِي عَيْدِ فِي شَخْصِ أَصْحَابِهِ الْكِرَامِ وَقِيلَ عَنْهُ: سَاجِرٌ وَكَاهِنٌ وَمَجْنُونٌ، كَمَا أُوذِي عَيْدِ فِي شَخْصِ أَصْحَابِهِ الْكِرَامِ وَقِيلَ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهِمْ ..

وَمَنْ تَتَبَّعَ أَحْوَالَ الْأَنْبِيَاءِ - عَلَيْهِمُ السَّلَامُ - كَنُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَيُوسفَ وَمُوسَى وَعِيسَى لَوَجَدَ أَنَّ الْإِبْتِلَاءِ سِمَةٌ مُلَازِمَةٌ لَمُّمَ قَالَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ وَعِيسَى لَوَجَدَ أَنَّ الْإِبْتِلَاءِ سِمَةٌ مُلَازِمَةٌ لَمُّهَمَ قَالَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ وَعِيسَى لَوَجَدَ أَنَ الْإِبْتِلَاءِ سِمَةٌ مُلَازِمَةٌ لَمُهُمَ قَالَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلُ - : ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ اللَّهِمَ اللَّهِمَ اللَّهِمَ اللَّهُ اللَّهِمَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وَقَاكَ \_ سُبْحَنْنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ يَحَسَّرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِ مِن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهَزِءُونَ ﴾ وقاك \_ سُبْحَنْنَهُ، وتَعَكَلَ \_ : ﴿ يَحَسِّرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِ مِن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ (يس: 30).

وَقَالَ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَى \_ : ﴿ كُذَلِكَ مَا أَقَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَّسُولِ إِلَّا قَالُوا سَلِيرُ أَوْ بَعَنُونُ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ مَا أَقَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُوا سَلِيرُ أَوْ بَعَنُونُ ﴾ (الذاريات: 52-53).



وَكَانَ لِأَتْبَاعِ الْأَنْبِيَاءِ كَصَاحِبِ يس وَمُؤْمِنِ آلِ فِرْعَوْنَ وَأَصْحَابِ الْكَهْفِ وَأَصْحَابِ الْكَهْفِ وَأَصْحَابِ الْكَهْفِ وَأَصْحَابِ الْأَنْحُدُودِ حَظُّهُمْ وَنَصِيبُهُمْ مِنْ هَذَا الْبَلَاءِ.

وَمِنْ فَوَائِدِ هَذِهِ الْقِصَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ الْعَمَلَ لِمِنْ الدِّينَ مَسْتُولِيَّةُ الجَّمِيع.

فَهَذَا - أَيُّهَا النَّاسُ - غُلَامٌ أَيْ طِفْلٌ صَغِيرٌ كَانَ صَاحِبَ دَعْوَةٍ يُرِيدُ إِيصَالَهَا إِلَى النَّاسِ حَتَّى وَإِنْ كَلَّفَهُ ذَلِكَ نَفْسَهُ فَلَا بَأْسَ بِبَذْلِهَا رَخِيصَةً فِي سَبِيلِ اللهِ، فَالنَّفْسُ إِلَى مَوْتٍ وَالْمَالُ إِلَى فَوْتٍ.

قَاكَ اللّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَقُ - : ﴿ ثُلُ نَفْسِ ذَابِقَهُ اللَّوْتُ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْكَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيكُمَةِ ﴾ (آل عمران: 185).

وأَسْتَغَفُّو اللهَ.

الخُطْبةُ الثَّانيةُ - الغُلامُ المُؤْمِنُ وَاصْحَابُ الأُخَدُودِ :

الحَمْدُ للهِ ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ عَمَّا فَصَّلَتْهُ السُّنَّةُ مِنْ قِصَّةِ الْغُلَامِ الْمُؤْمِنِ وَأَصْحَابِ الْأُخْدُودِ.

وَالْآنَ سَأُلْقِي عَلَى مَسَامِعِكُمْ سُورَةَ الْبُرُوجِ وَهُنَا تَوْطِئَةً بَيْنَ يَدَيْ السُّورَةِ.

أَقُولُ إِنَّهَا مَكِيَّةٌ بِاتِّفَاقِ الْعُلَمَاءِ وَالْمَقْصُودُ مِنْهَا تَسْلِيَةُ النَّبِيِّ عَلَيْكُ وَأَصْحَابِهِ عَنْ إِيذَاءِ الْكُفَّادِ وَهِيَ - أَيْضًا - تَسْلِيَةٌ لَأَتْبَاعِهِ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ.

فَأَخْبَرَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - أَنَّ سَائِرَ الْأُمَمِ السَّالِفَةِ مِثْلِ فِرْعَونَ وَثَمُودَ وَغَيْرِهِمْ كَانُوا كَذَلِكَ ثُمَّ خَكَرَ أَنَّ ذَلِكَ قَدَرٌ مَقْدُورٌ كَانُوا كَذَلِكَ ثُمَّ خَكَرَ أَنَّ ذَلِكَ قَدَرٌ مَقْدُورٌ لَا رَادً لِأَمْرِهِ وَلَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ ﴿ بَلْهُوَ قُرُانٌ تَجِيدٌ ﴿ ثَالَةُ مِنْ وَرَآبِهِم تَجِيطُ ﴾ .

اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِالْكَفَرَةِ الَّذِينَ يَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِكَ، وَيُكَذِّبُونَ رُسُلَكَ وَيُقَاتِلُونَ أَوْلِيَاءَكَ.

اللَّهُمَّ مَنْ أَرَادَ بِالْإِسْلَامِ وَالْـمُسْلِمِينَ بِسْوءٍ فَأَشْغِلْهُ بِنَفْسِهِ وَرُدّ كَيْدَهُ فِي نَحْرِه.



### ابوبكر الصّديق هيئف عليه المستديق هيئف

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَائِهِ وَلَا تَمُونُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ (آل عمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَاسْلَهُ وَاتَّقُوا النَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ( ) ﴾ (النساء: 1).

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلَا سَدِيلًا ﴿ ثُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُعِلِع اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَاذَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمّا بعد، حَدِيثِي مَعَكُمْ - أَيُّا النَّاسُ - عَنْ حَيَاةِ أَبِي بَكْرِ الصِّدِيق وَلِيْكُ وَالْحَدِيثُ عَنِ الصِّدِيقِ عَيْلُو وَيَطِيبُ فَهُوَ سَيِّدُ الصِّدِقِينَ، وَخَيْرُ الصَّالِحِينَ بَعْدَ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُرْسَلِينَ أَفْضَلُ أَصْحَابِ رَسُولِ الله عَيْقِ اللهِ عَيْقِ اللهِ وَأَعْلَمُهُمْ وَأَشْرَفُهُمْ، لَمُ الْأَنْبِيَاءِ وَالمُرْسَلِينَ أَفْضَلُ أَصْحَابِ رَسُولِ الله عَيْقِ اللهِ عَيْقِ اللهِ وَاعْدَمُهُمْ وَأَشْرَفُهُمْ، لَمُ الْأَنْبِياءِ وَالمُرْسَلِينَ أَفْضَلُ أَصْحَابِ رَسُولِ الله عَيْقِ اللهِ عَلَيْتِهِ وَلَا فِي إِسْلَامٍ، وَلَمْ يَسْجُدْ لِصَنَم - قَطُّ - فِي جَاهِلِيَّتِهِ وَلَا فِي إِسْلَامٍ، وَلَمْ يَسْجُدْ لِصَنَم - قَطُّ - فِي جَاهِلِيَّتِهِ وَلَا يَتْ إِسْلَامٍ، وَلَمْ يَسْجُدْ لِصَنَم - قَطُّ - فِي جَاهِلِيَّةِ وَلَا فِي إِسْلَامٍ، وَلَمْ يَسْجُدْ لِصَنَم - قَطُّ - فِي جَاهِلِيَّةِ وَلَا فِي إِسْلَامٍ، وَلَمْ يَسْجُدْ لِصَنَم - قَطُّ - فِي جَاهِلِيَّةِ وَلَا فِي إِسْلَامٍ، وَلَمْ يَسْجُدْ لِصَنَم - قَطُّ - فِي جَاهِلِيَّةِ وَلَا فِي إِسْلَامٍ، وَلَمْ يَسْجُدْ لِصَنَم - قَطُّ - فِي جَاهِلِيَّةِ وَلَا فِي إِسْلَامٍ، وَلَمْ يَسْجُدْ لِصَنَم - قَطُّ - فِي جَاهِلِيَّةِ وَلَا فَي إِسْلَامٍ، وَلَمْ يَسْجُدْ لِصَنَم - قَطْ اللهُ وَصَدَّقَهُ بِهَا جَاءَ بِهِ مِنْ رَبّهِ وَلَى مَنْ الرِّجَالِ وَصَدَّقَهُ بِهَ عَنْ رَبِّهِ وَلَى مَنْ الرِّجَالِ وَصَدَّقَهُ بِهَا جَاءَ بِهِ مِنْ رَبِّهِ وَلَى مَنْ الرِّجَالِ وَصَدَّقَهُ بِهَا جَاءَ بِهِ مِنْ رَبِه وَلَى مَنْ الرَّمُ وَلَهُ مُنْ السَّمِي الصَّدِينَ أَلْمَالِيَة وَلَا فَلَالْمَالِيَ الْمُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ السُمْ المُقَلِّ اللهُ الْعَلْمَ الْمِلْلَةِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ السَالِي اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ المُلْ المُعْلَى المَالِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْلِق اللهُ المُلْهِ اللهِ اللهُ اللهُ المُعْلَى المُعْلِقُ المُعْلَقُ المُعْلَالِ اللهُ المُعْلِي اللهُ المُعْلَى المُعْلِي المُعْلِي المُعْلِي المُعْلِق المُعْلِق المُعْلَق المُعْلِي المُعْلِي المِنْ المِنْ المُعْلِق المِنْ المُعْلِق المُعْلِي المُعْلِي المُعْلِق المُعْ

فَفِي "صَحِيحِ الْبُخَارِي" أَن حَدِيثِ أَنسٍ ﴿ اللَّهِ النَّبِي عَلَيْكُ صَعَدَ أَخُدًا وَأَبُو بَكُرٍ وَعُمَرُ وَعُمْمَ انُ فَرَجَفَ بِهِمْ فَقَالَ: «اثْبُتْ أُحُدُ، فَإِنَّ عَلَيْكَ نَبِيٍّ أَحُدًا وَأَبُو بَكُرٍ وَالشَّهِيدَانِ عُمَرُ وَعُمْمَ انُ.

وَفِي "صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ" (2) مِنْ حَدِيثِ أَبِي الدَّرْدَاء ﴿ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهُ عَلَيْتُهُ : "إِنَّ اللهَ بَعَثَنِي إِلَيْكُمْ فَقُلْتُمُ كَذَبْتَ وَقَالَ أَبُو بَكْرٍ صَدَقَ وَوَاسَانِي بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ عَلَيْتُهُ : "إِنَّ اللهَ بَعَثَنِي إِلَيْكُمْ فَقُلْتُمُ كَذَبْتَ وَقَالَ أَبُو بَكْرٍ صَدَقَ وَوَاسَانِي بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ فَهَلْ أَنْتُمُ تَارِكُونَ لِي صَاحِبي؟ فَهَا أُوذِي بَعْدَهَا».

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ لِلصِّدِّيقِ فَضَائِلَ جَمَّةٌ فَلَا عَجَبَ فَقَدْ كَانَ صَدْرًا مُعظَّمًا، وَرَئِيسًا فِي قُرَيْشِ مُكَرَّمًا سَمِحَ الْخُلُقِ مِنَ الَّذِينَ يَأْلَفُونَ وَيُؤْلَفُونَ.

فَمِنْ فَضَائِلِهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ أَحَبُّ النَّاسِ إِلَى رَسُولِ الله عَلِيَّةِ.

فَفِي "الصَّحِيحَيْنِ" (3) مِنْ حَدِيثِ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ ﴿ النَّهِ عَلَيْكُمْ بَعَثَهُ عَلَيْكُمْ بَعَثَهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ مَنْ عَلَيْكَ بَعَثَهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ أَنَّ النَّاسِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: "عَائِشَهُ" فَقُلْتُ: عَلَى جَيْشِ ذَاتِ السَّلَاسِلِ فَأَتَيْتَهُ فَقُلْتُ أَيُّ النَّاسِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: "تُم مَنْ؟ قَالَ: "ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ: وَمُنْ الْحَطَّابِ فَعَدَّ رِجَالًا. وَمِنْ فَضَائِلِهِ مَا يُعَلِيهِ مَنْ النَّاسُ مَنْ النَّاسُ مَنْ النَّيْ عَلَيْكُمْ بَشَرَهُ بِالْجُنَّة .

فَفِي «مُسْنَدِ أَحْمَدَ» بِسَنَدِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ أَبِي دَاوُدَ» (4) مِنْ حَدِيثِ سَعِيدِ بْنِ زَيْدِ حَيْثُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَيْثِهُ يَقُولُ: «النَّبِيُّ فِي الْجَنَّةِ، وَعُمْرُ فِي الْجَنَّةِ، وَعُثْمَانُ فِي الْجَنَّةِ، وَعَلَي فِي الْجَنَّةِ، وَطَلْحَةُ فِي وَالْجَنَّةِ، وَطَلْحَةُ فِي الْجَنَّةِ، وَطَلْحَةُ فِي الْجَنَّةِ، وَطَلْحَةُ فِي

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3675).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (3661).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (3662)، ومسلم (2384).

<sup>(4) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أحمدُ (1629)، وصَحَّحه الأَلْبانيُّ في "صَحِيح أبي داود" (4650).

الْجَنَّةِ، وَالزُّبَيْرُ فِي الْجَنَّةِ، وَعَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ فِي الْجَنَّةِ، وَسَعْدٌ فِي الْجَنَّةِ، وَلَوْ شِئْتُ أَنْ أُسَمِّىَ الْعَاشِرَ».

وَالْعَاشِرُ - أَيُّهَا النَّاسُ - هُوَ سَعِيدُ بْنُ زَيْدٍ ﴿ الْمِنْكَ وَاوِي الْحَدِيثِ. أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ مَنْزِلَةِ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ ﴿ الْمِنْكَ فِي الْجِنَّةِ لَعَالِيَةٌ.

فَفِي "سُننِ التَّرْمِذِيِّ بِسَندِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي "صَحِيحِ التَّرْمِذِيِّ» (أَ) مِنْ حَدِيثِ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ ﴿ اللَّهُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْكُ قَالَ: "إِنَّ أَهْلَ الدَّرَجَاتِ مِنْ حَدِيثِ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ ﴿ اللَّهُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْكُ قَالَ: "إِنَّ أَهْلَ الدَّرَجَاتِ الْعُلَى لَيُرُونَ مِنْ فَوْقِهِمْ كَمَا تَرُونَ الْكَوْكَبَ الدُّرِّيِّ فِي أَفْقِ السَّمَّاءِ وَإِنَّ أَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ الْعُلَى لَيُرُونَ مِنْ فَوْقِهِمْ كَمَا تَرُونَ الْكَوْكَبَ الدُّرِّيِّ فِي أَفْقِ السَّمَّاءِ وَإِنَّ أَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ مِنْ فَوْقِهِمْ كَمَا تَرُونَ الْكَوْكَبَ الدُّرِيِّ فِي أَفْقِ السَّمَّاءِ وَإِنَّ أَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ مِنْ فَوْقِهِمْ كَمَا تَرُونَ الْكَوْكَبَ الدُّرِيِّ فِي أَفْقِ السَّمَّاءِ وَإِنَّ أَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ مِنْ فَوْقِهِمْ كَمَا تَرُونَ الْكَوْكَبَ الدُّرِيِّ فِي أَفْقِ السَّمَّاءِ وَإِنَّ أَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ

بَلْ إِنَّ أَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ سَيِّدا كُهُولِ أَهْلِ الجِنَّةِ.

فَفِي «سُنَنِ التَّرْمِذِيِّ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ التَّرْمِذِيِّ» (2) مِنْ حَدِيثِ عَلِي بْنِ أَبِي طَالِبِ حَلِيْكُ قَالَ: كُنْتُ مَعَ رَسُولِ الله عَلِيكُم، إِذْ طَلَعَ أَبُو مِنْ حَدِيثِ عَلِي بْنِ أَبِي طَالِبِ حَلِيْكُ قَالَ: كُنْتُ مَعَ رَسُولِ الله عَلِيكُم، إِذْ طَلَعَ أَبُو بَكُرِ وَعُمَرَ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَلِيكُمُ: «هَذَانِ سَيِّدا كُهُولِ أَهلِ الْجَنَّةِ، مِنَ الْأَولِينَ بَكُرِ وَعُمَرَ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَلِيكَمُ : «هَذَانِ سَيِّدا كُهُولِ أَهلِ الْجَنَّةِ، مِنَ الْأَولِينَ وَالْمُرْسَلِينَ، يَا عَلَيُّ: لا تُخْبِرُهُما».

وَمِنْ فَضَائِلِهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ عَتِيقُ الله مِنَ النَّارِ.

فَفِي "سُنَنِ التِّرْمِذِيِّ» بِسَنَدِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي "صَحِيحِ التِّرْمِذِيِّ»(3) مِنْ حَدِيثِ عَائِشَة مِا اللهِ عَلَيْتُهُ فَقَالَ: "أَنْتَ عَتِيقُ اللهِ عَلَيْتُهُ فَقَالَ: "أَنْتَ عَتِيقُ الله مِنَ النَّارِ». فَيَوْمَئِذٍ سُمِّي: عَتِيقًا.

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه الترمذي (20 و3)، وصححه الألّبانيُّ في «صَحِيح الترمذي» (2892).

<sup>(2) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه الترمذي (3927)، وصححه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح الترمذي» (2897).

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: أخرجه الترمذي (3942)، وصححه الألّبانيُّ في «صَحِيح الترمذي» (2905).

وَمِنْ فَضَائِلِهِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّهُ مِنْ أَعْلَمِ الصَّحَابَةِ.

فَفِي "الصَّحِيحَيْنِ" (أ) مِنْ حَدِيثِ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ ﴿ الْمَانِ عَالَ الْعَبْدُ مَا عِنْدَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَقَالَ: "إِن اللهَ خَيَّر عَبْدًا بَيْنَ الدُّنْيَا وَبَيْنَ مَا عِنْدَهُ فَاخْتَارَ ذَلِكَ الْعَبْدُ مَا عِنْدَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَقَالَ: "إِن اللهَ خَيْر عَبْدًا بَيْنَ الدُّنْيَا وَبَيْنَ مَا عِنْدَهُ فَاخْتَارَ ذَلِكَ الْعَبْدُ مَا عِنْدَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَقَالَ: فَكَانَ اللهِ عَلَيْكُمْ عَنْ عَبْدِ خُيِّر، فَكَانَ رَسُولُ الله عَيْلِكُمْ عَنْ عَبْدِ خُيِّر، فَكَانَ رَسُولُ الله عَيْلِكُمْ عَنْ عَبْدِ فَيَّر، فَكَانَ رَسُولُ الله عَيْلِكُمْ اللهِ عَيْلِكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ وَكُونَ أَبُو بَكُرٍ أَعْلَمَنَا فَقَالَ رَسُولُ الله عَيْلِكُمْ وَكُونَ أَبُو بَكُرٍ وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخذًا خَلِيلًا غَيْرَ رَبِّي لَا تَخَذَتُ النَّاسِ عَلِيَّ فِي صُحْبَتِهِ وَمَالِهِ أَبُو بَكْرٍ، وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخذًا خَلِيلًا غَيْرَ رَبِّي لَا تَخَذَتُ اللهَ عَلَيلًا غَيْرَ رَبِّي لَا تَخَذَتُ اللهَ عَلَيلًا غَيْرَ رَبِّي لَا تَخْذَتُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيلًا عَيْر رَبِّي لَا تَخْذَتُ اللهَ عَلِيلًا عَيْر رَبِّي لَا تَخْذَتُ اللهُ عَلَيلًا عَيْر رَبِّي لَا تَخْدَا خَلِيلًا عَلَيلًا غَيْر رَبِّي لَا تَعْدَدُا خَلِيلًا غَيْر رَبِّي لَا تَعْدَدُا خَلِيلًا غَيْر رَبِّي لَا تَعْدَدُا خَلِيلًا عَيْر رَبِّي لَا يَعْوَلُ اللهُ عَلَيلًا عَيْر رَبِّي لَا عُر اللهُ عَلَيلًا عَلَى اللهُ عَلَيلًا عَلَى اللهُ عَلَيلُهُ عَلَى الْمُ اللهُ عَلَيلًا عَلَيلًا عَلْهُ اللهُ عَلَيلًا عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلَيلُولُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيلًا عَلَيلًا عَلَيلًا عَلَيلًا عَلَيلًا عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيلًا عَلَيلًا عَلَيلُهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيلُهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيلُولُ اللهُ عَلَيلُهُ اللهُ الل

وَمِنْ فَضَائِلِهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - صُحْبَةُ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ فِي الْهِجْرَةِ وَقَوْلُ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلُ - : ﴿ إِذَ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَانُوا ثَانِتَ اثْنَيْنِ إِذَ هُمَا فِ ٱلْفَارِ إِذَ يَتَعُولُ لِمَسَوِمِهِ، لَا تَعَنَا لِي النَّهِ مَعَنَا ﴾ (التوبة: 40).

وَفِي "صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ" (2) مِنْ حَدِيثِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبِ مِسْفَ قَالَ: اشْتَرَى أَبُو بَكْرِ لِعَازِبِ رَحْلًا بِثَلَاثَةِ عَشْرَ دُره مِمّا فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ لِعَازِبِ: مُو الْبُرَاءَ فَلْيَحملْ إِلِيَّ رَحْلِي فَقَالَ عَازِبِ: لَا، حَتَّى تُحَدِّثُنَا كَيْفَ صَنَعْتَ أَنْتَ وَرَسُولُ الله فَلْيَحملْ إِلِيَّ رَحْلِي فَقَالَ عَازِبُ: لَا، حَتَّى تُحَدِّثُنَا كَيْفَ صَنَعْتَ أَنْتَ وَرَسُولُ الله عَلَيْتُهُ حِيْنَ خَرَجْتُهَا مِنْ مَكَّةَ وَالْمُشْرِكُونَ يَطْلُبُونِكُمْ، قَالَ: ارْتَحَلْنَا مِنْ مَكَّةَ وَالْمُشْرِكُونَ يَطْلُبُونِكُمْ، قَالَ: ارْتَحَلْنَا مِنْ مَكَّةَ فَالْمَيْنَا، أَوْ سَرَيْنَا لَيْلَتَنَا وَيَوْمَنَا حَتَّى أَظْهَرْنَا وَقَامَ قَائِمُ الظَّهِيرَةُ فَرَمَيْتُ بِبَصَرِي هَلْ فَاحَيْنَا، أَوْ سَرَيْنَا لَيْلَتَنَا وَيَوْمَنَا حَتَّى أَظْهَرْنَا وَقَامَ قَائِمُ الظَّهِيرَةُ فَرَمَيْتُ بِبَصَرِي هَلْ أَرْتُ مِنْ ظِلٍ فَا وَي إِلَيْهِ، فَإِذَا صَخْرَةٌ أَتَيْتُهَا فَنَظُرْتُ بَقِيَةَ ظِلٍ لَمَا فَسَوَّيْتُهُ، ثُمَّ فَرُشْتُ

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3654)، ومسلم (2382).

<sup>(2)</sup> أخرجه البخاريُّ (3652)، وأخرجه مسلم (2009) بنحوه.

لِلنَّبِي عَلَيْكُ فِيهِ، ثُمَّ قُلْتُ لَهُ: اصْطَحِعْ يَا نَبِيَّ الله فَاصْطَحَعَ النَّبِي عَلَيْكُ مُمَّ انْطَلَقْتُ الْفُرُ مَا حَوْلِي: هَلْ أَرَى فِي الطَّلَبِ أَحَدًا؟ فَإِذَا أَنَا بِرَاعِي غَنَم يَسُوقُ غَنَمَه إِلَى الصَّخْرَةِ يُرِيدُ مِنْهَا الَّذِي أَرَدْنَا فَسَأَلْتُهُ فَقُلْتُ لَهُ: لَمِنْ أَنْتَ عِيا غُلامُ مِنْ قَالَ لِرَجُلٍ مِنْ قُرْيشٍ سَمَّاهُ فَعَرِفْتُهُ، فَقُلْتُ: هَلْ فِي غَنَمِكَ مِنْ لَبَنِ؟ قَالَ: نَعم. قُلْتُ: هَلْ أَنْتَ حالِبٌ قُرَيشٍ سَمَّاهُ فَعَرِفْتُهُ، فَقُلْتُ: هَلْ فَيَعْمِهِ، ثُمَّ أَمْرْتُهُ أَنْ يَنفُضَ ضَرْعَهَا مِنَ الْغُبَارِ ثُمَّ أَمَوْتُهُ أَنْ يَنفُضَ كَفَيْهِ بِالْأُخْرَى فَحَلَبَ لِي كُثْبَةً مِنْ لَبَنِ وَقَلْ لَنَا؟ فَأَمْرُتُهُ فَاعْتَقَلَ شَاةً مِنْ غَنَمِهِ، ثُمَّ أَمُوثُهُ أَنْ يَنفُضَ ضَرْعَهَا مِنَ الْغُبَارِ ثُمَّ أَمَوْتُهُ أَنْ يَنفُضَ كَفَيْهِ بِالْأُخْرَى فَحَلَبَ لِي كُثْبَةً مِنْ لَبَنٍ وَقَلْ يَنفُضَ كَفَيْهِ فِقَالَ: هَكَذَا، ضَرَبَ إِحْدَى كَفَيْهِ بِالْأُخْرَى فَحَلَبَ لِي كُثْبَةً مِنْ لَبَنٍ وَقَلْ يَنفُضَ كَفَيْهِ فِقَالَ: هَكُذَا، ضَرَبَ إِحْدَى كَفَيْهِ بِالْأُخْرَى فَحَلَبَ لِي كُثْبَةً مِنْ لَبَنٍ وَقَلْ بَعْفُلُهُ عَلَى اللَّبَنِ حَتَّى بَرَدَ أَسْفَلُهُ وَافَقْتُهُ قَدْ السَيْقَظَ فَقُلْتُ: الشَرَبُ عَلَى اللَّبَنِ حَتَّى بَرَدَ أَسْفَلُهُ مَعَلْتُ والْقَوْمُ وَلَوْلُ اللهُ فَقُلْتُ وَلَا لَتُ مَن اللّهُ مَعَنَا الطَّلَبُ فَذَ لِحَقْنَا يَا رَسُولَ الله فَقَالَ: «لَا تَخْرُنُ إِنَّ اللهُ مَعَنَا».

وَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (1) مِنْ حَدِيثِ أَنسٍ عَنْ أَبِي بَكْرٍ وَالنَّهُ قَالَ: قُلْتُ لِلنَّبِيِّ عَنْ أَبِي بَكْرٍ وَالنَّهُ قَالَ: «مَا ظُنُّكَ يَا أَبَا عَلَيْكُمْ وَأَنَا فِي الْغَارِ: لَو أَنَّ أَحَدَهُمْ نَظَرَ تَحْتَ قَدَمَيْهِ لَأَبْصَرَنَا فَقَالَ: «مَا ظُنُّكَ يَا أَبَا بَكْرِ بِاثْنَيْنِ اللهُ ثَالِثُهُمَا».

وَمِنْ فَضَائِلِهِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ دِفَاعُهُ عَنْ رَسُولِ الله عَلِيكِمْ .

فَفِي "صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ" مِنْ حَدِيثِ عُرْوَةَ بْنِ الزُّبَيْرِ وَلِيْفَ قَالَ: سَأَلْتُ ابْنَ عَمْرو بْنِ الْعَاصِ: أَخْبِرْنِي بِأَشَدِّ شَيْءٍ صَنَعَهُ الْمُشْرِكُونَ بِالنَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَالَ: "بَيْنَهَا لَمُشْرِكُونَ بِالنَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَالَ: "بَيْنَهَا النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَالَ: "بَيْنَهَا النَّبِيُّ عَلَيْكُمْ قَالَ: "بَيْنَهَا النَّبِيُّ عَلَيْكُمْ فَوْصَعَ ثَوْبَهُ فِي عُنْقِهِ النَّبِيُّ عَلَيْكُمْ فَوضَعَ ثَوْبَهُ فِي عُنْقِهِ النَّهِ عَلَيْكُمْ فَوضَعَ ثَوْبَهُ فِي عُنْقِهِ النَّهِ عَلَيْكُمْ فَوضَعَ ثَوْبَهُ فِي عُنْقِهِ النَّهِ عَلَيْكُمْ فَوضَعَ ثَوْبَهُ فِي عُنْقِهِ الْعَلَيْمُ عَلْمُ فَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَوضَعَ ثَوْبَهُ فِي عُنْقِهِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَا لَا لَكُو مُنْ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَعَلَيْكُمْ فَي عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَيْعِلْمُ فَوضَعَ ثَوْبَهُ فِي عُنْقِهِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَي عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ فَي عَلَيْكُمْ فَيْعُ فَعَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَيْكُمْ فَي عَلَيْكُمْ فَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَي عَلَيْلُولُ عَلَيْكُمْ فَي عَلَيْكُمْ فَلَالَالِمُ عَلَيْكُمْ فَلْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَي عَلَيْكُمْ فَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَي عَلَيْكُمْ فَلْمُ عَلَيْكُمْ فَعُولِهُ فَعَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُونِهُ فَلِي عَلَيْكُمْ فَلَاكُمْ عَلَيْكُمْ فَعَلَالَ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ فَلْعُلْمُ فَلْعِلْمُ فَعَلَالَهُ عَلَيْكُمْ فَلْعُلْمُ فَالِكُمْ عَلَيْكُوا فَالْمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عِلْمُ فَالِكُولُ عَلَيْكُمْ فَالِهُ فَالِكُولُولِهُ عَلَيْكُولِ فَلِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَلْمُ اللَّهُ فَالِكُ فَا عَلَيْكُمْ فَالَالِهُ فَاللَهُ فَالِلْمُ اللَّهُ فَالَالِهُ فَالْمُ اللَّهُ لَلَهُ عَلَيْكُمْ فَالِكُ فَاللَالِهُ فَاللَالِهُ فَا لَاللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُولِهُ فَاللَهُ فَاللَّهُ فَاللَالِمُ فَاللَّهُ فَاللَالِهُ فَاللَّهُ فَا عَلَالْمُ فَالِلِهُ فَاللْمُ فَاللَّهُ فَاللِهُ فَاللَالِهُ فَا لَالِهُ فَا لَلْمُعُلِمُ فَالِلْمُ لَلْ

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3653)، ومسلم (2381).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (3856).

فَخَنَقَهُ خَنْقًا شَدِيدًا، فَاقْبَلَ أَبُو بَكُر حَتَّى أَخَذَ بِمُنكَبِهِ وَدَفَعَهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ قَال: ﴿ أَنْقَتُكُونَ رَبُكُ أَن يَقُولَ رَقِي اللَّهُ ﴾ (غافر: 28) ».

وَهَذِهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - بِشَارَةٌ لِأَبِي بَكْرٍ ﴿ لِلْنَهُ فَفِي ﴿ الصَّحِيحَيْنِ ﴾ (١) مِنْ حَدِيثِ أَبِي مَنْ هُرَيْرَةً ﴿ لِللَّهُ عَالَىٰ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَنْدِ اللهِ هَذَا خَيْرٌ فَمْنْ كَانَ مِنْ الْأَشْيَاءِ فِي سَبِيلِ اللهِ دُعِيَ مِنْ أَبُوابٍ - يَعْنِي الْجَنَّة - يَا عَبْدَ اللهِ هَذَا خَيْرٌ فَمْنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّلَاةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّلَاةِ وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الجِّهَادِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّلَاةِ وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الجِّهَادِ وَمَيْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الجِّهَادِ وَمَيْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّيَامِ وُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّلَاقِ وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّيَامِ وُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّدَقَةِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصِّيَامِ وُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّيَامِ وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّيَامِ وَعِي مِنْ بَابِ الصَّيَامِ وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصِّيَامِ وَعِي مِنْ بَابِ الصَّيَامِ وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّيَامِ وَعِي مِنْ بَابِ الصَّيَامِ وَمِي مِنْ بَابِ الصَّيَامِ وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّيَامِ وَعِي مِنْ بَابِ الصَّيَامِ وَمِي مِنْ بَالْكَ الْأَبُوابِ مِنْ ضَرُورَةٍ ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّيَامِ وَمِي مِنْ بَابِ الصَّيَامِ وَمِي مِنْ بَلْكَ الْأَبُوابِ مِنْ ضَرُورَةٍ ، وَمَانَ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّيَامِ وَمَالُ وَمَالِ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ الْمَلْولُ اللهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللللّ

وَفِي "صَحيحِ مُسْلِم" (عَنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَلِئُكُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكُمَ الْيَوْمَ صَائِمًا؟ ». قَالَ أَبُو بَكْر: أَنَا. قَالَ: "فَمَنْ تَبِعَ الْيَوْمَ صَائِمًا؟ ». قَالَ أَبُو بَكْر: أَنَا. قَالَ: "فَمَنْ تَبعَ الْيَوْمَ مِسْكِينًا؟ ». قَالَ أَبُو بَكْر: أَنَا. قَالَ: "فَمَنْ عَادَ الْيَوْمَ مِسْكِينًا؟ ». قَالَ أَبُو بَكْر: أَنَا. قَالَ: "فَمَنْ عَادَ الْيَوْمَ مَرِيضًا؟ ». قَالَ أَبُو بَكْر: أَنَا. قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: "مَا اجْتَمَعْنَ فِي الْمَرِيءِ إِلَّا دَخَلَ الْجَنَمَة ».

وأَسْتَغَفُّو اللهَ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3666)، ومسلم (1027).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (1028).

#### الخُطْبةُ الثَّانيةُ - أبو بَكْرِ الصِّدِّيقُ ﴿ السَّهُ عَالَتُهُ ،

الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ وَمَنْ تَبِعَهُمْ بإِحْسَانٍ إلى يَوْم الدِّينِ.

أَمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - الْحَدِيثُ عَنْ أَبِي بَكْرِ الصِّدِّيقِ ذُو شُجُونٍ فَقَدْ طَبَقَتْ مَحَاسِنُه الدُّنْيَا وَسَارَتْ بِذِكْرِهِ الرُّكْبَانُ فِي الآفَاقِ مَا حَمَلَتِ الْإبِلُ رَجُلًا - بَعْدَ الْأَنْبِيَاءِ وَالْـمُرْسَلِينَ - خَيْرًا مِنْهُ.

فَفِي "سُنَنِ أَبِي دَاوُدَ" بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي "صَحِيحِ أَبِي دَاوُدَ" (1) مِنْ حَدِيثِ عبد الله بن مَسْعُودٍ وَاللَّهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُمْ قَالَ ذَاتَ يَوْمٍ: "مَنْ رَأَى اللَّيْلَةَ رُؤْيَا؟».

فَقَالَ رَجُلٌ: أَنَا، رَأَيْتَ كَأَنَّ مِيزَانًا نَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ فَوُزِنْتَ أَنْتَ وَأَبُو بَكْرٍ، فَوُزِنَ عُمَرُ وَأَبُو بَكْرٍ فَرَجَحَ أَبُو بَكْرٍ بِعُمَرَ، وَوُزِنَ عُمَرُ وَأَبُو بَكْرٍ فَرَجَحَ أَبُو بَكْرٍ بِعُمَرَ، وَوُزِنَ عُمَرُ بِعُثْمَانَ فَرَجَحَ عُمَرُ بِعُمْرَ، وَوُزِنَ عُمَرُ بِعُثْمَانَ فَرَجَحَ عُمَرُ بِعُثْمَانَ، ثُمَّ رُفِعَ الْمِيزَانَ.

وَهَا هُوَ عُمَرُ - أَيُّهَا النَّاسُ - يُسَابِقُ أَبَا بَكْرٍ فَهَلْ سَوْفَ يَسْبِقُه فِي هَذِهِ الْجُوْلَةِ وَلْنَدَعْ الْحَدِيثَ لِعُمَرَ وَلِيْنَ يُحِدِّثُنَا.

فَفِي «سُنَنِ النَّرْمِذِيِّ» بِسَنَدٍ حَسَنٍ، حَسَنِ الْأَلْبَانِيُّ فِي «الْمِشْكَاةِ» (2) مِنْ حَدِيثِ عُمَرَ هِ الْمُشْكَاةِ قَالَ: أَمَرَنَا رَسُولُ اللهِ عَلِيلِهُ أَنْ نَتَصَدَّقَ، وَوَافَقَ ذَلِكَ عِنْدِي مَالًا، فَقُلْتُ: الْيُوْمَ أَسْبَقُ أَبَا بَكْرٍ إِنْ سَبَقْتُهُ يَوْمًا، قَالَ فَجِئْتُ بِنِصْفِ مَالِي، فَقَالَ رَسُولُ الله عَلِيلَة:

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه أبو داوُدَ (4634)، وصححه الأَلّبانيُّ في «صَحِيح أبي داود» (3875).

<sup>(2) «</sup>حسنن»: أخرجه الترمذي (3939) وحَسَّنه الأَلْبانيُّ في «المشكاة» (6021).

«مَا أَبْقَيْتَ لِأَهْلِكَ؟». قُلْتُ: مِثْلَهُ. وَأَتَى أَبُو بَكْرِ بِكُلِّ مَا عِنْدَهُ، فَقَالَ: «يَا أَبَا بَكْرٍ مَا أَبُعُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

فَقَالَ: أَبْقَيْتُ لَمَّهُ اللهِ وَرَسُولَهُ. قُلْتُ: لَا أَسْبِقُه إِلَى شَيْءٍ أَبدًا.

أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ أَشَارَ النَّبِيُّ عَلَيْكُمْ إِلَى اسْتِخْلَافِ أَبِي بَكْرِ الصِّدِّيقِ وَلَيْسَ عِنْدَهُمْ مِنْ مِنْ حَدِيثٍ وَسَأَذْكُرُ طَرَفًا مِنْهَا فَإِنَّ قَوْمًا يَدَّعُونَ أَنَّ الْوَصِيَّةَ لِغَيْرِهِ وَلَيْسَ عِنْدَهُمْ مِنْ ذَلِكَ بُرْهَانٌ وَلَا كِتَابٌ مُنِيرٌ.

#### لَا تَذْكُرُ الْكُتُبُ السَّوَالِفُ قَبْلَهُ ... طَلَعَ الصَّبَاحُ فَأَطْفِئِ الْقِنْدِيلَا

فَفِي "صَحِيحِ مُسْلِمٍ" (أَ) مِنْ حَدِيثِ عَائِشَةَ ﴿ اللهُ قَالَتْ: قَالَ لِي رَسُولُ اللهُ عَلَيْكُمْ فِي مَرَضِهِ: «ادْعِي لِي أَبَا بَكْرٍ وَأَخَاكِ حَتَّى أَكْتُبَ كِتَابًا فَإِنِّي أَخَافُ أَنْ يَتَمَنَّ مُتَمَنِّ وَيَقُولُ قَائِلٌ: أَنَا أَوْلَى وَيَأْبَى اللهُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَّا أَبَا بَكْرٍ ».

وَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (2) مِنْ حَدِيثِ جُبَيْرٍ بْنِ مُطْعَمٍ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: أَتَتْ امْرَأَةٌ لِلنَّبِيِّ عَيْنِكُمْ فَأَمَرَهَا أَنْ تَرْجِعَ إِلَيْهِ، قَالَتْ: أَرَأَيْتَ إِنْ جِئْتُ وَلَمْ أَجِدْكَ \_ كَأَنَّهَا تَقُولُ الْمَوْتَ \_ عَيْنِكُمْ فَأَمِرَهَا أَنْ تَرْجِعَ إِلَيْهِ، قَالَتْ: أَرَأَيْتَ إِنْ جِئْتُ وَلَمْ أَجِدْكَ \_ كَأَنَّهَا تَقُولُ الْمَوْتَ \_ قَالَ عَيْنِكُمْ : «إِنْ لَمْ تَجِدِينِي فَأْتِي أَبَا بَكُرٍ».

قَالَ الْحَافِظُ ابْنُ حَجَرٍ ﴿ وَالْاسْتِدْلَالُ بِأَنَّ هَذَا الْحَدِيثُ يَدُلُ عَلَى أَنَّ أَبَا بَكْرٍ هُوَ الْخَلِيفَةُ بَعْدَ النَّبِيِّ عَيْدًا مُ صَحِيحٌ، لَكِنْ بِطَرِيقِ الْإِشَارَةِ لَا التَصَّرْيحُ »(3).

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (2387).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (3659)، ومسلم (2386).

<sup>(3) «</sup>فتح الباري» (13/ 345).

وَكَذَلِكَ أَمْرُهُ عَلَيْكُمْ أَبَا بَكْرٍ أَنْ يُصَلِّي بِالنَّاسِ فِي مَرَضِهِ الَّذِي مَاتَ فِيهِ لَأَعْظَمُ دَلِيلِ وَأَبْلَغُ إِشَارَةٍ مِنْهُ عَلِيْكُمْ عَلَى أَنَّهُ الْخَلِيفَةَ بَعْدَهُ.

فَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (1) مِنْ حَدِيثِ عَائِشَةَ وَاللَّهُ أَنَّهَا قَالَتْ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُمُ قَالَ فَالَتْ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُمُ قَالَ فِي مَرَضِهِ: «مُرُوا أَبَا بَكْرٍ يُصَلِّي بِالنَّاسِ».

قَالَتْ عَائِشَةُ: قُلْتُ إِنَّ أَبَا بَكُر إِذَا قَامَ مَقَامَكَ لَمْ يَسْمَعِ النَّاسُ مِنَ الْبُكَاءِ فَمُرْ عُمَرَ فَلْيُصَلِّ بِالنَّاسِ فَقَالَتْ عَائِشَةُ: فَقُلْتُ لِحَفْصَةَ قُولِي لَهُ: إِنَّ أَبَا بَكْرٍ إِذَا قَامَ فِي مَقَامِكِ لَمْ فَلْيُصَلِّ بِالنَّاسِ فَفَعَلَتْ حَفْصَةُ فَقَالَ رَسُولُ الله يَسْمَعِ النَّاسُ مِنَ الْبُكَاءِ فَمُرْ عُمَرَ فَلْيُصَلِّ بِالنَّاسِ فَفَعَلَتْ حَفْصَةُ فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ النَّاسِ فَفَعَلَتْ حَفْصَةً عَلَيْكُ لِ النَّاسِ ». فَقَالَتْ حَفْصَةً لِعَائِشَةَ: هَا كُنْتُ لِأُصِيبَ مِنْكِ خَيْرًا.

أَيُّهَا النَّاسُ، هُنَاكَ قَوْمٌ يَدَّعُونَ التَّشَيُّعَ لِعَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبِ وَيَنَالُونَ مِنْ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ وَهَذَا ظُلْمٌ لِأَنْفُسِهِمْ فَإِنَّ الَّذِي زَكَّاهُمْ وَعَدَّظُمْ هُوَ خَالِقُهُمْ ثُمَّ نَبِيَّهُمْ ثُمَّ هَا هِيَ شَهَادَةُ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبِ هِيْكُ.
شَهَادَةُ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبِ هِيْكُ.

فَفِي "صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ" (2) مِنْ حَدِيثِ مُحَمَّد بْنِ الْحُنَيفة ﴿ لِللهِ عَالَ: قُلْتُ لِأَبِي (أَيْ لِعَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبِ): أَيُّ النَّاسِ خَيْرٌ بَعْدَ رَسُولِ الله عَيْدِ مِنْ أَبِي طَالِبِ): أَيُّ النَّاسِ خَيْرٌ بَعْدَ رَسُولِ الله عَيْدِ اللهِ عَيْدِ عَلَيْ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَيْدِ اللهِ عَيْدُ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدُ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدُ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدَ اللهِ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدَ اللهِ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَلَيْدَ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَيْدَ اللهِ عَلَيْدَ اللهِ عَلَيْدَ اللهِ اللهِ عَلَيْدَ اللهِ عَلَيْدِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْدَ اللهِ عَلَيْدَ اللهِ اللهِ عَلَيْدَ اللهِ اللهِ عَلَيْدِ اللهِ اللهِيْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِي اللهِ اللهِيْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِي

قَالَ: أَبُو بَكْرٍ.

قُلْتُ: ثُمَّ مَنْ؟

قَالَ: ثُمَّ عُمَرُ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (679)، ومسلم (418).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (3671).

أَيُّهَا النَّاسُ، قَبْلَ أَنْ أُودِّعَ مَقَامِي هَذَا أُذَكِّرُكُمْ بِقَوْلِ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ، كَمَا فِي «سُنَنِ التَّرْمِذِيِّ» النَّرْمِذِيِّ» التَّرْمِذِيِّ» التَّرْمِذِيِّ» التَّرْمِذِيِّ عَلَيْكُمْ وَحُديثِ حُذَيْفَةَ التَّرْمِذِيِّ التَّرْمِذِيِّ التَّرْمِذِيِّ التَّرْمِذِيِّ التَّهُ عَلَيْكُمْ وَحُمَرَ».

رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ.

رَبَّنَا لَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَا لِلَّذِينَ آمَنُوا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ. اللَّهُمَّ إِخْبِنَا لَكُمُ إِنَّا نُحِبُّ أَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ فِيكَ اللَّهُمَّ بِحُبِّنَا لَكُمُ فِيكَ احْشُرْنَا مَعَهُمْ.



<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه الترمذي (3924)، وصَحَّحه الأَلْبانيُّ في "صَحِيح الترمذي" (2895).

## الخطبة الأولى:

إِنَّ الحَمْدَ لله، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيِّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إله إلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّهُ مَقَّ اللَّهَ مَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُونَ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَّا عَمران: 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً وَاتَّقُوا النَّهَ الَّذِي مَنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً وَاتَّقُوا النَّهَ الَّذِي مَنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً وَالنَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا (آل ﴾ (النساء: 1).

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوَلَا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحْ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب: 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَيْلِكُم، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ، حَدِيثِي مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ وَفِينَهُ.

عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ وَمَا أَدْرَاكُمْ مَا عُمَرُ إِنَّهُ الْفَارُوقُ الَّذِي فَرَّقَ اللهُ بِهِ بَيْنَ الْحَقِّ وَالْبَاطِلِ كَانَتْ أَوَلُ شُعَاعَةٍ مِنْ نُورِ الْإِيمَانِ لَامَسَتْ قَلْبَهُ هِيَ دَعْوَةَ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ.

فِي «سُنَنِ التِّرْمِذِيِّ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «الْمِشْكَاةِ» (أَ مِنْ حَدِيثِ الْبُنِ عُمَرَ وَسَخُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْظُمُ قَالَ: «اللَّهُمَّ أَعِزَّ الْإِسْلَامَ بِأَحَبِّ هَذَيْنِ الرَّجُلَيْنِ الرَّجُلَيْنِ إِلَّاكُمُ مَّ أَعِزَّ الْإِسْلَامَ بِأَحَبِّ هَذَيْنِ الرَّجُلَيْنِ إِلَيْكِ؛ بِأَبِي جَهْلٍ، أَوْ بِعُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ». قَالَ: وَكَانَ أَحَبُّهُمَا إِلَيهِ عُمَرُ.

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه الترمذي (3946)، وصَحَّحه الأَلْبانيُّ في «المشكاة» (6036).

وَأَخْرَجَ ابْنُ حِبَّانٍ فِي «مَوْرِدِهِ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ لِغَيْرِهِ، كَمَا فِي «الصَّحِيحَةِ»'' لِلْأَلْبَانِيِّ مِنْ حَدِيثِ عَائِشَة عِشْطُ أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْكُمْ قَالَ: «اللَّهُمَّ! أَعِزَّ الْإِسْلَامَ بِعُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ خَاصَّة».

وَبَعْدَ هَذِهِ الدَّعْوَةِ الْمُبَارَكَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَسْلَمَ عُمَرُ فَكَانَ كَمَا قَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ وَلَقَدْ رَأَيْتُنَا وَمَا نَسْتَطِيعُ أَنْ نَطُوفَ بِالْبَيْتِ وَنَصَلِّي، حَتَّى أَسْلَمَ عُمَرُ فَلَيَّا أَسْلَمَ قَاتَلَهُمْ وَتَرَكُونَا، فَصَلَّيْنَا وَطُفْنَا (٥). وَقَالَ - أَيْضًا - وَنُصَلِّي، حَتَّى أَسْلَمَ عُمَرُ فَلَيَّا أَسْلَمَ قَاتَلَهُمْ وَتَرَكُونَا، فَصَلَّيْنَا وَطُفْنَا (٥). وَقَالَ - أَيْضًا - كَانَ إِسْلَامُ عُمَرَ فَتْحًا، وَكَانَتْ هِجْرَتُهُ نَصْرًا، وَكَانَتْ إِمَارَتُهُ رَحْمَةً (٩). وَقَالَ - أَيْضًا - كَانَ إِسْلَامُ عُمَرَ فَتْحًا، وَكَانَتْ هِجْرَتُهُ نَصْرًا، وَكَانَتْ إِمَارَتُهُ رَحْمَةً (٩). وَقَالَ - أَيْضًا - إِذَا ذُكِرَ الصَّالِحُونَ فَحَيَّهَلَا بِعُمرِ بْنِ الْخَطَّابِ» (٥).

أَيُّهَا النَّاسُ، الْحَدِيثُ عَنْ عُمَرَ ذُو شُجُونٍ أَمَّا كَيْفَ كَانَ وَاقِعُ إِسْلَامِهِ عَلَى قَوْمِهِ فَحَدُّثُنَا ابْنُهُ عَبْدُ الله كَهَا فِي «مَوَارِدِ الظَّمْآنِ» بِسَنَدٍ حَسَنٍ ، حَسَنَهُ الْأَلْبَانِيِّ فِي «التَّعْلِيقَاتِ لَحُسَانِ» قَالَ: هَلَّا أَسْلَمَ عُمَرُ بْنُ الْخُطَّابِ وَهِنْ لَهُ تَعْلَمْ قُرَيْشُ بِإِسْلَامِهِ فَقَالَ: أَيُّ الْحِسَانِ» قَالَ: «لَمَّا أَسْلَمَ عُمَرُ بْنُ الْخُطَّابِ وَهِنْ لَمْ تَعْلَمْ قُرَيْشُ بِإِسْلَامِهِ فَقَالَ: أَيُّ الْحُسَانِ» قَالَ: هَوَانًا (مَعَهُ) أَهْلِ مَكَّةً أَفْشَى لِلْحَدِيثِ؟ قَالُوا: جَمِيلُ بْنُ مُعَمَّرِ الجُمْحِيُّ، فَخَرَجَ إِلَيْهِ وَأَنَا (مَعَهُ) أَتْبَعُ أَثَرَهُ، أَعْقِلُ مَا أَرَى وَأَسْمَعُ، فَأَتَاهُ فَقَالَ: يَا جَمِيلُ! إِنِيِّ قَدْ أَسْلَمْتُ، قَالَ: يَا مَعْشَرَ أَتْبَعُ أَثَرَهُ، أَعْقِلُ مَا أَرَى وَأَسْمَعُ، فَأَتَاهُ فَقَالَ: يَا جَمِيلُ! إِنِيٍّ قَدْ أَسْلَمْتُ، قَالَ: يَا مَعْشَرَ رَدَّ عَلَيَّ كَلَمَةً، حَتَّى قَامَ عَامِدًا إِلَى الْمَسْجِدِ فَنَادَى أَنْدِيَةَ قُريشٍ، فَقَالَ: يَا مَعْشَرَ رَدَّ عَلَيَّ كَلَمَةً، حَتَّى قَامَ عَامِدًا إِلَى الْمَسْجِدِ فَنَادَى أَنْدِيَةَ قُريشٍ، فَقَالَ: يَا مَعْشَرَ وَلَكِنِيٍّ أَسْلَمْتُ، وَآمَنْتُ بِالله، وَمَرُ: كَذِبَ، وَلَكِنِيِّ أَسْلَمْتُ، وَآمَنْتُ بِالله، قُولًا إِنَّ ابْنَ الْخُطَّابِ قَدْ صَبَأً، فَقَالَ عُمَرُ: كَذِبَ، وَلَكِنِيٍّ أَسْلَمْتُ، وَآمَنْتُ بِالله،

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ لغيره»: أخرجه ابن حبان في «موارد الظمآن» وقال الأَلْبانيُّ في «الصَّحِيحة» (3225): «صَحِيحٌ لغيره».

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (3684).

<sup>(3) «</sup>حَسَنٌ»: أخرجه الإمام أحمدُ في «فضائل الصحابة» (1/ 344).

<sup>(4)</sup> الشيخان برواية البلاذري (141).

<sup>(5) «</sup>موقوفٌ صَحِيحٌ»: أخرجه الإمام أحمد في «فضائل الصحابة» (1/ 340).

وَصَدَّقْتُ رَسُولَهُ، فَنَاوَرُوهُ، فَقَاتَلَهُمْ حَتَّى رَكَدَتِ الشَّمْسُ عَلَى رُؤْسِهِمْ (أَيْ اسْتَوَتْ)، حَتَّى فَتَرَ عُمَرُ وَجَلَسَ، (فَقَامُوا عَلَى رَأْسِهِ)، فَقَالَ (عُمَرُ): افْعَلُوا مَا بَدَا لَكُمْ، فَوَاللهِ لَوْ كُنَّا ثَلَاثَ مِثَةِ رَجُلِ؛ لَقَدْ تَرَكْتُمُوهَا (لَنَا) أَوْ تَرَكْنَاهَا لَكُمْ.

فَنَيْنَمَا هُمْ كَذَلِكَ قِيَامٌ (عَلَيْهِ)؛ إِذَا جَاءً رَجُلْ عَلَيْهِ حُلَّةُ حَرِيرٍ، وَقَمِيصٌ مُوشَى فَقَالَ: مَا لَكُمْ؟ قَالُوا: إِنَّ ابْنَ الْخَطَّابِ قَدْ صَبَاً. قَالَ: فَمَهْ؟ امْرُو الْحَتَارَ دِينَا لِنَفْسِهِ، فَقَالَ: مَا لَكُمْ؟ قَالُوا: إِنَّ ابْنَ الْخَطَّابِ قَدْ صَبَاً. قَالَ: فَكَأَنَّمَا كَانُوا ثَوْبًا انْكَشَفَ عَنْهُ، أَفَتَظُنُّونَ أَنَّ بَنِي عَدِي تُسْلِمُ إِلَيْكُمْ صَاحِبَهُمْ؟ قَالَ: فَكَأَنَّمَا كَانُوا ثَوْبًا انْكَشَفَ عَنْهُ، فَقُلْتُ لَهُ بَعْدُ بِالْمَدِينَةِ: يَا أَبَةِ ! مَنِ الرَّجُلُ الَّذِي رَدَّ عَنْكَ الْقَوْمَ يَوْمَيْذِ؟ قَالَ: يَا بُنَيِّ ! فَقُلْتُ لَهُ بَعْدُ بِالْمَدِينَةِ: يَا أَبَةِ ! مَنِ الرَّجُلُ الَّذِي رَدَّ عَنْكَ الْقَوْمَ يَوْمَيْذِ؟ قَالَ: يَا بُنَيِّ ! فَكَا لَا يَعْمُ مُنْ وَائِلٍ الْمَالِمُ اللَّهُ وَائِلٍ اللَّهُ إِلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

أَيُّهَا النَّاسُ، دُونَكُمْ فَضَائِلَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ وَهِيَ جَمَّةٌ غَزِيرَةٌ. فَمِنْ فَضَائِلِهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ مُحَدَّثٌ مُلْهَمٌّ صَادِقُ الظَّنِّ.

فَفِي "صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ" (أَ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَالَيْهِ: «لَقَدْ كَانَ فِيمَا قَبْلَكُمْ مِنَ الْأُمَمِ نَاسٌ مُحَدَّثُونَ، فَإِنْ يَكُ فِي أُمَّتِي أَحَدٌ فَإِنَّهُ عُمَرُ ».

وَمِنْ فَضْلِهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ اللهَ جَعَلَ الْحَقَّ عَلَى لِسَانِهِ وَقَلْبِهِ.

فَفِي "سُننِ التِّرْمِذِيِّ " بِسَندِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي "صَحِيحِ التِّرْمِذِيِّ " فَمَن حَدِيثِ ابْنِ عُمَر هِ اللهِ عَالَى اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى لِسَانِ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَر عَمَر : مَا نَزَلَ بِالنَّاسِ أَمْرٌ - قَطُّ - فَقَالُوا فِيهِ، وَقَالَ عُمَرُ - أَوْ قَالَ عُمَر وَقَالَ عُمَر اللهِ عَلَى اللهُ عَمَر اللهُ اللهُ

<sup>(1) «</sup>حَسَنٌ»: «موارد الظمآن» (1812)، وحَسَّنه الأَلْبانيُّ في «التعليقات الحسان» (6840).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (3689).

<sup>(3) «</sup>صَحِيح»: أخرجه الترمذي (3947)، وصَحَّحه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح الترمذي» (2908).

وَمِنْ فَضَائِلِ عُمَرَ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ مُوَافَقَائُهُ ﴿ اللَّهِ عَلَى بَدْهِ \_ شُبْحَنَنَهُ. وَتَعَالَ - أَيْ أَنَّ النَّاسَ إِذَا قَالُوا فِي أَمْرِ وَقَالَ فِيهِ عُمَرُ إِلَّا نَزَلَ الْقُرْآنُ عَلَى نَحْوِ مَا قَالَ عُمَرُ.

فَفِي "صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ" (أَ مِنْ حَدِيثِ آنَسِ ﴿ اللهِ قَالَ: قَالَ عُمَّرُ: "وَافَقْتُ دَبِّ فِي ثَلَاثِ فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللهِ لَوْ اتَّخَذْنَا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّ فَنَوْلَتْ: ﴿ وَالْمَثْوَا مِن مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّ فَنَوْلَتْ: ﴿ وَالْمَثْوَا مِن مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّ فَنَوْلَتْ: ﴿ وَالْمَثْوَا مِن مَقَامِ إِبْرَومِيمَ مُصَلِّ فَنَوْلَتْ: ﴿ وَالْمُنْوَا مِن مَعَلَى اللهِ لَوْ أَمَرْتَ نِسَاءَكَ أَنْ يَخْتَجِبْنَ فَإِنَّهُ مُعَلَى اللهِ لَوْ أَمَرْتَ نِسَاءَكَ أَنْ يَخْتَجِبْنَ فَإِنَّهُ مُكَلِّ مُكَلِّ وَالْفَاجِرُ فَنَوْلَتْ آلِيهُ الْجُنِيةِ عَلَيْهِ مُكَلِّمُهُنَّ الْبَرُ وَالْفَاجِرُ فَنَوْلَتْ آلِيهُ إِنْ طَلَقَكُنَ أَنْ يُبْدِلَهُ أَذْوَاجًا خَيْرًا مِنْكُنَّ فَنَوْلَتْ هَذِهِ الْأَيَّةُ \*.

وَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (عَبْدِ الله إِلَى رَسُولِ الله عَلَيْ فَأَعْطَاهُ قَمِيصَهُ وَأَمَرَهُ أَنْ يُكَفِّنَهُ أَبِي جَاءَ ابْنُهُ عَبْدُ الله بْنُ عَبْدِ الله إِلَى رَسُولِ الله عَلَيْهِ فَأَعْطَاهُ قَمِيصَهُ وَأَمَرَهُ أَنْ يُكَفِّنَهُ فِيهِ ثُمَّ قَامَ يُصَلِّي عَلَيْهِ فَأَخَذَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ بِثَوْبِهِ فَقَالَ: تُصَلِّي عَلَيْهِ وَهُو مُنافق، فِيهِ ثُمَّ قَامَ يُصَلِّي عَلَيْهِ وَهُو مُنافق، وَقَدْ نَهَاكَ اللهُ أَنْ تَسْتَغْفِرَ لَمَتْمُ عَلَيْهِ وَالله عَلَيْهِ وَهُو مُنافق، وَقَدْ نَهَاكَ الله أَنْ تَسْتَغْفِرَ لَمَتْمُ عَلَى الله عَلَيْهِ وَالله عَلَيْهِ وَمُولِهِ وَمَانُوا وَهُمْ فَسِقُونَ ﴾ فَقَالَ: سَأَذِيدُه عَلَى سَبْعِينَ. قَالَ: فَصَلَى عَلَيْهِ رَسُولُ الله عَلَيْهِ وَصَلَيْنَا مَعَهُ ثُمَّ أَنْزَلَ الله عَلَيْهِ : ﴿ وَلَا تُسَلِّعَ الله عَلَيْهِ مَا الله عَلَيْهِ وَصَلَيْنَا مَعَهُ ثُمَّ أَنْزَلَ الله عَلَيْهِ : ﴿ وَلَا تُسَلَّعَ اللّهُ عَلَيْهِ مَا الله عَلَيْهِ وَصَلّيْنَا مَعَهُ ثُمَّ أَنْزَلَ الله عَلَيْهِ : ﴿ وَلَا تُسَلَّعَ الله عَلَيْهِ وَسُولُ الله عَلَيْهِ وَصَلّيْنَا مَعَهُ ثُمَّ أَنْزَلَ الله عَلَيْهِ : ﴿ وَلَا تُسَلّ عَلَ أَحَدُهُ الله عَلَيْهِ وَسُولُونِهِ وَمَانُوا وَهُمْ فَسِقُونَ ﴾ ".

وَفِي «صَحِيحِ مُسْلِمٍ» (٥) مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ ﴿ اللَّهِ عَالَ: قَالَ عُمَرُ: «وَافَقْتُ رَبِّي فِي ثَلَاثٍ فِي مَقَامٍ إِبْرَاهِيمَ، وَفِي الْحِجَابِ، وَفِي أَسَارَى بَدْرٍ».

وَمِنْ فَضَائِلِهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ مَا سَلَكَ طَرِيقًا إِلَّا سَلَكَ الشَّيْطَانُ طَرِيقًا غَيْرَ طَرِيقهِ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاري (402).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (4672)، ومسلم (2400).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (2399).

فَفِي "الصَّحِيحَيْنِ" (أَ مِنْ حَدِيثِ مُحَمَّد بْنِ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَّاصٍ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْرِ اللهِ عَيْرَ اللهِ عَيْرِ اللهِ عَيْرِ اللهِ عَيْرَ اللهِ عَلَى اللهِ عَيْرَ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَيْرَ اللهِ عَيْرَ اللهِ عَيْرَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ الل

وَمِنْ فَضَائِلِ عُمَرَ وَلِينَ ﴿ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّ شَيَاطِينَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ تَفِرُّ مِنْهُ.

فَفِي "سُنَنِ التِّرْمِذِيِّ بِسَنَدِ صَحِيح، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «المشكاة» (٥ مِنْ حَدِيثِ عَائِشَةَ مِنْ فَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «إِنِّي لَأَنْظُرُ إِلَى شَيَاطِينَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ قَدْ فَرُوا مِنْ عُمَرَ».

وَفِي «سُنَنِ التَّرْمِذِيّ» بِسَنَدِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ التَّرْمِذِيّ» (3) مِنْ حَدِيثِ بُرَيْدَةَ وَهِنْكُ قَالَ: خَرَجَ رَسُولُ الله عَيْظِيقَهُ فِي بَعْضِ مَعَازِيهِ، فَلَمَّا انْصَرَفَ عَاءَتْ جَارِيةٌ سَوْدَاءُ فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ الله إِنَّ كُنْتُ نَذَرْتُ إِنْ رَدَّكَ اللهُ سَالِّا، أَنْ أَضْرِبَ بَيْنَ يَدَيْكَ بِالدُّفِّ وَأَتَعَنَى، فَقَالَ لَمَا رَسُولُ الله عَيْظِيمَ: «إِنْ كُنْتِ نَذَرْتِ أَضْرِبَ بَيْنَ يَدَيْكَ بِالدُّفِّ وَأَتَعَنَى، فَقَالَ لَمَا رَسُولُ الله عَيْظِيمَ: «إِنْ كُنْتِ نَذَرْتِ فَاضْرِبِي وَإِلّا فَلا». فَجَعَلَتْ تَضْرِبُ، فَدَخَلَ أَبُو بَكْرِ وَهِي تَضْرِبُ، ثُمَّ دَخَلَ عُمْرُ فَالْقَتِ الدُّفِّ يَعْمَرُ بَا يَعْمَرُ وَهِي تَضْرِبُ، ثُمَّ دَخَلَ عُمْرُ فَالْقَتِ الدُّفِّ يَعْمَرُ بَا إِنَّ كُنْتَ وَهِي تَضْرِبُ، ثُمَّ دَخَلَ عَلَيْ وَهِي تَضْرِبُ، ثُمَّ دَخَلَ عَلَيْ وَهِي تَضْرِبُ، ثُمَّ دَخَلَ عُمْرُ فَالْقَتِ الدُّفِ يَعْمَرُ بَا إِنِّ كُنْتَ وَهِي تَضْرِبُ، فَعَالَ رَسُولُ الله عَيْظِيمَ وَهِي تَضْرِبُ، ثُمَّ دَخَلَ عَلَيْ وَهِي تَضْرِبُ، ثُمَّ دَخَلَ عَلَيْ وَهِي تَضْرِبُ، ثُمَّ مَعْرُ فَاللَّهُ وَهِي تَضْرِبُ، فَكَالَ رَسُولُ الله عَيْظِيمَ وَهِي تَضْرِبُ، ثُمَّ وَهِي تَضْرِبُ، فَمَالُ وَهِي تَضْرِبُ فَلَا دَخَلْتَ أَنْتَ يَا عُمَرُ القَتِ الدُّفَ اللهِ وَهِي تَضْرِبُ فَلَا اللهُ عَلْ وَهِي تَضْرِبُ فَلَا اللهُ عَمْرُ القَتِ الدُّفَ اللهُ وَهِي تَضْرِبُ فَلَا اللهُ عَمْرُ القَتِ الدُّفَ اللهُ اللهُ وَهِي تَضْرِبُ فَلَا اللهُ عَمْرُ القَتِ الدُّفَ اللهُ وَهِي تَضْرِبُ فَلَا اللهُ عَمْرُ القَتِ الدُّفَ اللهُ اللهُ عَمْرُ القَتِ الدُّفَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

وأُسْتَغْفُرُ اللهَ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3683)، ومسلم (2396).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه الترمذي (3956)، وصَحَّحه الأَلبانيُّ في «المشكاة» (6039).

<sup>(3) «</sup>صَحِيحٌ»: أخرجه الترمذي (3955)، وصَحَّحه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح الترمذي» (2913).

#### الخُطْبةُ الثَّانيةُ - عُمَرُ بنُ الخطَّابِ ﴿ اللَّهُ الخطَّابِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْرَفِ المُرسلين، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - الْحَدِيثُ عَنْ عُمَرَ وَفَضَائِلِهِ بِحَاجَةٍ إِلَى سَفْرٍ مِنَ الْأَسْفَارِ فَلَا يَزَالُ الشَّرِيطُ طَوِيلًا وَالسِّجِلُّ حَافِلًا.

فَمِنْ فَضَائِلِهِ أَنَّهُ عَبْقَرِيُّ هَذِهِ الْأُمَّةِ.

فَفِي "الصَحِيحَيْنِ" أَنِ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ ﴿ اللَّهِ عَلَى قَالَتُهُ قَالَ: "أُرِيتُ الْمَنَامِ أَنِي أَنْوِعُ بِدَلُو بِكُرةٍ عَلَى قُلَيْبٍ فَجَاءَ أَبُو بَكْرٍ فَنَزَعَ ذَنُوبًا أَوْ ذَنُوبَيْنِ نَزْعًا ضَعِيفًا وَاللهُ يَغْفِرُ لَهُ ثُمَّ جَاءَ عُمَرُ بْنُ الْخُطَّابِ فَاسْتَحَالَتْ (أَيْ صَارَتْ) غَرْبًا (أَيْ ضَعِيفًا وَاللهُ يَغْفِرُ لَهُ ثُمَّ جَاءَ عُمَرُ بْنُ الْخُطَّابِ فَاسْتَحَالَتْ (أَيْ صَارَتْ) غَرْبًا (أَيْ دَلُوا عظيمةً) فَلَمْ أَرَ عَبْقَرِيًا يَفْرِي فَرْيَةُ (أَيْ لَمْ أَرَ عَبقريًا يَنْزِعُ نَزْعَ عُمَرً) حَتَّى رَوَى النَّاسُ وَضَرَبُوا بِعَطَن ».

وَمِنْ فَضَائِلِهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ النَّبِيُّ عَلَيْكُمْ بَشَّرَهُ بِالْجُنَّةِ.

فَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (عَنْ عَدِيثِ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ وَالْفَ قَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَيْلِيَّةٍ : النَّبِيِّ عَيْلِيَّةٍ فَجَاءَ رَجُلْ فَاسْتَفْتَحَ فَقَالَ النَّبِيِّ عَيْلِيَّةٍ : «افْتَحْ لَهُ وَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ». فَفَالَ النَّبِي عَيْلِيَّةٍ فَعَالَ النَّبِي عَيْلِيَّةٍ : «افْتَحْ لَهُ وَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ». عَيْلِيَّةٍ فَعَالَ النَّبِي عَيْلِيْهِ : «افْتَحْ لَهُ وَبَشِّرُهُ بِالْجَنَّةِ». عَيْلِيَّةٍ فَعَالَ النَّبِي عَيْلِيَّةٍ : «افْتَحْ لَهُ وَبَشِّرُهُ بِالْجَنَّةِ».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3682)، ومسلم (2393).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (3693)، ومسلم (2403).

فَفَتَحْتُ لَهُ فَإِذَا هُوَ عُمَرُ فَأَخْبَرْتُهُ بِمَا قَالَ النَّبِيُّ عَلِيلًا فَحَمَدَ اللهَ ثُمَّ اسْتَفْتَحَ رَجُلٌ فَقَالَ لِي: «افْتَحْ لَهُ وَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ عَلَى بَلْوَى تُصِيبُهُ». فَإِذَا هُوَ عُثْمَانُ فَأَخْبَرْتُهُ بِهَا قَالَ النَّبِيُّ مِنْ اللهُ اللهُ عَنْمَ قَالَ: «اللهُ المُسْتَعَانُ».

وَمِنْ فَضَائِل عُمَرَ مِعِينَ ﴿ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّ لَهُ قَصْرًا فِي الْجَنَّةِ مِنْ ذَهَب.

فَفِي «الصَّحِيحَيْنِ»(1) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ طِيْنُعُهُ قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ الله عَلَيْكُمْ إِذْ قَالَ: «بَيْنَهَا أَنَا نَائِمٌ رَأَيْنُنِي فِي الْجَنَّةِ فَإِذَا امْرَأَةٌ تَتَوَضَّأُ إِلَى جَانِبِ قَصْرِ فَقُلْتُ: لِّنْ هَذَا الْقَصْرُ؟ قَالُوا: لِعُمَر، فَذَكَرْتُ غِيْرَتَهُ فَوَلَّيْتُ مُدْبِرًا». فَبَكَى عُمَرُ وَقَالَ: أُعَلَيْكَ أُغَارُ يَا رَسُولَ الله.

وَفِي «سُنَنِ التِّرْمِذِيِّ» بِسَنَدٍ صَحِيح، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيح التِّرْمِذِيِّ»(<sup>2)</sup> مِنْ حَدِيثِ بُرَيْدَةَ وَلِيْكَ قَالَ: أَصْبَحَ رَسُولُ الله عَيْكَ فَدَعَا بِلَالًا فَقَالَ: «يَا بِلَالُ بِمَ سَبَقْتَنِي إِلَى الْجَنَّةِ؟ مَا دَخَلْتُ الْجَنَّةَ قَطُّ إِلَّا سَمِعْتُ خَشْخَشَتَكَ أَمَامِي، فَأَتَيْتُ عَلَى قَصْرِ مُرَبّع مُشْرِفٍ مِنْ ذَهَبِ، فَقُلْتُ: لَمِنْ هَذَا الْقَصْرُ؟ قَالُوا: لِرَجُلِ مِنْ قُرَيْشِ، فَقُلْتُ: أَنَا قُرَشِيُّ ! لِمَنْ هَذَا الْقَصْرُ؟ قَالُوا: لِرَجُلٍ مِنْ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلِيكُمْ فَقُلْتُ: أَنَا مُحَمَّدٌ! لَمِنْ هَذَا الْقَصْرُ؟ قَالُوا: لِعُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ».

أَيُّهَا النَّاسُ، أَمَّا عِلْمُ عُمَرَ فَيُخْبِرُنَا النَّبِيُّ عَلِيًّا كَمَا فِي «الصَّحِيحَيْنِ»(3) مِنْ حَدِيثِ حَمْزَةَ عَنْ أَبِيهِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلِيْكُمْ قَالَ: «بَيْنَمَا أَنَا نَائِمٌ شَرِبْتُ - يَعْنِي اللَّبَنَ - حَتَّى أَنظُو إِلَى الرِّيَّ يَغْرِجُ مِنْ ظِفْرِي - أَوْ فِي أَظَافِرِي - ثُمَّ نَاوَلْتُ عُمَرَ».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (3680)، ومسلم (2395).

<sup>(2) «</sup>صَحِيح»: أخرجه الترمذي (3954)، وصَحَّحه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح الترمذي» (2912).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (3681)، ومسلم (2391).

قَالُوا: فَهَا أَوَّلِتَهُ يَا رَسُولَ الله قَالَ: «الْعِلْمَ».

أَمَّا دِينُ عُمَرَ - أَيُّهَا النَّاسُ - فَيُخْبِرُنَا النَّبِيُ عَلَيْكُمْ - أَيْضًا - كَمَا فِي «الصَّحِيحَيْنِ» (١) مِنْ حَدِيثِ أَبِي سَعْيدِ الخُدْرِيِّ وَفِيْكُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَيْدِ الخُدْرِيِّ وَفِيْكُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَيْدِ الخُدْرِيِّ وَعَلَيْهُمْ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَيْدِ الخُدْرِيِّ وَعَلَيْهُمْ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَيْدِ اللهُ عَيْدُ النَّدِيِّ وَمِنْهَا مَا يَبْلُغُ دُونَ نَائِمٌ رَأَيْتُ النَّديِّ وَمِنْهَا مَا يَبْلُغُ دُونَ ذَلِكَ، وَعُرِضَ عَلَى عُمَرُ وَعَلَيْهِ قَمِيصٌ اجْتَرَّهُ».

قَالُوا: فَهَا أَوَّلْتَهُ يَا رَسُولَ الله قَالَ: «الدِّين».

تِلْكَ - أَيُّهَا النَّاسُ - بَعْضُ فَضَائِلِ عُمَرَ فَهل يَسُوغُ بَعْدَ ذَلِكَ أَنْ يَأْتِي أَنَاسٌ بَعْدَهُ وَ إِلَى يَوْمِنَا هَذَا وَهُمْ يَطْعَنُونَ فِي هَذَا الْجَبَل الشَّامِخِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ أَنَّ الَّذِي زَكَّى عُمَرَ هُو رَسُولُهُ عَيْلِكُمُ وَالطَّعْنُ فِيهِ طَعْنٌ فِي تَزْكِيةِ رَسُولِ الله عَيْلِكُمُ وَالطَّعْنُ فِي اللّهُ عَنْ النَّسُ طَعْنًا فِي هَذَا الجُبَل مَنْ يَزْعُمُونَ التَشُيعَ لِآلِ عَلَيْ اللّهُ عَنْ إِلّهِ طَعْنٌ فِي الدّين، وَأَشَدُّ النَّاسِ طَعْنًا فِي هَذَا الجُبَل مَنْ يَزْعُمُونَ التَشُيعَ لِآلِ الْبَيْتِ وَلِعَلَيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ لِعُمَرَ بْنِ الْحَطَّابِ الْمُعَمِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ لِعُمَرَ بْنِ الْحَطَّابِ الْمُعْمَر بْنِ الْحَجْمِيع - .

فَفِي «الصَحِيحَيْنِ» (2) مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ ﴿ يَفْفُ قَالَ: ﴿ إِنِّ لَوَاقِفُ فِي قَوْمٍ فَدَعُوا اللهَ لِعُمَرَ بْنَ الْخَطَّابَ \_ وَقَدْ وُضِعَ عَلَى سَرِيرِهِ \_ إِذَا رَجُلٌ مِنْ خَلْفِي قَدْ وَضَعَ مَلَ مَرْ فَقَهُ عَلَى مِنْكَبِي يَقُولُ: رَحِمَكَ اللهُ إِنْ كُنْتُ لَأَرْجُو أَنْ يَجْعَلَكَ اللهُ مَعَ صَاحِبَيْكَ لِأَنِّي مِنْقَهُ عَلَى مِنْكَبِي يَقُولُ: رَحِمَكَ اللهُ عَيْلِكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ مَعَ صَاحِبَيْكَ لِأَنِّي كُنْتُ كَثِيرًا مَا كُنْتُ أَسْمَعُ رَسُولَ اللهِ عَيْلِكَ اللهِ عَيْلِكَ يَقُولُ: كُنْتُ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، وَفَعَلْتُ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، وَفَعَلْتُ اللهُ مَعَهُمَا، وَقَعَلْتُ اللهُ مَعَهُمَا، وَالْطَهُ مَعَهُمَا، وَاللهُ مَعَهُمَا، وَاللهُ مَعَهُمَا، وَالْتَفْتُ وَإِنْ كُنْتُ لَأَرْجُو أَنْ يَجْعَلَكَ اللهُ مَعَهُمَا، وَالْتَفْتُ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، فَإِنْ كُنْتُ لَأَرْجُو أَنْ يَجْعَلَكَ اللهُ مَعَهُمَا، وَالْتَفْتُ فَإِذْ اللهُ عَلَيْ بُنُ أَبِي طَالِبِ».

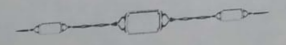
<sup>(1)</sup> أخرجه البخاريُّ (3691)، ومسلم (2390).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (3677)، ومسلم (2389).

أَيُّهَا النَّاسُ، قَبْلَ أَنْ أُودًعَ مَقَامِي هَذَا أُذَكِرُكُمْ بِقَوْلِ ابْنِ سِيرِين كَمَا فِي «سُنَنِ التَّرْمِذِيِّ» التَّرْمِذِيِّ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، «صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ» (أَ قَالَ حَضْ : «مَا أَظُنُّ أَنَّ رَجُلًا يَنْتَقِصُ التَّرْمِذِيِّ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، «صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ» (أَ قَالَ حَضْ : «مَا أَظُنُّ أَنَّ رَجُلًا يَنْتَقِصُ أَبًا بَكُرٍ وَعُمَرَ يُحِبُّ النَّبِيَ عَلِيْكُمُ ».

أَيُّهَا النَّاسُ - اعْلَمُوا أَنَّه لِعُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ مِنَ الْفَضَائِلِ الْغَزِيرَة مَا لَا يَتَّسِعُ المُقَامُ لِذِكْرِهَا وَلَوْ لَمْ يَكُنْ لَهُ إِلَّا هَذِهِ الْفَضِيلَةُ الَّتِي رَوَاهَا التِّرْمِذِيُّ فِي «سُننِه» بِسَندٍ حَسَن، لِذِكْرِهَا وَلَوْ لَمْ يَكُنْ لَهُ إِلَّا هَذِهِ الْفَضِيلَةُ الَّتِي رَوَاهَا التِّرْمِذِيُّ فِي «سُننِه» بِسَندٍ حَسَن، حَسَّنهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «الصَّحِيحَةِ» (2) مِنْ حَدِيثِ عُقْبَة بْنِ عَامِرٍ وَهِنْفُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهُ عَلَيْفَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ عَامِرٍ الله عَلَيْ يَعْدِي، لَكَانَ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ». لَكَفَاهُ بِذَلِكَ فَخُرًا فَكَيْفَ وَفَضَائِلُهُ جَمَّةٌ غَزِيرَةٌ.

رَبَّنَا لَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ. رَبَّنَا لَا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ.



<sup>(1) «</sup>صَحِيح»: أخرجه الترمذي (3950)، وصَحَّحه الأَلْبانيُّ في «صَحِيح الترمذي» (3/204). (2) «حَسَنٌ»: أخرجه الترمذي (3951)، وحَسَّنه الأَلْبانيُّ في «الصَّحِيحة» (327).

#### الفهرسس

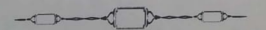
| فحه | الموضوع الص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 5   | - المُقدِّمةُ ألمُقدِّمةُ المُعدِّمةِ المُقدِّمةِ المُقدِّمةِ المُعدِّمةِ المُعدِمِينِ المُعلِمِينِ |
|     | المتُوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7   | (1) - الشِّرْكُ الأَكْبَرُ وخَطَرُهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 16  | (2) - التَّمائمُ والرُّقَى(2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 25  | (3) - ضَعْفُ الإيهانِ وعِلَاجُه(3)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | الأحكام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 35  | (4) - ذِكْرُ شَيْءٍ مِنَ الكَبَائرِ(4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 46  | (5) - مِنْ أَحْكامِ اليَمِينِ(5)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 54  | (6) - الاستخارةُ وفوائدُها(6)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | الأذب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 61  | (7) - أُسُسُ اختيارِ الزَّوْجَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 71  | (8) - صَلَاحُ الأَوْلَادِ والنَّهْيُ عَنِ الدُّعاءِ عليهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 80  | (9) - تعليمُ الأَطفالِ التَّوحيدَ ثُمَّ القُرْآنَ وأمرهم بالصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 90  | (10) – وَصِيَّةُ رَسُولِ اللهِ عَلِيْكُمْ ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| - المعمل من د تعربي المحلق المرابع الم | 312                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الموضوع                                                      |
| 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (11) - النَّبِيُّ عَلِيْتُهِ فِي بَيْتِهِ                    |
| 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (12) - وفاةُ النَّبيُّ عَلِيْكُم                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الرِّقائقُ                                                   |
| 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (13) - التَّقُوى وصِفَةُ المُتقينَ.                          |
| 127                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (14) - صِفَّةُ المُؤْمنينَ وثَمرَاتُ الإيمانِ.               |
| 136                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (15) - مِنْ أَسْبَابِ دُخُولِ الجِنَّةِ                      |
| 148                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (16) - وَصْفُ الْحُورِ العين                                 |
| 156                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (17) - ذِكْرُ اللهِ عِبَادَةُ الكائناتِ                      |
| 166                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (18) - الاستغفارُ وفوائده                                    |
| 174                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (19) - البُكَاءُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ والسَّبيلُ إليه         |
| 183                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (20) - الحياةُ الدُّنيْا في القُرْآنِ والسُّنَّةِ.           |
| 192                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (21) - وَسْوَسَةُ الشَّياطِينَ والتَّحْصِيناتُ الإيهانيَّةُ. |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (22) - شُكْرُ النِّعَمِ وأهمِّيَّتَهُ.                       |
| 202                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | رِ<br>(23) - حُسْنُ الحَاتمةِ وسُوءُ الحَاتمةِ               |
| 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الأخلاق                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                              |
| 220                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (24) - محاسنُ العَفْوِ وإصلاحُ ذاتِ البَيْنِ                 |

| 13 | _   |      |
|----|-----|------|
|    | 212 | 10   |
| -  | 313 |      |
| 71 |     | 30,5 |

#### المينخ مزالات يف يجمل المنازيل

| الصفحة | الموضوع                                                                |
|--------|------------------------------------------------------------------------|
| 229    | (25) - فضيلةُ الصِّدْقِ والتَّحذيرُ مِنَ الكَذِبِ                      |
| 238    | (26) – التَّواضُعُ وصُوَرٌ مِنْ حياته عَيْكُمْ                         |
| 247    | (27) - الحَسَدُ وعلاجه                                                 |
| 256    | (28) - التَّحذيرُ مِنَ البُخْلِ وصُوَرٌ مِنْ جُودُ النَّبِيِّ عَيْظَةٍ |
|        | قصص وَعِبَرُ                                                           |
| 267    | (29) - قِصَّةُ مُوسَى والْخَضِرِ                                       |
| 275    | (30) - قِصَّةُ يُونُسَ                                                 |
| 284    | (31) - الغُلَامُ المُؤْمِنُ                                            |
| 292    | (32) - أبو بَكْرٍ الصِّدِّيقُ                                          |
| 302    | (33) - عُمَرُ بْنُ الخطَّابِ                                           |
| 311    | _الفهرس                                                                |



من أحدث اصدارات دارالإيمان



تأليفَ رُفي جَبُرُ (لِرِّسْ فِي كُلِي كُبِيرُهُ قَالِمُ (لِمِلْ) لِمِسْرِيّ عَفَا اللّهُ عَنْهُ





من أحدث اصدارات دار الإيمان

ف وائد المنام الماركة الماركة الماركة المنام الماركة الما

> تأليفُ رُفي عِبْرُ لِاللَّهِ مِنْ عَلَى بُن جَبْرُهُ قَالِمُ لِلْحَالِقِي مِنْ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ عَنَا اللَّهُ عَنْهُ





من أحدث اصدارات دار الإيمان



تأليف أَيْ جَبُرُ لِاللِّهِ عَنْ لِمُ لِلْ فَي مِنْ كُبِرُوْ فَي لِمُرْلِوْلَ إِسْرِيّ عَنَا اللَّهُ عَنْهُ





من أحدث اصدارات دارالإيمان

The first of the second of the

قواعد سهلة ووسائل مُبْتكرةٌ لحفظ







من أحدث مطبوعات دار الإيمان

# 是凹凹道

تأكيفُ رُورِ حِبُرُ (لِاللهِ فِي كَلِي بُن حِبُرُهُ قَالِمُ (لطَّ إِسْرِيّ عَفَااللّهُ عَنْهُ

> ا المراكزة المراددة المنطقة والنشروالتوزيع المنطقة ١٩٧١مه،