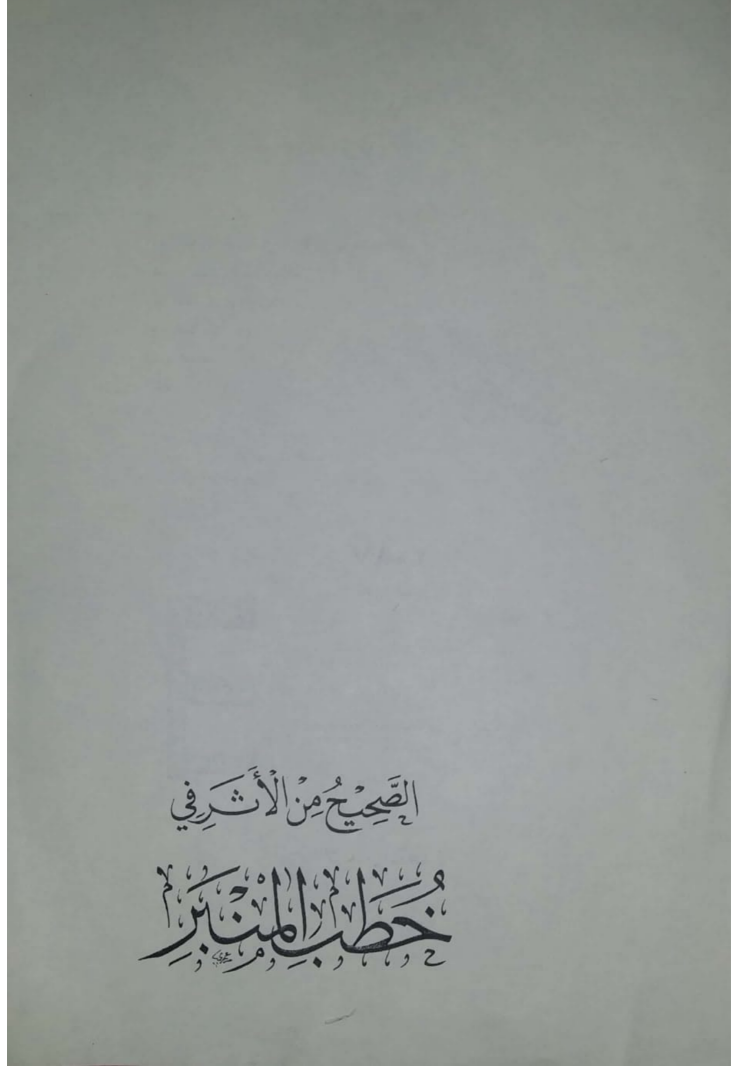


Scanned by CamScanner





اسم الكتاب: الصحيح من الأثر في خطب المنبرج ٢

إعداد الشيخ : فيصل العاشدي

رقع الابداع: ٢٠١٧/٢٠٠٥.

توع الطباعة؛ لون واحد.

عدد السفعات: ۲۱۰.

القياس: ١٧ × ٢٤.

نجهيزات هنية،

مكتب دار الابعان للتجهيزات الفلية

أعمال فنية وتسميم القلاف أل يسري حسن.

۲۰۱۷ الجزء الثاني

١٧ شارع خليل الخياط مسطقى كامل الإسكندرية.
 تليفاكس ١٤٧١٥، ٥١٤٧٩١ و

۱۹ شارع خليل الخناط مسطقي كامل الإسكندرية. تليفاكس ١٩٢٨عه ١٠ - ١٩٠١ع

الإدارة الأبيعات الأبيعات الأبيعات الأبيعات

dar aleman@hormail.com

دار الإيمان المتحدة

ماه مستشفل العبوص ، النشل مداوس اليمل العديثة منايل يتشب الثارة (115 معاهظة دمار

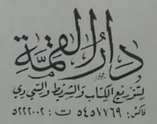
جوال ۷۷0۲-۹۹۲٥

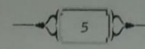


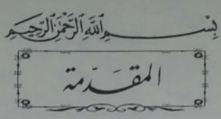
الجُزْءُ الرَّبِعُ

خَالَيْتُ ﴿ فِي حِبُرُ لِوَيْنِ فِي عَلَيْ لِكُورَ فَي لِمُرْلِطَ إِسْرِيّ غَفَرَاللَّهُ لَهُ









الحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ العالمينَ، والصَّلاةُ والسَّلامُ على قُدْوَةِ الدَّاعينَ، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ الهُّداةِ والمُهْتَدِينَ، وعلى مَنْ تَبِعَهُمْ بإحسانٍ إلى يَوْم الدِّينِ.

أَمَّا بَعدْ، فإنَّه لمَّا خَرَجَ الجُزْءُ الأَوَّلُ مِنْ كتابِي «الصَّحيحُ مِنَ الأَثَرِ» وتلاه الثَّاني نالا إعجابَ بَعْضِ أَهْلِ العِلْمِ واستحسانَهُمْ، وَرَغِبَ إليَّ بَعْضُهُمْ أَنْ أَستمَّر في إلثَّاني نالا إعجابَ بَعْضِ أَهْلِ العِلْمِ واستحسانَهُمْ، وَرَغِبَ إليَّ بَعْضُهُمْ أَنْ أَستمَّر في إخراجِ مثلِ هذِهِ الخُطَبِ، فلم أختلقِ العِللِ، فحسبي أَنْ أكتبَ ما أعتقدُ أَنَّهُ يُقَرِّبُنِي إلى اللهِ، ثُمَّ أَعْرِضَهُ على أَهْلِ العِلْمِ؛ لينظروا هَلْ فيه ما يُخالِفُ الكتابَ والسُّنَّة فأَنْشُرَهُ في وما يُوافقُ الكتابَ والسُّنَة فأَنْشُرَهُ.

وإنِّ وإنْ كُنْتُ قليلَ البِضَاعةِ، لكنِّي - بِحَمْدِ الله - لا أتكلَّفُ ما لا أُحْسِنُهُ، واللهُ - سُبْحَننَهُ, وَتَعَكَل لَا يُكلِّفُ نَفْسًا إلَّا ما آتاها.

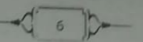
قَالَ جَلَّ فِي عُلَاهُ: ﴿ لِيُنْفِقَ ذُوسَعَةِ مِن سَعَتِهِ ۚ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ, فَلَيْنَفِقَ مِمَّا ءَانَـٰهُ ٱللَّهُ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلِلْمُ الللْلِلْمُ الللْلِلْمُ الللْلِلْمُ اللللْمُولِلْمُ الللْمُولِلْمُ الللْمُولِلْمُ الللْمُولِمُ اللللْمُولِلْمُ اللللْمُ الللْمُولِمُ الللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللْمُولِمُ اللللْمُ الللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللْمُولِمُ الللْمُولِمُ اللللْمُ الللْمُولِمُ اللللْمُ الللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللْمُولِمُ اللللْمُ الللْمُولُول

وهذِهِ السِّلْسِلَةُ إِنَّمَا هي امْتِدَادٌ لسابقتِهَا مِنْ حَيْثُ اعْتِمَادُهَا عَلَى الكِتَابِ والسُّنَّةِ، فَلَا تَصْلَحُ التَّزِكِيَةُ الحَقَّةُ إِلَّا بِهِمَا بإذْنِ اللهِ.

قَالَ اللّٰهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ وَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِئْبَ وَاللّٰهُ مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ وَايُعَلِّمُهُمُ اللّٰهَ وَاللّٰهُ مِنْهُمْ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰمُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰهِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰهِ وَاللّٰمُ وَاللّ

قَالَ ابْنُ كثيرٍ \_ رَحِمَهُ ٱللَّهُ \_ : ﴿ وَيُعَلِمُهُمُ ٱلْكِئَبَ ﴾ يَعْنِي: القُرْآنَ، ﴿ وَٱلْحِكُمَةَ ﴾ يَعْنِي: القُرْآنَ، ﴿ وَٱلْحِكُمَةَ ﴾ يَعْنِي: السُّنَّةَ، قالَهُ الْحَسَنُ »(1).

<sup>(1)</sup> تَفْسِيرُ ابْن كَثِيرِ (1/ 444).



وَقَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَالَىٰ \_ : ﴿ وَأَذَكُرُوا يَعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنَلَ عَلَيْكُم فِنَ الْكِئَابِ
وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُر بِدِنْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوٓا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّي شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (الثَّقَاءُ : 231).

وَ قَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ ذَالِكَ يُوعَظُ بِهِ - مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ (البُّقَافِي : 232).

فالمُوفَّقُ مَنْ وفَقَهُ اللهُ إلى سُلُوكِ طريقةِ الرُّسُلِ - صَلَواتُ اللهِ وسلامُهُ عليهم - في دَعُوتِهِمْ.

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ كُمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَلِينَا وَرُرِيَكُمْ مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ (النِّئَافِيَةِ: 151).

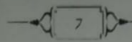
فموعظةُ النَّاسِ بالكتابِ والسُّنَّة مِنَ المطالبِ العاليةِ، والمقاصِدِ السَّاميةِ، وكُلَّما عَظُمَ المَطْلُوبُ وشَرُف، كَثْرَتَ العوارضُ والموانعُ دُونَهُ، كما قيلَ: «كُلَّما كان الفِعْلُ أَنْفَعَ للْعَبْدِ، وأَحبَّ إلى اللهِ ـ تعالى ـ ، كان اعتراضُ الشَّيطانِ لَهُ أَكْثَرَ ».

فَحَرِيٌّ بطالبِ الْعِلْمِ أَنْ يَعِظَ النَّاسَ بالكتابِ والسُّنَّةِ، فإنَّهُ لا يَعْدِلُ عنهما إلى الحكاياتِ والقصصِ إلَّا مَنْ قلَّ حظُّهُ مِنَ التَّوفيقِ.

اللهم : "يا ولي الإسلام وأَهْلِهِ، ثَبَتْني به حتَّى أَلْقَاكَ "(1). وصلَّى الله على نبيِّنا مُحمَّدٍ وآلِهِ، وسلَّمَ تسليمًا كثيرًا.

كسبة دُن عَبِرُولِدَّ مِنْفِهِل بُر عِبْنُ فَالِمُرُكِّ إِنْرُولِهُ الْمِرْيِ

<sup>(1)</sup> دُعَاءٌ نَبَويٌّ صحيحٌ، أخرجه الطَّبرانيُّ في «الأوسط» (653)، وصحَّحه الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحة» (4/ 438) مِنْ حديثِ أَنَسٍ ـ رَضِّيَالِلَّهُ عَنْهُ ـ .



# عَظُمُهُ اللّٰهِ اللّٰمُ اللّٰهِ اللّٰمُ اللّٰهِ اللّٰمِ اللّٰمِلْمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ

### الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحُمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إلله إلَّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ ، وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ (اَلْغَنْمَاكَ : 102).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَالنَّسَةِ ٱلَذِى تَسَآءَ لُونَ بِهِ وَٱلأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النَّسَيِّنَا في : 1).

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلَا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلُكُو وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الاَخْبَالَا اللهِ عَالله عَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الاَخْبَالاَ اللهِ عَمَالِكُو مَا عَظِيمًا اللهِ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَظِيمًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ ا

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَ اللهِ عَلَيْ اللهِ وَكُلَّ اللهِ وَكُلَّ اللهِ وَكُلَّ اللهِ اللهِ وَكُلَّ اللهِ اللهِ وَكُلَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَكُلَّ صَلالةٍ فِي النَّارِ. وَمُنَّ اللهُ اللهُ

الْعَظَمَةُ - أَيُّمَا النَّاسُ - صِفَةٌ ذَاتِيَّةٌ ثَابِتَةٌ للهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى - بِالْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ، وَالْعَظِيمُ اسْمٌ مِنْ أَسْمَائِهِ.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ﴾ (البُّقَافِ : 255).

وَقَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ فَسَيِحْ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ (الْقَاقِجَنَّرُنَا : 96 ، الجَنْقَلْبَا : 52).

وَقَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِأَلَّهِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ ( المِنْظَلَمُ : 33).

وَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (أَ مِنْ حَدِيثِ أَنَسٍ - رَضَّالِلَهُ عَنْهُ - فِي الشَّفَاعَةِ، وَفِيهِ: الْمُعَالُ لِي:

يَا مُحُمَّدُ، ارْفَعْ رَأْسَكَ، وَقُلْ يُسْمَعْ لَكَ، واشْفَعْ تُشَفَّعْ، فَأَقُولُ: يَا رَبِّ، الْمُذَنْ لِي فِيمَنْ

قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، قال: لَيْسَ ذَاكَ لَكَ، ولكنْ وَعِزَّتِي، وكِبْريائي، وَعَظَمَتِي،

وجِبْريائي، لَأُخْرِجَنَّ مَنْ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» (٥).

وَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (3) مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ - رَضَوَّلِنَهُ عَنْهُمَا - فِي دُعَاءِ الْكَرْبِ: «اللّ إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ الْعَظِيمُ الْحَكِيمُ ...».

قَالَ قَوَّامُ السُّنَّةِ أَبُو الْقَاسِمِ الْأَصْبَهَانِيُّ - رَحَمَهُ ٱللَّهُ - فِي كِتَابِهِ «الْحُجَّةُ فِي بَيَانِ الْمَحَجَّةِ» (4):

«الْعَظَمَةُ صِفَةٌ مِنْ صِفَاتِ اللهِ ـ تَعَالَى ـ ، لَا يَقُومُ لَمَا خَلْقٌ، وَاللهُ ـ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى ـ خَلَقَ بَيْنَ الْخَلْقِ عَظَمَةً يُعَظِّمُ بِهَا بَعْضُهُمْ بَعْضًا، فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعَظَّمُ المَالِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعَظَّمُ لِفَضْلٍ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعَظَّمُ لِعِلْمٍ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعَظَّمُ لِسُلْطَانٍ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعَظَّمُ لِعَلْمَ فَي يُعَظَّمُ لِعَلْمَ فَي وَمِنْهُمْ مَنْ يُعَظَّمُ لِعَلْمَ فَي وَمِنْهُمْ مَنْ يُعَظَّمُ لِعَلْمَ وَمِنْهُمْ مَنْ يُعَظَّمُ لِمُنْ يُعَظَّمُ لِعَنْمَ وَاللهُ ـ سُبْحَنَهُ وَتَعَكَل ـ يُعَظَّمُ لِعَنْمَ فِي الْأَحْوَالِ كُلِّهَا».

أَيُّمَا النَّاسُ، إِنَّ تَعْظِيمَ اللهِ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَل - مِنْ أَجَلِّ الْعِبَادَاتِ الْقَلْبِيَّةِ، وَأَهَمِّ أَعْمَالِ الْعُبَادَاتِ الْقَلْبِيَّةِ، وَأَهَمِّ أَعْمَالِ الْقُلُوبِ؛ لِأَنَّ الْإِيمَانَ مَبْنِيٌّ عَلَى الْإِجْلَالِ وَالتَّعْظِيمِ، وَقَدْ ذَمَّ اللهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَل - مَنْ لَا يُعَظِّمُ اللهَ حَقَّ تَعْظِيمٍ، فَقَالَ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَل - : ﴿ مَا لَكُونَ لاَ نَجُونَ لِلّهِ وَقَالً ﴾ ( فَنْ اللهُ عَلَى عَظَمتِهِ.

<sup>(1)</sup> رواه البُخاريُّ (7510)، ومسلم (326/ 193).

<sup>(2)</sup> أَيْ: لأتفضَّلَنَّ عليهم بإخراجهم من النَّارِ مِنْ غَيْرِ شفاعةٍ.

<sup>(3)</sup> رواه البُخاريُّ (7431)، ومسلم (2730).

<sup>.(41 /1)(4)</sup> 

أَيُّهَا النَّاسُ، لَقَدْ كَانَ نَبِيُّنَا - عَيَلَكُ إِنَّ - يُربِّي أُمَّتَهُ عَلَى وُجُوبِ تَعْظِيم اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَل - .

قَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» أَن مِنْ حَدِيثِ ابْن مَسْعُودٍ - رَضَالِلَهُ عَنْهُ - قَالَ: جَاءَ حَبْرٌ إِلَى النَّبِيِّ - عَيَالِيَّةٍ - ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ - أَوْ يَا أَبَا الْقاسِمِ - إِنَّ الله - تَعَالَى - يُمْسِكُ السَّماواتِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى إِصْبَع، وَالْجَبَالَ وَالشَّجَرَ عَلَى إِصْبَع، وَالْمَاءَ وَالثَّرَى عَلَى إِصْبَع، وَالْمُعَ ، وَالْجُبَالَ وَالشَّجَرَ عَلَى إِصْبَع، وَالْمُكَ ، وَاللَّهُ وَالشَّجَرَ عَلَى إِصْبَع، وَاللَّهُ وَالشَّجَرَ عَلَى إِصْبَع، وَاللَّهُ وَالتَّرَى عَلَى إِصْبَع، وَسَائِرَ الْخُلْقِ عَلَى إِصْبَع، ثُمَّ يَهُرُّهُنَ ، فَيَقُولُ: أَنَا المُلِكُ، أَنَا المُلِكُ . وَالتَّهُ وَالتَّرَى عَلَى إِصْبَع، ثُمَّ يَهُرُّهُنَ ، فَيَقُولُ: أَنَا المُلِكُ ، أَنَّا المُلِكُ . فَضَحِكَ رَسُولُ اللهِ - عَيَلَالِيَّةً - تَعَجُبًا عِمَّا قَالَ الْحُبْرُ، تَصْدِيقًا لَهُ، ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ وَقَالَا لَهُ مُومَ الْقِيَكَةِ وَالسَّمَونَ ثُمُ مَطُولِتَكُ بِيَمِينِهِ وَمَا قَدَرُوا الله عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وَفِي "مُسْنَدِ أَحْدَ" بِسَنَدِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي "الصَّحِيحَةِ" مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ - رَضَالِلَهُ عَنْهُا - : أَنَّ رَسُولَ اللهِ - وَعَلَيْكِيَّهُ - ، قَرَأَ هَذِهِ الْآية ذَاتَ يَوْم عَلَى الْمِنْبَرِ: ﴿ وَمَا قَدُرُوا اللّهَ حَقَى قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ، يَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَالسَّمَوَتُ مَطْوِيتَ ثُنَ بِيمِينِهِ وَمَا قَدُرُوا اللهَ حَقَى قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ، يَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَالسَّمَوَتُ مَطْوِيتَ ثُنَ بِيمِينِهِ وَمَا قَدُرُوا اللهَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ ، وَرَسُولُ اللهِ - وَعَلَيْكِيلَةٌ - يَقُولُ هَكَذَا بِيدِهِ وَيُحَرِّكُهَا، يُقْبِلُ مِنْ وَيُعْرَفُهُ اللهِ - وَعَلَيْكِيلَةٌ - يَقُولُ هَكَذَا بِيدِهِ وَيُحَرِّكُهَا، يُقْبِلُ مِنْ وَيُعْرَفُهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

وَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (3) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ - رَضَالِلَهُ عَنْهُ - عَنِ النَّبِيِّ - عَالَ اللَّهُ اللهُ عَنْهُ - عَنِ النَّبِيِّ - عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى الْأَرْضَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَيَطْوِي السَّمَاءَ بِيَمِينِهِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَيْنَ مُلُوكُ الْأَرْضِ؟».

<sup>(1)</sup> رواه البُخاريُّ (7451)، ومسلم (2786)، واللَّفْظُ لَهُ.

<sup>(2) (</sup>صحيح) أخرجه أحدُ (2/ 72)، وابْنُ أبي عاصمٍ في «السُّنَّةِ» (1/ 240/ 546)، وصحَّحه الأَلْبَانيُّ في «الصَّحيحة» (12/ 29).

<sup>(3)</sup> رواه البُخاريُّ (7382)، ومسلم (2787).

أَيُّهَا النَّاسُ، مَنْ تَأَمَّلَ أَعْظَمَ آيَةٍ فِي كِتَابِ اللهِ وَهِيَ «آيَةُ الْكُرْسِيِّ»، عَلِمَ أَنَّهَا قَدْ جَمَعَتْ أَوْجُهَ الْعَظَمَةِ لِلْخَالِقَ ـ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ ـ ؛ فَاسْتَحَقَّتْ أَنْ تَكُونَ أَعْظَمَ آيَةٍ.

فَفِي "سُنَنِ أَبِي دَاوُدَ" بِسَنَدِ صَحِيح، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي "صَحِيح أَبِي دَاوُدَ" (1) مِنْ حَدِيثِ أُبِيَّ بْنِ كَعْبِ - رَضَيَالِكُهُ عَنْهُ - قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ - عَيَالِيَّةٍ -: «أَبَا الْمُنْذِرِ، أَيُّ مِنْ حَدِيثِ أُبِيَّ بْنِ كَعْبِ - رَضَيَالِكُهُ عَنْهُ - قَالَ: قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «أَبَا الْمُنْذِرِ، أَيُّ اللهُ نَذِرِ، أَيَّ اللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ اللهُ اللهُ الْمُنْذِرِ، اللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ اللهُ الْمُنْذِرِ الْعِلْمُ». قَالَ: قَالَ: « لَيَهُنَ لَكَ - يَا أَبَا الْمُنْذِرِ - الْعِلْمُ». قَالَ: « لِيَهُنَ لَكَ - يَا أَبَا الْمُنْذِرِ - الْعِلْمُ».

وَالْكُرْسِيُّ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَعْظَمُ مَخْلُوقَاتِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَل - بَعْدَ الْعَرْشِ.

فَقَدْ أَخْرَجَ ابْنُ أَبِي شَيْبَةَ فِي «كِتابِ الْعَرْشِ» بِسَندِ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «الصَّحِيحَةِ» (2 مِنْ حَدِيثِ أَبِي ذَرِّ - رَضَى اللَّهِ عَالَى: سَمِعْتُ رَسُولِ اللهِ - وَيَعَلَيْهِ - قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولِ اللهِ - وَيَعَلِيْهِ - يَعَلَيْهِ مِنْ حَدِيثِ أَبِي ذَرِّ - رَضَى اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَلُقَاةٍ بِأَرْضِ فَلَاقٍ، وَفَصْلُ الْعَرْشِ يَقُولُ: «مَا السَّمَاواتُ السَّبْعَةُ فِي الْكُرْسِيِّ إِلَّا كَحَلْقَةٍ مُلْقَاةٍ بِأَرْضِ فَلَاقٍ، وَفَصْلُ الْعَرْشِ عَلَى الْمُرْسِيُّ كَفَضْلِ تِلْكَ الْفَلَاةِ عَلَى تِلْكَ الْحَلْقَةِ». أَتَدْرُونَ - أَيُّمَا النَّاسُ - مَا الْحَلْقَةُ؟ عَلَى النَّاسُ - مَا الْحَلْقَةُ؟ إِنَّهَا الشَّيْءُ المُسْتِدِيرُ: كَحَلْقَةِ الْخَاتَم وَنَحْوهِ.

وَالْكُرْسِيُّ - أَيُّهَا النَّاسُ - هُوَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيِ الْعَرْشِ.

فَقَدْ أَخْرَجَ الْحَاكِمُ فِي «مُسْتَدْرَكِهِ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي كِتَابِهِ «مُخْتَصَرُ الْعُلُوِّ» أَنَّهُ قَالَ: «الْكُرْسِيُّ مَوْضِعُ الْقَدَمَيْنِ، والْعُرْشُ لَا يَقْدِرُ قَدْرَهُ إِلَّا اللهُ».

<sup>(1) (</sup>صحيح) أخرجه أبو داوُدَ (1460)، وصحَّحه الْأَلْبَانيُّ في "صحيح أبي داوُدَ" (2/ 460).

<sup>(2)</sup> اصحيح أخرجه ابْنُ أبي شَيْبَةَ في «كتاب العرش» (1/ 114)، وصحَّحه الأَلْبَانيُّ في «الصَّحيحة» (109).

<sup>(3)</sup> **اصحيح؛** أخرجه الحاكم في "مستدركه" (2/ 282)، وابن خزيمة في التوحيد (1/ 249) وقال الذهبي في "العلو" رجاله ثقات. انظر "مختصر العلو" للأَلْبَانيُّ (102).

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ عَظَمَةَ اللهِ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ تَتَجَلَّى فِي خَلْقِهِ؛ لِأَنَّ عَظَمةَ المخلوقِ تَدُلُّ عَلَى كَهالِ الخالقِ وعَظَمتِهِ.

فَفِي "مُسْنَدِ أَحْمَدَ"، و "سُنَنِ ابْنِ مَاجَهُ"، واللَّفْظُ لَهُ بِسَنَدِ حَسَنٍ، حَسَّنَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي الصَّحِيحَةِ" (أَ مِنْ حَدِيثِ أَبِي ذَرِّ - رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ - قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ - عَيَلِظِيَّةٍ - : "إِنِّي الصَّحِيحَةِ " (أَ مِنْ حَدِيثِ أَبِي ذَرِّ - رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ - قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ - عَيَلِظِيَّةٍ - : "إِنِّي الصَّحِيحَةِ " (أَيْ : أَنَّ كَثْرَةَ مَا فِيهَا مِنَ أَرَى مَا لَا تَسْمَعُ مَا لَا تَسْمَعُونَ، إِنَّ السَّمَاءَ أَطَّتْ [أَيْ: أَنَّ كَثْرَةَ مَا فِيهَا مِنَ أَرْبَعِ أَصَابِعَ إِلَّا الْمَلائِكَةِ قَدْ أَثْقَلَهَا حَتَى أَطَّتُ ] وَحُقَّ لَهَا أَنْ تَيْطً، مَا فِيهَا مَوْضِعُ أَرْبَعِ أَصَابِعَ إِلَّا وَمَلَكُ وَاضِعُ جَبْهَتَهُ سَاجِدًا لِلهِ».

وَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (٥ مِنْ حَدِيثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ - رَضَّوَالِلَّهُ عَنْهُ - «أَنَّ مُحَمَّدًا - عَلَيْكُ - رَأَى جِبْرِيلَ لَهُ سِتُّمِائَةِ جَنَاحِ».

وَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (3) عَنْ مَسْرُ وقٍ قَالَ: قُلْتُ لِعَائِشَة \_ رَضِوَالِلَّهُ عَنْهَا \_ فَأَيْنَ قَوْلُهُ: ﴿ مُمَّ دَنَا فَلَدَكَ ﴾ .

قَالَتْ: «ذَاكَ جِبْرِيلُ كَانَ يَأْتِيهِ فِي صُورَةِ الَّرجُلِ، وَأَنَّهُ أَتَاهُ هَذِهِ الْمَرَّةَ فِي صُورَتِهِ فَسَدَّ الْأُفْقَ».

وَفِي «سُنَنِ أَبِي دَاوُدَ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ الجُامِعِ» فَ مِنْ حَدِيثِ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ \_ رَضَالِلَهُ عَنْهُا \_ قَالَ رَسُولُ اللهِ \_ عَيَلِيلَةٍ \_ : «أَذِنَ لِي أَنْ أَحَدِيثِ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ \_ رَضَالِلَهُ عَنْهُا \_ قَالَ رَسُولُ اللهِ \_ عَيَلِيلَةٍ \_ : «أَذِنَ لِي أَنْ أَحَدِيثِ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ مِنْ حَمَلَةِ الْعَرْشِ إِنَّ مَا بَيْنَ شَحْمَةِ أُذُنَيْهِ إِلَى عَاتِقِهِ أَحَدِيثِ مَلَكِ مِنْ مَلَا ثِكَةِ اللهِ مِنْ حَمَلَةِ الْعَرْشِ إِنَّ مَا بَيْنَ شَحْمَةِ أُذُنَيْهِ إِلَى عَاتِقِهِ مَسِيرَةُ سَبْعُمِائَةِ عَامِ».

<sup>(1)</sup> اصحيح أخرجه أحمدُ (5/ 173)، وابْنُ ماجهُ (2312) واللفظ له وصحَّحه الأَلْبَانيُّ في «الصَّحيحة» (2169).

<sup>(2)</sup> رواه البُخاريُّ (4857)، ومسلم (174).

<sup>(3)</sup> رواه البُخاريُّ (3235)، ومسلم (177).

<sup>(4)</sup> اصحيح أخرجه أبو داود (4727)، وصحَّحه الأَلْبَانيُّ في الصحيح الجامع (854).

قَالَ الْعَلَّامُة الْعَبَّادُ ـ حَفَظَهُ اللهُ ـ فِي «شَرْحِ سُنَنِ أَبِي دَاوُدَ»: أَيْ: فَإِذَا كَانَ مَا بَيْنَ شَحْمَةِ أُذْنِهِ إِلَى عَاتِقِهِ سَبْعُمِائَةِ عَامٍ فَكَيْفَ بِبَقِيَّةِ جِسْمِهِ؟ أَيْ فَهُوَ عَلَى ضَخَامَةٍ عَظِيمَةٍ لَا يَعْلَمُ كُنْهَهَا وَقَدْرَهَا إِلَّا اللهُ ـ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ ـ »(1).

وَأَخْرَجَ الطَّبَرَانِيُّ فِي «الْأَوْسَطِ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «الصَّحِيحَةِ» (2) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ - رَضَّوَلِللَّهُ عَنْهُ - قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ - عَيَلِكِلَةٍ - : «إِنَّ اللهَ أَذِنَ لِي أَنْ أَكُم تَنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ - رَضَّ وَلَيْكُ عَنْهُ - قَالَ رَسُولُ اللهِ - عَيَلِكِلَةٍ - : «إِنَّ اللهَ أَذِنَ لِي أَنْ أَلُهُ أَنْ فَي رَخُلَهُ الْأَرْضَ، وَعُنْقُهُ مُثْنَ تَحْتَ الْعَرْشِ وَهُوَ يَقُولُ: مُنْ حَلَفَ مِنْ حَلَفَ بِي كَاذِبًا». شَبْحَانَكَ مَا أَعْظَمَكَ رَبَّنَا، فَيَرُدُّ عَلَيْهِ: مَا يَعْلَمُ ذَلِكَ مَنْ حَلَفَ بِي كَاذِبًا».

قَالَ الْمَنَاوِيُّ - رَحِمَهُ ٱللَّهُ - فِي كِتَابِهِ «التَيْسِيرُ بِشَرْحِ الْجَامِعِ الصَّغِيرِ» (3): «إِنَّ اللّهُ أَذِنَ لِي أَنْ أُحدَّثَ عَنْ دِيكٍ، أَيْ عَنْ عِظَمِ جُثَّةِ مَلكٍ فِي صُورَةِ دِيكٍ. «قَدْ مَرَقَتُ وَرَجْلَهُ الْأَرْضِ» أَيْ وَصَلْتَا إِلَيْهَا وَخَرَقَتَاهَا وَخَرَجَتَا مِنَ الْجَانِبِ الْآخِرِ. «وَعُنْقُهُ مِثْنَيْهُ تَحْتَ الْعَرْشِ وَهُو يَقُولُ: «سُبْحَانَكَ مَا أَعْظَمَ شَأْنَكَ» زَادَ فِي رِوَايَةٍ «رَبَّنَا» «فَيَرُدُّ مُثْنَيْةٌ تَحْتَ الْعَرْشِ وَهُو يَقُولُ: «سُبْحَانَكَ مَا أَعْظَمَ شَأْنَكَ» زَادَ فِي رِوَايَةٍ «رَبَّنَا» «فَيَرُدُ مَنْنَيْهُ أَيْ وَسَطُوةً عَلَيْهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الّذِي خَلَقَهُ بِقَوْلِهِ: «لَا يَعْلَمُ ذَلِكَ» أَيْ عَظَمَةً سُلْطَانِي وَسَطُوةً النّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ الل

وَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (4) مِنْ حَدِيثِ أَنَسٍ - رَضَّالِلَهُ عَنْهُ - فِي الْإِسْرَاءِ وَالْمِعْراجِ وَفِيهِ: «ثُمَّ عُرِجَ بِي إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ، فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِيلُ فَقيلَ مَنْ هَذَا؟ قَالَ جِبْرِيلُ، قِيلَ:

<sup>(1)</sup> شرح سنن أبي داود للعباد (27/ 195).

<sup>(2)</sup> **«صحيح»** أخرجه الطبراني في «الأوسط» (6503)، وصحَّحه الأَلْبَانيُّ في «الصَّحيحة» (1/ 231). (3) (1/ 493).

<sup>(4)</sup> رواه البُخاريُّ (7515) عن أبي هريرة، ومسلم (162) عن أنس واللفظ له.

وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ - ﷺ - قِيلَ: وَقَدْ بُعِتَ إِلَيهِ؟ قَالَ: قَدْ بُعِتَ إِلَيْهِ. فَفُتِحَ لَنَا، فَإِذَا أَنَا بِإِبْرَاهِيمَ - ﷺ - مُسْنِدٌ ظَهْرَهُ إِلَى الْبَيْتِ الْمُعْمُورِ، وَإِذَا هُوَ يَذْخُلُهُ كُل يَوْم سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكِ لَا يَعُودُونَ إِلَيْهِ».

قَوْلُهُ: لَا يَعُودُونَ أَيْ يَأْتِي مَلَائِكَةٌ غَيْرُهُمْ. قَالَ النَّوَوِيُّ - رَحِمَهُ ٱللَّهُ - : "وَفِي هَذَا دَلِيلٌ عَلَى كَثْرَةِ الْمَلَائِكَةِ - صَلَوَاتُ اللهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِمْ - ".

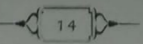
تِلْكَ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ بَعْضُ الآيات التي تدل على عظمة الله \_ شَبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ \_ مِمَّا تَتَحَمَّلُهُ الْعُقُولُ، وَإِلَّا فَعَظَمَةُ اللهِ أَجَلُ مِنْ أَنْ يُحِيطُ بِهَا عَقُلٌ.

أَيُّهَا النَّاسُ أَمَامَكُمْ نَافِذَةٌ وَاسِعَةٌ سِعَة الْكُونِ كُلِّهِ، إِعْجَازٌ بَاهِرٌ، وَآيَاتٌ كَرِيمَةٌ قال الله مُسْبَحْنَهُ وَتَعْنَلَ مِ: ﴿ أَفَادَ بَطُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُ مُ كَفَ بَنَيْنَهَا وَرَبَّنَهَا وَمَا لَمَا مِن فَرُيح وَ وَالْأَرْضَ مَدَدُنَهَا وَٱلْقِبْنَا فِيهَا رَوْسِيَ وَأَنْبَنَا فِيهَا مِن كُلِّ فَيْعِ بَهِيجِ ﴿ نَ نَبْعِرَةً وَدَكُرُونَ لِكُلِ عَبْدِ نُنِيبٍ وَ وَتَوْلَنَا مِنَ السَّمَلَةِ مَا تُعْبَدُكُ وَأَنْبَنَنَا بِهِ جَنَّنِ وَحَبَّ الْمَصِيدِ ﴿ وَالنَّخُلُ بَاسِقَنَتِ لَمَا طَلَعٌ شَيبِهُ اللهُ اللهُ مُنْفِيبَةً ﴾ (فن : 6-11)،

أَيُّهَا النَّاسُ، انْظُرُوا إِلَى الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ يَدُورَانِ، وَالْلَيلِ وَالنَّهَارَّ يَتَقَلَّبَانِ قَالَ اللهُ مُنْبَحَنَهُ، وَنَعَنَى - : ﴿ أَلَّهُ نَرَ أَنَّ ٱللهَ يُولِحُ ٱلْنِهَارِ وَيُولِحُ ٱلنَّهَارَ فِ ٱلنَّهَارَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ كُلُّ يَجْرِئَ إِلَى لَبْلِ مُسَمَّى وَأَنَّ ٱللهَ يِمَا تَعْمَلُونَ جَيِرُ ﴾ (لَذْكَتُانَ : 29).

وَقَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَالَى \_ : ﴿ قُلْ أَرْهَا اللّٰهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْكُمُ الّٰبِلَ سَرْمَدًا إِلَى بَوهِ الْفِيْمَةِ مِنْ إِلَّهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْمِيكُمْ بِضِيمَا اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهَادَ سَنَوَمَدًا إِلَى يَوْمِ الْفِيْكَةِ مِنْ إِلَّهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْمِيكُمُ مِلِيّلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ النّهَادَ سَنَوَمَدًا إِلَى يَوْمِ الْفِيْكَةِ مِنْ إِلَنَّهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْمِيكُمُ مِلِيّلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ النّهَادَ سَنَوَمَدًا إِلَى يَوْمِ الْفِيْكَةِ مِنْ إِلَنَّهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْمِيكُمْ مِلِيّلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ (القَطْنَافِيَ : 10، 72).

شرح النووي على مسلم (2/ 225).



أَيُّهَا النَّاسُ، مَاذَا نَفْعَلُ لَوْ لَمُ تَطْلُعِ الشَّمْسُ؟ ماذَا نَفْعَلُ إِذَا لَم يغب الْقَمَر؟ أو ماذَا نَفْعَلُ إِذَا لَم يعب الْقَمَر؟ أو ماذَا نَفْعَلُ إِذَا لَم يطلع الْقَمَر؟ كَيْفَ نَعِيشُ؟ قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى \_ : ﴿ هُوَ الَّذِى جَعَلَ الشَّمْسَ ضِياتَهُ وَالْقَمَرُ ثُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِنَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُ مَا خَلَقَ اللهُ ذَالِكَ إِلَّا اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهُ الله

أَيُّهَا النَّاسُ، انْظُرُوا إِلَى تَكُوِينِ أَنْفُسِكُمْ، وَتَرَاكِيبِ أَجْسَامِكِمْ، مَنْ ذَا الَّذِي جَعَلَهُ فِي هَذَا التَّرْكِيبِ الدَّقِيقِ، وَهَذَا النِّظَامِ الْعَجِيبِ قَالَ اللهُ ـ سُبْحَنَهُ. وَتَعَكَلَ ـ : ﴿ وَفِ أَنْفُسِكُمْ أَفَلَا بُشِرُونَ ﴾ (اللَّالِيَّاتِيَّا : 21).

أَيُّمَا النَّاسُ، عَظَمَةُ اللهِ تَتَجَلَّى فِي النَّبَاتِ وَالشَّجَرِ، فِي الْفَاكِهَةِ وَالثَّمَرِ، فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ فِي الْفَاكِهَةِ وَالثَّمَرِ، فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ، فَمَنْ تَأَمَّلَ عَظَمَةَ اللهِ حَقَّ التَّأَمُّلِ قَدَرَ اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ، وَالْبَهُ وَالْبَهُ بِالْإِيمَانِ باللهِ وَانْطَلَقَ لِسَانَهُ بِهِ "لَا إِلَهَ إِلَّا الله، وَخَضَعَتْ مَشَاعِرْهُ لِسُلْطَانِ اللهِ".

وَاسْتَغْفِرُ اللهَ.

الخُطْبةُ الثانية - ثِمَارُ تَعْظِيم اللهِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمِعِينَ.

أَمَّا بَعد، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ تَعْظِيمِ اللهِ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَل - وَالآنَ حَدِيثِي مَعَكُمْ عَنْ ثِمَارِ تَعْظِيمِ اللهِ.

أَيُّهَا النَّاسُ، ثِمَارِ تَعْظِيمِ اللهِ لَا تُعَدُّ وَلَا يُحْصَى، وَسَأَذْكُرُ طَرَفًا مِنْهَا:

فَمِنْ ثِمَارِ تَعْظِيمِ اللهِ؛ الْإِقْرَارُ بِرُبُوبِيَّتِهِ وَالْخُضُوعُ لِأَلُوهِيَّتِهِ، وَالْإِخْلَاصْ فِي عِبَادَتِهِ، وَعَدَمُ الْإِشْرَاكِ مَعَهُ غَيْرَهُ.

وَمِنْ ثِمَارِ تَعْظِيمِ اللهِ زِيَادَةُ الْإِيمَانِ؛ لِأَنَّ الْإِيمَانَ مَبْنِيٌّ عَلَى الْإِجْلَالَ وَالتَّعْظِيمِ، وَمَنْزِلَةُ التَّعْظِيمِ معَهَ تَابِع لِلْمَعْرِفَةِ، وَعَلَى قَدْرِ الْمَعْرِفَةِ يَكُونُ تَعْظِيمُ اللهِ مَبْحَدَهُ، وَتَعَكَل لَهُ الْقَلْبِ وَأَعْرَفُ النَّاسِ بِهِ مِنْ مَنْهُ، وَتَعَكَل اللهِ اللهِ مَنْهُ مَنْهُ، وَتَعَكَل اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ ا

فَالْمَلَائِكَةُ مَ أَيُّمَا النَّاسُ لَمَّا كَانُوا مِنْ أَعْلَمِ الْخَلْقِ بِاللهِ عَظَّمُوهُ حَقَّ تَعْظِيمِهِ فَعَبَدُوهُ سُبْحَانَهُ حَقَّ عِبَادَتِهِ وَلَمْ يَسْتَكْبِرُوا.

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ \_ : ﴿ وَمَنْ عِندُهُ، لَا يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ ، وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ اللهُ يَسْتَحُونَ اللهُ عَنْ عِبَادَتِهِ ، وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ اللهُ يَسْتَحُونَ اللهُ عَنْ عَبَادَتِهِ ، وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ اللهُ يَعْنَا عَالَمُ اللهُ اللهُ عَنْ عَبَادَتِهِ ، وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ اللهُ اللهُ عَنْ عَبَادَتِهِ ، وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ اللهُ عَنْهُ مُ وَاللَّهُ عَنْ عَالَمُ عَنْهُ ، وَاللَّهُ عَلَمُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْلُونَ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْلُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَالَهُ مَا عَلَوْلُ اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَا عَلَا مُعَلِّى اللهُ اللهُ عَلَا عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَا عَلْمَ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَاللهُ عَلَا عَلَاللهُ عَلَيْكُونَ الللهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَا عَلَا عَلَاللهُ عَلَا عَلَا عَلَالَا عَلَا عَلَاللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَاللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَى

وَقَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ فِي وَصْفِهِمْ: ﴿ لَا يَسْمِقُونَهُ, بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِآمْرِهِ ء يَعْمَلُونَ ۞ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَنِهِ ء مُشْفِقُونَ ﴾ (الأَبْلَيْنَاءُ : 22، 28).

وَقَالَ \_ سُبْحَنْنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (الخَيَالِنَا: 50).

وَفِي "صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ" أَن مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ \_ رَضِيَّالِلَهُ عَنْهُ \_ قَالَ: إِنَّ نَبِيَّ اللهِ \_ عَيَلِكِهُ وَ السَّمَاءُ أَيْ إِذَا تَكَلَّمَ بِالْوَحْيِ أَخَذَتِ السَّمَاءُ رَجْفَةً مِنْ خَوْفِ اللهِ \_ ضَرَبَتَ الْمَلَائِكَةِ بِأَجْنِحَتِهَا خضعانًا \_ أَيْ خَاضِعِينَ \_ لِقَوْلِهِ كَانَةُ \_ أَيْ الْفَوْلُهِ مَنْ خَوْفِ اللهِ \_ ضَرَبَتَ الْمَلَائِكَةِ بِأَجْنِحَتِهَا خضعانًا \_ أَيْ خَاضِعِينَ \_ لِقَوْلِهِ كَانَةُ \_ أَيْ اللهِ \_ سِلْسَلَةٌ عَلَى صَفْوَانٍ، فَإِذَا فَزِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا: مَا اللهِ عَلْ اللهِ \_ سِلْسَلَةٌ عَلَى صَفْوَانٍ، فَإِذَا فَزِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا: مَا لَكُونَ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ».

وَمِنْ تِلْكَ الشَّمَارِ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنَّهُ مَتَى امْتَلَأَ الْقَلْبُ بِعَظَمَةِ اللهِ يَحْعَلُ الْمُسْلِمَ هَادِئَ الْبالِ سَاكِنَ النَّفْسِ، فَلَا يُحْزِنُهُ تَقَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْبِلَادِ؛ فَإِنَّهُ لِكُلِّ ظَالِمٍ نِهَايَةً فَمَهْمَا طَفَوْا وَبَغَوْا فَاللَّهُ هُوَ الْقَوِيُّ الَّذِي لَا يُغْلَبُ.

قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَكُ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِهَةً مِنْهُمْ يُذَيِّحُ أَبْنَآءَهُمْ وَيَسْتَخِيء نِسَآءَهُمْ ﴾ (القَطَّافِيْنَ : 4).

فَهَاذَا كَانَتِ النَّتِيجَةُ؟

قَالَ اللّٰهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ فَأَخَذُنَهُ وَجُوُدَهُ، فَنَبَذْنَهُمْ فِ ٱلْمِيمَ ﴾ (اللَّالِكَاتِ : 40). وَمِنْ تِلْكَ الثِّمَارِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ مَغْرِفَتَنَا بِعَظَمَةِ اللهِ تُورِثُ الْقَلْبَ الشُّعُورَ الْحَيَّ بِمَعِيَّتِهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - وَالَّتِي تَفِيضُ السَّكِينَةَ فِي الْمِحَنِ وَالْبَصِيرَة فِي الْفِتَنِ.

قَالَ اللّٰهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ فَلَمَّا تَرَءَا الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُذَرَّكُونَ ﴾ (النِّنَجَّلَةِ : 61). أَيْ: أَنَّ الْبَحْرَ أَمَامَهُمْ وَالْعَدُوَّ خَلْفَهُمْ فَأَيْنَ الْمُفَرُّ؟

فَيَرُدُّ عَلَيْهِمْ مُوسَى - وَيَلَكِلَيْهُ - بِاسْتِشْعَارٍ لِعَظَمَةِ اللهِ وَثِقَةٍ كَامِلَةٍ بِمَوْعُودِهِ وَإِيمَانٍ بِمَعِيَّتِهِ لَهُ: ﴿ قَالَ كَلَّرَ ۚ إِنَ مَعِى رَبِي سَيَهْدِينِ ﴾ (الشَّعِلَةِ : 62).

<sup>(1)</sup> رواه البُخاريُّ (4424).

فَهَاذَا كَانَتِ النَّتِيجَةُ؟

وَلَمَّا جَا َ رَشُولُ اللهِ وَعَلَيْكِ وَصَاحِبُهُ إِلَى الْغَارِ وَاقْتَرَبَ الْأَعْدَاءُ حَتَّى كَانُوا قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى شَاهِرِينَ سُيُوفَهُمْ قَالَ أَبُو بَكْرِ الصِّدِيقُ \_ رَضَيَّالِلَهُ عَنْهُ \_ كَمَا فِي «الصَّحِيحَيْنِ» (أَ: يَا رَسُولَ اللهِ لَوْ أَنَّ أَحَدَهُمْ نَظَرَ تَحْتَ قَدَمَيْهِ لَأَبْصَرَنَا، فَرَدَّ عَلَيْهِ رَاسُولُ اللهِ \_ وَعَلَيْكِ وَ بِكُلِّ ثِقَةٍ: «مَا ظَنَّكَ \_ يَا أَبَا بَكْرِ بِإِثْنَيْنِ اللهُ ثَالِثُهُمَا»!

وَمِنْ تِلْكَ الثِّمَارِ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنَّ مَنْ شَهِدَ قَلْبُهُ عَظَمَةَ اللهِ وَكِبْرِيَاءَهُ عَلِمَ شَأْنَ تَعْرَفُ مَنْ شَهِدَ قَلْبُهُ عَظَمَةَ اللهِ وَكِبْرِيَاءَهُ عَلِمَ شَأْنَ تَعُرَّضُ لِسَخَطِهِ فِي قَوْلِهِ: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللهُ نَفْسَهُ مُ اللهُ نَفْسَهُ مُ اللهُ نَفْسَهُ مُ اللهُ عَلَيْ اللهِ وَكَالِمَ اللهُ نَفْسَهُ مُ اللهُ عَلَيْكَ : 30).

قَالَ ابْنُ سَعْدِي \_ رَحِمَهُ ٱللَّهُ \_ فِي تَفْسِيرِهِ: «أَيْ: فَلَا تَتَعَرَّضُوا لِسَخَطِهِ بِارْتِكَابِ مَعَاصِيهِ فَيُعَاقِبَكُمْ عَلَى ذَلِكَ »(2).

وَمِنْ ثِمَارِ تَعْظِيمِ اللهِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ فَرَحُ الْقَلْبِ وَسُرُورُهُ، وَطُمَأْنِينَتُهُ ؟ لِأَنَّهُ صَرَفَ التَّعْظِيمَ لِمَنْ يَسْتَحِقُّ التَّعْظِيمَ، وَتِلْكَ هِيَ جَنَّةُ الدُّنْيَا وَالَّتِي مَنْ دَخَلَهَا دَخَلَ جَنَّةُ الدُّنْيَا وَالَّتِي مَنْ دَخَلَهَا دَخَلَ جَنَّةُ الاَّنْيَا وَالَّتِي مَنْ دَخَلَهَا دَخَلَ جَنَّةُ الاَّنْيَا وَالَّتِي مَنْ دَخَلَهَا دَخَلَ

وَمِنْ ثِمَارِ تَعْظِيمِ اللهِ - أَيُّمَا النَّاسُ - الْوُقُوفُ عِنْدَ حُدُودِهِ، وَامْتِثَالُ أَوَامِرِهِ وَاجْتِنَابُ نَوَاهِيهِ، وَتَعْظِيمُ شَعَائِرِهِ.

<sup>(1)</sup> رواه البُخاريُّ (3653)، ومسلم (381).

<sup>(2)</sup> تفسير ابْنُ سَعْدِي \_ رَحِمَهُ ٱللَّهُ \_ (128).

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ، عِن دَرَبِهِ ، ﴾ . (الخَرَّ : 30).

وَقَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَانَهُ, وَتَعَالَىٰ \_ : ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَكَمِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوَى ٱلْقُلُوبِ ﴾ (الحَدَّ : 32).

وَمِنْ تِلْكَ الثِّمَارِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ مَنْ عَظَّمَ اللهَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - وَصَفَهُ بِمَا يَسْتَحِقُّ مِنَ الْأَوْصَافِ، وَأَقَرَّ بِأَفْعَالِهِ، وَنَسَبَ النِّعَمَ إِلَيْهِ دَونَ سِوَاهُ.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ﴾ (الخَالَا: 53).

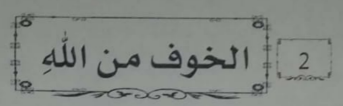
وَمِنْ تِلْكَ الثِّمَارِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ مَنْ عَرَفَ عَظَمَةَ اللهِ خَافَ مِنْهُ لَا مَحَالَةَ لِأَنَّ الْمَعْرِفَةَ تُوقِعُهُ عَلَى صِفَاتِ جَلَالِ اللهِ وَكِبْرِيَائِهِ، فَهُوَ - سُبْحَنَهُ. - الَّذِي قَهَرَ كُلَّ شَيْءٍ وَعَلَبَهُ، وَالَّذِي لَا يُطَاقُ انْتِقَامُهُ، مُذِلُّ الجُبَابِرَةِ قَاصِمُ ظُهُورِ الْمُلُوكِ وَالْأَكَاسِرَةِ وَعَلَبَهُ، وَالَّذِي لَا يُطَاقُ انْتِقَامُهُ، مُذِلُّ الجُبَابِرَةِ قَاصِمُ ظُهُورِ الْمُلُوكِ وَالْأَكَاسِرَةِ وَعَلَبَهُ، وَاللَّذِي لَا يُطَاقُ انْتِقَامُهُ مُذِلُّ الجُبَابِرَةِ قَاصِمُ ظُهُورِ الْمُلُوكِ وَالْأَكَاسِرَةِ وَهُوَ ـ سُبْحَنَهُ أَنْ اللهِ وَيَتَضَاءَلُ كُلُّ عَظِيمٍ أَمَامَ وَهُو يَتَضَاءَلُ كُلُّ عَظِيمٍ أَمَامَ وَهُو يَتَضَاءَلُ كُلُّ عَظِيمٍ أَمَامَ وَهُو يَتَضَاءَلُ كُلُّ عَظِيمٍ أَمَامَ فَوَيْتِهِ، وَيَتَضَاءَلُ كُلُّ عَظِيمٍ أَمَامَ وَهُو يَعَظَمَتِهِ.

وَلِأَجْلِ شُهُودِ صَفَاتِ عَظَمَتِهِ وَجِلَتْ قُلُوبُ الْمُؤْمِنِينَ لِمُجَرَّدِ ذِكْرِهِ قَالَ اللهُ - سُبْحَننَهُ، وَتَعَكَيه - : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ (الأَفْتَالِكُ : 2).

وَقَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَبَشِيرِ ٱلْمُخْبِتِينَ ﴿ ٱللَّهِ اللَّهِ عَلِمَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ (المُخْبِتِينَ ﴿ اللَّهُ عَلِمَا اللَّهُ عَلِمَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ ﴾ (المُخْبِتِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ

اللهمَّ ارْزُقْنَا الْإِنْقِيَادَ لِحُكْمِكَ وَالتَّعْظِيمَ لِشَأْنِكَ. اللهمَّ أَعِنَّا عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْنِ عِبَادَتِكَ. اللهمَّ زَيِّنَا بِزِينَةِ الْإِيمَانِ وَاجْعَلْنَا هُدَاةً مُهْتَدِينَ.





### الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحُمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَمْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إلّه إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱللَّهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (اَلْغَيْمَاكِ : 102).

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَآءً وَالنَّذَةِ ٱلَّذِي تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النَّنَيِّنَا ﴿ : 1).

\_ ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُو وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمُوبَكُمْ وَمُوبَكُمْ وَمُوبَكُمْ وَمُوبَكُمْ وَمُن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْبَالِيُّا : 70 - 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَعَلَيْكَالَةٍ - ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - حَدِيثي مَعَكُمْ الْيَوْمَ - أَيُّمَا النَّاسُ - عَنْ «الْحَوْفُ مِنَ اللهِ» وَمَا أَدْرَاكُمْ مَا الْخَوْفُ مِنْ لَوَا زِمِهِ (١) إِنَّهُ سَوْطُ اللهِ مَا الْخَوْفُ ؟ إِنَّهُ مَقَامَاتٌ عُلْيَا مِنْ مَقَامَاتِ الدِّيْنِ وَلَا زِمْ مِنْ لَوَا زِمِهِ (١) إِنَّهُ سَوْطُ اللهِ مَا الْخَوْفُ ؟ إِنَّهُ مَقَامَاتُ عُلْيَا مِنْ مَقَامَاتِ الدِّيْنِ وَلَا زِمْ مِنْ لَوَا زِمِهِ (١) إِنَّهُ سَوْطُ اللهِ يَسُوقُ بِهِ عِبَادَهُ إِلَى الْمُوَا ظَبَةِ عَلَى الْعِلْمِ وَالْعَمَلِ لِيَنَالُوا بِهِمَا رُتْبَةَ الْقُرْبِ مِنْهُ - سُبْحَنَهُ ، وَسِرَاجُ الْقُلُوبِ بِهِ يُبْصِرُ مَا فِيهِ مِنَ الْخَيْرِ وَالشَّرِ.

<sup>(1)</sup> انظر "فتح الباري" (11/ 313).

وَكُلُّ أَحَدٍ - أَيُّمَا النَّاسُ - إِذَا خَافَهُ الْعَبْدُ هَرَبَ مِنْهُ إِلَّا اللهَ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَى - فَإِنَّهُ إِذَا خَافَهُ هَرَبَ إِلَيْهِ. وَمَا فَارَقَ الْحُوْفُ قَلْبًا إِلَّا خَرِبَ (١).

وَحُكْمُ الْخَوْفِ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنَّهُ وَاجِبٌ، وَمَنْ لَا يَخَافُ اللهَ فَهُوَ آثِمٌ. وَقَدْ دَلَّ عَلَى وُجُوبِ الْخُوْفِ مِنَ اللهِ الْكِتَابُ وَالسُّنَّةُ. فَمِنْ تِلْكَ الْأَدِلَةِ الدَّالَةِ عَلَى وُجُوبِ الْخُوْفِ مِنَ اللهِ:

قُوْلُ اللهِ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَل \_ : ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُحَوِّفُ أَوْلِيآ اَءُهُ, فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (اَلِنَا ِتَهَالَتِنَا : 175).

قَالَ الْعَلَّامَّةُ ابْنُ سَعْدِي - رَحِمَهُ اللَّهُ - فِي تَفْسِيرِهِ: "وَفِي هَذِهِ الْآيَةِ وُجُوبُ الْخَوْفِ مِنَ اللهِ الْخَوْفِ مِنَ اللهِ الْعَبْدِ يَكُونُ خَوْفُهُ مِنَ اللهِ "20.

وَقَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ فَكَلَا تَخْشُوا ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشُونِ ﴾ (المِنْائِلَة : 44).

قَالَ ابْنُ سَعْدِي \_ رَحِمَهُ ٱللَّهُ \_ فِي تَفْسِيرِهِ: «أَمَرَ اللهُ بِخَشْيَتِهِ الَّتِي هِيَ رَأْسُ كُلِّ خَيْرٍ، فَمَنْ لَمْ يَخْشَ اللهَ لَمْ يَنْكَفَّ عَنْ مَعْصِيَتِهِ وَلَمْ يَمْتَثِلْ أَمْرَهُ»(3).

وَالْحَشْيَةُ - أَيُّمَا النَّاسُ - خَوْفٌ مَبْنِيٌّ عَلَى عِلْمٍ، فَهِيَ أَخَصُّ مِنَ الْحَوْفِ وَلَا تَكُونُ إِلَّا لِلْعُلَمَاءِ بِاللهِ يقوْلُ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى - : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاقُ ﴾ (فَطِلا: 28). فَهَذَا خَوْفٌ مَقْرُونٌ بِمَعْرِفَةً.

وَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» مِنْ حَدِيثِ أَنَسٍ بْنِ مَالِكٍ \_ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ \_ قَالَ رَسُولُ اللهِ \_ وَعَالِللَهُ عَنْهُ \_ قَالَ رَسُولُ اللهِ \_ عَلَيْكِ وَ اللهِ \_ وَعَالِللَهُ عَنْهُ \_ قَالَ وَسُولُ اللهِ \_ عَلَيْكِ وَ اللهِ عَلَيْهِ وَأَنْقَاكُمْ لَهُ ﴾.

<sup>(1)</sup> انظر «بصائر ذوى التمييز» (2/ 577).

<sup>(2)</sup> تفسير ابْنُ سَعْدِي \_ رَحِمَهُ ٱللَّهُ \_ (ص 157).

<sup>(3)</sup> المرجع السابق (ص 233).

فَخَوْفُ النَّبِيِّ - وَيَلَكُلُونَ أَيُّا النَّاسُ - خَوْفًا مَقْرُونًا بِمَعْرِفَةٍ ؛ لِأَنَّهُ أَعْلَمُ النَّاسِ باللهِ. فَعَلَيْهِ نَقُولُ: الْخُوْفُ لِعَامَّةِ الْمُؤْمِنِينَ، وَالْخَشْيَةُ لِلْعُلَمَاءِ الْعَارِفِينَ، وَعَلَى قَدْرِ الْعِلْمِ وَالْمَعْرِفَةِ يَكُونُ الْخُوْفُ لِعَامَّةِ الْمُشْيَةُ. فَصَاحِبُ الْخُوْفِ يَلْتَجِيءُ إِلَى الْهُرَبِ وَصَاحِبُ الْخَوْفِ يَلْتَجِيءُ إِلَى الْإِعْتِصَام بِالْعِلْم.

قَالَ الْعَلَّامَّةُ ابْنُ عُتَيْمِينَ \_ رَحِمَهُ ٱللَّهُ \_ : «الْخَشْيَةُ خَوْفٌ مَبْنِيٌّ عَلَى الْعِلْمِ بِعَظَمةِ مَنْ يُخْشَى وَكَهَالِ سُلُطَانِهِ، فَإِذَا خِفْتَ مِنْ شَخْصٍ لَا تَدْرِي هَلْ هُوَ يَقْدِرُ عَلَيْكَ أَمْ لَا، فَهَذَا خَوْفٌ. وَإِذَا خِفْتَ مِنْ شَخْصٍ تَعْلَمُ أَنَّهُ قَادِرٌ عَلَيْكَ، فَهَذِهِ خَشْيَةٌ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ، فَهَذِهِ خَشْيَةٌ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ، فَهَذِهِ خَشْيَةٌ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وَلِلْخَوْفِ مِنَ اللهِ مَنَافِعُ وَمَسَارٌ وَفَوَائِدُ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ وَسَوْفَ أَذْكُرُ طَرَفًا مِنْ ذَلِكَ.

فَمِنَ الْفَوَائِد الْمُتَعَلِّقَةِ بِالْخُوْفِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ اللَّهَ - سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى - جَعَلَهُ شَرْطًا لِحُصُولِ الْإِيمَانِ فَقَالَ: ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنْكُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (اَلنَّفَيْمَانِ : 175).

وَمِنْ فَوَائِدِ الْحَوْفِ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنَّهُ مِنْ أَسْبَابِ التَّمْكِينِ فِي الْأَرْضِ قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَكُم مِنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُك فِي مِلَيْنَا فَأَوْجَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَهُلِكُنَّ الظَّلِمِينَ ﴿ وَلَنْسُكِنَ الظَّلِمِينَ ﴿ وَلَنْسُكِنَ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ عَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ﴾ (الْمَافِئِينَ : 13، 14).

<sup>(1)</sup> تفسير الطبريُّ - رَحْمَهُ ٱللَّهُ - (4/ 184).

وَمِنْ فَوَائِدِ الْحَوْفِ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنَّهُ يَبْعَثُ عَلَى الْعَمَلِ الصَّالِحِ وَالْإِخْلَاصِ فِيهِ. قَالَ اللهُ - شَبْحَنْهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ إِنَّمَا نُطْعِمْكُو لِوَجْهِ ٱللَّهِ لَا نُهِدُ مِنكُو جَزَّةٌ وَلَا شَكُورًا ۞ إِنَّا تَخَافُ مِن رَيِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا فَتَطْرِيرًا ﴾ (اللانتَنْكِ : 9، 10).

فَمِنْ أَجَلِ الْخُوْفِ مِنَ اللهِ نُطْعِمُ الْمِسْكِينَ لِوَجْهِ اللهِ ﴿إِنَّا نَخَانُ مِن زَيِنَا يَوَمًا عَبُوسًا فَعَلَوِيرًا ﴾ أَيْ أَنَّهُ يَومٌ طَوِيلٌ عَبُوسٌ شَدِيدٌ هَوْلُهُ عَظِيمٌ أَمْرُهُ، تَعْبِسُ فِيهِ الْوُجُوهُ مِنْ شِدَّةِ الْمُحُرُوهَاتِ الَّتِي تَرَاهَا وَيَطُولُ بَلاءُ أَهْلِهِ وَيَشْتَدُّ؛ إِنَّهُ يَوْمٌ عَصِيبٌ ..!

وَقَالَ اللّٰهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللّٰهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ، يُسَيَحُ لَهُ، فِيهَا بِالْفُدُو وَقَالِر ٱللّٰهُ وَإِقَالِهِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَآ الرَّكُوةِ يَغَافُونَ يَوْمَا لَنَّهُ وَالْأَصَالِ ۞ رِجَالٌ لَا نُلْهِيمِمْ تِجَنَرَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَالِهِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَآ الرَّكُوةِ يَغَافُونَ يَوْمَا لَنَّالُهُ فِي مُنْ اللّٰهُ عَلَيْهُ فَي مَا لَا لَهُ اللّٰهُ فَي إِلَيْهُ فَي مَا لَا لَهُ فَاللّٰ مَا لَا اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ مَا وَكُونَ مَا إِلَيْهُ فِي مَا اللّٰهُ وَلَا بَيْعُ مَا فَي اللّٰهُ وَلِهَا لِمُ اللّٰهُ مَا لَا لَهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا لَهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّٰهُ مُن اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللللللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰهُ

فَا لُحُوْفُ - أَيُّمَا النَّاسُ - هُوَ الَّذِي دَفَعَهُمْ إِلَى الْعَمَلِ فَلَمْ تَشْغِلْهُمُ التِّجَارَةُ وَلَا الْمَادَّةُ وَلَا الْإِغْرَاءَاتُ الدُّنْيَوِيَّةُ عَنِ الذِّهَابِ إِلَى الْمَسَاجِدَ وَعِمَارَةً وَلَا الْمَادَّةُ وَلَا الْإِغْرَاءَاتُ الدُّنْيَوِيَّةُ عَنِ الذِّهَابِ إِلَى الْمَسَاجِدَ وَعِمَارَةً وَلَا الْمَادَةُ وَلَا اللهِ مَسَاجِدَ وَعِمَارَةٍ وَلَا اللهِ اللهِ اللهِ مَسَبَحَنَهُ وَتَعَلَى - ؛ لِأَنْهُمْ ﴿ يَخَافُونَ يَوْمَا لِنَقَلَبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ فِي اللهِ اللهِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ اللهِ مَا اللهُ اللهِ اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ الله

فَمِنْ فَوَائِدِ الْخُوْفِ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنَّهُ يَقْمَعُ الشَّهَواتِ وَيُكُدِّرُ اللَّذَاتِ، فَتَصِيرُ الْمَعَاصِي الْمَحْبُوبَةُ عِنْدَهُ مَكْرُوهَةٌ مُكَدَّرَةً.

كَمَا قَالَ الْإِمَامُ ابْنُ الْقَيِّمِ - رَحِمَهُ اللَّهُ - وَلَيْسَ الْمَقْصُودَ تَكْدِيرَ الَّلَذَائِذِ الْمُبَاحَةِ، فَالرَّسُولُ - وَعَلَيْكَ مَ النَّائِيَّةِ - «اسْتَمْتَعَ بِمُبَاحَاتِ الدُّنْيَا، وَهُوَ إِمَامُ الْخَائِفِينِ وَهُوَ الْقَائِلُ كَمَا فَالرَّسُولُ - وَعَلَيْكَ مَ الْقَائِلُ كَمَا فَالرَّسُولُ - وَعَلَيْكَ فِي الْمُسْنَدِ أَحْدَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيح الجَامِع» مِنْ حَدِيثِ أَنسٍ فِي «مُسْنَدِ أَحْدَهُ إِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيح الجَامِع» مِنْ حَدِيثِ أَنسٍ

- رَضَّ إِلَيَّ مِنْ دُنْيَاكُمْ النَّسَاءُ وَالطَّيبُ، وَجُعِلَتْ قُرَّةُ عَيْنِي فِي الصَّلَاقِ (١٠).

وَإِنَّمَا الْمَقْصُودُ أَنَّ الْحُوْفَ مِنَ اللهِ يُكَدِّرُ الّذَاتِ الْمُحَرَّمَةَ بِتَذَكُّرِ عَذَابِ اللهِ وَوَعْدَهُ وَوَعِيدُهُ تَكَدَّرَتُ لَذَّتُهُ بَلْ لَوْ وَقَعْدَهُ وَوَعِيدَهُ تَكَدَّرَتُ لَذَّتُهُ بَلْ لَوْ وَقَعْدَهُ وَوَعِيدَهُ تَكَدَّرَتُ لَلْقَهُ اللهُ وَوَعْدَهُ وَوَعِيدَهُ تَكَدَّرَتُ لَلْقَهُ بَلْ لَوْ تَذَكّرَ - فَقَطْ - مَا يَتَتَظِرُهُ فِي قَبْرِهِ لَتَكَدَّرَتُ تِلْكَ اللّذَةُ الْمُحَرَّمَةُ ، وَكَذَلِكَ قَاتِلُ النّفْسِ وَشَارِبُ الْحَمْرِ وَالسَّارِقُ وَمَنْ يَأْكُلُ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ ، وَمَنْ يَظْلِمُ النَّاسَ فِي أَمْوَالِهِمْ وَشَارِبُ الْحَمْرِ وَالسَّارِقُ وَمَنْ يَأْكُلُ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ ، وَمَنْ يَظْلِمُ النَّاسَ فِي أَمْوَالِهِمْ وَشَارِبُ الْحَمْرِ وَالسَّارِقُ وَمَنْ يَأْكُلُ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ ، وَمَنْ يَظْلِمُ النَّاسَ فِي أَمْوَالِهِمْ وَشَارِبُ الْحَمْرِ وَالسَّارِقُ وَمَنْ يَأْكُلُ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ ، وَمَنْ يَظْلِمُ النَّاسَ فِي أَمْوَالِهِمْ وَالْمُ وَقَالِمُ مَا وَأَعْرَاضِهِمْ وَأَنْفُوهِمْ مَا لَوْنَالِهِ فَي وَمَنْ اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَمَوْمٍ حَشْرِهِمْ لَذَاقُوا مَرَارَةً أَعْهَا لِهِمْ فِي اللّهُ نَيْ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

أَيْ أَنَّ الرِّضَا مِنَ اللهِ لَا تَكُونَ إِلَّا لِمَنْ خَافَ اللهَ، فَأَحْجَهَ عَنْ مَعَاصِيهِ، وَقَامَ بِهَا أَوْجَبَهُ اللهُ عَلَيْهِ.

وَمِنْ مَنْزِلَةِ الْخَائِفِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ لَهُ جَنَّانِ.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنْنَهُ، وَتَعَالَىٰ \_ : ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ، جَنَّانِ ﴾ (التَّحَلِيْ : 46).

أَيْ أَنَّ الَّذِي خَافَ رَبَّهُ فَتَرَكَ مَا نَهَى عَنْهُ وَفَعَلَ مَا أَمَرَهُ بِهِ، لَهُ جَنَّتَانِ.

أَتَدُرُونَ - أَيُّهَا النَّاسُ - مَا الْجُنتَانِ؟ إِنَّهَا جَنتَانِ مِنْ ذَهَبِ آنِيَتُهُمَا وَحِلْيَتُهُمَا وَبَانْيَا أَهُمَا وَمَا فَيَهُا. وَقَدْ وَصَفَ اللهُ - سُبْحَنَهُ وَتَعَكَلُ - تِلْكَ الْجُنتَانِ بِقَوْلِهِ: ﴿ ذَرَاتَا آفَانِ ﴾ (التَّفْهُانَ : 48).

<sup>(1)</sup> الصحيح، أخرجه أحمدُ (11884)، والنسائي في اعشرة النساء، (3939)، وصحَّحه الأَلْبَائيُّ في الصحيح، الجامع، (3124).

أَيْ ذَوَاتَا أَنْوَاعٍ وَأَصْنَافٍ مِنْ جَمِيعِ أَصْنَافِ النَّعِيمِ وَأَنْوَاعِهِ.

وَوَصَفَ اللّهُ مَسُبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَ مِ تِلْكَ الْجُنَتَانِ بِأَوْصَافِ فَقَالَ شُبْحَانَهُ: ﴿ فِيهِمَا عَنَانِ جَوَيَانِ فَ وَعَلَى مَا كُلُهُ وَوَجَانِ ﴿ فَهِمَا عَنَانِ ﴾ تَجَرِيانِ ﴿ فَإِنَى ءَاللّهَ رَتِكُمًا ثُكَذِبَانِ ﴿ فَيَهِمَا مِن كُلُ فَكِهَةِ رَوْجَانِ ﴿ فَيَأَيْ ءَاللّهِ رَتِكُمًا ثُكَذِبَانِ ﴿ فَيَهِمَا مُن كُلِ فَكِهَةِ رَوْجَانِ ﴿ فَيَأَيْ ءَاللّهِ رَتِكُمًا ثُكَذِبَانِ ﴾ وَالمَرْجَانُ ﴿ فَيَالَى ءَاللّهِ رَيْكُما ثُكَذِبَانِ ﴾ وَالمَرْجَانُ ﴿ فَيَأَيْ ءَاللّهِ رَيْكُما ثُكَذِبَانِ ﴾ والتَحْرَثُ وَالْمَرْجَانُ ﴿ فَيَأَيْ ءَاللّهِ رَيْكُما ثُكَذِبَانِ ﴾ والتَحْرَثُ والمَرْجَانُ ﴿ فَيَأَيْ ءَاللّهِ وَرَيْكُما ثُكَذِبَانِ ﴾ والتَحْرِيَ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مِن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

وَمِنْ مَنْزِلَةِ الْخَائِفِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ لَهُ مِنَ الْخَيْرِ الْكَثِيرِ وَالنَّعِيمِ الْعَظِيمِ مَا لَا عَيْنٌ رَأَتْ وَلَا أَذُنُ سَمِعَتْ وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ. قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَلَى - : ﴿ إِنَّمَا يُوْمِنُ بِنَايَتِنَا اللَّهُ لِيسَتَكْبِرُونَ ﴾ ﴿ إِنَمَا يُوْمِنُ بِنَايَتِنَا اللَّهِ يَهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ فَلا تَعْلَمُ اللهُ عَلَى مَا أَخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةِ أَعْبُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (السِّخَالَة : 15 - 17).

وَمِنْ مَنْزِلَةِ الْخَائِفِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنْ يَكُونَ آمِنًا فَلَا يَخَافُ أَبَدًا.

فَقَدْ أَخْرَجَ ابْنُ حِبَّانَ فِي «صَحِيحِه» وَالْبَيْهَقِيُّ فِي «شُعَبِ الْإِيمَان» وَابْنُ الْمُبَارَكِ فِي «النَّهُ هَدِ» بِسَنَدٍ حَسَنٍ، حَسَنَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ الجُامِع» مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَيَعَالِكُ وَ قَالَ رَسُولُ اللهِ وَيَكَالِكُ وَ قَالَ الله وَ مَنْكُولِهُ وَتَعَالَى وَ فَي الْحَدِيثِ أَنِي اللهُ وَيَعَالَى وَ الْحَدِيثِ الْحَدِيثِ اللهُ وَيَعَالَى وَ الْحَدِيثِ اللهُ وَيَعَالَى وَ اللهُ وَيَعَالَى وَ اللهُ وَيَعَالَى وَ الْحَدِيثِ اللهُ وَيَعَالَى وَ اللهُ وَيَعْلَى عَبْدِي خَوْفَيْنِ وَأَمْنَيْنِ، إِذَا هُوَ خَافَنِي فِي الدَّنْيَا اللهُ وَاللَّهُ وَالْمَانِي وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَكُولُولُولُ اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

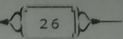
<sup>(1) (</sup>حسن) أخرجه ابن المبارك في «الزهد» (1/ 51) من حديث الحسن مرسل، وأخرجه ابن حِبان (2/ 406) والبيهقي في «شعب الإيهان» (1/ 483)، من حديث أبي هريرة - رَضَوَلِللَّهُ عَنْهُ - . قال الدارقطني في «العلل» (8/ 38): إنها يعرف من حديث الحسن مرسلًا، وأخرجه الطبراني في «مسند الشاميين» (1/ 266)، وأبو نعيم في «الحلية» (1/ 270) من حديث شداد بن أوس - رَضَوَلِللَّهُ عَنْهُ - وحسنه الألباني في «صحيح الجامع» (4332).

وَمِنْ مَنْزِلَةِ الْخَائِفِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ يَسْتَظِلُّ فِي ظِلِّ اللهِ كَمَا فِي «الصَّحِيحَيْنِ» (1) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ - رَضَوَلِلَكُ عَنْهُ - قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ - وَيَعَلِّلِكُهُ - : «الصَّحِيحَيْنِ» (1) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ - رَضَوَلِللَّهُ عَنْهُ - قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ - وَيَعَلِّلُهُ مِنْهُ مَ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَنْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

تِلْكَ - أَيُّهَا النَّاسُ - بَعْضُ مَنْزِلَةِ الْخَائِفِ عِنْدَ اللهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ نبشره بِهِ. قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ فَبَشِرْعِبَادِ ۞ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَـنَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴿ ﴾ قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ فَبَشِرْعِبَادِ ۞ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَـنَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴿ ﴾ قَالَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وَاسْتَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1)</sup> أخرجه البُخاريُّ (1423)، ومسلم (1031).



الْخُطْبِةُ الثانية \_ أَسْبَابُ الْخَوْفِ مِنَ اللهِ ،

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمِعِينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ الْخَوْفِ مِنَ اللهِ، وَالآنَ حَدِيثِي مَعَكُمْ عَنْ «أَسْبَابِ الْخَوْفِ مِنَ اللهِ».

فَمِنْ أَسْبَابِ الْخُوْفِ مِنَ اللهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - طَلَبُ الْعِلْمِ الشَّرْعِيِّ.

قَالَ اللَّهُ - سُبْحَننَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿إِنَّمَا يَخْشَى أَللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَا وَأَلْ ﴿ وَظَلَّ : 28 ).

﴿ لِأَنَّ الْعَبْدَ إِذَا عَرَفَ اللهَ خَافَ مِنْ عِقَابِهِ، وإِذَا لَمْ يَعْرِفْهُ لَمْ يَخَفْ مِنْهُ، فَلِذَلِكَ خَصَّ الْعُلَمَاءَ بِالْخَشْيَةِ»(١).

وَمَعْلُومٌ أَنَّ الْأَنْبِيَاءَ - صَلَوَاتُ اللهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِمْ - هُمْ وَأَصْحَابُهُمْ أَعْلَمُ النَّاسِ بِاللهِ وَأَعْرَفُهُمْ بِحُقُوقِهِ وَصِفَاتِهِ وَمَا يَسْتَحِقُّ مِنَ التَّعْظِيمِ وَكَانُوا مَعَ ذَلِكَ أَكْثَرَ النَّاسِ بِاللهِ وَأَعْرَفُهُمْ بِحُقُوقِهِ وَصِفَاتِهِ وَمَا يَسْتَحِقُّ مِنَ التَّعْظِيمِ وَكَانُوا مَعَ ذَلِكَ أَكْثَرَ النَّاسِ عِبَادَةً للهِ - سُبْحَنَهُ وَتَعَكَل - وَأَشَدَّهُمْ خَوْفًا مِنْهُ وَطَمَعًا فِي رَحْمَتِهِ (2)، وَكَذَلِكَ النَّاسِ عِبَادَةً للهِ - سُبْحَنَهُ وَتَعَكَل - وَأَشَدَّهُمْ خَوْفًا مِنْهُ وَطَمَعًا فِي رَحْمَتِهِ (2)، وَكَذَلِكَ أَهْلَ الْعِلْمِ.

وَمِنَ الْأَسْبَابِ الجَّالِبَةَ لِلْخَوفِ مِنَ اللهِ ـ أَيُّمَا النَّاسُ ـ إِجْلَالُ اللهِ وَتَعْظِيمُهُ فَإِنَّ ذَلِكَ يَقْتَضِي الْخُوْفَ والْهُيْبَةَ مِنْهُ ـ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ ـ وَهَذَا فَائِدَةُ مَعْرِفَةِ أَسْمَائِهِ وَصَفَاتِهِ. وَهَذَا فَائِدَةُ مَعْرِفَةِ أَسْمَائِهِ وَصِفَاتِهِ. فَمَنْ عَلِمَ أَنَّ رَبَّهُ مُنتَقِمٌ شَدِيدُ الْعِقَابِ، مُتكَبِرٌ، مُهَيْمنٌ، عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ خَافَهُ وَلَاذَ بِجَنَابِهِ.

لِهَذَا كَانَ أَعْظَمُهُمْ لَهُ خَوْفًا وَخَشْيَةً أَشَدُّهُمْ لَهُ تَعْظِيمًا.

<sup>(1)</sup> التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي (1/ 1637).

<sup>(2)</sup> أضواء البيان (16/ 144).

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ عَنِ الْمَلَائِكَةِ: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِ مَ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (الخَمَلُ : 50).

وَفِي "صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ" اللهِ عَرْيَةِ أَبِي هُرَيْرَةَ - رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُ - أَنَّ نَبِيَ اللهِ - عَيَلِيَّةٍ - قَالَ: "إِذَا قَضَى اللهُ الْأَمْرَ فِي السَّمَاءِ - أَيْ: إِذَا تَكلَّمَ بِالْوَحْيِ أَخَذَتِ السَّمَاءُ رَجْفَةً مِنْ خَوْفِ اللهِ - ضَرَبَتِ الْمَلَاثِكَةُ بِأَجْنِحَتِهَا خَضَعَانًا - أَيْ خَاضِعِينَ - لِقَوْلِهِ كَأَنَّهُ - أَيْ خَوْفِ اللهِ - ضَرَبَتِ الْمَلَاثِكَةُ بِأَجْنِحَتِهَا خَضَعَانًا - أَيْ خَاضِعِينَ - لِقَوْلِهِ كَأَنَّهُ - أَيْ اللهِ - ضَرَبَتِ الْمَلَاثِكَةُ عَلَى صَفْوَانٍ، فَإِذَا فُرِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا: مَاذَا قَالَ الْقَوْلُ الْمَسْمُوعُ كَلَامُ اللهِ - سِلْسَلَةً عَلَى صَفْوَانٍ، فَإِذَا فُرِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا: مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ؟ قَالُوا الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ".

وَمِنَ الْأَسْبَابِ الْجَالِبَةَ لِلْخَوفِ - أَيُّمَا النَّاسُ - التَّفَكُّرُ فِي عَظَمَةِ اللهِ. وَقَدْ كَانَ نَبِيُنَا - عَلَيْكِيَّةً - يُرَبِّي أُمَّتَهُ عَلَى وُجُوبِ تَعْظِيم اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَى - .

فَفِي «الصَّحِيحَيْنِ» (عَنَ حَدِيثِ ابْنِ مَسْعُودٍ - رَضَّ اللَّهُ - قَالَ: جَاءَ حَبْرٌ إِلَى النَّبِيِّ - وَ الْكَالِيَّةِ - ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ! - أَوْ يَا أَبَا الْقاسِمِ! - إِنَّ الله - تَعَالَى - يُمْسِكُ السَّماواتِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْأَرْضِينَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْجِبَالَ وَالشَّجَرَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْمَاءَ وَالشَّجَرَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْمُاءَ وَالشَّجَرَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْمُاءَ وَالشَّرَى عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْمُائِرَ الْخُلْقِ عَلَى إِصْبَعٍ، ثمَّ يَهُرُّهُنَ، فَيَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَنَا الْمَلِكُ، أَنَا الْمَلِكُ، أَنَا الْمَلِكُ، أَنَا الْمَلِكُ، فَضَحِكَ رَسُولُ اللهِ - وَ الْمَلِكَ، يَعْمَ الْقِيَامَةِ وَالشَّمَونُ مُ مَطُولِتَكَ أَيْ يَعِينِهِ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ وَالْمُرَاقُ جَمِعًا قَبْضَتُهُ، يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَونُ مُ مَطُولِتَكُ بِيعِينِهِ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (النَّيَرُ : 67).

وَفِي «سُنَنِ أَبِي دَاوُدَ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ الْجَامِعِ» فَ مِنْ حَدِيثِ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ - رَضِحَالِلَهُ عَنْهُمَا - قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ - وَ عَلَيْكِيَّةٍ - : «أَذِنَ لِي أَنْ حَدِيثِ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ - رَضِحَالِلَهُ عَنْهُمَا - قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ - وَعَلَيْكِيَّةٍ - : «أَذِنَ لِي أَنْ

<sup>(1)</sup> رواه البُخاريُّ (4424).

<sup>(2)</sup> رواه البُخاريُّ (7451)، ومسلم (2786)، واللَّفْظُ لَهُ.

<sup>(3) (</sup>صحيح) أخرجه أبو داوُدَ (4727)، وصحَّحه الأَلْبَانيُّ في «صحيح الجامع» (854).

أُحَدِّثَ عَنْ مَلَكِ مِنْ مَلَاثِكَةِ اللهِ مِنْ حَمَلَةِ الْعَرْشِ إِنَّ مَا بَيْنَ شَحْمَةِ أُذُنَيْهِ إِلَى عَاتِقِهِ مَسِيرَةُ سَبْعُمِائَةِ عَامِ».

وَأَخْرَجَ الطَّبَرَانِيُّ فِي «الْأَوْسَطِ» بِسَند صَحِيحٍ، صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «الصَّحِيحَةِ» أَنْ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ \_ رَضَوَلِنَّهُ عَنهُ \_ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ \_ عَيَّا اللهِ اللهَ أَذِنَ لِي أَنْ أَللهَ أَذِنَ لِي أَنْ أَحَدُّثَ عَنْ دِيكٍ قَدْ مَرَقَتْ رِجْلَاهُ الْأَرْض، وَعُنْقُهُ مُتْنَنِ تَحْتَ الْعَرْشِ وَهُو يَقُولُ: سُبْحَانَكَ مَا أَعْظَمَكَ رَبَّنَا، فَيَرُدُ عَلَيْهِ: مَا يَعْلَمُ ذَلِكَ مَنْ حَلَفَ بِي كَاذِبًا».

قَالَ الْمَنَاوِيُّ - رَحِمَهُ اللَّهُ - فِي كِتَابِهِ "التَيْسِيرُ بِشَرْحِ الجَّامِعِ الصَّغِيرِ" (2: ﴿ إِنَّ اللّهَ أَذِنَ لِي اللّهُ أَذِنَ عَنْ دِيكِ. الْقَدْ مَرَقَتْ رِجْلَاهُ الْأَرْضَ الْمَا أَيْ وَصَلْتَا إِلَيْهَا وَخَرَقَتَاهَا وَخَرَجَتَا مِنَ الجَّانِبِ الْآخِرِ. "وَعُنْقُهُ مُشْنِيةٌ تَحْتَ الْأَرْضَ الْمَا أَيْ وَصَلْتَا إِلَيْهَا وَخَرَقَتَاهَا وَخَرَجَتَا مِنَ الجَّانِبِ الْآخِرِ. "وَعُنْقُهُ مُشْنِيةٌ تَحْتَ الْأَرْضَ وَهُو يَقُولُ: "مُبْحَانَكَ مَا أَعْظَمَ شَأْنَكَ " زَادَ فِي رِوَايَةٍ "رَبَّنَا " (فَيَرُدُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ اللّهِ عَلَمَ اللّهُ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ اللّهِ عَلْمَ اللّهُ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ عَلَمَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الل

وَمِنَ الْأَسْبَابِ الْجَالِيَةَ لِلْخَوفِ - أَيُّهَا النَّاسُ - التَّفَكُّرُ فِيمَا بَعْدَ الْمَوْتِ.

فَفِي «مُسْنَدِ أَحْمَدَ وَسُنَنِ ابْنِ مَاجَّهُ» بِسَنَدِ حَسَنٍ، حَسَّنَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ الْجَامِعِ» (3) مِنْ حَدِيثِ الْبَرَاءِ - رَضَيَّا لِللَّهُ عَنْهُ - قَالَ: كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهِ - وَعَلَيْكَ فَي جَنازَةٍ، فَ جَنازَةٍ، فَعَرَسُولِ اللهِ - وَعَلَيْكَ فَي جَنازَةٍ، فَعَرَانِ مِنْ حَدِيثِ الْبَرَاءِ - رَضَي لِللَّهُ عَنْهُ - قَالَ: «يَا إِخُوانِ لِمِثْلِ هَذَا فَأَعِدُوا». فَجَلَسَ عَلَى شَفِيرِ الْقَبْرِ فَبَكى حَتَّى بَلَّ الثَّرَى، ثُمَّ قَالَ: «يَا إِخُوانِ لِمِثْلِ هَذَا فَأَعِدُوا».

<sup>(1) (</sup>صحيح) أخرجه الطبراني في «الأوسط» (6503)، وصحَّحه الأَلْبَانيُّ في «الصَّحيحة» (1/ 231). (2) (1/ 493).

<sup>(3) (</sup>صحيح) أخرجه أحمد (5/ 173)، والترمذي (2312) وقال حديث حسن غريب، وابن ماجه (14190) واللفظ له، وصحَّحه الأَلْبَانيُّ في «الصحيحة» (2169).

وَمِنَ الْأَسْبَابِ الْجَالِيَةَ لِلْخُوفِ مِنَ اللهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - التَّفَكُّرُ فِي أَهْوَالِ يَوْمِ الْقِيامَةِ. قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَى - : ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَاَخْشُواْ يَوْمًا لَا يَجْزِع وَالِدُ عَن وَلِدِهِ. وَلَا مَوْلُودُ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ - شَيْئًا إِنَ وَعْدَ اللهِ حَقَّ فَلَا تَغْرَنَكُمُ الْحَيَوَةُ الدُّنْيَ وَلَا يَغُرَنَكُمُ بِاللهِ الْغَرُودُ ﴾ (النِّنَ الذَّنِ عَن وَالِدِهِ - شَيْئًا إِنَ وَعْدَ اللهِ حَقَّ فَلَا تَغْرَنَكُمُ الْحَيَوَةُ الدُّنْيَ وَلَا يَغُرَنَكُمُ

وَمِنَ الْأَسْبَابِ الْجَالِبَةَ لِلْخَوفِ - أَيُّهَا النَّاسُ - التَّفَكُّرُ فِي النَّارِ وَمَا فِيهَا مِنَ الْأَهْوَالِ الْعِظَامِ. قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ إِنَّهَا لَإِخْدَى آلكُبْرِ ﴾ (المُنتَثْرَ : 35).

فَهَذَا أَعْظَمُ إِنْذَارٍ كَبُرَتْ مُنْذِرَةً دَاهِيةً عَظِيمَةً أَعْظَمُ الدَّوَاهِي. قَالَ الْحَسَنُ الْبَصْرِيُّ - رَحِمَهُ ٱللَّهُ - : «مَا أُنْذِرَتِ الْخَلَائِقُ بِشَيْءٍ قَطُّ أَخْضَعَ مِنْهَا». وَمِنَ الْأَسْبَابِ الْجَالِبَةَ لِلْخَوفِ - أَيُّمَا النَّاسُ - مُجَالَسَةُ الصَّالِخِينَ.

قَالَ اللهُ مَنْ مَنْ مَنْ مُنْ فَرَقَالَى مَنَ وَتَعَالَى مَنْ وَتَعَالَى مَنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وَمِنَ الْأُمُورِ الْجَالِبَةَ لِلْخَوفِ - أَيُّهَا النَّاسُ - قِرَاءَةُ سِيرِ الْخَائِفِينَ مِنَ الصَّحَابَةِ وَالتَّابِعِينَ وَتَابِعِي التَّابِعِينَ كَعَبْدِ اللهِ بْنِ الْمُبَارَكِ، وَالشَّافِعيِّ وَمَالِكِ، وَأَحْمَدِ بْنِ حَنْبَلٍ وَالتَّابِعِينَ وَتَابِعِي التَّابِعِينَ كَعَبْدِ اللهِ بْنِ الْمُبَارَكِ، وَالشَّافِعيِّ وَمَالِكِ، وَأَحْمَدِ بْنِ حَنْبَلٍ وَالنَّابِعِينَ وَمَالِكِ، وَأَحْمَدِ بْنِ حَنْبَلٍ وَالنَّافِ وَاللَّينِ اللهِ عَنْهُمْ ابْنُ الْمُبَارَكِ وَالْبُخَارِيِّ وَمُسْلِمٍ وَغَيْرِهِمْ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ وَالدِّينِ اللهِ يَنْ عَنْهُمْ ابْنُ الْمُبَارَكِ وَالنَّادُ وَالدِّينِ اللهِ عَنْهُمْ ابْنُ الْمُبَارَكِ وَالنَّادُ وَاللَّينِ اللهِ عَنْهُمْ ابْنُ الْمُبَارَكِ وَالنَّامُ وَالدِّينِ اللهِ عَنْهُمْ ابْنُ الْمُبَارَكِ وَالتَّابِعِينَ وَمُسْلِمٍ وَغَيْرِهِمْ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ وَالدِّينِ اللهِ اللهِ عَنْهُمْ ابْنُ الْمُبَارَكِ وَالسَّامِ وَعَيْرِهِمْ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ وَالدِّينِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

إِذَا مَا الَّلِيْ لُ أَظْلَمَ كَابَدُوهُ ٥٠٥ فَيُسْفِرُ عَنْهُمُ وُهُمْ رُكُوعُ أَطَارَ الْخَوْفُ نَوْمَهُمُ فَقَامُوا ٥٠٥ وَأَهْلُ الْأَمْنِ فِي الدُّنْيَا هُجُوعُ لَطَارَ الْخَوْفُ نَوْمَهُمُ فَقَامُوا ٥٠٥ وَأَهْلُ الْأَمْنِ فِي الدُّنْيَا هُجُوعُ لَهُمْ تَخْتُ الظَّلَامِ وُهُمْ شُجُودٌ ٥٠٥ أَنِينٌ مِنْ هُ تَنْفَرِجُ الضَّلُوعُ وَخَرسٌ بِالنَّهَارِ لِطُولِ صَمْتٍ ٥٠٥ عَلَيْهِمْ مِنْ سَكِينَتِهِمْ خُشُوعُ وَخَرسٌ بِالنَّهَارِ لِطُولِ صَمْتٍ ٥٠٥ عَلَيْهِمْ مِنْ سَكِينَتِهِمْ خُشُوعُ

وَمِنَ الْأَسْبَابِ الْجَالِبَةَ لِلْخُوفِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الدُّعَاءُ.

فَقَدْ كَانَ النَّبِيُّ - وَعَلَيْكُ مَ يَسْأَلُ الله الْحَشْيَة ، وَالْحَشْيَة هِي خَوْفٌ مَقْرُونٌ بِعِلْم - كَمَا تَقَدَّمَ - فَفِي "سُنَوِ النَّرْمِذِيِّ بِسَنَدِ حَسَنِ ، حَسَنَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي "صَحِيحِ الجَامِعِ" لَا مَنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَر - رَضَالِلَهُ عَنْهُ ا قَالَ: قَلَمَا كَانَ رَسُولُ اللهِ - وَيَكُلِلهُ - يَقُومُ مِنْ بَخْلِسٍ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَر - رَضَالِلَهُ عَنْهُ الْقَالِية اللهِ مَا اللهِ مَنْ عَلَيْكَ مَا تَحُولُ بَيْنَكَ حَتَّى يَدْعُو بِهُولًا إِللهُ مَا تَحُولُ بَيْنَكَ مَا تَحُولُ بَيْنَكَ وَيَنَ مَعَاصِيكَ ، وَمِنْ طَاعَتِكَ مَا تُبَلِّغُنَا بِهِ جَبَّتِكَ، وَمِنَ الْيَقِينِ مَا يُحَوِّلُ بِينَكَ مَا تَعْمُولُ بَيْنَكَ وَيَنْ مَعَاصِيكَ، وَمِنْ طَاعَتِكَ مَا تُبَلِّغُنَا بِهِ جَبَّتِكَ، وَمِنَ الْيَقِينِ مَا يُحَوِّلُ بَيْنَكَ مَعْ عَلِينَا وَيَوْاتِنَا مَا أَحْيَثِنَا، وَاجْعَلَهُ الْوَارِثَ مِنَا، وَيَعْ وَيَنِنَا وَقَوَّاتِنَا مَا أَحْيَثِنَا، وَاجْعَلَهُ الْوَارِثَ مِنَا، وَلَا تَعْمُلُ ثَأْرَنَا عَلَى مَنْ ظَلَمَنَا، وانْصُرْنَا عَلَى مَنْ عَادَانَا، وَلَا تَعْمَلُ مُوسِيتَنَا فِي دِينِنَا، وَلَا تُعْمَلُ اللهُ نُيَا أَكْبَرَ هَمِنَا وَلَا مَبْلَغَ عِلْمِنَا، وَلَا تُسَلِّطُ عَلَيْنَا مَنْ لَا يَرْخَمُنَا وَلَا مَبْلَغَ عِلْمِنَا، وَلَا تُسَلِّطُ عَلَيْنَا مَنْ لَا يَرْخَمُنَا وَلَا مَبْلَغَ عِلْمِنَا، وَلَا تُسَلِّطُ عَلَيْنَا مَنْ لَا يَرْخَمُنَا وَلَا مَبْلَغَ عِلْمِنَا، وَلَا تُسَلِّطُ عَلَيْنَا مَنْ لَا يَرْخَمُنَا وَلَا مَبْلَغَ عِلْمِنَا، وَلَا تُسَلِّطُ عَلَيْنَا مَنْ لَا يَرْخَمُنَا وَلَا مَبْلَعَ عِلْمِنَا، وَلَا تُسَلِّطُ عَلَيْنَا مَنْ لَا يَرْخَمُنَا وَلَا مَا كُنَا مَلْ اللّهُ مُنَا وَلَا مُنْ لَا يَرْخَمُنَا وَلَا مَا عَلَيْنَا مَنْ لَا يَرْخَمُنَا وَلَا مُنْ لَا يَرْخَمُنَا وَلَا مُنْ لَا يَرْخَمُ مَنْ اللّهُ عَلَيْنَا مَنْ لَا يَرْخَمُنَا وَلَا مُعَلِينَا مَنْ الْمَالِقُلُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا مَا اللهُ الل

وَفِي "مُسْنَدِ أَحْدَ، وَسُنَنِ النِّسَائِيِّ» بِسَنَدٍ صَحِيحٍ، صححه الْأَلْبَانِيُّ فِي "صَحِيحِ الْخُامِعِ" عَنْ عَمَّادِ بْنِ يَاسِرٍ - رَضَّالِلَهُ عَنْهُا - أَنَّ النَّبِيَّ - وَعَلَيْكَ مُ الدُّعَاءِ: " اللّهمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ خَشْيَتَكَ فِي الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ».

فَاللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ مَا سَأَلَكَ بِهِ نَبِيُّكَ مُحَمَّدٌ، وَنَسْتَعِيذُكَ مِنْ شَرِّ مَا اسْتَعَاذَكَ بِهِ نَبِيُّكَ مُحَمَّدٌ، اللهمَّ اقْسِمْ لَنَا مِنْ خَشْيَتِكَ مَا يَحُولُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعَاصِيكَ، اللهمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ خَشْيَتَكَ فِي الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ.

<sup>(1) «</sup>حسن» رواه الترمذي (3502)، وحسنه الأَلْبَانيُّ في «صحيح الجامع» (1268).

<sup>(2)</sup> الصحيح» رواه أحمد (17861)، والنسائي (1306)، وصحَّحه الأَلْبَانيُّ في «صحيح الجامع» (1301).

## الرجاء الرجاء

### الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ (ٱلنَّخَيْمَاكَ : 102).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النَّسَيِّنَا ﴿ : 1).

\_ ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ. فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْزَانِيُ : 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ـ وَ اللَّهِ عَالِيَّةٍ ـ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. أَمَّا بَعْدُ ـ حَدِيثي مَعَكُمْ الْيَوْمَ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ عَنْ «الرَّجَاءِ».

أَيُّمَا النَّاسُ إِذَا كَانَ الْخُوْفُ مِنَ اللهِ هَوَ سَوْطُ اللهِ يَسُوقُ بِهِ عِبَادَهُ إِلَى الْمُواظَبَةِ عَلَى الْعِلْمِ وَالْعَمَلِ فَإِنَّ «الرَّجَاءِ» كَمَا يَقُولُ ابْنُ الْقَيِّمِ - رَحِمَهُ ٱللَّهُ -: «حَادٍ يَحْدُو بِهِ فِي سَيْرِهِ إِلَى اللهِ، وَيَطِيِّبْ لَهُ الْمَسِيرَ، وَيَحُثُّهُ عَلَيْهِ، وَيَبْعَثُهُ عَلَى مُلَازَمَتِهِ. فَلَوْلَا الرَّجَاءُ لَمَا سَارَ أَحَدٌ. فَإِنَّ الْخُوْفَ وَحُدَهُ لَا يُحَرِّكُ الْعَبْدَ، وَإِنَّمَا يُحَرِّكُهُ الْحُبُّ، وَيُزْعِجُهُ الْخُوْفُ وَيَحُدُوهُ الرَّجَاءُ» (1).

<sup>(1) «</sup>مدارج السالكين» (2/ 241).

فَالْقَلْبُ - أَيُّمَا النَّاسُ - فِي سَيْرِهِ إِلَى اللهِ - كَمَا يَقُولُ ابْنُ الْقَيِّمِ - رَجَمَهُ ٱللَّهُ - : "بِمَنْزِلَةِ الطَّائِرِ، فَالْمَحَبَّةُ رَأْسُهُ، وَالْحَوْفُ وَالرَّجَاءُ جَنَاحَاهُ، فَمَتَى سَلِمَ الرَّأْسُ وَالجُنَاحَانِ فَهُوَ عُرْضَةً فَالطَّيْرُ جَيِّدُ الطَّيْرَانِ، وَمَتَى قُطِعَ الرَّأْسُ مَاتَ الطَّائِرُ وَمَتَى فُقِدَ الجُنَاحَانِ فَهُو عُرْضَةً لِكُلِّ صَائِدَ وَكَاسِرٍ، لَكِنَّ السَّلَفَ اسْتَحَبُّوا أَنْ يَقُوي فِي الصِّحَةِ جَنَاحُ الْخُوْفِ عَلَى جَنَاحِ الْخُوْفِ عَلَى جَنَاحِ الْخُوْفِ عَلَى جَنَاحِ الْخُوْفِ » (١٠).

وَالْفَرْقُ بَيْنَ «الرَّجَاءِ وَالتَّمَنِّي» \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّ «التَّمَنِّي» يَكُونُ مَعَ الْكَسَلِ، وَلا يَسْلُكُ بِصَاحِبِهِ طَرِيق الجِّدِّ وَالإِجْتِهَادِ، وَ«الرَّجَاءَ» يَكُونُ مَعَ بَذْلِ الْجُهْدِ وَحُسْنِ التَّوَكُّلِ.

فَالْأَوَّلُ ـ "كَحَالِ مَنْ يَتَمَنَّى أَنْ تَكُونُ لَهُ أَرْضٌ يَبْذُرُهَا وَيَأْخُذُ زَرْعَهَا. وَالثَّانِي ـ كَحَالِ مَنَ يَشُقُّ أَرْضَهُ ويُفْلِحُهَا وَيَبْذُرُهَا، وَيَرْجُو طُلُوعَ الزَّرْعِ. لِهَذَا أَجْمَعَ الْعَارِضُونَ أَنَّ الرَّجَاءَ لَا يَصلِحُّ إِلَّا مَعَ الْعَمَلِ»(2).

أَيُّمَا النَّاسُ لَقَدْ وَرَدَ الرَّجَاءُ فِي كِتَابِ اللهِ وَسُنَّةِ رَسُولِ اللهِ ـ ﷺ \_ وَيَلَالِيَّهُ ـ فِي مَوَاضِعَ كَثِيرَةٍ وَسَأَذْكُرُ طَرَفًا مِنْ ذَلِكَ. فَمِنْهَا:

قَالَ اللّٰهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ أُولَئِهَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيْهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ ﴿ ﴾ (الانتِزَاةِ : 57).

قَالَ ابْنُ الْقَيِّمِ - رَحِمَهُ ٱللَّهُ - : «فَابْتِغَاءُ الْوَسِيلَةِ إِلَيْهِ: طَلَبُ الْقُرْبِ مِنْهُ بِالْعُبُودِيَّةِ وَالْمَحَبَّةِ، فَذَكَرَ مَقَامَاتِ الْإِيمَانِ الثَّلاَثَةِ الَّتِي عَلَيْهَا بِنَاؤُهُ: الْحُبُّ، وَالْخُوْفُ، وَالرَّجَاءُ» (٥٠.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق (1/ 517).

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (2/ 217 - 218).

<sup>(3) «</sup>مدارج السالكين» (2/ 35).

وَقَالَ اللّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - مُخْبِرًا عَنْ مُؤْمِنِ آلِ فِرْعَوْنَ: ﴿ وَأُفَوَضُ آمْرِت إِلَى ٱللّهُ إِنَّ ٱللّهَ بَصِيرًا بِٱلْمِسَادِ ﴿ فَوَقَىٰهُ ٱللّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُوا ۚ ﴾ ( الْخَنْظُلُ : 44، 45).

فَمُؤْمِنُ آلِ فِرْعَوْنَ - أَيُّهَا النَّاسُ - لَمَّا خَسَّنَ ظَنَّهُ بِاللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ - وَقَالَ: ﴿ وَأُفَوَضُ آمْرِي إِلَى اللهِ لِيَعْصِمَنِي مِنْ كُلِّ سُوءٍ كَانَ الجُّوَابُ مِنَ اللهِ لِيَعْصِمَنِي مِنْ كُلِّ سُوءٍ كَانَ الجُّوَابُ مِنَ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ - : ﴿ فَوَقَلَهُ اللّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَ رُوا ﴾ . وَقَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ - : ﴿ فَوَقَلَهُ اللّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَ رُوا ﴾ . وَقَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ - : ﴿ فَوَقَلَهُ اللّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَ رُوا ﴾ . وَقَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ - : ﴿ فَوَقَلَهُ اللّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَ رُوا ﴾ . وَقَالَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ الل

قَالَ ابْنُ سَعْدِي \_ رَحِمَهُ أَلِلَهُ \_ : «اعْرِفُوا رَبِّكُمْ بِأَسْمَائِهِ الدَّالَّةِ عَلَى كَرَمِهِ وَجُودِهِ، وَاعْلَمُوا أَنَّهُ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا، مِنَ الشِّرْكِ وَالْقَتْلِ، وَالزِّنَا، وَالرِّبَا، وَالظُّلْمِ، وَغَيْرِ ذَاكَ مِنَ الذَّنُوبِ الْكِبَارِ وَالصِّغَارِ»(١).

أَيُّهَا النَّاسُ، لَا تَيْأَسُوا مِنْ رَحْمَةِ اللهِ إِنَّ الله يَغْفِرَ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ كُلِّهَا، وَلَيْسَ الْخِطَابُ لِمَنْ عِنْدَهُمْ مَعَاصِ قَلِيلَةٌ بَلْ لِمَنْ أَسْرَفُوا وَكَثُرَتْ مَعَاصِيهم.

فَفِي الْآَيَةِ الْكَرِيمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَمَرٌ مِنَ اللهِ بِالرَّجَاءِ، وَالكَرِيمُ إِذَا اَمَر بِالرَّجَاءِ لَا يَلِيقُ بِهِ إِلَّا الكَرَمُ.

فِفِي سُنَنِ التَّرْمِذِيِّ بِسَنَدِ حَسَنِ حَسَنَهَ الْأَلْبَانِيُّ فِي "صَحِيحِ الْجَامِعِ" أَنَ مِنْ حَدِيثِ أَنَسٍ - رَضَوَٰلِلَهُ عَنْهُ - قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ - وَ عَلَيْكِيَّةٍ - فِمَا يَرْوِيهِ عَنْ رَبِّهِ - سُبْحَنَهُ وَتَعَكَلَ - أَنَهُ قَالَ: "يَا ابْنَ آدَمَ! إِنَّكَ مَا دَعَوْتَنِي وَرَجَوْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ مِنْكَ وَلَا أَبَالِي، يَا ابْنَ آدَمَ! لَوْ بَلَغَتْ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفُرْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ مِنْكَ وَلَا أَبَالِي، يَا ابْنَ آدَمَ! لَوْ بَلَغَتْ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفُرْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ وَلَا أَبَالِي، يَا ابْنَ آدَمَ! لَوْ بَلَغَتْ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفُرْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ وَلَا أَبَالِي، يَا

<sup>(1)</sup> تفسير ابن سعدي (736).

<sup>(2)</sup> الحسن أخرجه الترمذي (2/ 270)، وحسنه الأَلْبَانيُّ في الصحيح الجامع» (4338).



ابْنَ آدَمَ! لَوْ أَنَكَ أَتَيْتَنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ لَقِيتَنِي لَا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا لَأَتَيتُكَ بِقُرابِها مَغْفِرةً».

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ اللهَ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - قَدْ فَتَحَ لَنَا بَابًا عَظِيمًا أَلَا وَهُوَ بَابُ الرَّجَاءِ. فَفِي الْحَدِيثِ - بِشَارَةٌ عَظِيمَةٌ، وَحِلْمٌ وَكَرَمٌ عَظِيمٌ، وَمَالَا يُخْفَى مِنْ أَنْوَاعِ الْفَضْلِ وَالْإِحْسَانِ، وَالرَّأْفَةِ وَالرَّحْمَةِ وَالإِمْتِنَانِ.

وَالرَّجَاءُ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَسَاسُهُ حُسْنُ الظَّنِّ بِاللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى - فَفَي «الصَّحِيحَيْن» (1) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ - رَضِيَالِلَهُ عَنْهُ - قَالَ النَّبِيَّ - عَيَلَالِلَهِ مَا شَاءَ». وَيَعَلَلُ عَبْدِي مِا إِذَا ذَكَرَنِي فَلْيَظُنَّ بِي عَبْدِي مَا شَاءَ».

قَالَ الْحَافِظُ ابْنُ حَجَرٍ \_ رَحِمَهُ ٱللَّهُ \_ قَوْلُهُ: ﴿أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي أَيْ قَادِرٌ عَلَى أَنْ أَعْمَلَ بِهِ مَا ظَنِّ أَنِّي عَامِلٌ بِهِ»(2).

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّهُ مَتَى عَظُمَ الرَّجَاءُ بِاللهِ وَأَيْقَنَ أَنَّ اللهَ - سُبَحَنَهُ, وَتَعَكَى - سَيَغْفِرُ لَهَ وَعظُمَ ذَلِكَ فِي قَلْبِهِ فَقَدْ حَصَل لَهَ مَطْلُوبُهُ الْأَنَّهُ قَامَ فِي قَلْبِهِ إِحْسَانُ الظَّنْ بِهِ وِإِعْظَامُ الرَّغْبَةِ إِلَيْهِ، وَالْمُرَادُ بِالظَّنِّ هُنَا الْعِلْمُ لِقَوْلِهِ تَعَالى: ﴿ وَطَنْتُواْ أَن لَا مَلْجَا مِنَ ٱللّهِ إِلّا إِلَيْهِ ﴾ الرَّغْبَةِ إِلَيْهِ، وَالْمُرَادُ بِالظَّنِّ هُنَا الْعِلْمُ لِقَوْلِهِ تَعَالى: ﴿ وَطَنْتُواْ أَن لَا مَلْجَا مِن ٱللّهِ إِلّا إِلَيْهِ ﴾ كَمَا نَبُهُ عَلَى ذَلِكَ ابْنُ أَبِي جَمْرَةً - رَحِمَهُ ٱللّهُ - (3).

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ أَحَادِيثَ الرَّجَاءِ أَضْعَافُ أَحَادِيثِ الْخَوْفِ وَمَا ذَاكَ إِلَّا لِعظمِ أَشَيَتِهِ؛ وَلِأَنَّ الْيَأْسَ مِنْ رَوْحِ اللهِ وَالْقُنُوطَ مِنْ رَحْمَةِ اللهِ كُفْرٌ بِاللهِ الْعَظِيمِ.

<sup>(1)</sup> **«صحيح»** رواه أحمد في المسند (3/ 491)، وابن حبان (634/633)، والحاكم في المستدرك (4/ 340)، من حديث وائلة بن الأسقع ـ رَضِّقَالِلَّهُ عَنْهُ ـ.

وأخرجه \_ أيضًا \_ أحمد (2/ 315، 445)، والبخاري (7505)، ومسلم (7675)، والبغويَّ في شرح السَّنةِ (1225) وابن حبان (639) من حديث أبي هريرة \_ رَضِّ اَلِلَّهُ عَنْهُ \_.

<sup>(2)</sup> الفتُّحُ (13/ 385).

<sup>(3)</sup> فيضُ القدير (4/ 642).

قَالَ الطَّيْبِيَّ قَالَ النَّووِيُّ - رَحِمَهُ ٱللَّهُ - : "قَدْ تَتَبَعْتُ الْأَحَادِيثَ الصَّحِيحَة فِي الْخُوْفِ وَالرَّجَاءِ فَوَجَدْتُ أَحَادِيثِ الْخُوْفِ مَعَ ظُهُورِ الرَّجَاءِ فِيهَا وَالرَّجَاءِ فَوَ سَبَقَتْ أَوْ عَلَبْتُ رَحْتِي عَلَى عَضِبِي لَكَفَى قُلْتُ لَوْ لَمْ يَكُنْ إِلَّا حَدِيثٌ وَاحِدٌ وَهُوَ سَبَقَتْ أَوْ عَلَبْتُ رَحْتِي عَلَى عَضِبِي لَكَفَى وَلِيكَ لَوْ يَكُنْ إِلَّا حَدِيثٌ وَاحِدٌ وَهُوَ سَبَقَتْ أَوْ عَلَبْتُ رَحْتِي عَلَى عَضِبِي لَكُفَى دُلِلًا عَلَى ترجيح الرجاءِ ويعضدُهُ آيةُ: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ ثَيْءً ﴾ (الأَغْلَافِئَ : 156). وليلًا على ترجيح الرجاءِ ويعضدُهُ آية أَنْ الرجاءِ على آثارِ الخوفِ» (أَنْ الخوفِ» (أَنْ الْحَوفِ» (أَنْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَالْمَلْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ الْعَلَقُ اللَّهُ الْكُوفِ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْلِهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وها أَنَا ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ أَذكرُ بعضَ أَحاديثِ الرجاءِ ترغيبًا للسائرينَ ففي "صحيحِ البخاريِّ" من حديثِ عبد اللهِ بن عمرهِ ـ رَضَّالِلَهُ عَنْهُا ـ قَالَ : قالَ رسولُ اللهِ ـ عَلَيْكِيَّةٌ ـ : البخاريِّ من حصلةً ـ أعلاهنَّ منحةُ العنزِ ـ مَا منْ عاملٍ يعملُ بخصلةٍ منها رجاءً ثوابِها وتصديق موعودِهَا إلَّا أدخلَهُ اللهُ بها الجنَّة "(3).

والمنيحة - أَيُّهَا النَّاسُ - هِيَ أَنَّ الإنسانَ يكونُ عنده غنمٌ وفيها حليبٌ فيمنحُهَا لفقير يحلبُها ويستفيدُ منْهَا فإذا انتهَى الحليبُ منها أرجعَها لصاحِبَها.

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (4) مِنْ حديثِ أبي هريرةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ عنِ النَّبِيِّ وَالْكُولِيَّةُ فيها يرويهِ عنْ رَبِّه عزَّ وجَلَّ قالَ: «أذنبَ عبدٌ ذنبًا فقالَ: اللهمَّ اغفرْ لي ذنبي، فقالَ تباركَ وتعالى: أذنبَ عبدي ذنبًا فعلِمَ أنَّ لَهُ ربًّا يغفرُ الذنبَ ويأخذُ بالذنبِ، ثُمَّ عاد فأذنب، فقالَ: أي ربِّ اغفرْ لي ذنبي، فقالَ تباركَ وتعالى: عبدي أذنبَ ذنبًا فعلمَ أنَّ لهُ ربًّا يغفرُ الذنبَ ويأخذُ بالذنبِ ما خفرْ لي ذنبي، فقالَ تباركَ وتعالى: أيْ ربِّ اغفرْ لي ذنبي، فقالَ تباركَ وتعالى: أذنبَ عبدي ذنبًا فعلمَ أنَّ له ربًّا يغفرُ الذنبَ ويأخذُ بالذنبِ عملُ ما شئتَ فقدْ غفرْتَ لكَ».

<sup>(1)</sup> مرتاةُ المفاتيح (5/ 317).

<sup>(2)</sup> رواه البخاري (2631).

<sup>(3)</sup> رواه البخاري (2631).

<sup>(4)</sup> رواه البُخاريُّ (7 - 750)، ومسلم (2758) واللفظ له.

فهذا العبدُ \_ أيُّا الناسُ \_ علمَ بذنبهِ وعلمَ أنَّه معاقبٌ عليه من اللهِ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ إِنْ شَاء وعَلمَ أَنْ اللهَ غفارُ الذنبِ وقابلِ التوبِ من عبادِهِ رجعَ إلى اللهِ رجاءَ رحمتهِ وخوفًا من عقابِه كانَ ذلكَ سببًا في قبولِ توبتهِ بخلافِ منْ ظنَّ أنَّ الله تَخفى عليه خافيةٌ فإنَّه كافرٌ بلا شكِ فلله ما أعظمَ الرجاء! وما أعظمَ نفعَه! وما أحوجَ العبدَ إليه وإلى تعلُمِه وفهمِه!

وفي «الصَّحيحَيْنِ» أَنَّ مِنْ حديثِ أبي سعيدٍ الخدرِيِّ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ ناسًا في زمنِ رسولِ اللهِ وَيَتَلِكُ عَنْهُ أَنَّ ناسًا في زمنِ رسولِ اللهِ وَيَتَلِكُ قَالُوا: يا رسولَ الله. هَلْ نرَى ربنا يومَ القيامَةِ ؟. قالَ رسولُ اللهِ وَيَتَلِكُ وَ اللهِ عَمْ اللهِ اللهِ عَلَيْكُ وَ اللهِ عَمْ اللهِ اللهِ عَلَيْكُ وَ اللهِ اللهِ عَلَيْكُ وَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وفيه: "فَوالذي نفسي بيدِهِ مَا منكُمْ مِنْ أَحدِ بأشَدَّ مُنَاشَدةً للهِ في استُقْصَاء الحق من المؤمنين لله يومَ القيامةِ لإخوانِهمُ الذينَ في النَّارِ يقولونَ: ربَّنا كانُوا يصومونَ معنا ويُصلونَ ويَحجُّونَ فيُقالُ لهم: أَخرجُوا منْ عَرفتُم فتحرَّمُ صُورُهُم على النَّار فيُخرِجونَ خلقًا كثيرًا .... الحديثُ».

أيُّها الناس أبْشروا فَرحمةُ اللهِ واسعةٌ كلَّ شيءٍ.

قَالَ الله \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَالَىٰ \_ : ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءً ﴾ (الأَغْرَافِ : 156).

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (2) مِنْ حديثِ أبي هريرةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ عنِ النَّبِيِّ وَعَلَيْكُ قِ قَالَ: «إن للهِ مائة رحمة أنزلَ منها رحمة واحدة بين الجنِّ والإنسِ والبهائِم والهوام، فبها يتعاطون وبها يتراحمون وبها تعطف الوحشُ على ولدِها وأَخرَ الله تسعًا وتسعين رحمة يرحمُ الله بها عبادَهُ يومَ القِيامَةِ».

<sup>(1)</sup> رواه البُخاريُّ (7439)، ومسلم (183) واللفظ له.

<sup>(2)</sup> رواه البُخاريُّ (6000)، ومسلم (2752) واللفظ له.

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ مِنْ حديثِ أَبِي هريرةَ رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللّهِ عَيَّلَكِيَّةٍ: «لما قضى الله الخلق كتب في كتابِه، فهو عندهُ فوقَ العرشِ: إنَ رحمتي غَلَبَتْ غضبي».

وفي "صحيحِ مسلمٍ" أمن حديثِ أبي هريرة رَضِحَالِلَهُ عَنْهُ أن رسولَ اللهِ عَلَيْكَالِيَّةُ قالَ: "لو يعلمُ المؤمنَ ما عند اللهِ من العقوبةِ ما طمعَ بجنتِه أحدٌ، ولو يعلمُ الكافرُ ما عندَ اللهِ من الرحمةِ ما قنطَ من جنتِه أحدٌ».

وفي «صحيح مسلم» (3) مِنْ حديثِ أبي موسى الأشعريِّ رَضِحَالِلَهُ عَنْهُ أَنْ رسولَ اللهِ عَلَيْكَ قَالَ: «لا يموتُ رجلٌ مسلمٌ إلا أدخلَ اللهُ مكانَه يهودِيًا أو نصرانيًا».

وفي لفظِ: «إذا كانَ يومُ القيامةِ دفعَ الله ـ عزَّ وجلَّ ـ إلى كلِّ مسلمٍ يهوديًا أو نصرانيًا فيقولُ: هذا فكاككُ من النَّارِ».

وفي "صحيح مسلم" (4) مِنْ حديثِ عثمانَ رَضِيَّالِتَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسول اللهِ عَلَيْكَالَةٍ: «منْ ماتَ وهو يعلمُ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلَّا اللهُ دخلَ الجنَّةَ».

وفي "صحيحِ مسلمٍ" أَن مِنْ حديثِ أبي هريرةَ رَضِوَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قال رسول اللهِ عَلَيْكَ عَنْهُ قَالَ: قال رسول اللهِ عَلَيْهِ : "والْذِي نفسي بيدِهِ لوْ لم تذنبُوا لذهب الله بكُمْ ولجاءَ بقومٍ يذنبون فيستغفرونَ اللهَ فيغفرُ لهُمْ».

وأَسْتَغْفِر اللَّهَ.

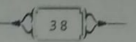
<sup>(1)</sup> رواه البُخاريُّ (2194) واللفظ له، ومسلمٌ (2751).

<sup>(2)</sup> رواه مسلمٌ (2755).

<sup>(3)</sup> رواه مسلمٌ (2767).

<sup>(4)</sup> رواه مسلمٌ (26).

<sup>(5)</sup> رواه مسلمٌ (2749).



الخُطْبةُ الثانية \_ وَصِيَّةُ رسولُ اللهِ عَلَيْ قَبْلَ مَوْتِهِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالْسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمِعِينَ.

أَمَّا بَعدُ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ الرجاءِ والآنَ حديثِي معكمْ عنْ وصيَّة رسولِ اللهِ عَيَّالِيَّةُ أَذْكُرُ لَكُمْ نقطةً معن وصيَّة رسولِ اللهِ عَيَّالِيَّةُ أَذْكُرُ لَكُمْ نقطةً مهمةً وهي أَنْ الرجاء لا يصحُ إلا مع الطاعة كها قال شاهُ الكرمانيَّ رَحْمَهُ اللَّهُ: «علامةُ صحةِ الرجاء حُسْن الطاعة»(1).

ففي «الصحيحين» (2) مِنْ حديثِ عائشةَ رَضِيَالِيَّةُ عَنْهَا قالت: كانَ رسولُ اللهِ عَيَلَظِيَّةً إذا صلى قامَ حتَّى تتفطرَ رجلاهُ. قالتْ عائشةُ: يا رسولَ اللهِ! أتصنعُ هذا وقد غفرَ لكَ مما تقدمَ منْ ذنبِكَ وما تأخْرَ؟. فقال: «يا عائشةُ! أفلا أكونُ عبدًا شكورًا؟».

فهَا هوَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ ـ أَيُّهَا الناسُ ـ لم يزددْ إلا اجتهادًا في العمل وقدْ غفرَ الله لهُ ما تقدَّمَ من ذنبه وما تأخّرَ.

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (3) مِنْ حديثِ معاذِ بنِ جبلٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: كنتُ رِدْفَ النبي عَلَيْ عَلَى حَارٍ يُقالُ لهُ عُفيرٌ. فَقالَ: «يا معاذُ، هل تدري ما حقَّ الله على عبادِه وما حقَّ العبادِ على الله على الله على الله على عبادِه وما حقَّ العبادِ على الله عبادِ على الله أن لا يشركُ به شيئًا». قلتُ: يا رسولَ الله أَفلا أُبشَّرُ بهِ الناسَ؛ قال: «لا تبشرُهمْ فيتكلُوا».

<sup>(1) «</sup>مدارج السالكين» (2/ 18).

<sup>(2)</sup> رواه البخاري (19)، ومسلم (81).

<sup>(3)</sup> رواه البُخاريُّ (2856) واللفظ له، ومسلمٌ (30).

قالَ ابن رجبٍ رَحِمَهُ أَللَهُ قالَ العلماءُ: «يُؤخَذُ منْ منعِ معاذَ من تبشيرِ الناسِ لِئلًا يتكلُوا أَنَ أحاديثَ الرُّخصِ لا تُشاعُ في عمومِ الناسِ؛ لئلا يَقْصرَ فهمهمْ عَنِ المُرادِ بِهَا».

وقالَ رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «وقد سمعهَا معاذٌ فلمْ يزددْ إلَّا اجتهادًا في العملِ، وخشيَّةً للهِ - سُبِّحَنَهُ، وَتَعَكَلَ ـ فأمَّا مَنْ لم يبلغْ منزلتَهُ فلَا يأمَنُ أَنْ يقصِّر اتكالًا على ظاهرِ الخبر».

أَيُّهَا الناسُ قبلَ أَنْ أُودِّعَ مقامي هذَا أذكِّركُمْ بوصيةِ رسولِ اللهِ عَيَنْظِيَّةٍ قَبْلَ مؤتِهِ.

ففي "صحيحِ مسلمٍ" أَن حديثِ جابرِ بنِ عبدِ اللهِ رَضَّ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ سمعَ رسولَ اللهِ وَضَّ اللهِ وَضَّ اللهِ وَسَوْلَ اللهِ وَسَلَمُ اللهِ وَعَلَى اللهِ اللهِ وَعَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

قَالَ الحَافظُ المناويُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «أَيْ لَا يموتنَّ فِي حَالِ مِنَ الأحوالِ إِلّا فِي هذهِ الحَالَةِ وهُوَ حَسنُ الظنِّ باللهِ ـ تعالى ـ بأنْ يظنَّ أنّهُ يَرحمُهُ ويعفوَ عنْهُ لأنّهُ إذا احتضرَ لم يبقَ لخوفِهِ معنًا بل يؤدِّي للقنوطِ »(2).

فهذَا - أَيُّمَا الناسُ - الذي يجبُ أَنْ يكونَ عليهِ العبدُ إِذَا جاءَهُ الموتُ وانقطعَ العملُ. ففي سننِ الترمذيِّ بسندٍ حسنٍ حسنهُ الألبانيُّ في «الصحيحة» (3) منْ حديثِ أنسٍ رَضِوَٰ النَّهُ عَنْهُ أَنَّ النبيَّ عَيَّا اللَّهِ عَلَى شابِ وهوَ في الموتِ فقال: «كيفَ تجدُك؟». قال: «والله يا رسولَ اللهِ إِن أَرجُو اللهَ وإني أَخافُ ذنوبِي». فقالَ رسولُ اللهِ عَيَا اللهِ عَيَا اللهِ عَلَى شَابِ عبدٍ مثلِ في هذا الموطنِ إلّا أعطاهُ اللهُ ما يرجُو وأمّنه ممّا يخافُ».

<sup>(1)</sup> رواه مسلمٌ (2877)، وأبُّو داود (3113).

<sup>(2)</sup> التيسيرُ بشرح الجامع الصغيرِ (2/ 977).

<sup>(3) (</sup>حسن أُخُرِجه التَرمذي (983) وقالَ حديثٌ حسنٌ غريبٌ وحسنهُ الألبانيُّ في «الصحيحة» (3/41).

أَيُّهَا النَّاسُ هَكَذَا كَانَ حَالُ السَّلَفِ عَنَدَ المُوْتِ فَكَانَ أَحَدَهُمْ يَأْمَرُ بِنِيهِ عَنَدَ الموتِ أَن تَقَرأً عَلَيْهِ آيَاتُ الرحمةِ (١) حتَّى تخرج روحُهُ وهوَ محسنٌ الظنْ باللهِ أَنَّه يغفرُ لهُ ويرحمهُ ويستقبلُهُ بالإِنعَامِ فها ظنكُمْ بربِّ العالمينَ أكرم الأكرمينَ وأرحم الراحمينَ؟!

إذا أمسى فراشي من ترابٍ ٥٠٥ وصرتُ مجاورَ الربِ الرحيم فهنُّ وفي أحبائي وقولوا ٥٠٥ لكَ البشرى قَدِمْتَ على كريم

ها هنا وقفة مع الإمام الشافعي رَحِمَهُ اللّهَ فعنْ فقيرِ بْنِ مسكينِ قالَ: دخلتُ على الشافعي أعودُهُ في مرضِ موتِه فقلتُ لهُ: كيفَ أصبحتَ يا أبا عبدِ الله؟ قال: أصبحتُ من الدنيا راحلًا ولإخواني مفارقًا، ولكأسِ المنيّةِ شاربًا، ولا أدري أروحي تصيرُ إلى الجنةِ فأهنيهَا أمْ إلى النارِ فأعزّيها؟ وأنشأَ يقولُ:

ولما قسا قلبي وضَاقتْ مذاهبي ٥٠٥ جعلتُ الرجا منّي لِعفوِكَ سُلَّمًا تعاظمني ذنبي فلمَّا قُرنتُهُ ٥٠٥ بِعَفْوِكَ رَبِّي كان عَفْوُكَ أَعْظَمَا ٢٠٠٥ تعاظمني ذنبي فلمَّا قُرنتُهُ ٥٠٥ بِعَفْوِكَ رَبِّي كان عَفْوُكَ أَعْظَمَا ٢٠٠٥

«ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار».

<sup>(1)</sup> رويَ ذلك عن سليمانَ التيمييُّ كما في السيَّرِ (6/ 199)، وتهذيبِ الكمالِ (12/ 12). (2) «دليلُ الفالحينَ» لابن علانَ (2/ 361).

## 4 شطرُ الإيمان

### الخُطْبةُ الأُولى:

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُور أَنْفُسِنا، ومِنْ سيِّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلُّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أنْ لا إله إلَّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أنَّ مَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ عَ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (النّغيِّمانَك : 102).

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِنسَآءً وَاتَّقَوُا اللَّهَ ٱلَّذِي تَسَآةَ لُونَ بِهِ عَ وَٱلْأَرْحَامُّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النَّلَتُنَّا في : 1).

- ﴿ يَثَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَجْزَابَا ؛ 70 - 71).

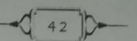
أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْي هَدْيُ مُحَمَّدٍ - عَلَيْلِيَّهِ - ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّار. أمَّا بَعْدُ - حَدِيثي مَعَكُمْ الْيَوْمَ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «الوُّضُوعِ».

والوضوء - أيُّما الناس - أمره عظيمٌ وفضلُه جليل.

فمِنْ فضائل الوضُوءِ - أَيُّهَا الناسُ - أنَّهُ شطرُ الإيمانِ.

ففي "صحيح مسلم" (1) مِنْ حديثِ أبي مالكِ الأشعريِّ رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسول الله عَلَيْكَة : «الطَّهورُ شطرُ الإِيمانِ».

<sup>(1)</sup> رواه مسلمٌ (223).



ومِنْ فضائلِ الوضُّوءِ - أَيُّهَا الناسُ - أنَّهُ سببٌ لرفْع الدرجاتِ.

ومِنْ فضائلِ الوضُوءِ - أيُّها الناسُ - أَنَّه سببٌ لمغفرةِ الذُّنوبِ.

ففي "صحيَحِ مسلمٍ" أَو المُؤمنُ عديثِ أَبِي هريرةَ رَضَيَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ وَعَلَيْكُمْ قَالَ: "إِذَا تُوضاً الْعبدُ المسلمُ - أَو المُؤمنُ - فغسَلَ وجْهَهُ خرجَ مِنْ وجهِهِ كُلُّ خطيئةٍ نظرَ إليْهَا بعينيهِ معَ المُاءِ - أَوَ معَ آخِرِ قطرة الماءِ - فإذَا غَسَلَ يدَيْهِ خرجَ مِنْ يديْهِ كُلُّ خطيئةٍ كَانَ بطشتْهَا يداهُ مع الماءِ - أو معَ آخِرِ قطْرِ الماءِ - فإذَا غسلَ رجليْهِ خرجَتْ كُلُّ خطيئةٍ مشتْهَا رجلاهُ معَ المَاءِ - أو معَ آخِرِ قطْرِ الماءِ - حتَّى يخرُجَ نقيًا منَ الذُّنوب".

وفي «صحيحِ مسلمٍ» (3) مِنْ حديثِ عُثمانَ رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيلَةٍ: «مَنْ توضّاً فأحسْنَ الوُضُوءَ خرجَتْ خَطايَاهُ مِنْ جَسَدِهِ حَتَّى تخرجَ مِنْ تحْتِ أَظْفَارِهِ».

ومِنْ فضائلِ الوضُوءِ - أَيُّهَا الناسُ - أَنَّهُ سببٌ لدخُولِ الجنَّةِ.

ففي "صحيحِ مسلمٍ" ففي "صحيحِ مسلمٍ أَنْ حديثِ عُقبةَ بْنِ عامرِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: سمِعْتُ رسولَ اللهِ عَلَيْهِ يَقْلِلهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ يَقُول: "مَنْ تُوضًا فأحسنَ الوُضوءَ ثمّ صلّى ركعتين يُقبلُ عليهِم بقلْبِهِ وَجبتُ لهُ الْجُنّةُ».

<sup>(1)</sup> رواه مسلمٌ (251).

<sup>(2)</sup> رواه مسلمٌ (244).

<sup>(3)</sup> رواه مسلمٌ (245).

<sup>(4)</sup> رواه مسلمٌ (234).

ومِنْ فضائلِ الوضُوءِ - أَيُّهَا الناسُ - أنَّهُ نورٌ للعبدِ يومَ القِيَامَةِ.

ففي «صحيح مسلم»(1) مِنْ حديثِ أبي هريرةَ رَضَوَلِللَهُ عَنْهُ قالَ: سمعْتُ خَليلي عَلَيْ اللهُ الدُّورُةُ وَصَوَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: سمعْتُ خَليلي عَلَيْ اللهُ الدُّمُومُ».

والحِلْيَةُ - أَيُّهَا الناسُ - هِي النُّورُ يَومَ القِيامَةِ، وَأَرادَ بالحِلْيَة هَا هُنَا التَّحْجِيلُ يَومَ القِيامَةِ ، وَأَرادَ بالحِلْيَة هَا هُنَا التَّحْجِيلُ يَومَ القِيامَةِ مِنْ أَثَرِ الوُضوءِ كَمَا قَالَ ابْنُ الأَثِيرِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ فِي «النِهَايةِ»<sup>(2)</sup>.

ومِنْ فضائلِ الوضُوءِ - أَيُّهَا الناسُ - أَنَّهُ علامةٌ تميِّزُ هَذِهِ الأَمةَ عندَ ورودِ الحُوضِ. ففي «الصحيحين» (3) مِنْ حديثِ أبي هريرةَ رَضِوَّالِلَهُ عَنْهُ قالَ: سمعْتُ رسولَ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ يقولُ: «إِنَّ أُمتِّي يُدعوْنَ يومَ القِيامةِ غُرًّا محجَّلِين مِنْ آثارِ الْوُضوءِ».

وهَا أَنَا \_ أَيُّهَا الناسُ \_ أَذْكُرُ لَكُمْ صَفَاتِ وُضُوءِ النَّبِيِّ وَعَلَيْكِيَّةٍ فَلَا هَدْيَ أَحْسَنُ مِنْ هَدْيهِ وَعَلَيْكِيَّةٍ.

فأولُ مَا نبدأُ بِهِ - أَيُّهَا الناسُ - النَّيَّةُ وهِيَ أَنْ ينُوِي الْوُضوءَ بقلبِهِ لِما في «الصحيحين» (4) مِنْ حديثِ عُمَرَ رَضَوَلِللَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّمَا الْأَعمالُ بالنِّيَّاتِ».

<sup>(1)</sup> رواه مسلمٌ (250).

<sup>(2)</sup> النهايّةُ (1/ 345).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (1)، ومسلمٌ (1907).

<sup>(4)</sup> رواه البخاريُّ (136)، ومسلمٌ (246).

وَلَا ينطقُ بالنِّيّةِ؛ لأَنَّ النَّبِيِّ عَيَلِكِيْرٌ لَمْ ينطقْ بِهَا، وَلِأَنَّ اللهَ يَعلمُ ما في الْقلبِ، فَلَا حاجةَ إِنْ الْإخبارِ بِهَا فِيهِ.

ثُمَّ التسْمِيةُ بعدَهَا يَقُولُ: باسْمِ الله لما في سنن أَبِي داودَ وابْنِ مَاجَةَ والترمذيِّ بسنَدٍ حسنِ حسنه الألبانيُّ في «الْإِرْواءِ»(أَ مِنْ حَديثُ أَبِي هُريرةَ رَضِحَالِلَهُ عَنْهُ عنِ النَّبِيِّ بسنَدٍ حسنِ حسنه الألبانيُّ في «الْإِرْواءِ»(أَ مِنْ حَديثُ أَبِي هُريرةَ رَضِحَالِلَهُ عَنْهُ عنِ النَّبِيِّ بَعْنَانُ لا وُضُوءَ لَهُ، وَلَا وُضُوءَ لِمَنْ لَمْ يَذَكُرِ اسْمَ الله عليْهِ».

ثُمَّ غَسلُ الوجْهِ كلِّهِ ثَلاثًا مِنَ الْأُذُنِ إلى الأُذُنِ عَرْضًا ومِنْ مَنَابِتِ شَعْرِ الرأْسِ إلى أَسْفَل اللِّحْيَةِ طُولًا.

ومِنَ الْوَجْهِ المضمضةُ وَهِيَ غَسْلُ الْفَمِ وتَحْريكُ الماءِ فِيهِ، والاسْتِنشاقُ وَهُوَ إِيصالُ الماءِ إِلى داخلِ الْأَنفِ وجَذْبهُ بالنَّفَسِ إِلَى أَقْصَاهُ.

وَالاسْتنْثارُ وَهُوَ إِخراجُ الماءِ مِنَ الأَنفِ بَعد الاسْتِنشاقِ.

وَلَا يَجُوزُ أَن يَفَرِّطُ فِي شِيءٍ مِنْ ذَلِكَ لأَنَّ الْوجة بِمَا فِيه رُكنٌ مِنْ أَرْكَانِ الْوضوءِ يَقُول الله ـ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى ـ : ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوۤ الإِذَا قُمۡتُمۡ إِلَى الصَّلَوْةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ (اللَّالِئَةِ : 6).

فهَذَا أمرٌ مَنَ اللهِ - سُبَحَنَهُ، وَتَعَكَى - بِغسلِ الْوجهِ مُطلقًا وفَسّرهُ النّبِيُ عَلَيْهِ بِفعْلِهِ وتعليمِه فمضمض واستنشق في كلّ وُضوءٍ تَوضّأهُ كها في «الصحيحين» (2) مِنْ حَديث عبدِ اللهِ بْنِ زيدٍ بْنِ عَاصِمِ الأنصاري رَضِوَاللّهُ عَنْهُ (وكانتْ لَهُ صُحْبَةٌ) قالَ: قِيلَ لَهُ: تَوضَأْ لَنا وُضوء رَسولِ اللهِ عَلَيْكِيْهُ ، فَدَعَا بِإِنَاءٍ ، فَأَكْفأ منهَا عَلى يَدَيْهِ ، فغسلَهُمَا ثَلاثًا ثُمَّ تَوْضَأْ لَنا وُضوء رَسولِ اللهِ عَلَيْكِيْهُ ، فَدَعَا بِإِنَاءٍ ، فَأَكْفأ منهَا عَلى يَدَيْهِ ، فغسلَهُمَا ثَلاثًا ثُمَّ أَدْخلَ يَدَهُ فاسْتَخرِجَه ، فمضْمَض واستَنْشَقَ مِنْ كف واحِدةٍ ، ففعَلَ ذلكَ ثلاثًا، ثُمَّ أدخلَ يَدَهُ واستَخْرجها فغسلَ يَديْهِ أدخلَ يَدَهُ واستَخْرجها فغسلَ يَديْهِ

<sup>(1)</sup> **«حسن»** أخرجَه أَبُو داودَ (101)، وابْن ماجهَ (398)، والتِّرمِذِّيُ (25) وحَسَّنَهُ الأَلْبَانِيُّ في «الإرواء» (81). (2) رواهُ البخاريَّ (185)، ومسلمٌ (235).

إِلَى المرفِقَيْن، مرَّتَيْنِ مرَّتَيْنِ، ثُمَّ أَدْخَلَ يدَهُ فاسْتَخرجَهَا فمسح رَأْسَهُ، فأَقْبَلَ بيدَيْهِ وأَدْبَرَ، ثُمَّ غَسَلَ رجليْهِ إِلَى الكَعْبَيْنِ، ثُمَّ قَالَ: هَكذا كَانَ وُضُوءَ رَسُولِ اللهِ ﷺ .

ثُمَّ يَأْتِي بَعْدَ ذَلِكَ غَسْلُ اليَدينِ إِلَى المُرْفَقَيْنِ ثلاثًا الْيُمْنَى ثُمَّ الْيُسْرَى لِقَولِ الله - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيَّدِيَكُمْ إِلَى المَرَافِقِ ﴾ (المثانِلَةِ: 6).

و ﴿ إِلَى ﴾ هُنَا ـ أَيُّهَا الناسُ ـ بِمْعنَى «مَعَ» فَيَجِبُ إِدْخَالُ الْمِرْفَقَيْنِ فِي الْغُسْلِ وَيَجِبُ - أَيْضًا ـ إِدْخَالُ الكَفَّيْنِ فَإِنَّ بعضَ الناسِ يغْفَلُ عَنْ ذَلِكَ.

وَلَا يَجُوزُ أَنْ يَفُرَطَ بِشَيءٍ مِنْ ذَلِكَ؛ لِأَنَّ الله - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - أَمَرَ بِغَسْلِ اليُدَينِ إِلَى المُرفَقَيْنِ وَفَسَّرهُ النَّبِيُّ عَيَّلِكِيَّهُ بِفَعْلِهِ كَمَا فِي "صحيح مسلم" أَنْ مِنْ حَديث أَبِي هُريرةً رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أَنَّهُ تَوَضَّأَ فَعْسَلَ يَدَيْهِ حَتَّى أَشْرَعَ فِي الْعَضُدَينِ، وَغَسَلَ رِجْلَيْهِ حَتَّى أَشْرَعَ فِي الْعَضُدَينِ، وَغَسَلَ رِجْلَيْهِ حَتَّى أَشْرَعَ فِي الْعَضُدَينِ، وَغَسَلَ رِجْلَيْهِ حَتَّى أَشْرَعَ فِي السَّاقَيْنِ، ثُمَّ قَالَ: "هَكَذَا رَأَيْتُ رَسُولَ الله وَ الله وَ الله وَ الله عَضَدَينِ، وَعَسَلَ رِجْلَيْهِ حَتَّى أَشْرَعَ فِي السَّاقَيْنِ، ثُمَّ قَالَ: "هَكَذَا رَأَيْتُ رَسُولَ الله وَ الله وَ الله وَ الله عَلَى الله وَاللهُ الله وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْهَ وَالْمَالُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ

ثم يأتي بعدَ ذَلِكَ مَسْحُ الرأْسِ كلِّهِ مِنْ مَقْدَمِهِ إِلى قَفَاهُ، ومِنْهُ الأُذُنانِ فيُدْخِلُ سَبَّاحَتَّيْهِ فِي صِمَاخَيْهِمَا، ويَمْسَحُ بِإِبْهَامَيْهِ ظاهَرَهُمَا.

> يَقُوْلَ الله \_ سُبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَأَمْسَحُواْ بِرُءُ وسِكُمْ ﴾ (المِثَانِلَة : 6). والبَاء هُنَا \_ أَيُّهَا الناسُ \_ لِلْإِلْصَاق فيكونُ التَّقْدِيرُ «امْسَحُوا رُءُوسَكُمْ».

وَيُؤَيدَ مَا جَاءَ فِي "الصَّحِيحَيْن" (2) مِنْ حَديث عَبْدِ الله بْنِ زَيْدِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: "أَتَانَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْكِ فَأَخْرَ جَنَا لَهُ مَاءً فِي تَوْرِ مِنْ صُفْرِ (أي قَدَحٍ مِنْ جيِّدِ النحَّاسِ) فَتَوضَّأَ فَعْسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثًا وَيَديْهِ مَرَّتِينِ إِلَى الْمُرفَقَيْن، ومَسحَ برأسِهِ فأقبلَ بِه وأدبرَ بَدَأ بمُقَدِّم رأسِه، ثمَّ ذهبَ بِهمَ إلى قَفَاهُ، ثم ردَّهُما إِلَى المكانِ الَّذي بدأ منهُ وغَسلَ رِجْلَيْهِ».

<sup>(1)</sup> رواهُ مسلمٌ (246).

<sup>(2)</sup> رواهُ البخاريُّ (185)، ومسلمٌ (235).

وَلَا يعزُبُ عنَّا ـ أَيُّهَا الناسُ ـ أَنَّ الْأُذُنَيْنِ منَ الرَّأْسِ لأَنَّهُمَا منَهُ. ففي سننِ ابْنِ ماجة بسند صحيح صحّحه الألبانيُّ فِي «الْإِرْواءِ» (١) مِنْ حَديث عبْد اللهِ بنِ زيدٍ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيْهُ : «الأذنانِ منَ الرأسِ».

ثم بَعْدَ ذَلكَ يأتي غسلُ الرجلَيْنِ مع الكَعْبِينِ ثلَاثَ مرّاتٍ مع العنايةِ بالعَقِبِينْ. يقول الله \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَل \_ : ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ﴾ (الثَّالِّلَةَ : 6). بنَصْبِ "أَرْجِلَكُمَ" عَطفًا على الْمَعْشُولَاتِ.

و ﴿ إِلَى ﴾ هُنَا ـ أَيُّهَا الناسُ ـ بِمْعنَى «مَعَ» فَيَجِبُ إِدْخَالُ الكَعْبَينِ فِي الْغُسلِ وَلَا يَجُوزُ أَنْ يُفَرِّط فِي شيءٍ مِنْ ذلِكَ؛ لأنَّ اللهِ أَمَر بِغَسْلِ الرِّجْلينِ إِلَى الكَعْبيْنِ وفسّرهُ النَّبِيُّ وَ يُعَلِّلِهِ كَا فَي حَديثِ أَبِي هُريرةً رَضَى اللهِ عَنْهُ المتقدم وفيه قَوُلُهُ: «وَعَسلَ رِجْلَيْهِ حَتَّى النَّبِيُّ وَ السَّاقَيْنِ».

فَهَذَا ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ وُضُوءُ النَّبِيِّ عَلَيْكِيَّهُ فَمن تَوَضَّأَ نَحْوَ هَذَا الْوُضُوءِ ثُمَّ صَلى ركعتينِ بخُشُوعِ وحُضُورِ قلبٍ غُفرَ لَهُ مَا تقدمَ مِنْ ذَنبهِ.

ففِي "الصحيحين" من حديثِ مُرانَ مولى عُثمانَ أَنَّهُ رَأَى عُثمانَ دَعَا بِإِنَاءٍ فَلَمْ فَلَمْ وَاسْتَنْشَقَ فَأَفْرغَ على كفَيْهِ ثَلاثَ مِرارٍ، فغسَلهُما، ثُمَّ أَدْخَلَ يَمينَهُ فِي الْإِناءِ فمضمْضَ، واسْتَنْشَقَ (واسْتَنْشَرَ)، ثُمَّ غَسلَ وَجْهَهُ ثلاثًا ويدَيْهِ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ ثَلاثَ مرَّاتٍ، ثم مسح برأسه، ثم غَسلَ رِجليْهِ ثَلاثَ مِرَارٍ إلى الْكَعْبَيْنِ، ثُمَّ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللهِ وَيَكَالِي وَ : "مَنْ تَوضًا نحُو وَضُوبِي هَذَا ثُمَّ صَلّى رَكعتيْنِ لَا يُحدِّثُ فيهمَا نفسهُ، غُفِرَ لَهُ مَا تقدّمَ مِنْ ذَنْبِهِ".
وأَضُوبِي هَذَا ثُمَّ صَلّى رَكعتيْنِ لَا يُحدِّثُ فيهمَا نفسهُ، غُفِرَ لَهُ مَا تقدّمَ مِنْ ذَنْبِهِ".

<sup>(1)</sup> اصحيحًا أخْرجَهُ ابْنُ ماجَه (443)، وصححه الألْبَانِيُّ في «الإرواء» (84).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (158)، ومسلمٌ (226).

الخُطُّبةُ الثانية \_ ما يَنْقُضُ الطَّهُورَ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بُعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «الوضوعِ» والآنَ حديثي مَعَكُمْ عَنْ نواقِضِه.

أَيُّها الناسُ قبلَ أَنْ أَذكرَ نواقضَ الوضوءِ أذَّكركُمْ بسُنَنِهِ.

فَمِنُ سَنَ الوضوءِ - أَيُّهَا النَّاسُ - السواكُ فقدْ أخرجَ البخاريَّ في صحيحهِ معلقًا مجزومًا بِهِ وصحَّحَهُ الألبانيَّ في «صحيح الجامع» (أ) مِنْ حَديث أبي هريرةَ رَضَّوَالِتَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ: «لَولا أَنْ أَشَّقَ على أُمتِي لأمرتُهُمْ بالسَّواكِ عندَ كلِّ وُضوءٍ».

ومِنْ سننِ الْوضوءِ - أَيُّهَا النَّاسُ - غَسلُ الكفينِ في أولِ الْوضوءِ.

ففي «الصحيحينِ» (2) مِنْ حَديث عثمانَ رَضَوَلِنَهُ عَنْهُ في صفةِ وُضوءِ النَّبِيِّ وَعَلَيْكُمْ: «فأَفْرغَ على كفَّيْهِ ثَلاثَ مِرارٍ فغسَلهُما».

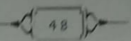
إِلَّا إِذَا كَانَ مَسْتَيَقَظًا فَإِنَّهُ يَجِبُ غَسَلَهُمَا عَلَى الصَّحَيْحِ لِمَا فِي "الصَّحَيْحِيْنِ" فَ مِنْ حَديث أَبِي هُرِيرة رَضَوَلِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَنَظِيْهُ: "إِذَا اسْتَيَقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ نَومِهِ فَلَا يَعْمَسُ يَدَهُ فِي الْإِنَاءِ حَتَّى يَعْمَهَا ثَلاثًا، فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي أَيْنَ بِاتَتْ يَدُهُ".

وَمِنْ سنَنِ الْوُضوءِ - أَيُّهَا النَّاسُ - غَسْلُ الْأَعضاءِ ثَلَاثًا عَدَا الرأسِ فَيمسَحُ مرةً واحدةً فقط.

<sup>(1)</sup> أخرجَهُ البخاريُّ معلَّقًا مجزُومًا به (4/ 158)، وصحَّحهُ الألْبانيُّ في "صَحيح الجُامِعَ" (5316).

<sup>(2)</sup> رواهُ البخاريُّ (159)، ومسلمٌ (226).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (162)، ومسلمٌ (278).



لِحديثِ مُمرانَ مولى عُثيانَ المتقدِّمِ وفِيهِ أَنَّهُ غَسلَ وجهَهُ ثَلاثًا ويَدَيْهِ إِلَى المِرْفَقَيْنِ ثَلاثَ مِرَارٍ، ثُمَّ مسحَ برأسِهِ، ثمَّ غسَلَ رجلَيْهِ ثَلاثَ مِرارٍ إلى الكعْبَينِ (١).

وثبتَ عَنْ رَسولِ اللهِ عَيَّالِكُمْ أَنَّهُ تَوَضَأَ مَرةً مرةً كَمَا فِي "صحيحِ البخاريُّ" مِنْ حَديث ابنِ عباسِ رَعَوَالِنَهُ عَنْ النَّبِيُّ عَيَّالِكُمْ : «أَنَّهُ تَوضاً مرةً مرةً".

وثَبتَ عنْهُ أَنَّهُ تَوَضَّا مرتيْنِ مرَّتَيْنِ كما في "صَحيحِ البخاريِّ"، مِنْ حَديث عبد الله بن زيد رَضَاً لِللهُ عَنْهُ أنه ﷺ: "تَوَضَّا مرتيْنِ مرَّتَيْنِ".

ويجوزُ أَنْ يكونَ البعضُ مرّتَيْن والبعضُ ثلَاثًا لما في «الصحيحينِ» أَ مِنْ حَديثِ عبد الله بن مَسعودٍ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ أَن رسولَ اللهِ وَلَيْكَالِيَّةٍ غسلَ بعضَ أعضائِهِ مرتيْنِ وبعضَها ثَلَاثًا.

وَمِنْ سُنَنِ الْوضوءِ - أَيُّمَا النَّاسُ - تخليلُ أصابعِ اليديْنِ والرِّجليْنِ لِمَا في سُنَنِ أبي دَاودَ بسندِ صَحيحِ صححَهُ الألبانيُّ في «صَحيحِ سُننِ أبي داوُدَ» مِنْ حَديث لَقيطِ بُنِ صَبرةَ رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيَلِيِّ : «أَسْبِغِ الْوُضوءَ وخللُ بيْنَ الأصابع وبَالغُ في الْاسْتِنشَاقِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ صَائِمًا».

وَمِنْ سُنَنِ الْوضوءِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الدُّعاءُ بعدَ الوُضوءِ لِمَا في «صَحيح مسْلم» (٥) مِنْ حَديث عمرَ رَضِيَّالِيَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «مَا منكُمْ مِنْ أَحَدٍ يتوضأُ

<sup>(1)</sup> تقدمَ تخريجُه.

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (156).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (157).

<sup>(4)</sup> رواه البخاريُّ (185)، ومسلمٌ (191).

<sup>(5)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ أبو داوُدَ (142)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صَحيح أبي داوُد" (129).

<sup>(6)</sup> رواه البخاريُّ (33 64)، ومسلمٌ (226).

فيسبغُ، ثمَّ يقولُ: أَشهدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وحدَهُ لا شريكَ لهُ، وأشهدُ أَنَّ محمدًا عبدُهُ ورسولُه إِلَّا فُتحَتْ لَهُ أبوابُ الجنَّةِ الشَّهانيةِ يَدخُلَ مِنْ أَيَّهَا شَاءِ".

وَمِنْ سُنَنِ الْوضوءِ صلاةُ ركعتَيْنِ بعدَ الْوضُوءِ.

لِمَا فِي «الصحيحينِ» مِنْ حَديث عُثمانَ رَضَوَلِيَّةُ عَنْهُ قَالَ: رأَيْتُ رَسُولَ اللّهِ ﷺ وَوَضًا نَحُو وَضُوئِي هَذَا، ثم قَامَ فركعَ ركعتيْنِ لَا يُحَدِّثُ فيهمَا نَفْسَهُ غُفِرَ له مَا تَقَدُّمَ مِنْ ذَنْبِهِ.

أَيُّهَا النَّاسُ بَعْدَ أَنْ ذَكَرتُ بعضَ سُنَنِ الوْضوءِ هَا أَنَا أَذَكُرُ لَكُمْ نَوا قِضَ الْوُضُوءِ. فَمِنْ نَوا قَضِ الْوُضوءِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الخارجُ مِنَ السّبيلَيْنِ كالبَوْلِ والغَائِطِ والرِّيحِ. لِقُولِ الله - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - : ﴿ أَوْ جَآءَ أَحَدٌ مِنَ ٱلْفَآبِطِ ﴾ (المَثَاثِلَةُ : 6).

ولِمَا فِي "صَحيحِ مشلم" (1) مِنْ حَديث أبي هريرةَ رَضِّوَلِلَةُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ فَ اللّهِ عَلَيْهِ فَا اللّهُ صَلّاةَ أُحدِثُم إِذَا أُحدثُ حَتَّى يَتُوضُاً". فقَالَ رَجُلُ مِن عَضِرُ مَوْتَ: مَا الْحَدثُ يَا أَبَا هريرةً؟ قَال: فساء أو ضُراطٌ.

ومِنْ نَواقضِ الْوُضوءِ - أَيُّهَا النَّاسُ - المنيُّ والودْيُ والمذي.

فقد أخرجَ «البيهقيُّ» (2) بسندٍ صحيحٍ إلى ابنِ عبّاسٍ أنَّهُ قالَ: «المنيُّ، والودْيُ، والودْيُ، والمذيُّ: أَمّا المَنِيُّ فيهِ الغسلُ، وأمّا المذْيُ والوَدْيُ ففيهِ مَا إسْبَاغ الوضُوءِ».

ومِنْ نَواقضِ الْوُضوءِ - أَيُّهَا النَّاسُ - النَّومُ المستغرقُ الَّذِي لَيْسَ مَعَهُ إِدراكٌ ولا سيَّا إذا شكَّ أنَّ ريًا خرجَ منْهُ.

وكذا الجنونُ والإغماءُ وما أشبَه ذلكَ مِنَ الأدويةِ المزيلةِ للعقْلِ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (135) واللفظ لَهُ، ومسلمٌ (225).

<sup>(2)</sup> اصَحيحًا أخرَجهُ البيهقِيُّ (1/ 115).

ومِنْ نَواقضِ الْوُضوءِ - أَيُّهَا النَّاسُ - مسُّ الفرج بلا حائل.

لِمَا فِي سُنَنِ أَبِي داودَ بسنَدٍ صحيح صحَّحَهُ الْأَلبانيُّ فِي «الإِرْواءِ»(1) مِنْ حديثِ بُسرةَ بنتِ صفوانَ رَضِوَالِلَهُ عَنْهَا أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْكَا قَالَ: «مَنْ مَسَّ ذكرَهُ فليتَوضَّا اللهِ عَلَيْكَا قَالَ: «مَنْ مَسَّ ذكرَهُ فليتَوضَّا اللهِ عَلَيْكَا فَاللهُ عَنْهَا أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْكَا فَاللهُ عَنْهَا أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْكَا فَاللهُ عَنْهَا أَنْ رسولَ اللهِ عَلَيْكَا فَاللهُ عَنْهَا أَنْ رسولَ اللهِ عَلَيْكَا فَاللهُ عَنْهَا أَنْ رسولَ اللهِ عَلَيْكُونَ فَاللهُ عَنْهَا أَنْ رسولَ اللهِ عَلَيْكُونَ فَاللهُ عَنْهَا أَنْ اللهِ عَلَيْكُونُ فَاللهُ عَنْهَا أَنْ رسولَ اللهِ عَلَيْكُونَ فَاللهُ عَنْهَا أَنْ اللهِ عَلَيْكُونَ وَاللّهُ عَنْهَا أَنْ اللهُ عَنْهَا اللهُ عَلَيْكُونُ وَاللّهُ عَنْهَا أَنْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهَا أَنْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهَا أَنْ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَنْهَا أَنْ اللّهُ عَلَيْكُونُ وَاللّهُ عَنْهَا أَنْ اللّهُ عَنْهَا أَنْ وَاللّهُ عَنْهَا أَنْ وَاللّهُ عَنْهَا أَنْ وَاللّهُ عَنْهَا اللّهُ عَنْهَا أَنْ وَاللّهُ عَنْهَا أَنْ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهَا أَنْ وَاللّهُ عَنْهَا لَاللّهُ عَنْهَا أَنْ وَاللّهُ عَنْهَا اللّهُ وَاللّهُ عَنْهَا لَاللّهُ عَنْهَا أَنْ وَلَكُونُ وَلَيْكُونُ وَاللّهُ عَلَيْكُونُ وَاللّهُ عَنْهَا أَنْ وَاللّهُ عَلَيْكُونُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا لَهُ عَلَيْكُونُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُونُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُونُ وَاللّهُ عَلَاللّهُ وَاللّهُ وَالل

ومِنْ نَواقضِ الْوُضوءِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَكُلُ لُحُومِ الْإِبِلِ.

لِمَا فِي "صَحيحِ مسْلم "(2) مِنْ حَديث جابرِ بَنِ سمْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رجلًا سأَلَ رسولَ اللهِ عَلَيْكَ عَنْهُ أَنَّ وإنْ شئتَ فَلا رسولَ اللهِ عَلَيْكَ عَنْهُ أَنْ مِنْ لحومِ الْغَنمِ؟ قالَ: "إِنْ شِئْتَ فتوضَّأ، وإنْ شئتَ فَلا تتوضأ». قال: أتَوضأُ مِنْ لحُومِ الْإِبلِ؟ قال: "نَعَمْ، فَتوضًا مِنْ لحُومِ الْإِبلِ».

اللهمَّ فَقهْنَا فِي الدينِ واجْعَلْنَا مِنَ الَّذِينِ يَعْبدُونَكَ عَلى بَصِيرةٍ. اللهمَّ وَفَقْنَا للقَوْلِ والْعَملِ فِي السِّرِّ والْعَلَنِ.

<sup>(1)</sup> اصحيحً أخرَجهُ أبو دود (181)، وصحَّحَهُ الألباني في «ا رواء» (116).

<sup>(2)</sup> رواه مسلمٌ (360).

# ق الإسراء والمعراج

#### الخُطبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعبنهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورٍ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيئًاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إلله إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أنَّ مُحمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا أَتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ، وَلَا تَنُونُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (النظفالة : 102).

﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّفُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن تَغْمِن رَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا رَوْجَهَا رَبَّكُ مِنْ كَثِيرًا فَهِنَّا ﴾ (الشَّنْتَاةِ : 1).
 وَاتَشُوا اللَّهُ اللَّهِ اللَّذِى قَلْدُرُهُ مَمْ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَفِينِا ﴾ (الشَّنْتَاةِ : 1).

﴿ إِنَّا أَيْهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ٱنْفُوا ٱللَّهُ وَفُولُوا فَرَلًا سَدِيدًا ﴿ أَنْ مُعَلِحٌ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُونَكُمْ أَوْنَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُونَكُمْ وَمَن يُطِيعِ ٱللَّهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَرْزًا عَظِيمًا ﴾ (الانجنزاني 20 - 71).

امًّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَيُلْكِيْهُ - ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وكُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةً، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةً، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثَةً في النَّارِ. المَّا بَعْدُ - حَدِيثِي مَعَكُمُ الْبَوْمَ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ الإِسْرَاءِ والمُعْراجِ.

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ الإِسْراءَ والمعرَاجُ حادثتانِ مُتَلازِمَتانِ ومترادِفتَان ثَابِتتان بنصِّ القُرآنِ الكريم، والسُّنَةِ النَّبويَةِ الصَّحيحَة فلقد نصَّ القرآنُ الكريم، على أنَّ معجزة الإسراءِ قَدْ تَمُّت ليلا حينَ تَمَّ انتقالُ الرَّسولِ وَتَتَلِيكُةٍ منَ المسجِدِ الحرامِ فِي مكة المكرمةِ الى المسجِدِ الأَقْصَى في القدسِ الشَّريفِ بأرضِ فلسطينَ (۱).

<sup>(1)</sup> انظُرُ انظرةَ النَّبِيمِ (1/ 247).

قَالَ اللّٰهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ ، لَبَلًا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَكَرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَنَرَكْنَا حَوْلَهُ، لِنُرِيَهُ، مِنْ اَلِئِنَا ۚ إِنَّهُ، هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ ﴾ (اللَّفِزَالَةِ : 1).

وَمِمَّا جَاءَ فِي تفسيرِ الآيةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِي آَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ ، ﴾.

السَبِحُ في اللغةِ التَبَاعُدُ والمعنى ينزه اللهُ نفسَهُ المقدسةَ ويعظمُهَا عَمَّا لَا ينبَغِي وقولُهُ: ﴿ بِعَبَدِهِ ٤٠ أَيْ بِمحمدٍ عَيَالِيلَةٍ .

ونسبةَ النَّبِيِّ إِلَى ربِّه بوصفِ العُبُوديَّةِ غَايةُ الشرفِ للرسولِ عَلَيْكَا لَهُ لأنَّ عبادَ اللهِ كثيرٌ فلمَ خَصّهُ فِي هذِهِ الآيةِ بالذِكْرِ؟ ذلكَ لتخصِيصِهِ بالشَرَّفِ العظيم.

وقولُهُ تَعَالَى ﴿ لَنَاكَ ﴾ إِنمَّا قالَ ﴿ لِنَكَ ﴾ مَعَ أَنَّ الْإِسْرَاءَ لَا يَكُونُ إِلَّا فِي اللَّيْلِ؛ لِأَنَّهُ أُرادَ بِهِ تأكيدَ تَقْلِيلِ مُدَّةِ الْإِسْرَاءِ؛ فَإِنَّهُ أُسْرِيَ بِهِ فِي بعْضِ اللَّيْلِ مِنْ مكَّةَ إِلَى الشامِ.

وقولَهُ تعَالى: ﴿ مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴾ إِنَّمَا سُمِّى المسجدُ الحرامُ لحرمَتِهِ أَيْ لشرفِهِ عَلَى سائِرِ المساجِدِ؛ لِأَنَّهُ خُصَّ بأحكام ليستْ لِغَيْرِهِ.

وَالْمُسجِدُ الأقْصِي إِنهَا سُمِّيَ بذلكَ لبُعْدِ الْمُسافةِ بَيْنَهُ وبَينَ المسجدِ الحرام.

و قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ اللَّذِى بَكَرَّكُنَا حَوْلَهُ ﴾ قِيلَ ؛ لِأَنَّهُ مَقَرُّ الأَنبياءِ وَمَهبَطُ الملائِكَةِ، لِذَلِكَ قَالَ إِبْراهيمُ عَلِيَّةٍ: ﴿ إِنِّى ذَاهِبُ إِلَى رَبِّ سَيَهْدِينِ ۞ ﴾.

أَيْ إِلَى حَيْثُ وَجَّهنِي رَبِّي أَيْ إِلَى بَرِّ الشَّامِ؛ لِأَنَّهُ عَرَفَ بِتَعْرِيفِ اللهِ إِيَّاهُ أَنَّ الشَّامَ مَهْبَطُ الرَّحَاتِ وَأَنَّ أكثرَ الْوَحِيْ يكونُ بالشَّام وَأَنَّ أكثرَ الْأنْبِيَاءِ كَانُوا جَا.

وَقَالَ ـ سُبْحَنَهُۥ وَتَعَكَلَى ـ : ﴿ لِلْرِيهُۥ مِنْ ءَايَئِنَاۚ ﴾ أَيْ مَا رَأَى تِلْكَ اللَّيْلَة مِنْ الْعجَائِب والْآيَاتِ الَّتِي تَدلُّ عَلَى قُدرةِ اللهِ.

وَأَما المعْرَاجُ - أَيُّمَا النَّاسُ - فَهُوَ الانتْقَالُ بالرسُول ﷺ إِلَى السَّمَاوَاتِ، لِتَصِلَ بِهِ إِلَى المُنتَهَى وَلِيطَّلع بِحَوَاسِهِ وَدُونَ شَكِّ عَلى آيَاتِ اللهِ الكبْرَى.

قَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةُ أُخْرَىٰ ۞ عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنَاهَىٰ ۞ عِندَهَا جَنَّهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةُ أُخْرَىٰ ۞ عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنْفَىٰ ۞ عِندَهَا جَنَّهُ اللّٰهِ وَكَا كُبُرَىٰ ۞ اللّٰهُ عَنْ مَا يَغْشَى ٱلسِدْرَةَ مَا يَغْشَى ٱلسِدْرَةَ مَا يَغْشَى ٱلسِدْرَةَ مَا يَغْشَى آلَهُ اللّٰهُ وَمَا طَغَىٰ ۞ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ مَايَنتِ رَبِّهِ ٱلْكُبُرَىٰ ۞ اللّٰهَ عَنْ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَىٰ ۞ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَىٰ ۞ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْكُولَا عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَى

و مِما جَاءَ فِي تفسيرِ الآيَاتِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ قولُهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَىٰ \_ : ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةُ الْمَارِينَ فَي اللهِ عَلَيْهِ النَّاسُ \_ قولُهُ مرةً أُخْرَى نَازِلًا إِليْهِ.

ففي «صَحيحِ مسْلمِ» (1) عَنْ أَبِي هُرَيْرةَ رَضَاً اللَّهُ عَنْ أَبِي هُرَيْرةً رَضَاً اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ فِي قَولهِ تَعالَى: ﴿ وَلَقَدْ رَوَاهُ اللَّهُ اللَّلَا اللْمُواللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وفي «الصَّحيحيْن» (2) مِنْ حَديث ابْنِ مَسْعُودٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ محمدًا ﷺ رَأَى جبريلَ لَهُ سِتُّائِةً جَناحٍ.

وفي «الصَّحيحيْنُ» (3) عَنْ مَسروقٍ قَالَ: قُلْتُ لعائشةَ رَضَّالِلَّهُ عَنْهَا: فَأَيْنَ قُولُهُ: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَلَدُكُ الصَّحيحيْنُ وَأَدْنَى اللهِ عَنْ مَسروقٍ قَالَ: ذَاكَ جبريل، كَانَ يأْتِيهِ في صُورةِ الرجُل، وَاللهُ عَنْهَا لَمُ فَي صُورةِ الرجُل، وَإِنَّه أَتَاهُ هَذهِ المرةَ في صُورتِهِ فَسَدَّ الأَفْقَ.

وقَولُهُ تَعالَى: ﴿ عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنتَهَىٰ ﴾ .

هِيَ شجرةٌ عظيمةٌ فَوقَ السَّماءِ السَّابِعَةِ سُمِّيتْ سِدْرَةُ المُنتَهَى؛ لِأَنَّهُ يَنْتَهِي إِلَيْهَا مَا يَغْرُجُ مِنَ الله عَنْ الله عَنْ

وقَولُهُ تَعالَى: ﴿ عِندَهَاجَنَّهُ ٱلْمَاْوَيْنَ ﴾ .

أَيْ الْجُنَّةُ الجامِعَةُ لِكُلِّ نَعِيمٍ، وَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الْجُنَّةُ فَوقَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ.

<sup>(1)</sup> رواه مسلمٌ (175).

<sup>(2)</sup> رواه البخاريُّ (4857)، ومسلمٌ (174).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (3235)، وَمسلمٌ (177).

وقُولُهُ تَعالَى: ﴿ إِذْ يَغْشَى ٱلمِنْدُرَةَ مَا يَغْشَىٰ ﴾ .

أَيْ يَغْشَاهَا مِنْ أَمْرِ اللهِ شَيءٌ عَظيمٌ لَا يَعْلَمٌ وَصْفَهُ إِلَّا اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَى- . وقَولُهُ تَعالَى: ﴿ مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَنَى ﴾ . أَيْ: مَا زَاغَ يَمْنَةٌ وَلَا يَسْرةٌ عَنْ مقصُودِهِ. و ﴿ وَمَا طَنَىٰ ﴾ أَيْ: مَا تَجَاوَزَ البَصَرُ. وَهُوَ كَمَالُ الْأَدَبِ مِنْهُ وَيَكَالِيا ﴿ .

وقَولُهُ تَعالَى: ﴿ لَقَدْ زَأَىٰ مِنْ ءَايَنتِ رَبِّهِ ٱلْكُبْرَيَ ﴾ .

أَيْ مِنَ الْجُنَّةِ وَالنَّارِ وَغَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْأُمُورِ الْتِي رَآهَا ﷺ لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِهِ (1). أَيُّهَا النَّاسُ لَقَدْ أَدَّعَى بَعْضُ النَّاسِ أَنَّ الْإِسْرَاءَ كَانَتْ رُؤْيَا مناميَّةً والَّذي دلَّ عليهَا الكتابُ والسُّنَّةَ وَإِجْماعُ الْأُمَّةِ أَنَّ الْإِسْرَاءِ حَصَلَتْ بِالرُّوحِ والجُسَدِ.

قَالَ ابْنُ عَبّاسٍ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ: «إِنَّهَا كَانَتْ رُؤْيَا عَيْنِ بِالرُّوحِ وَالجَسَدِ يَقَظَةً لَا مَنَامًا». وَقَالَ ابْنُ حَجَرٍ رَحِمَهُ اللَّهُ: «إِنَّ الْإِسْرَاءَ والْمِعْراجَ وَقَعَا فِي لَيْلَةٍ وَاحِدَةٍ فِي الْمِقَظَةِ بِجَسَدِ النَّبِيِّ وَيَكَالِلَهُ وَرُوحِهِ بَعْدَ الْبَعْثِ، وَإِلَى هذَا ذهبَ الجُمهُورُ مِنْ عُلْمَاءِ المحدِّثينَ والْفُقَهاءِ والمتكلِّمينَ، وتوارَدَتْ عَلَيْهِ ظَوَاهِرُ الْأَخْبَارِ الصَّحِيحَةِ، وَلَا يَنْبغي الْعدُولُ عِنْ ذَلِكَ، إذ لَيْسَ فِي الْعَقْلِ ما يُحيلُهُ حتَّى يحتاجَ إلى تَأْوِيل "2".

أَيُّهَا الناسُ ذَلِكَ ما أَجمَلَهُ القرآنُ في الإسراءِ والمعراجِ! وقدْ فَصَّلَتْهُ السُّنَّةُ أعظمَ التفصيلِ وبيَّنتُهُ أَحْسَنَ البيانِ.

ففي «الصَّحيحين» (أنَّ مِنْ حَديث أَبِي ذَرِّ رَضِيَّالِيَّةِ عَالَ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ قَالَ: «فرجَ سقفُ بَيتِي وأَنَا بمكة فنزلَ جبريلُ، ففرجَ صدرِي، ثم غسَلَهُ بهاءِ زمْزمَ ثم جَاءَ

<sup>(1)</sup> انظر "تفسيرَ السَّعدي" (19) بتصرُّف يسيرٍ.

<sup>(2)</sup> انظر «الفتح» (15/ 44) وزُادَ المعادن (1/ 99) حيث نصَّ علَى أَنَّ الْإِسْرَاء والمعراج كانا في لَيْلَةٍ وَاحِدَةٍ. (3) رواه البخاريُّ (342،1636،3342)، ومسلمٌ (163).

بطسْتٍ منْ ذَهَبٍ ثُمَّتِلِيءٍ حِكْمَةً وَإِيهَانًا فَأَفْرَغَهُ فِي صَدْرِي ثُمَّ أَطْبَقَهُ ثُمَّ أَخذَ بِيَدي فَعَرَجَ بي إلى السَّمَاءِ الدُّنيَا ....».

وَفِي "صَحيح مسلم" أَن مِنْ حَديث أَنسٍ رَضَّالِيَهُ عَنهُ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْكَةً قَالَ، وَهُو دَابَّةٌ أَبْيضُ طويلٌ فوقَ الحُمارِ ودونَ البغلِ يضعُ حافرَهُ عند منتهى طرفِه) قال، فركبته حتى أتيت بيت المقدِس، قال: فربطته بالحِلقة الَّتي يَرْبط بهِ الأنبياءُ. قَالَ: ثُمَّ دخلتُ المسجدَ فصليتُ فيهِ ركعتيْنِ ثُمَّ خرجْتُ. فجاءَني جبريلُ عَليْهِ اللَّنبياءُ فقالَ جبريلُ عَليْهِ السَّلَامُ : عَيْهِ اللَّن فقالَ جبريلُ عَليْهِ السَّلَامُ : الخرت الفِطرة.

ثُمَّ عُرِجَ بنا إلى السَّماءِ الثَّانيةِ فاسْتَفْتَح جبْريلُ، قَالَ: جبريلُ، قيلَ: ومَنْ مَعكَ؟ قالَ: محمدُ قيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ؟ قالَ: قد بُعثَ إليهِ، فَفُتحَ لَنَا، فَإِذَا أَنَا بِآدَمَ، فَرحَّبَ بِي وَدَعَا لِي بخيرِ.

ثُمْ عُرِجٌ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ الثَّانيةِ، فَاستفتحَ جبريلُ، فقيلَ: من أَنتَ؟ قالَ: جبريلُ، قيلَ: ومَن معك؟ قالَ: محمدٌ، قيلَ: وقد بُعِثَ إِليْهِ؟ قَالَ: قَدْ بعثَ إِليْهِ، فَفَتحَ لنا، فَإِذَ قَلَ: وَمَن معك؟ قالَ: محمدٌ، قيلَ: وقد بُعِثَ إِليْهِ؟ قَالَ: قَدْ بعثَ إِليْهِ، فَفَتحَ لنا، فَإِذَ أَنَا بابني الْخَالَةِ عيسى ابنِ مريمَ ويحيى ابنِ زكريًّا - صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِمَا - ، فرحَّبَا ودَعُوا لي بخير.

ثُم عُرِجَ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ الثَّالِثَةِ، فَاستفتحَ جبريلُ، فقيلَ: من أَنتَ؟ قالَ: جبريلُ، قيلَ: ومَن معك؟ قالَ: محمدٌ ﷺ، قيلَ: وقد بُعِثَ إِليْهِ؟ قَالَ: قَدْ بعثَ إِليْهِ، فَفَتحَ لنا، فَإِذَ أَنَا بيوسُفَ ﷺ، إذا هو قد أعطِيَ شَطَرَ الْحُسُنِ، فرحَّبَ ودَعَا لي بخيرٍ.

ثُم عُرِجَ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ الرَّابِعَةِ، فَاستفتحَ جبريلُ، فقيلَ: من هَذَا؟ قالَ: جبريلُ، قيلَ: ومَن معكَ؟ قالَ: قَدْ بعثَ جبريلُ، قيلَ: ومَن معكَ؟ قالَ: قَدْ بعثَ

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ عن أَبِي هُريرةَ (7515)، ومسلمٌ (162) واللَّفظُ لَهُ.

إِلَيْهِ، فَفَتَحَ لَنَا، فَإِذَ أَنَا بِإِذْرِيسَ، فرحَّبَ وَدَعَا لِي بخيرٍ، قَالَ اللهُ ـ عَزَّ وَجَلَّ ـ : ﴿ وَرَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا اللهُ ﴾ (مَرَكَتَمَا: 57).

ثُم عُرِجَ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ الحَامِسَةِ، فَاستفتحَ جبريلُ، فقيلَ: من هَذَا؟ قالَ: جبريلُ، قيلَ: ومَن معك؟ قالَ: محمدٌ ﷺ، قيلَ: وقد بُعِثَ إِليْهِ؟ قَالَ: قَدْ بعثَ إِليْهِ، فَفَتحَ لنا، فَإِذَ أَنَا بِهَارُونَ ﷺ فَرحَّبَ وَدَعَا لِي بِخَيْرٍ.

ثُم عُرِجَ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ السَّادِسَةِ، فَاستفتحَ جبريلُ، فقيلَ: من هَذَا؟ قالَ: جبريلُ، قيلَ: ومَن معكَ؟ قالَ: محمدٌ ﷺ، قيلَ: وقد بُعِثَ إِليْهِ؟ قَالَ: قَدْ بعثَ إِليْهِ، فَفَتحَ لنا، فَإِذَ أَنَا بِمُوسَى ﷺ فرحَّبَ وَدَعَا لِي بِخيرِ.

ثُم عُرِجَ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ، فَاستفتحَ جبريلُ، فقيلَ: من هَذَا؟ قالَ: جبريلُ، قيلَ: ومَن معكَ؟ قالَ: محمدٌ عَلَيْكِيَّ ، قيلَ: وقد بُعِثَ إِليْهِ؟ قَالَ: قَدْ بعثَ إِليْهِ، فَفَتحَ لنا، فَإِذَ أَنَا بِإِبْراهِيمَ عَلَيْكِيَّ مُسْنِدٌ ظَهْرهُ إِلَى البَيْتِ المعمُورِ وَإِذَا هُوَ يَدْخُلُهُ كُلَّ يومِ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ لَا يَعُودُونَ إِلَيْهِ.

ثُمَّ ذَهبَ بِي إلى سِدْرةِ المنتهَى، وَإِذَا ورقُهَا كَآذَانِ الْفِيلةِ، وإِذَا ثَمرُهَا كَالقِلَالِ، قَالَ، فلمَّا غَشِيهَا مِنْ أَمْرِ اللهِ ما غشَى تغيرَّتْ، فَما أُحدٌ مِنْ خَلْقِ اللهِ يستطيعُ أَنْ يَنْعَتَها مِن خُشْنِهَا. فأو حَى الله إليَّ ما أَوْحَى، ففرضَ عليَّ خَسينَ صَلاةً فِي كُل يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ. فنزلَتُ إلى مُوسَى عَلَيْكَ فَالَ: مَا فَرضَ رَبُكَ عَلى أُمتِك؟

قلتُ: خَسينَ صَلاةً، قَالَ: ارجعُ إِلى رَبِّكِ فاسأَلْهُ التخفيف، فَإِنْ أَمْتَكَ لَا يُطيقونَ ذَلكَ فإنِّي قَد بَلَوْتُ بَني إِسْرَا ئيلَ وخَبرُتُهمْ.

قَالَ: فرجَعتُ إلى ربِّي فقلتُ: يا ربِّ خَفِّفْ على أُمتي، فَحَطَّ عَنِّي خمسًا.

فرجعتُ إِلى مُوسَى فقلتُ: حَطَّ عنِّي خمسًا، قَالَ: إِنَّ أَمتَكَ لا يطيقونَ ذلكَ فَارْجِعْ إِلى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ التخفيفَ.

قَالَ: فَلَم أَزَالُ أُراجِعُ بِي - تَبَارِكَ وتَعَالَى - وبِيْنَ مُوسَى ﷺ حتَّى قَالَ: يَا مُحمدُ: إنهنَّ خسُ صلواتٍ كلَّ يومٍ ولَيْلةٍ، لكلِّ صلاةٍ عَشرٌ فذلكَ خسونَ صلاةً، ومَنْ هَمَّ بحسنةٍ فلمُ بحسنةٍ فلمْ يعملُها كتبتْ لهُ عَشْرًا ومَنْ همْ بسيئةٍ فلمْ يعملُهَا لم تكتبْ شيئًا، فَإِنْ عَملها كُتِبَت سيئةً واحدةً.

قال: فنزلتُ حتَّى انتهيتُ إِلَى موسَى ﷺ فأخبرْتُه، فقالَ: ارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فاسأَلْهُ التخفيف، فقالَ رسولُ الله فقلتُ: قَد رجعْتُ إلى ربِّي حتَّى استحیْتُ مِنْهُ. وأَسْتَغْفِرُ الله.

### الخُطبةُ الثانية \_ عظمَةُ الصَّلاةِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُوْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعدُ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «الْإِسْراءِ والمُعرَاجِ» والآنَ حديثي مَعَكُمْ عَنْ عَنْ «عظمةِ الصَّلَاةِ».

والصَّلاةُ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَمرُهَا عظيمٌ، وقدْرُهَا جليلٌ ومَمَّا يَدُلُّ على عِظَمِ شَأْنِهَا وعلوً قَدْرِهَا أَن اللهَ - شُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى - لَمْ يفرضْهَا في الْأَرْضِ بواسطةِ جبريلَ، وإنَّما فَرضَها بِدونِ وسَاطَةٍ ليلةَ الْإِسْرَاءِ مِنْ فوقِ سَبْعِ سَمَواتٍ.

أَيُّهَا النَّاسُ الصَّلاة فرضتْ خمسينَ صَلاةً، ثُمَّ خففَ اللهُ ـ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَّلُ ـ عَلَى عَلِي عَبادِهِ ففرضَهَا خمسَ صَلَواتٍ في اليُومِ واللَّيْلَةِ فهي خمسونَ في الْمِيزَانِ وخمسٌ في الْعَمل.

جَاءَ ذلِكَ في "صحيح البخاريِّ" أَ مِنْ حَديث أَبِي هريرةَ رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْ النَّبِيِّ قَالَ: «خفَّفَ عَنَّا أَعْطَانَا بِكُلِّ حَسَنَةٍ عَشْرَ أَمْثَالِمًا».

أَيُّهَا النَّاسُ حَافِظُوا عَلَى صَلَاتِكُمْ فَإِنَّهَا عَهَادُ الدِّينِ، وأعظمُ أَرْكَانِ الْإِسْلَامِ ودَعَائِمِهِ العِظَام وأولُ مَا يُحَاسَبُ عليْهِ العَبْدُ مِنْ عَمَلِهِ.

ففي سننِ النَّرِمذيِّ بسندٍ حسنٍ حَسَّنَهُ الْعَلَّامةُ الْأَلبَانِيُّ في «الْإِرْوَاءِ» مِنْ حَديث معاذٍ رَضَّ لِللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكِيَّهُ قال: «رأَسُ الْأَمرِ الإسْلام، وعمودُهُ الصَّلاة، وذِرْوَةُ سِنَامِهِ الجهادِ».

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (7515).

وفي «الصحيحين» (أ) مِنْ حَديث ابْنِ عُمرَ رَضَيَالِنَهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ وَيَتَالِيْقُ قَالَ: «بُنيَ الْإِسْلامُ عَلَى خَسٍ: شَهادَةِ أَنْ لَا إِلَه إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رسولُ اللهِ، وإِقَامِ الصَّلَاةِ، وإِيتَاءِ الزكاةِ، وصَوْمِ رَمضانَ، وحجِّ الْبَيْتِ».

وأخرجَ الطبرانيُّ في الأوسَطِ بِسَندِ صخيحِ صحَحَهُ الْأَلبَانيُّ في "الْإِرْوَاءِ" مِنْ حَديث أَنسٍ رَضَوَالِلَهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُ قَالَ: "أُولُ مَا يُحَاسَبُ بِهِ الْعبْدُ يومَ القيامَةِ الصَّلاةُ فَإِنَّ صَلَحَتْ صَلَحَ سَائِرُ عملِهِ، وَإِنْ فَسَدَتْ فسدَ سَائِرُ عَملِهِ».

أَيُّهَا النَّاسُ قَبْلَ أَنْ أُودِّعَ مقامِي هَذَا أَذكركمْ بِآخِر وَصيَّةٍ أَوْصَى بَهَا النَّبِيُّ عَيَّلِكُوْ أُمَّتَهُ وهُوَ يُودِّعُ الدُنْيَا.

ففي مُسندِ أحمدَ بسندٍ صحيحٍ صَحَّحَهُ الْأَلْبانِي في "الْإِرْوَاءِ" (أَ) مِنْ حَديث أَم سلَمةَ رَضَوَلِيَّةُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالتْ: كَانَ مِنْ آخِرَ وصِيَّةِ رَسولِ اللهِ وَيَلَظِيَّةٍ : "الصَّلاةَ ومَا ملكَتْ أَيْمَانكُمْ ". حتَّى جَعَلَ نبيَّ اللهِ وَيَلَظِيَّةٍ يُجُلْجِلُهَا فِي صدْرِهِ ومَا يفِيضُ بِهَا لِسَانُهُ.

اللُّهمَّ أَعِنَّا عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْنِ عِبادَتِك.

اللّٰهمَّ وفقْنَا لِأَدَاءِ الصَّلَاةِ المَكتُوبَةِ حيثُ ينادى لَهَا علَى الْوجْهِ الَّذِي يُرْضِيكَ، وَلَا تَكِلْنَا إِلَى أَنْفُسِنَا طَرْفَةَ عَيْنٍ.

<sup>(1)</sup> رواه البخاريُّ (8)، ومسلم (16).

<sup>(2) «</sup>صَحيحٌ» أخرجَهُ الطبرَانيُّ في «الأَوسَطِ» (1/ 409)، وصححه الألباني بمجموع طُرقِه كَمَا في «الصحيحَة» (3/ 346).

<sup>(3) (</sup>صَحيحٌ أخرجَهُ أَحمدُ (6/ 290)، وصححه الألباني في "الْإِرْوَاءِ" (7/ 238).

### و الخشوع في الصلاة المالاة

### الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحُمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ مَحَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (ٱلنَّخْتِمَاتَ : 102).

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَالنَّهَ ٱلَذِى تَسَاءَ أُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النَّسَيَّالِةِ : 1).

\_ ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ مُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْتَالِيُّ : 70 - 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَ اللهِ عَدُهُ وَكُلَّ اللهِ وَكُلَّ اللهِ وَكُلَّ اللهِ وَكُلَّ اللهِ وَكُلَّ اللهِ وَكُلَّ اللهُ وَكُلَّ صَلالةٍ فِي النَّارِ. وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثَهُم وكُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةً، وكُلَّ ضلالةٍ فِي النَّارِ. أمَّا بَعْدُ - حَدِيثي مَعَكُمْ الْيَوْمَ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «الْخُشُوعُ فِي الصَّلاقِ».

أَيُّهَا النَّاسُ الخشوعُ أمرُهُ عظيمٌ وقدرهُ جليلٌ فهو سببٌ عظيمٌ منْ أسبابِ الفلاحِ. قَالَ اللَّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ ﴾ (المُؤَمِنُونَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ فَي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ ﴾ (المُؤَمْنُونَ اللهُ عَلَيْهُمْ وَاللهُ عَلَيْهُمُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُمُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ الل

أي خَائفُونَ ساكنُونَ. قَالَ ابنُ كثيرٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «الخشوعُ هو السكونُ والطمأنينةُ والتُّوَدَةُ والتواضعُ والحاملُ عليهِ الخوفُ من اللهِ ومراقبتُهُ»(1).

<sup>(1)</sup> تفسيرُ ابنِ كثير (6/ 418).

ومحلَّ الخشوعِ - أيُّهَا النَّاسُ - في القلبِ وثمرتُهُ على الجُوارح.

دلَّ علَى ذلكَ ما جاء في سُننِ التَّرمذيِّ بسندِ صحيحٍ صححهُ الألبانيُّ في «صحيحِ التِّرمذيِّ» المُن رسول الله «صحيحِ التِّرمذيِّ» أن من حديثِ عبد الله بنِ عمرهِ رَسَوَلِيَّهُ عَنْهُمَا قالَ: كانَ رسولُ الله وَ الله ومن نفس لا يقولُ: «اللهم إن أعوذُ بك من قلبٍ لا يخشعُ، ومن دعاء لا يُسمع، ومن نفس لا تشبعُ، ومِن علم لا ينفعُ أعوذُ بك مِنْ هَوْلاءِ الأربع».

فدلَّ هذَا الدعاءُ على أنَّ الخشوعَ محلُّه القَلبُ وهُو يزيدُ وينقصُ فمنهُمْ مَن يبلغُ خشوعُهِ عنانَ السَّماءِ ومنهُمْ مَنْ يخرجُ مِنْ صلاتهِ لَمْ يعقِلْ شَيئًا كمّا في مسندِ أحمدَ بسندِ حسن حسن حسنهُ الألبَانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" أن من حديثِ عبَّارِ رَضَيَالِتَهُ عَنْهُ قال: قالَ رسولُ اللهِ وَيَنَا اللهِ عَمْرُهَا، تسعَهَا، رسولُ اللهِ وَيَنَا اللهِ عَمْرُهَا، تسعُهَا، ثمنها، شبعُها، سدسُها، خسمُها، ربعُها، ثلثُها، نصفُها».

فدلَّ الحديثُ - أَيُّهَا النَّاسُ - على أنَّ الأجرَ حاصلٌ بحسَبِ الخشوعِ. وحكمُ الخشوعِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أنَّهُ وَجبٌ على الصَّحيح.

قالَ شيخُ الإسلامِ ابنُ تيميَّةَ رَحِمَهُ أَللَهُ: «قالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى \_ : ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةِ وَإِنَّهَا لَكِيرَةُ إِلَا عَلَى ٱلْخَشِعِينَ ۞ ﴾ (الثقلة: ٥٤).

وهذَا يقتضِي ذمَّ غيرِ الخاشِعينَ والذَّمُّ لا يكونُ إِلا لتركِ واجبٍ أو فعلِ محرْمٍ. وإنْ كانَ غيرُ الخاشعينَ مذمومِينَ دلَّ ذلكَ على وجوبِ الخشوع.

ويدلُّ علَى وجوبِ الخشوعِ فيهَا ـ أَيْضًا ـ قولُهُ تعالَى ـ : ﴿ قَدْ أَفَلَتَهِ كَالْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ ﴾ (المُؤَنَّنُونَ ا - 2). إلى قولهِ تعالى: ﴿ أُولَيَهِكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ۞

<sup>(1)</sup> اصحيحًا أخرجه الترمذي (3729)، وصحَّحَهُ الألباني في اصحيحِ التِّرمذيَّ ا (2769).

<sup>(2)</sup> الصحيح أخرجه أحمدُ (4/ 321)، وحسَّنهُ الألباني في الصحيح الجامع (1626).

ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ ﴿ لِلْفَانْبُونَ اللهِ وَالْمِفَانُونَ اللهِ وَتَعَلَى الْمُؤْمُونَ اللهِ وَاللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا ا

ومما جاءَ في فضلِ الخشوعِ ووعيدِ مَنْ تركَهُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ :

ما أخرجه أبو داود في سننه بسند صحيح صحّحه الألبانيُّ في "صحيح الجامعِ" (2) من حديثِ عِبادة بنِ الصامتِ رَضَيَلِيَّةُ عَنهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيَلَا لِيَّةٍ: «خَمسُ صلواتِ افترضَهُنَّ اللهُ ع عزَّ وجلَّ ع ، مَن أحسنَ وضُوءَهُنَّ، وصلاهُنَّ لوقْتِهنَّ، وأتمَّ رُكوعهنَّ وخُشوعَهنَّ؛ كانَ له على اللهِ عهدُّ أَنْ يغفرَ لَهُ، ومَن لمْ يفعل، فليسَ لَهُ على اللهِ عهدُ أَنْ يغفرَ لَهُ، ومَن لمْ يفعل، فليسَ لَهُ على اللهِ عهدُّ أَنْ يغفرَ لَهُ، ومَن لمْ يفعل، فليسَ لَهُ على اللهِ عهدُ أَنْ يغفرَ لَهُ، وإنْ شاءَ عَذْرَلَهُ، وإنْ شاءَ عَذَّبَهُ».

وفي «صحيحِ مسلمٍ» (3) من حديثِ عقبة بْنِ عامرِ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ وَعَلَيْكَ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ وَعَلَيْكَ مَا مِنْ مسلمٍ يتوضأُ فيحُسِنُ وُضُوءَهُ، ثُمَّ يَقُومُ فيصلِّي ركعتين، مقبلُ عليهِما بقلْبِهِ وَوَجْهِهِ، إِلَّا وَجَبتْ لَهُ الجنةُ».

قال النَّوويُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «جمعَ ﷺ بَهَاتَيْنِ اللَّفظَتَيْنِ أَنواعَ الخضوعِ والخشوعِ؛ لأنَّ الخضوعَ في الخشوعَ في القلبِ على ما قالَهُ جَمَاعةٌ من العلماءِ »(4).

وفي "صحيحِ مسلمٍ" من حديثِ عُثمانَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: سمعتُ رسولَ اللهِ عَشَانَ يَضَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: سمعتُ رسولَ اللهِ عَشَانَ يَقُولُ: «مَا مِنْ امريءِ مسلم تحضُرَهُ صلاةٌ مكتوبةٌ فيحسنُ وضوءَهَا وخشوعَهَا وركوعَها إلَّا كانتْ كفارةً لِمَا قبلَهَا من الذنوبِ، ما لم يؤت كبيرةً وذلكَ الدهرُ كلَّهُ».

<sup>(1)</sup> الفتاوي (22/ 553).

<sup>(2) (</sup>صَحيحٌ) أخرجه أبو داود (425)، وصحَّحهُ الألباني في "صحيح الجامع" (3242).

<sup>(3)</sup> رواه مسلمٌ (234).

<sup>(4)</sup> عونُ المعبود (1/ 198).

<sup>(5)</sup> رواه مسلمٌ (228).

والخشوع في الصَّلَاةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - إِنْهَا يحصلُ لمنْ فرغَ قلبهُ لهَا، واشتغلَ بها عها عَداهَا، وآثرهَا عَلَى غيرِها، وحينئِذٍ تكونُ راحةً لهُ وقُرَّةَ عينٍ كها جاءَ في مسندِ أحمد بسندِ صحيح صحَّحهُ الأَلْبانيُّ في "صحيح الجُامع" أن من حديثِ أنسِ بنِ مالكِ رَضِحَ اللَّهُ عَالَى قالَ وسولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «حُبِّبَ إِلَيَّ مِنْ دُنياكُمْ: النِّساءُ والطِّيب، وجُعلَتْ قرةُ عيني في الصَّلاةِ " أَنَّ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ ال

وأَسْتَغَفْرُ اللهَ.

<sup>(1)</sup> الصحيحًا أخرجَه أحدُ (3/ 128)، وصحَّحَهُ الألْبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" (3124).

<sup>(2)</sup> انظر «تفسيرَ ابنِ كثيرٍ» (5/ 456).

الخُطْبةُ الثانية \_ أَسْبَابُ الخُشُوع :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمِعِينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «أَهمِّيةِ الخشوعِ» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ الأسْبَابِ الموصلةِ إليهِ.

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ الخشوعَ هوَ السَّببُ الأهمُّ لقبولِ الصَّلاةِ التي هيَ أعظمُ أركانِ الدِّين بعدَ الشهادتَيْنِ، بلْ إِنَّهُ ليسهِّلُهَا ويحبِّبُهَا إِلَى النفوسُ.

قَالَ ابنُ سُعدي رَحِمَهُ اللَّهُ فِي تَفْسيرِ قُولَهِ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَرَجَاءُ مَا عَندَهُ يُوجِبُ لَهُ فَا اللَّهِ وَرَجَاءُ مَا عَندَهُ يُوجِبُ لَهُ فَعَلَهُ مَنشرِحًا مِهَا صَدرُه لَترقبِهِ للثوابِ وخشيتِهِ مِنَ الْعِقابِ، كَمَا أَنْ الحِشوعَ هُوَ العَلَمُ الحقيقيُّ » (1).

ولنْ يصلَ العبدُ إلى الخشوعِ الحقيقيِّ إلَّا إذَا أخذَ بالأسبابِ الموصِّلةِ إليْهِ.

فمنْ أَسْبَابِ الخَشُوعِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الْإِيهَانُ الصَادَقُ بِهَا يَتَرَتَبُ عَلَى الخَشُوعِ من فضل عظيم في الدُّنيَا والآخرةِ مِنْ الإحساسِ بالسُّكونِ والطمأنِينةِ والحياةِ الطيبَّةِ.

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى \_ : ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ ﴾

وفي "صحيحِ مسلمٍ" (2) من حديثِ عُنهانَ رَضَالِلَهُ عَنهُ قالَ: سمعتُ رسولَ اللهِ عَشها وَ وَضَواللهُ عَنهُ مَا أَن اللهِ عَشها وَ عَشوعَها وَ عَشوعَها وَ وَحَشوعَها وَ وَحَشوعَها وَرَكُوعَها إِلّا كَانَتْ كَفَارةً لِمَا قَبِلَها مِن الذنوبِ، ما لم يؤت كبيرةً وذلكَ الدهرُ كلّهُ ».

<sup>(1)</sup> تفسيرُ ابن سُعْدِي (51).

<sup>(2)</sup> رواه مسلمٌ (228).

ومِنْ أسبابِ الحشوعِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الاستعدادُ للصَّلاةِ ويَحْصُلُ بأمورٍ مِنْها الترديدُ معَ المؤذِّنِ والإتيانُ بالدُّعاءِ المشروعِ بعدَهُ، وإحسانُ الوضوءِ والاعتناءُ بالسَّواكِ وأَخذُ الزينةِ باللّباسِ الحسنِ الطيِّبِ الرائحةِ امتثالًا لأمرِ اللهِ ﴿ يَبَنِى ءَادَمَ خُذُوا زِينَكُمْ عِندُكُمْ مَسْجِدٍ ﴾ (الأَغْرَافِ : ٣١).

وأخرجَ الطبرانيُّ في «الأوسطِ» بسندٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصحيحةِ» (أ) من حديثِ عبد اللهِ بَيَلَالِيَّةٍ : «إِذَا صلَّى أَحدُكُمْ فليلبُسُ ثُوْبِيْهِ فَإِنَّ اللهَ أُحقُّ مَنْ تَزيَّنَ لَهُ».

ومِنْ أَسْبابِ الْخشوعِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الصَّلاةُ إلى سترةٍ والدُّنُّوُ منْهَا فذلِكَ أحفظُ لهُ من الشيطانِ ومِنْ مرورِ النَّاسِ ولئِلَّا يشوِّشَ عَلى نفسِهِ.

ففي سُنَنِ أَبِي داودَ بسندٍ صحيحٍ صخَّحَهُ الْأَلبانيُّ في "صحيحِ الجامِعِ" أَن من حديثِ سهيلِ بْنِ أَبِي حثمة رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: "إذَا صلَّى أحدُكمْ فليصَلِّ إِلَى سُتْرَةٍ، ولَيدُن مِنْ سُترتِهِ لَا يقطعُ الشَّيطَانُ عَليْهِ صَلَاتَهُ".

قالُ النَّوَّوُيَّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «والحكْمةُ مِنَ السُّتْرَةِ كَفُّ البَصَرِ عَمَّا وراءَهُ ومنعُ مَنْ يَجَتَازُ بِقُربِهِ وتمنعُ الشَّيطانَ المرورَ، والتعرضَ لإِفسادِ صَلَاتِهِ»(3).

ومِنْ أَسْبابِ الخشوعِ - أَيُّهَا النَّاسُ - النظرُ إِلَى موضعِ السجُودِ.

ففي مستدركِ الحاكم بسندٍ صحيح على شرطِ الشَّيخَيْنِ ووافقهُ الألبانيُّ في «صِفَة الصَّلاةِ» (4) من حديثِ عائشة رَضَّاليَّهُ عَنْهَا قالت: «كانَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيْهُ إِذَا صَلَّى طأَطاً رأسَهُ ورمَى ببَصرِهِ نَحوَ الْأَرضِ».

<sup>(1)</sup> الصحيح أخرجه الطبراني في «الأوسط» (1/28)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصحيحة» (1369).

<sup>(2) (</sup>صَحيحًا أخرجَهُ أَبُو داودَ (692)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" (650).

<sup>(3)</sup> شَرِحُ النووي عَلَى مسلمِ (4/ 216).

<sup>(4) (</sup>صحيحًا أخرجَهُ الحاكم (1/ 479)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صِفَة الصَّلاةِ" (ص89).

ومِنْ أَسْبَابِ الحَشُوعِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الطُّمأنِينَةُ في الصَّلاةِ وفي جميع الأركانِ؛ لأنَّ النَّبِيَ وَيَالِيَّةِ لِنَّا عَلَمَ المسيءَ صلاتَه كانَ يقولُ لَهُ في كلِّ ركنٍ: «حتَّى تطمئنَّ». كمَا في «الصحيحيْنِ» من حديثِ .....

والطُّمأنينَةُ: هِيَ السكونُ بقدرِ الذكرِ الواجب، فلو لمَ يسكنْ لمَ يَطْمئِنَّ (2).

وَفِي مسندِ أَحمدَ بسندِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ فِي "صحيحِ الجَامِعِ" (3) من حديثِ أَبِي قتادَةَ رَضَوَالِنَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَا : "أسوأُ الناسِ سرقة الذي يسرقُ من صلاتِهِ، لا يُتمُّ ركوعَهَا ولا سجودَها ولا خشوعَها».

ومِنْ أَسْبَابِ الخشوعِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ يذكرَ المصلِّي الموتَ فِي صَلاتِهِ.

ففي «مسند الفردوس للدَّيْلمي بسند حسن حسَّنه الأَلبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (4) من حديثِ أنسِ بْنِ مالكِ رَضِيَالِيَّهُ عَالَى: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ : «اذكر الموت في صلاتِك فإنَّ الرُجُلُ إذا ذكر الموت في صلاتِهِ لحرِّيٌّ أن يحسِّنَ صلاتَهُ وصلِّ صلاةً رجُل لا يظنُّ أنْ يصليَّ صلاةً غيرَها، وإيَّاك وكلَّ أمْرٍ يُعتذَرُ منْهُ».

ومِنْ أَسْبَابِ الحَشُوعِ - أَيُّمَا النَّاسُ - ترتيلُ القرآنِ وتحسينُ الصَّوتِ بِهَا. لقولِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ رَرَقِلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ١٠٠٠ ﴿ ( الْمِثَوَلِكَ : 4).

وفي سننِ أبِي داودَ بسندٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (٥٠ من حديثِ البراءِ بْنِ عازبٍ رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَا : «زينُوا القرآنَ بأَصُواتكُم، فإنَّ البراءِ بْنِ عازبٍ رَضَّوَاللَّهُ عَالَى اللهِ عَلَيْكَا اللهِ عَلَيْكَا اللهِ عَلَيْكَا اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(1)</sup> رَواهُ البخاريُّ (757)، ومسلمٌ (392).

<sup>(2)</sup> انظرْ «حاشيةَ ابْنِ قاسم على الرَّوضِ» (2/ 126)، و«الشرحَ الممتعَ» (3/ 421).

<sup>(3)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ أحمدُ (11549)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في الصحيح الجامع (986).

<sup>(4)</sup> احسن الخرجة الدَّيْلميَّ في المسندِ الْفِردوسِ (1/15) وحسنة الألبانيُّ في االصحيحةِ ا (1421).

<sup>(5)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ الحاكمُ (1/ 575) وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصّحيحةِ» (771).

ومِنْ أَسْبَابِ الحَشُوعِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ يعلمَ المصلِّي أَنَّ اللهَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - يُجِيبُهُ فِي صَلَاتِهِ.

ففي "صحيحِ مسلمِ" أن من حديثِ أبي هريرة رَضَّوَالِنَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ وَعَنْ اللهُ عَبْدِي نِصْفَيْنِ ولِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فإذا قَالَ اللهُ عَبْدِي فإذا قال: الرَّحنِ سَأَلَ، فإذا قَالَ: الحُمدُ للهِ رَبِّ العالمَينَ قَالَ اللهُ: حَمِدَنِ عَبْدِي فإذا قال: الرَّحنِ الرَّحيم، قَالَ اللهُ عَلْدِي عَلَيْ عَبْدِي، فإذا قالَ مَالِكِ يومِ الدِّينِ قَالَ اللهُ عَدنِي عَبدِي، فإذا قالَ مَالِكِ يومِ الدِّينِ قَالَ اللهُ عَدنِي عَبدِي، فإذا قالَ مَالِكِ يومِ الدِّينِ قَالَ اللهُ عَدنِي عَبدِي، فإذا قالَ مَالِكِ يومِ الدِّينِ قَالَ اللهُ عَدنِي عَبدِي، فإذا قالَ: هذَا بيني وبينَ عبدي ولِعَبْدي ما سألَ، فإذا قالَ: الشَّالَةُ السَّمْوبِ عليْهِمْ ولا قَالَ: الشَّالَةُ عَلَى اللهُ عَنْدِ المعضوبِ عليْهِمْ ولا الشَّالِينَ قَالَ اللهُ: هَذَا لعبْدِي ولعَبْدِي ما سألَ».

وهَذا ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ حديثٌ عظيمٌ لو استحضَرهُ كلُّ مُصلًّ لحَصلَ لَهُ خشوعٌ بَالِغٌ ـ إنْ شَاء الله ـ . ولا شك أنَّ المُصلِّي يُنَاجِي رَبَّهُ فلْينْظُرُ كَيفَ يُنَاجِيهِ؟

فَفي مستدركِ الحاكمِ بسندِ صحيحِ صُحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" من حديثِ أَبي هريرةَ رَضَيَالِيَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيَلِكِيَّهُ: "إِنَّ أحدَكُمْ إِذَا قامَ يُصَلِّي إِنَّهَا حديثِ أَبي هريرةَ رَضَيَالِيَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيَلِكِيَّهُ: "إِنَّ أحدَكُمْ إِذَا قامَ يُصَلِّي إِنَّها عَديثُ مُناجِيهِ".

ومِنْ أَسْبَابِ الخشوعِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الاستعاذَةُ باللهِ مِنَ الشَّيطانِ الرَّجيم.

فالعَبْدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ غَارَ الشيطانُ منْهُ؛ لأَنَّهُ قَامَ فِي أَعْظَمِ مَقَامٍ في حولُ بينَهُ وبيْنَ قلْبِهِ فَيُذكِّرُهُ الضَّيْعَةَ والْأَولادَ والمَالَ فيحولُ بينَهُ وبيْنَ قلْبِهِ فَيُذكِّرُهُ الضَّيْعَةَ والْأَولادَ والمَالَ والعقارَ فيقوْمُ مِنْ صلاتِهِ كَمَا دَخَلَ فِيهَا وقَدْ عَلمَ العبدُ أَنَّ القلبَ محلَّ نظرِ اللهِ وأَنَّ اللهَ لَا يَقْبَلُ دعاءً مِنْ قلبٍ غافل لاهِ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ مسلمٌ (395).

<sup>(2) (</sup>صَحيحٌ) أخرجَهُ الحاكمُ في «مستدركِهِ» (1/ 236)، وصحَّحَهُ الألبانُ في «صحيحِ الجامعِ» (1538).

وَلِمواجهةِ كَيْدِ الشيطانِ أَرشدنَا النَّبِيُّ عِلَيْكُ إِلَى الْعِلاجِ.

ففي "صحيحِ مسلمٍ" أن من حديثِ أبي العاصِ رَضِوَالِلَهُ عَنهُ قالَ: يا رسولَ اللهِ إِنَّ الشَّهِ إِنَّ الشَّهِ إِنَّ الشَّهِ اللهِ عَلَيْكُ عَنهُ قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ فقال رسولُ اللهِ عَلَيْكُ : الشَّيطانَ قد حالَ بينِي وبينَ صلاقِي وقراءَتي يلبِّسُها عليَّ فقال رسولُ اللهِ عَلَيْكُ : «ذاكَ شَيْطانٌ يُقالُ لَهُ حنزبُ فإذَا أحسسْتَهُ فتعوذُ باللهِ منهُ واتفلُ عَنْ يَسارِكُ ثلاثًا». قَالَ: ففعلتُ ذلكَ فأذهبَهُ اللهُ عَنيً.

ومِنْ أَسْبَابِ الخشوعِ - أَيُّهَا النَّاسُ - تركُ الالتفاتِ في الصلاةِ.

فَفِي سُنَنِ أَبِي داوُدَ بسندٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحةِ» (2) من حديثِ أَبِي ذرٍ رَضِّوَالِلَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

والالتفاتُ في الصَّلاةِ - أَيُّمَا النَّاسُ - عَلى قِسْميْنِ الأولُ التفاتُ القلبِ إِلَى غيرِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - .

وَالثَّانِي التفاتُ الْبَصَرِ، وَكِلَاهُمَا منهيٌّ عَنْهُ وَيُنْقِصُ مِنْ أَجْرِ المصلِّي.

فَفِي الصحيحِ الْبُخَارِيِّ (٥٠ مِنْ حَديثِ عائشَةَ رَضِوَلِلَهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ: سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ وَلَيَّلِيَّةً عَنِ الالتِفاتِ فِي الصَّلاةِ فَقَالَ: «هُوَ اخْتلاسٌ يَختلِسُهُ الشَّيطَانُ مِنْ صَلاةِ الْعَبْدِ».

اللهُمَّ اجْعَلْنَا منَ الْخَاشِعِينَ فِي صلاتِهمْ، اللهُمَّ ارْزَقْنَا خشوعَ الْقلُوبِ وخُضوعَ اللهُمَّ اللهُمَّ اجْعَلْنَا منَ الْخَاشِعِينَ فِي صلاتِهمْ، اللهُمَّ ارْزَقْنَا خشوعَ اللهُمَّ حبّبْ إلينَا الْإِيهانَ وزَيِّنْهُ فِي قُلُوبِنَا وكرِّهْ إلينَا الكفْرَ والفسوقَ والعِصْيانَ واجعْلْنَا مِنَ الرَّاشِدينَ.

<sup>(1)</sup> رواهُ مسلمٌ (2203).

<sup>(2)</sup> **احَسَنُ ا** رواهُ أَبُو داوُدَ (909)، وحسَّنَهُ الْأَلْبَانيُّ في «التَّرغِيب» (1/ 360-136).

<sup>(3)</sup> رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (751).

# ر أُ سُنَنْ قُلَّ الْعُمَلُ بِها مَا مَا الْعُمَلُ بِها أَنْ عَلَى الْعُمَلُ بِها مَا الْعُمَلُ بِها أَنْ عَلَى الْعُمَلُ عَلَى الْعُمْلُ اللَّهُ عَلَى الْعُمْلُ عَلَى الْعُمْلُ الْعُمْلُ عَلَى الْعُمْلُ الْعُمْلُ اللَّهُ عَلَى الْعُمْلُ الْعُمْلُ الْعُمْلُ عَلَى الْعُمْلُ الْعُمْلُ اللَّهُ عَلَى الْعُمْلُ الْعَمْلُ الْعُمْلُ الْعِلْمُ الْعُمْلُ الْعِلْمُ الْعُمْلُ الْعِمْلُ الْعُمْلُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ الْعُمْلُ الْعُمْلُ الْعُمْل

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحُمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَبْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

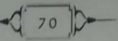
- ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِنهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ (أَلِنْفَيْرَاكِ : 102).
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ. فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الاخْزَلْبُؤ : 70 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَيَلَالِلهِ - ، وشَرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. وشَرَّ الأُمُورِ مُحْدُ - حَدِيثي مَعَكُمْ الْيَوْمَ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «سُنَنِ قَلَّ الْعَملُ بِهَا».

أَيُّهَا النَّاسُ أَلَا مَا أَكْثَرَ السُّنَنَ المهجورةَ الثَّابِتَةَ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ مِنْ قَوْلٍ أَوْ فِعْل أَوْ تَقْرِيرِ!

والله - سُبْحَنَه ، وَتَعَكَى - يقولُ: ﴿ قُلْ إِن كُنتُم تُحِبُونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِر لَكُون ﴾ (النَّغَيْرَات : 3).

قَالَ ابنُ كثيرٍ رَجِمَهُ أَللَهُ: «هذِهِ الْآيةُ حَاكِمٌ عَلَى كُلِّ مَن ادَّعَى مُحَبَّةَ اللهِ ولَيْسَ عَلَى الطَّرِيقَةِ المحمديَّةِ. فَإِنَّهُ كَاذِبٌ فِي دَعْوَاهُ فِي نفسِ الْأَمرِ حَتَّى يتَّبعَ الشَّرْعَ المحمْديَّ والدينَ النبويَّ في جميع أَقُوالِهِ وَأَفْعَالِهِ وَأَحْوَالِهِ ...



ثُمَّ قَالَ: ﴿ وَيَغَفِرْ لَكُورُ ذُنُوبَكُرُ وَاللَّهُ عَنُورٌ رَحِبُ ﴾. أَيْ: بِاتَبَاعِكُمْ الرسولَ يَحْصلُ لَكُمْ هذَا كلُّهُ ببركَةِ سَفَارَتِهِ ١٠٠٠.

وقالَ الله - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - : ﴿ لَقَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ ٱلسَّوَةُ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهُ كِيرًا ۞ ﴾ (الاجْزَلَا ٤١٤).

قَالَ ابنُ كثيرٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ في تفسيرِهِ: «هذِهِ الْآيةُ الكريمةُ أَصْلُ كبيرٌ في التَّأَسِي برسُولِ اللهِ وَيَلَالِيَّةُ في أَقْوَالِهِ، وَأَفْعَالِهِ وأَحْوَالِهِ»(2).

وَفِي سُنَنِ أَبِي دَاوُدَ وَالتِّرَمَذِيِّ بِسندٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ فِي «الصَّحيحةِ» (3) من حديثِ الْعِرْبَاضِ بِنِ سَارِيةَ رَضَيَالِيَّةُ عَنْهُ قَالَ: وعظنا رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٌ موْعظةً بليغةً ذرفتْ منها الْعُيونُ ووجِلَتْ منها الْقُلوبُ فقلْنا يا رسولَ اللهِ إِنَّ هذهِ لموعظةُ مودِّع فَاذَا تعهدُ إلينا؟

فَقَالَ: ﴿أُوصِيكُمْ بِالسَّمَعِ وَالطَّاعَةِ فَإِنَّهُ مَنْ يَعَشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيرَى اخْتلاقًا كَثيرًا فعليكُمْ بسُنَّتِي وسنَّةِ الحلفاءِ الراشدِينَ المُهِديَّنَ مِنْ بَعدِي تمسَّكُوا بهَا وَعَضّوا عَلَيْهَا بالنَّواجِذِ وإِيَّاكُمْ ومُحْدثَاتِ الأمورِ فإنَّ كلَّ بِدْعَةٍ ضلالةً ».

<sup>(1)</sup> تفسيرُ ابن كثير (1/ 319).

<sup>(2)</sup> تفسيرُ ابن كثير (4/ 211).

<sup>(3)</sup> اصحيحًا أخرجه أبو داود (4607)، وصحَّحه الْأَلْبَانيُّ في «الصحيحَةِ» (937).

فَفِي سُنَنِ أَبِي دودَ بسندِ صحيح صحَّحَهُ الألبانيُّ فِي «الصَّحيحةِ» (أ) من حديثِ سَفِينَةَ رَضِّوَالِلَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّهُ: «خِلافَةُ النَّبُوَّةِ ثَلاثُونَ سَنَةُ ثم يُؤْتِي اللهُ اللَّكَ أَوْ ملكهُ مَنْ يَشَاءُ».

وَقَدِ انْتَهَتْ تِلْكَ الثَلَاثُونَ بِموْتِ عليِّ بْنِ أَبِي طَالَبِ رَضَِّ اللَّهُ عَنْهُ.

وَقَدْ حَثَ الرسولُ عَيَكَا اللَّمَسُّكِ بَسُنَّتِهِ وَسُنَّةِ خُلَفائِهِ الراشِدينَ بِقَوْلِهِ: «فَعَلِيكُمْ». وَهِيَ اسْمُ فعلِ أَمْرٍ ثُمَّ أَرشدَ إلى شِدَّةِ التمَّسُّك بقولِهِ: «وَعَضوا عَلَيْهَا بِالنَّواجِدِ». والنَّواجذُ هي الْأَضْرَاس، وذَلِكَ مُبالغةً في شِدَّةِ التمسُّكِ بَهَا (2).

أَرَأَيْتُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - إلى أَيِّ مدَى بلغَ بِهِ النَّبيُّ ﷺ فِي الوصِيّةِ بِسُنَّتِهِ وَسُنَّةِ خَلفائِهِ الرَّاشِدِينَ.

فانتبِهُوا - أَيُّهَا النَّاسُ ـ للدُّخَلاءِ عَلَى الْعلمِ وأهلْهِ الَّذينَ يُقَسِّمونَ الدِّينَ إِلَى قَشُورِ ولبابٍ فَيَصِفونُ السُّنَنَ بأنها قشُورٌ والقشورُ كَهَا تعلمونَ يُرمَى بهَا مثلَ قشرِ الرَّمَانِ وليْسَ في دِينِ اللهِ شيءٌ يُرمى بِهِ بَلْ فِيهِ مُهِمٌ وَأَهمُّ والمسْلِمُ الحَقُّ يُعْطي كلَّ حَقَّ حَقَّهُ.

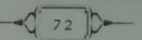
أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ فِي الْعَملِ بالسُّنَّةِ ثَوابًا عظيمًا وَفِي الدَّعْوَةِ إِلَيْهَا أَجرًا جَزِيلًا.

ففي «صَحِيحِ مسلم»(3) من حديثِ أبي هريرةَ رَضِّكَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ عَنْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ مِنَ الأُجْرِ مثلَ أجورِ مَن تبعهُ لَا يُنْقِصُ ذلكَ مِنْ أَجورِهمْ شَيئًا».

<sup>(1) «</sup>صَحيحٌ» أخرجهُ أَبُو داوُدَ (4646)، وصحَّحَهُ الْأَلْبَانيُّ في «الصحيحَةِ» (460).

<sup>(2)</sup> فتحُ القويِّ المتينِ شَرْحِ الْأَرْبِعِينَ للعبَّادِ (83).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (2674).



وفي "صَحيحِ مسلم" (أ) من حديثِ المُنذرِ بنِ جريرِ عَنْ أَبيه قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيْنَ أَبيه قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيْنِهِ : "مَن سَنَّ فِي الْإِسُلَامِ سُنَّةٌ حَسَنةً فَلَهُ أَجْرُهَا، وأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بَهَا بَعْدَه مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنقُصَ مِنْ أُجورِهِمْ شيءٌ ".

قَالَ النَّوويُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «فِيهِ الحُثُّ عَلَى الابْتِدَاءِ بالخُيراتِ، وَسَنِّ السُّنَنِ المُستَقبحُاتِ، والتَّحذيرِ مِنِ اخْتِراع الأباطيلِ والمستقبحاتِ، (2).

قَالَ ابنُ عثيمينَ رَحِمَهُ أَللَهُ: «السُّنَّةُ التي تركت، ثم فعلَهَا الْإِنْسانُ فأَحْيَاهَا، فَهَذا يُقالُ عَنْهُ أَسَنَّهَا، بمعْنَى أَحْيَاهَا، وإِنْ كَانَ لَمْ يَشْرَعْها مِنْ عِنْدِهِ (3).

وَمِنْ تِلْكَ السُّنَنُ الَّتِي قَلِّ الْعَمَلُ جِهَا - أَيُّهَا النَّاسُ - قِلةُ الْعنايَةِ بالسَّواكِ والاهتهامِ بِهِ (4) فَهذَا السَّواكُ ومَا أدراكُمْ ما السَّواكَ؟! السَّواكُ - أَيُّهَا النَّاسُ - كها قالَ العلَّامَةُ الصَّنْعَانِيُّ فِي «شُبُلِ السّلامِ»: قالَ في «الْبدرِ المنيرِ»: ذُكِرَ في السِّواكِ زيادةٌ على مائةِ الصَّنْعَانِيُّ في «شُبُلِ السّلامِ»: قالَ في «الْبدرِ المنيرِ»: ذُكِرَ في السِّواكِ زيادةٌ على مائةِ حديثٍ، فَوَاعجبًا لسُنَة تأتي فِيها الْأَحَاديثُ الكثيرةُ ثمَّ يُهمِلُهَا كثيرٌ مِنَ النَّاسِ، بَل كثيرٌ من الْفُقهَاءِ فهذهِ خيبَةٌ عظيمةٌ (5).

أَيُّهَا النَّاسُ لَولَا أَنَّ المقامَ لا يتسعُ لسردِ تلكَ الأحاديثِ لأَلْقيتُها عَلَى مسامِعكُمْ! لكنْ يكفِي أَنْ أُسْمِعَكُمْ حديثًا واحِدًا كمَا قيلَ يكْفِي مِنَ الزَّادِ مَا يُبْلِغُ المحَلَّ.

ففي «الصّحيحَينْ» (٥) من حديثِ أبي هريرة رَضِوَلِنَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ فَيَ اللهِ عَلَيْكُ فَعَنْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَى أُمَّتِي لَأَمَرْتُهم بِالسَّوَاكِ عِنْدَ كلِّ صَلاةٍ».

 <sup>(1)</sup> رواهُ مسلمٌ (1017).
 (2) شرحُ النَّوويُّ عَلَى مُسْلِم (4/ 113).

<sup>(3)</sup> فتاوي ابن عُثيمينَ (7/ 360).

 <sup>(4)</sup> انظر كتابَ الوصيةُ ببعضِ السُّنَنَ المنْسِيَّةِ لهيفاءَ بنتِ عبْدِ الله الرَّشيدِ (ص 4 1)، وقد استفدتُ منه في إعداد هذه الخطبة.

<sup>(5) «</sup>سبلُ السَّلام» (1/ 40).

<sup>(6)</sup> رواهُ البُخَارِيُّ (887)، ومسلمٌ (252).

والسّواكُ - أيُّما النّاسُ - لا يُستَحبُ فِي أَوْقَاتِ الصَّلاةِ فَقَطْ بَلْ كَما قَالَ النّوويُّ وَحَمَهُ اللّهُ : «السّواكُ مستَحبٌ في جميعِ الْأَوْقَاتِ وَلكنْ في خسْةِ أوقاتٍ أشدُّ استحبابًا، إحداهُمَا: عِندَ الصَّلاةِ، والثّانِي: عندَ الوُضوءِ، والثالثُ: عِنْدَ قراءةِ القُرآنِ، والرابعُ: عِنْدَ الاستيقاظِ من النّوم، والخامسُ: عندَ تغيرُ الفم. وتغيرُهُ يكونُ بأشياء: مِنْها الأكلُ والشّربُ، ومنْهَا أكلُ مالهُ رائحةٌ كَريهةٌ، ومنْهَا طولُ السكوتِ، ومنْها كثرةُ الْكلَام»(١).

ومِنْ تلكَ السُّنَنِ الَّتِي قلَّ العملُ بهَا \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ الْمبالغَةُ في الإستنْشَاقِ عندَ الْوُضُوءِ، وكذلكَ التَّخليلُ بَيْنَ الْأَصَابِع.

ففي سُنَنِ أَبِي دَاودَ بسندٍ صحيح صحَّحَهُ الْألبانيُّ في «صَحيحِ الجُمَامِعِ» من حديثِ لقيطِ بْنِ صبرة رَضَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَىٰ الْمُسبغ الوضوء وخلَّل بَيْنَ الْأصابع، وبالع في الاستنشاق إلَّا أَنْ تكونَ صائِمًا».

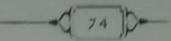
فَفِي الْحُدَيثِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ دليلٌ عَلَى التَّخليلِ بَيْنَ الْأَصَابِعِ والْمُبَالغَةُ فِي الاستنْشَاقِ لغيْرِ الصَّائم لئلَّا ينزِلَ إلى حلقِهِ ما يُفَطِّرُهُ.

ومن تلكَ السننِ التي قلَ الْعَملُ بِهَا - أَيُّهَا النَّاسُ - الوضوءُ قَبلَ الغُسلِ من الجُنابَةِ.
ففي «الصحيحيْنِ» (3) مِنْ حَديثِ مَيمونَةِ رَضِيَّالِيَّهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ: «أَدْنَيْتُ لِرسولِ اللهِ عَلَيْكَةً عُنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ: «أَدْنَيْتُ لِرسولِ اللهِ عَلَيْكَةً عُسْلَهُ مِن الجُنابَةِ، فغسَلَ كفَيْهِ مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلاثًا، ثُمَّ أَدْخَلَ يدَهُ فِي الْإِنَاءِ ثُمَّ اللهِ عَلَيْكَةً عَلَى فَرْجِهِ وغسلَهُ بِشِمَالِهِ، ثُمَّ ضربَ بشِمَالِهِ الْأَرضَ فدَلكَهَا دَلْكًا شَدِيدًا، ثُمَّ أَفْرَغَ بِهِ على فَرْجِهِ وغسلَهُ بِشِمَالِهِ، ثُمَّ ضربَ بشِمَالِهِ الْأَرضَ فدَلكَهَا دَلْكًا شَدِيدًا، ثُمَّ

<sup>(1)</sup> شرحُ النَّوويُّ عَلَى مُسْلِم (2/ 146).

<sup>(2)</sup> الصَحيحٌ أَخرَجَهُ أَبُو داَودَ (142)، والتِّرمذيُّ (38) وقَالَ: (هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صحيحٌ)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في الصحيح الجَامِع» (927).

<sup>(3)</sup> رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (74)، ومُسْلِمٌ (317) واللَّفظُ لَهُ.



تُوضًا وُضَوءَهُ لِلصَّلَاةِ، ثُمَّ أَفْرَغَ عَلَى رأسِهِ ثلاث حَفَنَاتٍ ملىءَ كَفَّه ثُمَّ غَسَلَ سَائِرَ جسَدِهِ، ثُمَّ تَنَحَى عَنْ مَقَامِهِ ذَلكَ فغسَلَ رِجْلَيْهِ».

وَمِنَ السُّنَنِ المُنْسِيَّةِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ صَلاةُ النَّافِلَةِ عَلَى الرَّاحِلةِ في السَّفَرِ ولَوْ إِلَى غَيْرِ الْقِبلَةِ

فَفي "صَحيحِ الْبُخارِيِّ" أَن حديثِ عَامِرِ بْنِ ربيعَةَ رَضَوَّالِلَّهُ عَنْهُ قَالَ: "رأيْتُ النَّبِيِّ وَيَنَالِكِنَّةِ يُصَلِّي عَلَى رَاحِلَتِهِ حيْثُ تَوَجَّهَتْ بِهِ".

وفي «صحيحِ الْبُخَارِيِّ» (2) من حديثِ جَابِرِ بْنِ عَبْد اللهِ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيِّ عَيَالِكَالَةِ كانَ يُصَلِّي التطوُّعَ وهُوَ راكبٌ في غيْرِ الْقِبْلَةِ.

وفي لَفْظٍ «لِلْبُخَارِيِّ»(3) كَانَ رَسُولُ اللهِ وَيَتَلَكِّيَّةٍ يُصَلِّي عَلَى رَاحِلَتِهِ حَيثُ تُوجَّهَتْ فَإِذَا أَرَادَ الْفَرِيضَةَ نَزَلَ فَاسْتَقْبَلَ الْقِبْلَةَ.

أَيُّهَا النَّاسُ هَا قَدْ تَيَسَّرتْ لَنَا وَسَائِلُ السَّفَرِ المريحاتِ كالسَّياراتِ والطَّائراتِ فَما أَنْ نُطَبِّقَ السُّنَةَ حَيْثُ توجَهْنَا فَإِذَا حدَثَ لنَا حَادِثٌ تكونُ خاتمةً حسنةً - إِنْ شَاءَ اللهُ - .

ومِنَ السُّنَنِ المنسِيَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - رَدَّ المُصَلِّي السَّلامَ بالْإِشَارَةِ.

فَفي «الصَّحِيحينِ» (4) من حديثِ جَابِرِ بْنِ عَبْد اللهِ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ وَعَلَيْهُ مَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ وَعَلَيْهِ فَأَشَارَ إِلَيَّ.

<sup>(1)</sup> رواهُ البخاريُّ (1093).

<sup>(2)</sup> رواهُ البخاريُّ (1094).

<sup>(3)</sup> رواهُ البخاريُّ (400).

<sup>(4)</sup> رواهُ البخاريُّ (1217)، ومسلمٌ (540).

قَالَ النَّوَويُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وَتَحريمُ ردِّ السَّلامِ فيهَا بِاللَّفْظِ، وأَنَّهُ لا تَضُرُّ الْإِشَارَةُ بَلْ يُسْتَحَبُّ ردُّ السَّلامِ بِالْإِشَارَةِ» (أ).

وَفِي سُنَنِ أَبِي دَاوِدَ بِسَندِ صحيحٍ صحَّحَهُ الْأَلبانيُّ فِي "صَحيحِ أَبِي دَاوُدَ" مَن حديثِ صُهَيْبٍ رَضِّوَلَكُ عَنهُ قَالَ: "مرَرْتُ برسولِ اللهِ عَيَّالِيَّةٌ وَهُوَ يُصَلِّي فَسَلَّمتُ عليْهِ فردَّ إِشَارةً وَقَالَ: وَلَا أَعْلَمهُ إِلا قَالَ: إشارةً بإصْبُعِهِ".

وفي سُنَنِ أبي داودُ والتَّرمذيِّ بِسَندِ صحيحِ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحِيحة»(٥) من حديثِ ابنِ عمر رَضَوَاللَّهُ عَنْهُا قَالَ: قُلتُ لبلالِ كيفَ كانَ النَّبيُّ وَعَلَيْكَةُ يردُّ عليهِمْ حِينَ كَانُوا يُسَلمونَ. قالَ: يُشِيرُ بِيَدِهِ.

قَالَ ابنُ القَيِّم رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «ولَمْ يكنْ ـ أَيْ رسولَ اللهِ ﷺ ـ يَردَّ بِيَدِهِ وَلَا بِرأْسِهِ ولَا إِصبعهِ إلَّا فِي الصَّلاةِ فَإِنَّهُ كَانَ يردُّ عَلَى مَنْ سلّمَ عليْهِ إشَارةً».

وَمنْ تلكَ السُّنَنِ التي قلَّ العملُ بهَا - أَيُّهَا النَّاسُ - مُتابِعةُ المؤذِّنِ والمُقيمِ وقولُ مثلَ ما يقولُ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (4) من حديثِ أبي سعيدِ الخُدريِّ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «إِذَا سمعتُمُ النِّداءَ فقُولُوا مثلَ ما يقولُ المؤذِّنُ».

وَفِي "صَحيحِ مسلمٍ" فَ من حديثِ عُمرَ بنِ الخطابِ رَضَوَالِتَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيْنَهُ : "إِذَا قالَ المؤذِّنُ اللهُ أَكبَرُ اللهُ أَكبَرُ، فقالَ أَحدُكُمْ: اللهُ أَكبَرُ اللهُ أَكبَرُ، ثم

<sup>(1)</sup> شرحُ النَّوويِّ عَلَى مُسْلِم (3/ 31).

<sup>(2) (</sup>صَحيحٌ) أخرجَهُ أبو داودَ (925)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيح أبي داوُدَ" (858).

<sup>(3)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ أبو داودَ (927)، والترمذيُّ (368) وصحَّحَهُ الأَلبانيُّ في «الصحيحة» (185).

<sup>(4)</sup> روَاهُ البخاريُّ (11)، ومسلمٌ (383)، وأَبُو داودَ (522)، والتُّرمذيُّ (208)، وابنُ ماجَه (820).

<sup>(5)</sup> روَاهُ مسلمٌ (385)، وأَبُو داودَ (527).

قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ، قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ ثُمَّ قَالَ: أَشْهِدُ أَنَّ مُحمدًا رسولُ اللهِ، ثُمَّ قَالَ: حيَّ على الصَّلاةِ، قَالَ: لَا حولَ ولا قوةَ إِلَا بِاللهِ، ثُمَّ قَالَ: اللهُ أَكْبَرُ اللهُ مِنْ قَالَ: لَا إِللهِ إِلَّا الله مِنْ قَالَ: لَا إِللهِ إِلَّا الله مِنْ قَالَ: لَا إِللهِ إِلَّا الله مِنْ قَالَ: لَا إِللهِ إِلَّا اللهُ مِنْ قَالَ: لَا إِللهُ إِلَّا اللهُ مِنْ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهُ

أَيُّهَا النَّاسُ لَقَدْ ذهبَ جَمعٌ مِنْ أهلِ الْعِلْمِ إلى أَنَّه يُستَحبُّ فِي الْإِقَامَةِ مُتابِعةُ المقيم مثلَ ما يقولُ المقيمُ كما يُتَابِعُ في أَذَانِهِ.

قَالَ ابِنُ قُدامةَ رَحِمَهُ أَللَّهُ: «وَيُستحبُّ أَنْ يقولَ فِي الْإِقامةِ مثلَ ما يقولُ»(1).

ومنَ السُّنَنِ الْتِي قلَّ العملِ بِهَا - أَيُّهَا النَّاسُ - الصلاةُ على النَّبِيِّ وَيَلَيْكُ عَقِبَ الْأَذَانِ وسؤالُ الْوَسِيلةِ لَهُ وَقوْلُ رضيتُ باللهِ رَبًا وبالْإسلام دينًا وبمحمدٍ نبيًا ورَسُولًا.

فَفِي "صحيحِ مسلم" (2) من حديثِ عبد الله بنِ عمرو رَضَوَلِلَهُ عَنْهُا أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَ عَنْهُا فَقُولُوا مثلَ مَا يقولُ، ثُمَّ صلُّوا عَلِيَّ، فَإِنَّهُ من صلى عليَّ صلاةً صلى الله عليَّ المؤدِّن فقُولُوا الله ليَّ الوسيلة، فَإِنَّهَا منزِلةٌ فِي الجُنَّةِ لا تَنبغِي صلاةً صلى الله عليه به عَشرًا، ثُمَّ سَلُوا الله ليَّ الوسيلة، فَإِنَّهَا منزِلةٌ فِي الجُنَّةِ لا تَنبغِي إلاَّ لعبدٍ مِنْ عبادِ اللهِ، وَأَرْجُوا أَنْ أكونَ أنا، فَمَنْ سَألَ لي الوسيلة حلَّتْ له الشَّفَاعةُ».

وَفِي "صحيحِ الْبُخارِيِّ" (أن من حديثِ جَابِرِ بنِ عبدِ اللهِ رَضَّالِلَهُ عَنْهَا أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهِ وَفَاللَّهُ عَنْهَا أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: "مَنْ قَالَ حينَ يَسمعُ النِّداءُ: اللهُمَّ ربَّ هَذِهِ الدَّعوةِ التامَّةِ، والصَّلاةِ الْقَائمةِ، آتِ محمدًا الوسيلةَ والفضيلةَ، وأبعثُهُ مَقَامًا محمودًا الَّذِي وعدْتَهُ، حَلَّتْ لَهُ شَفَاعَتِي يَومَ القيامةِ".

<sup>(1) (</sup>المغنى (2/87).

<sup>(2)</sup> رواه مسلمٌ (384)، وأَبُو داودَ (523)، والتَّرمذيُّ (14 36).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (614)، وأبُو دَاودَ (529)، والتِّرمذِيُّ (211)، والنَّساثيُّ (680)، وابْنُ مَاجَه (722).

وفي "صحيحِ مسلم" (أ) من حديثِ سعدِ بْنِ أَبِي وقاصِ رَضَالِللَهُ عَنْ رَسولِ اللهِ وَعَلَيْكَ عَنْ رَسولِ اللهِ وَعَلَيْكَ أَنَّهُ قَالَ: "مَنْ قَالَ حينَ يسمعُ المؤذِّنَ أشهدُ أَنْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ، وَحدَهُ لَا شريكَ لَهُ، وَأَنَّ محمدًا عبْدُهُ وَرسولهُ، رضيتُ باللهِ ربّا، وبمحمد رَسُولًا وَبِالْإِسلامِ دِينًا غُفِرَ لَهُ ذَنْبُهُ».

وأَسْتَغَفْرُ اللهَ.

<sup>(1)</sup> روَاهُ مسلمٌ (386)، وأحمدُ (1565)، وأَبُو داودَ (525)، والتِّرمذيَّ (210)، والنسائيُّ (679)، وابنُ ماجَه (721).

الخُطْبةُ الثانية \_ سُننٌ شِبْهُ مَنْسِيَّةً ،

الحُمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْعِينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنْ «سُننِ قَلَ الْعملُ بِهَا» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ سُنَنِ مَنْسِيَّةٍ.

فَمِنْ تلكَ السُّنَنِ المُنْسِينةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - صَلاةُ النَّوافِل فِي الْبَيْتِ.

فَفِي «الصَّحِيحيْنِ» (أَ من حديثِ زيْدِ بْنِ ثابتِ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ وَعَلَيْكَةُ وَاللهُ وَاللهِ وَعَلَيْكَةً وَاللهُ وَاللهُ وَعَلَيْكَةً وَاللهُ وَاللهُ وَعَلَيْكَةً وَاللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

قَالَ النَّوَويُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «هَذَا عَامٌٌ في جميعِ النَّوَافِلِ الرَّاتِبَةِ مَعَ الْفَرَائِضِ والمُطْلقَةِ إِلَّا في النَّوَافِلِ الرَّاتِبَةِ مَعَ الْفَرَائِضِ والمُطْلقَةِ إِلَّا في النَّوافِلِ النَّوافِلِ النَّتِي هِيَ مِنْ شعائرِ الْإِسْلَام وهي الْعِيدُ والكسوفُ والاستسقاءُ وَكَذَا النَّرَاويحُ عَلَى الأَصَحِّ فَإِنَّهَا مشروعةٌ في جماعةٍ في المُسْجِدِ، والاستسقاءِ في الصَّحْرَاءِ " (2).

وَفِي «الصَّحيحيْنِ» (3) من حديثِ ابْنِ عُمرَ رَضَوَ النَّبِيِّ عَنِ النَّبِيِّ وَالنَّالَةِ قَالَ: «إِذَا قَضَى أَحدُكُمْ الصَّلَاة فِي مَسْجِدِهِ فَلْيَجْعَلْ لِيَيْتِهِ نَصِيبًا مِنْ صَلَاتِهِ فَإِنَّ اللهُ جَاعِلٌ في بَيْتِهِ مِنْ صَلَاتِهِ خَيْرًا».

قَالَ النَّوَوِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «إِنَّمَا حَثَّ عَلَى النَّافِلَةِ فِي الْبيتِ لِكَوْنِهِ أَخْفَى وَأَبْعَدَ مِنَ الرَّعَةِ وَالْملائكةُ الرِّيَاءِ وأَصْوَنَ مِنَ الْمُحْبِطاتِ، وَلِيتبرَّكَ الْبَيْتُ بِذَلِكَ، وتَنزلَ فِيهِ الرحمةُ وَالْملائكةُ وينفرَ مِنْهُ الشَّيطانُ» (4).

<sup>(1)</sup> روّاهُ البخاريُّ (731)، ومُسْلمٌ (781).

<sup>(2)</sup> شرحُ النَّوويُّ عَلَى مُسْلِم (3/ 328).

<sup>(3)</sup> رواه البخاريُّ (432)، ومُسْلمٌ (777).

<sup>(4)</sup> شرحُ النَّوويِّ عَلى مُسْلِم (3/ 326، 327).

قَالَ ابنُ عثيْمينَ رَحِمَهُ أللَهُ: «أَدَاءُ السُّنَةِ فِي الْبَيْتِ أَفْضَلُ مِنْ أَدَائِهَا فِي الْمُسْجِدِ الْحُرامِ. قَالَ النَّبيُّ وَعَلَيْكِيَّةٍ: «أَفْضَلُ صلاةِ الْمرءِ فِي بَيْتِهِ إِلَّا المكتوبة» يَقُولُ ذلكَ وَعَلَيْكِيَّةٍ وَهُوَ فِي النَّبيُّ وَعَلَيْكِيَّةٍ وَهُوَ فِي مَسْجِدِ الصلاةُ فِيهِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ صَلاةٍ فِيها سِوَاهُ إِلَّا المسجدِ الحرامَ، وكانَ هُو نَفسُهُ يُصَلِّي النَّافِلةَ فِي بَيْتِهِ» (1).

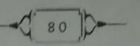
ثُبَتَ ذَلِكَ عَنْهُ فِي عِدَّةِ أَحَاديثَ (2).

أَيُّهَا النَّاسُ تِلْكَ سُنَّةُ نَبِيَكُمْ عَيَكِالِيَّةِ فَالْزَمُوهَا فَإِنَّهُ قَالَ بَعضُ أَهْلِ الْعِلْمِ: "إِنَّمَا يَرْفَعُ اللهُ الْعَبْدَ بِقَدْرِ تَمَسُّكِهِ بِسُنَّةِ رَسُولِ اللهِ عَيَكِالِيَّةِ ».

اللَّهُمَّ فَقِّهْنَا فِي الدِّينِ وَوَفِّقْنَا لِاتِّبَاعِ نَبِيِّكَ والإهْتِدَاءِ بِهَدْيِهِ. اللَّهُمَّ انْفَعَنَا وَانْفَعْ بِنَا وَاجْعَلْنَا هُدَاةً مُهْتَدِينَ.

<sup>(1)</sup> فَتَاوَى ابنِ عُثَيْمينَ (14/ 355، 356).

<sup>(2)</sup> زَادُ المعَادِ (2/ 419).



### [ القلبُ السّليمُ السّليم

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحُمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ مَحَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَأَنتُم شُسَلِمُونَ ﴾ (النَّفَيْمَالِنَا : 102).
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً وَالنَّلَةَ اللَّهِ النَّالَةَ اللَّهُ عَلَى عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (اللَّلَةَ اللَّهُ ٤٠).
- ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الاجْزَنَابِيّا : 70 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ \_ وَ اللَّهِ فِي النَّادِ. وشَرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُهَا، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ فِي النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - حَدِيثي مَعَكُمْ الْيَوْمَ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «القلبِ السَّليم».

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ إِصْلَاحَ الْقُلُوبِ مِنَ الْمُطَالِبِ الْعَالِيةِ، والْمُقَاصِدِ السَّامِيةِ، لِأَنَّ الْقَلْبَ مَحَلُّ نَظرِ اللهِ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَل \_ قَالَ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِ كُمْ ﴾

(الأَجْزَابُ : 1 5).

في "صَحيحِ مُسْلِمِ" (أ) من حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَالِيَّةِ: (اللهِ عَيَالِيَّةِ: ﴿ اللهَ عَالَى لَا اللهِ عَلَى اللهِ عَ

<sup>(1)</sup> روَّاهُ مُسْلِمٌ (2564).

وَصَلاحُ الْجُوَارِحِ بِصَلَاحِ الْقَلْبِ كَمَا فِي «الصَّحيحيْنِ» (١) من حديثِ النُّعْمَانِ بْنِ بَشيرِ رَضَالِلَهُ عَنْهُا قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيْرُ: «... أَلَا وَإِنَّ فِي الجُسَدِ مُضْعَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجُسدُ كُلُّهُ وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجُسَدُ كُلُّهُ».

وَلَا يَسْتَقِيمُ إِيمَانُ عَبْدِ حتَّى يَسْتَقِيمَ قَلْبُهُ فَفِي مُسْنَدِ أَحْدَ بِسندِ حَسنِ حَسَّنَهُ الألبانيُّ فِي «صَحيحِ التَّرغيبِ والتَّرهيبِ» (2) من حديثِ أنسِ رَضَالِللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ وَيَلَالِلهُ عَنْهُ إِيمَانُ عَبْدٍ حَتَّى يَسْتَقِيمَ قَلْبُهُ، وَلَا يَسْتَقيمُ قَلْبُهُ حَتَّى يَسْتَقِيمَ قَلْبُهُ، وَلَا يَسْتَقيمُ قَلْبُهُ حَتَّى يَستقيمَ لِسَانُهُ».

قَالَ ابْنُ رَجِبٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «فأَصْلُ الإِسْتَقَامَةِ اسْتِقَامَةُ الْقلبِ عَلَى التَّوحِيدِ، فمتَى اسْتَقامَ الْفَلْبُ عَلَى معرفَةِ اللهِ وَعَلَى خَشْيَتِهِ، وَإِجْلَالِهِ، وَمَهَابَتِهِ، وَإِرَادَتِهِ، وَرَجَائِهِ وَدُعائِهِ، وَالْقَلْبُ عَلَى معرفَةِ اللهِ وَعَلَى خَشْيَتِهِ، وَإِجْلَالِهِ، وَمَهَابَتِهِ، وَإِرَادَتِهِ، وَرَجَائِهِ وَدُعائِهِ، والتَّوكِّل عَلَيْهِ وَالْإِعْرَاضِ عَمَّا سِوَاهُ اسْتَقَامَتِ الجُوَارِحُ كُلُّهَا»(3).

وَالْقَلَبُ كَثِيرُ التَّقَلُبِ فَفِي مُسندِ أَحمدَ بِسَندِ صحيحٍ صَحَّحَهُ الْأَلبَانِيُّ فِي «الصَّحيحَةِ» (4) من حديثِ الْفُدادِ بْنِ الأَسْوَدِ رَضِّالِلَهُ عَنهُ قالَ: لَا أَقُولُ فِي رَجُلٍ خَيْرًا وَلَا شَرًا حتَّى أَنظرَ بِمَا يُخْتَمُ لَهُ - يَعْنِي بَعْدَ شَيءٍ سَمِعْتُهُ مِنَ النَّبِيِّ وَلَيْكَ قِيلَ: وَمَا سَمِعْتُ عَلَيْكِ النَّهِ وَلَا شَرًا حتَّى أَنظرَ بِمَا يُخْتَمُ لَهُ - يَعْنِي بَعْدَ شَيءٍ سَمِعْتُهُ مِنَ النَّبِيِّ وَلَيْكَ قِيلَ: وَمَا سَمِعْتُ عَلَيْكُ اللهِ وَلَا اللهِ وَلَيْكَالِهُ يَقُولُ: «لَقَلْبُ ابْنِ آدَمَ أَشَدُّ انْقِلَابًا مِنَ الْقِدْدِ سَمِعْتُ عَلَيانا».

قَالَ ابْنُ الْقيِّم رَحِمَهُ أَللَهُ: «وهَذَا مِنْ أَحْسَنِ الْأَمْثَالِ وَأَبْلَغِهَا وَأَعْظَمِهَا تَقْرِيبًا لِالْأَفْهَامِ»(٥٠).

<sup>(1)</sup> قِطعةٌ مِنْ حديثٍ رواه البخاريُّ (52)، ومُسْلمٌ (1599).

<sup>(2)</sup> الحَسَنُ وَواهُ أَحمدُ (3/ 198) وَحَسَّنهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي الصحيح الترغيب (2554).

<sup>(3)</sup> اجامعُ المعلوم والحكم» (1/11 5 - 512).

<sup>(4)</sup> الصحيح رواه أحمد (6/4) وصحَّحَه الألبانيُّ بِطُرِقِهِ في «الصحيحةِ» (1772).

<sup>(5) «</sup>أعْلامُ الموقِّعِينَ» (1/295).

وقال الشاعر:

### مَا سُمِّيَ الْقلبُ إِلَّا مِنْ تَقلُّبِهِ ٥٠٥ فَاحْنَرْ عَلَى الْقَلْبِ مِنْ قَلْبٍ وَتَحْوِيلِ

وَيُصوِّرُ لِنَا النَّبِيُّ وَيَتَلِيُّهُ الْقَلْبَ كَرِيشَةٍ فِي مَهَبِّ الرِّيحِ.

فَفِي مُسنَدِ أَحمدَ وَسُنَنِ ابْنِ مَاجَه بسندِ صَحيحٍ صَحَّحَهُ الأَلْبانيُّ في "صحيحِ سُنَنِ ابْنِ مَاجَه" أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيُّ رَضَيَّلِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ سُنَنِ ابْنِ مَاجَه" أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيُّ رَضَيَّلِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَيْلَا اللهِ عَرِيشةِ بِفَلاةٍ مِنَ الْأَرْضِ يُقِيمُهَا الرَّيحُ ظَهْرًا لِيَطْنِ".

وَلَمَا كَانَ القلْبُ - أَيُّهَا النَّاسُ - بهذِهِ الْحَالَةِ كَانَ عُرْضَةٌ لِلْفِتَنِ.

فَفِي "صحيحِ مُسْلم " ( عَرَضِ الْحَصِيرِ عُودًا عُودًا، فأَيُ قَالَ رسولُ اللهِ عَيَا اللهِ عَيَا اللهِ عَلَيْ الْفُرِبَمَا نِكْتَتْ الْغُرضُ الفِتَنُ عَلَى الْفُلُوبِ كَعَرْضِ الْحَصِيرِ عُودًا عُودًا، فأيُ قلْبٍ أُشْرِبَهَا نِكْتَتْ فِيهِ نَكْتَةٌ بِيضاءً، حتَّى تَعُودَ القُلُوبُ عَلَى فَيْهِ نَكْتَةٌ بيضاءً، حتَّى تَعُودَ القُلُوبُ عَلَى فَيْهِ نَكْتَةٌ بيضاءً، حتَّى تَعُودَ القُلُوبُ عَلَى قَلْبِ أَسُودَ مِرْبادًا كَالْكُوزِ مُخْذِيا (أَيْ: كَالْإِنَاءِ مَكْبُوبًا مَنْكُوسًا) لَا يَعْرِفُ مَعْرُوفًا وَلَا يُنكِرُ مُنْكَرًا، إِلَّا مَا أُشْرِبَ مِنْ هَوَاهُ، وقَلْبٍ أَبْيَضَ، فَلَا تَضرُّهُ فِتْنَةٌ مَا دَامَتِ السَّمَواتُ والْأَرْضُ "

فَالْقَلْبُ السَّالِمُ مِنْ تِلْكَ الْفِتَنِ - أَيُّهَا النَّاسُ - هُوَ الْقَلْبُ السَّلِيمُ الَّذِي يَنْفَعُ صَاحِبَهُ يَومَ الْقِيَامَةِ.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ۞ إِلَّا مَنْ أَقَى اللَّهِ عِلَى سِلِيعِ ۞ ﴾ قالَ الله على على الله على

ولِلْقَلبِ السَّلِيمِ عَلامَاتٌ يُعْرَفُ بِهَا.

<sup>(1) (</sup>صَحيحٌ) رَواهُ أَحمدُ (4/9/4)، وابْنُ مَاجَه (88) وصحَّحَهُ الْأَلبانيُّ في الصحيحِ ابنِ مَاجَه (71). (2) رَواهُ مُسْلمٌ (144).

فَمِنْ عَلاماتِ القلْبِ السَّلِيمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنُ يكونَ سَالِمًا مِنْ مَحبةِ مَا يَكُوهُهُ اللهُ، فدخلَ فِي ذلكَ سَلَامَتُهُ مِنَ الشَّركِ الجُليِّ والحفيِّ، ومِنَ الْأَهْوَاءِ والْبِدَع، ومِنَ اللهُ، فدخلَ فِي ذلكَ سَلَامَتُهُ مِنَ الشَّركِ الجُليِّ والحفيِّ، ومِنَ الْأَهْوَاءِ والْبِدَع، ومِنَ اللهُ مُواءِ والْبِدَع، ومِنَ اللهُ مُواءِ والبِدَع، ومِنَ اللهُ مُواءِ والبِدَع، والغِلِّ الْفُسُوقِ والمُعاصِي - كبائرِهَا وَصَغَائِرِهَا الظَّاهِرةِ والبَاطِنةِ، كالرِّياءِ والْعُجْبِ، والغِلِّ والحَقْدِ، والحَسَدِ، وَغَيرِ ذَلِكَ (أ).

فَفِي سُنَنِ ابْنِ مَاجَه بسَندٍ صَحِيحٍ صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيَّ فِي «الصَّحيحيْنِ» (2) من حديثِ عَبدِ اللهِ بَيَنَا اللهِ عَبدِ اللهِ بَن عَمْرو رَضَالِلَهُ عَنْهُا قَالَ: قيلَ لِرَسولِ اللهِ بَيَنَا إِنَّهُ الناسِ أَفْضَلُ؟ حديثِ عَبدِ اللهِ بَن عَمْرو رَضَالِلَهُ عَنْهُا قَالَ: قيلَ لِرَسولِ اللهِ بَيَنَا فِي الناسِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: «كُلُّ مَخْمُومِ القلب صدوق اللسان» قالوا: صادقون اللِّسَانُ نَعرفُهُ، فَهَا محمومُ الْقَلْبِ؟ قَالَ: «هُوَ التَّقِيُّ النَّقِيُّ النَّقِيُّ لَا إِثْمَ فِيهِ، وَلَا بَعْيَ وَلَا غِلَّ ولَا حَسَدَ».

قَالَ ابنُ القيمِّ رَحِمَهُ اللَّهُ: «هَذَا الْقَلْبُ أَحَبُّ الْقُلُوبِ إِلَى اللهِ وأَكْثَرُهَا خَيْرًا، تَنْبُعُ مِنْهُ عُيُونُ الخيرِ، وتَنْفَجِرُ مِنْهُ يَنَابِيعُ الْبِرِّ، ومبارُّ الله ونِعَمُهُ تغشاهُ عَلَى الدَّوَامِ»(3).

ومِنْ عَلَامَةِ الْقَلْبِ السَّلِيمِ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنْ يَرِتَحِلَ عَنِ الدُّنْيَا حَتَّى يَنْزِلَ بِالْآخِرَةِ، وَيَحَلَّ فِيهَا حَتَّى يَبْقَى كَأَنَّهُ مِنْ أَهْلِهَا وَأَبْنَائِهَا جَاءَ إِلَى هَذَا الدارِ غريبًا يأخُذُ مِنْ أَهْلِهَا وَأَبْنَائِهَا جَاءَ إِلَى هَذَا الدارِ غريبًا يأخُذُ مِنْهَا حَاجَتَهُ ويَعُودُ إِلَى وَطَنِهِ.

فَفي "صحيحِ الْبُخَارِيِّ " ( عَن حديثِ عَبدِ اللهِ بنِ عَمْرُ و رَضَّوَالِلَهُ عَنْهُمَا قَالَ: أَخَذَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكِ بَاللهِ عَلَيْكِ فَقَالَ: " كُنْ فِي الدُّنيَا كَأَنَّكَ غريبٌ أَو عَابِرُ سَبِيل ».

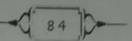
ومِنْ عَلَامَاتِ الْقَلْبِ السَّلِيمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ لا يزَالُ يضرِبُ عَلَى صَاحِبه حَتَّى يَعُودَ إلى اللهِ ويُخْبِتَ إليهِ ويتعلقَ بِهِ تعلُّقَ المحب المضْطرِ إلى مَحْبُوبِهِ، الَّذِي لَا حَيَاةَ لَهُ

<sup>(1)</sup> شرحُ حديثِ شَدَّادِ بن أَوْسِ (ص14) لابْنِ رَجَبِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ .

<sup>(2)</sup> الصحيحًا رَواهُ ابْنَ مَاجَه (4216)، وصحَّحَه الألباني في الصحيح سُنَنِ ابنِ مَاجَه (3397).

<sup>(3) «</sup>طَرِيقُ الهجرتَينْ» (ص606).

<sup>(4)</sup> رَواهُ البُخَارِيُّ (6416).



وَلَا نعيمَ ولا سُرورَ إِلَّا بِرِضَاهُ وقُرْبِهِ والْأُنْسِ بِهِ فَبِهِ يَطْمئنُّ، وَإِلَيْهِ يَسْكُنُ وَإِلَيْهِ يَأْوِي، وبه يفرَحُ، وعليْهِ يتوكَّلُ وبِهِ يثِقُ وَإِيَّاهُ يرجُو، ولَهُ يخافُ<sup>(1)</sup>.

قَالَ ابنُ القيمِّ رَجِمَهُ ٱللَّهُ: «فَيَالَهُ مِنْ قَلْبِ، مِنْ رَبِّهِ مَا أَدْنَاهُ!، وَمِنْ قُرْبِهِ مَا أَخْطاهُ!» (2). و قَالَ رَجِمَهُ ٱللَّهُ: «قَدْ نالَ غذاءَهُ وَدواءَهُ، وشِفَاءَهُ، ونورَهُ وقوتَه، ولذَّتَهُ ونعيمَهُ ما هُوَ أُجلُّ أَنْواعُ النّعِيم، وأَطيبُ الطِّيبًاتِ وأَعِظمُ اللَّذَاتِ».

قَالَ اللّٰهُ ـ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ ـ : ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُخِيلَنَّهُ, حَيْوَةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِينَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ (الْخَتَالِنَّ : 97)(3).

ومِنْ عَلَامَاتِ الْقَلْبِ السَّلِيمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّه لا يفتُّرُ عَنْ ذكرِ ربِّه ولا يسأمُ مِنْ خدمتِهِ، ولا يأْنسُ بغيرِهِ إِلَّا بمَنْ يدلُّهُ عليْهِ، وَيذكرهُ بِهِ.

ومِنْ عَلَامَاتِ الْقَلْبِ السَّلِيم - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ إِذَا عُرضتْ علَيْهِ القبائحُ نفرَ مِنْهَا بِطبعِهِ، وأَبْغضَهَا ولَمْ يلتفِتْ إليهَا (4).

ومِنْ عَلَامَاتِ الْقَلْبِ السَّلِيمِ - أَيُّمَا النَّاسُ - مَا ذكرَهُ ابنُ القيمِّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «أَنَّهُ إِذَا فاتته طاعة مِنَ الطَّاعاتِ، وجدَ لِفواتِها أَلَمَّا أعظمَ مِنْ تألُّمِ الْحَرِيصِ بِفَواتِ مَالِهِ» (5).

ومِنْ عَلَامَاتِ الْقَلْبِ السَّلِيمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ يَشتاقُ لِطَاعةِ رَبِّهِ كَمَا يَشتاقُ الجائعُ إِلَى الطعامِ والشَّرابِ.

<sup>(1)</sup> انظرُ "إِصلاحُ القُلُوبِ" لعَبْدِ الهَادِي بنِ حَسنٍ وَهْبِي .... (ص24) وقد استفدْتُ منه في إعْدَادِ هذِهِ الْخُطْبَةِ ـ جَزَاهُ الله خيرًا ـ .

<sup>(2)</sup> الطَرِيقُ الهجرتَينُ ١ (379).

<sup>(3) «</sup>مفتاح دار السعادة» (1/182).

<sup>(4) «</sup>مواردُ الأمانِ» (ص55).

<sup>(5) &</sup>quot;إِغَاثَةُ اللَّهِفَانِ» (ص79).

ومِنْ عَلَامَاتِ الْقَلْبِ السَّلِيمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ إِذَا دخلَ في الصَّلاةِ ذَهبَ عَنْهُ هُمُّهُ وغمُّهُ بالدُّنيَا.

فَفِي سُنَنِ أَبِي دَاوُدَ بِسَندِ صَحيحٍ صَحَّحَهُ الْأَلبانِ ثَي "مِشكَاةِ الْمُصَابِيح" (1) عَن سَالِم بْنِ أَبِي الجَعَدِ قَالَ: قَالَ رَجلٌ مِن خُزاعَةَ: ليتَنِي صَلَيْتُ فَاسْترَحْتُ فَكَأَنَّهُمْ عَابُوا عليه فقالَ: سمعْتُ رسُولَ اللهِ عَيَلَظِيْ يقولُ: "أَقِم الصَّلاةَ يا بلالُ أَرِحْنَا بِهَا".

ومِنْ عَلَامَاتِ الْقَلْبِ السَّلِيمِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ أَنْ يكونَ هَمُّهُ وَاحِدًا وَأَنْ يكونَ في اللهِ ـ تعالى ـ فيصبحُ ويمسِي وليسَ لهُ همٌ غيرُ رِضَا رَبَّهُ.

ومِنْ عَلَامَاتِ الْقَلْبِ السَّلِيمِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ أَنْ يكونَ أَشَّ بوقتِهِ مِنْ أَنْ يذهبَ ضَائعًا لِأَنَّ إِضَاعةَ الوقتِ تقطعُهُ عَنِ الخالقِ والدَّارِ الآخِرَة.

فَفِي "صحيحِ الْبُخَارِيِّ " ( من حديثِ ابنِ عَبَّاسٍ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رسُولُ اللهِ عَبَّاسٍ الصَّحةُ والفراغُ ».

ومِنْ عَلَامَاتِ الْقَلْبِ السَّلِيم - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنْ يكونَ اهتهامُهُ بتصحيحِ الْعُملِ أعظمَ مِنِ اهتهامِهِ بالْعملِ فيكونُ الحاملُ لهُ على الطاعةِ ابتغاءَ وجهِ ربَّه الأعلى فيقومُ إعظمَ مِنِ اهتهامِهِ بالْعملِ فيكونُ الحاملُ لهُ على الطاعةِ ابتغاءَ وجهِ ربَّه الأعلى فيقومُ بِهَا على أَحْسنِ الوجوهِ قَدْ حققَ فيهَا المُتَابِعةَ والاقْتِدَاءَ بالنَّبِيِّ عَيَالِيَّالَةٍ وَهُوَ مع ذلِكَ كلِّه يَخافُ أَنْ لَا يُتقبلَ مِنْهُ.

ففي سُننِ التَّرِمِذيِّ بسندٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ سُنَنِ التِّرمذيِّ" (3) مِنْ حديثِ عائشةَ رَضَيَّالِيَّةُ عَنْ هذهِ الآيةِ؟ ﴿ وَالَّذِينَ مِنْ حديثِ عائشةَ رَضَيَّالِيَّةُ عَنْهُ اللهِ عَيْلَالِيَّةٌ عَنْ هذهِ الآيةِ؟ ﴿ وَالَّذِينَ مِنْ حديثِ عائشةَ رَضَيَّالِيَّةُ عَنْهُ اللهِ عَيْلَالِيَّةٌ عَنْ هذهِ الآيةِ؟ ﴿ وَالَّذِينَ مِنْ اللهِ عَيْلَالِيَّةٌ عَنْ هذهِ الآيةِ؟ ﴿ وَاللَّذِينَ مِنْ اللهِ عَيْلَالِيَّةٌ عَنْ هذهِ الآيةِ؟ ﴿ وَاللَّذِينَ مَا مَا تَوَا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً ﴾ (المُفْهَبُونَا : 60).

<sup>(1) «</sup>صَحيحٌ وواهُ أبو داودَ (4985) وصحَّحَه الألبانيُّ في «المشكاةِ» (1/278).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخَارِيُّ (6412).

<sup>(3)</sup> الصحيح التّرمذيُّ (3175)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في الصحيح التّرمذيّ (787/3).

قَالَتْ: أَهُمُ الَّذِينَ يَشْرِبُونَ الحُمرَ ويسرقونَ؟ قَالَ: «لَا يا بنْتَ الصديقِ، ولكنَّهُمُ الَّذِينَ يَصُومُونَ ويُصَلُونَ ويتصدقُونَ وهُمْ يخافونَ أَلَّا يتقبلَ منهُمْ أُولِئكَ الَّذِينَ يُسارِعُونَ في الخيراتِ وَهمْ لهَا سَابِقُونَ».

فهذهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَلَاماتُ الْقلبِ السَّليمِ فَلهُ النَّعيمُ المقيمُ والعيشُ السَّليمُ في جوارِ ربِّ العالمَينَ.

﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بِنُونَ ١ إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ١ اللَّيْئَعِ اللهِ : 88-88).

وقالَ اللهُ مُسَبِّحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَإِنَ مِن شِيعَنِهِ - لَإِنزَهِيمَ اللهُ مِنَّةُ، بِقَلْبِ سَلِيمٍ اللهُ ﴾ ( الصَّنَاقَاتُ : 83-83).

وأَسْتَغَفْرُ اللهَ.

#### الخُطْبةُ الثانية \_ صورٌ مُشرِقةٌ لأصحابِ القَلْوبِ السَّليمةِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمِعِينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنْ «القلبِ السَّليمِ وعلامتِهِ» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ سُنَنِ «صورٍ مشرقةٍ لِأصحابِ القلوبِ السَّليمةِ».

فَمِنْ تِلكَ الصُّورِ - أَيُّهَا النَّاسُ - ما جاءَ في "صحيحِ مُسْلمٍ" أَن من حديثِ عَامرِ بْنِ سعدٍ قَالَ: كَانَ سعدُ بنُ أَبِي وقاصٍ رَضَّوَاللَّهُ عَنْهُ فِي إِبلهِ فجاءَهُ ابْنَهُ عمرُ فليَّا رَآهُ سَعْدٌ قَالَ: أعوذُ باللهِ مِنْ شرِّ هَذَا الراكبِ. فنزلَ، فقالَ لَهُ: أَنَزلْتَ في إِبلكَ وغَنَمِكَ وَعَنَمِكَ وتركْتَ الناسَ يتنازَعُونَ الملكَ بَيْنَهُمْ؟

فضربُ سعدٌ في صدْرِهِ فقالَ: أَسْكُتْ سَمعْتُ رَسولَ اللهِ عَلَيْكَ يَقُولُ: «إنَّ اللهَ يَكَلِيْكُ يقُولُ: «إنَّ اللهَ يَجَبُّ الْعبدَ التَّقيَّ الغنيَّ الحَقِيْ».

قَالَ النوَويُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «والخفيُّ: معناهُ الخامِلُ المنقطعُ إِلَى الْعِبَادَةِ، والاشتغالِ بأمور نفسِهِ»<sup>(2)</sup>.

فتأملُوا \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ كيفَ أنَّ صَاحبَ الْقلبِ السَّليمِ لَا يُحبُّ الظهورَ ولا يتصدَّرُ لشيءٍ؛ لأَنَّ أهمَّ ما عندَهُ هو محبَّةُ اللهِ لهُ وَرضَا اللهِ عنهُ.

وهكذا أصحابُ رسولِ اللهِ لا يُحبونَ أَنْ يُشارَ لهُمْ بين النَّاسِ بالْبَنَانِ أو يتحدث النَّاسُ عنْهُمْ لِسَلامَةِ قلوبِهِمْ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ مُسْلِمٌ (2965).

<sup>(2) «</sup>شرحُ النَّوويِّ عَلَى مُسْلِم» (18/1001 -1002).

أخرجَ البخاريُّ في «الأدبِ المفردِ» بسندِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الخرجَ البخاريُّ في «صحيحِ الأدبِ المفردِ» (١) عن عَلِيٍّ بنِ أرطأةَ قالَ: كانَ الرجلُ مِنْ أَصحابِ النَّبيِّ وَعَلَيْكَ إِذَا رُكِي قَالَ: اللَّهُمَّ لَا تُؤاخِذُنِي بِمَا يَقُولُونَ، واغْفِرْ لي مَا لَا يَعْلَمُونَ.

وَفِي "صحيحِ البخارِيِّ" من حديثِ عَمْرو بن ميْمُونِ الطَّويلِ (لَمَّا طُعنَ عُمرُ بن عُمرُ الْمُؤمِنينَ بِبُشْرَى اللهِ لكَ بنُ الخطابِ رَضَالِيَّةُ عَنْهُ) جاءَ رجلٌ شابٌ فقالَ: أَبْشِرْ يا أَمِيرَ الْمُؤمِنينَ بِبُشْرَى اللهِ لكَ مِنْ صُحْبَةِ رَسُولِ اللهِ وَيَكَالِيَّةٍ وَقدَم فِي الْإِسْلامِ ما قد علمتَ ثُمَّ وُلِيتَ فعدلْتَ ثُمَّ مَن صُحْبَةِ رَسُولِ اللهِ وَيَكَالِيَّةٍ وَقدَم فِي الْإِسْلامِ ما قد علمتَ ثُمَّ وُلِيتَ فعدلْتَ ثُمَّ مَن صُحْبَةِ وَقدْتُ أَنَّ ذلِكَ كَفَافًا لَا عليَّ ولَا لِي فلكَمَّ أَدْبَرَ إِذ إِزَارُهُ يَمَسُّ الأرضَ قالَ: رُدُوا عَليَّ الْعلام، قالَ: ابنَ أَخِي! إِرْفعْ ثَوبَك، فإنَّهُ أَنْقَى لثوْبِكَ وأَتقَى لِربِّك.

فَعُمرُ الفارُوقُ رَضَالِلَهُ عَنهُ - أَيُّهَا النَّاسُ - صَاحِبُ الْقَلْبِ السَّلِيمِ لَمْ يَتُركِ الْأَمْرَ بالْمعروفِ والنَّهيَ عنِ المنكرِ، في هَذَا الموطنِ، إمْتِثالًا لِقولِ النَّبِيِّ عَيَلِظِيَّةٍ كما في «صحيحِ مُسْلم» (3) من حديثِ أبي سَعِيدٍ الخُدريِّ رَضَالِلَهُ عَنهُ: «مَنْ رَأَى منكُمْ مُنكرًا فليُعَيِّرُهُ بِيكِهِ فَإِنْ لَمْ يستطعْ فَبِلسانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَستَطِعْ فَبِقلْبِهِ وذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ».

وَفِي هَذَا الْحُديثِ يَقُولُ شيخُ الْإِسْلَامِ ابْنُ تيميَّةَ رَحِمَةُ ٱللَّهُ: «فَإِن لَمْ يكُنْ فِي الْقَلبِ إِنْكَارُ مَا يكرهُهُ (اللهُ) وَيُبْغِضُهُ لَمْ يَكُنْ فِيهِ إِيهَانٌ (4).

وَمِنْ تلكَ الصُّورِ - أَيُّمَا النَّاسُ - مَا جَاء في «صحيحِ البخاري» عَنْ مُحمدِ بنِ الحنيفيَّةِ قالَ: قلتُ لِأَبِي (عليّ بنِ أَبِي طَالبٍ): أَيُّ النَّاسِ خَيرٌ بعدَ رَسولِ اللهِ عَلَيْكَالَةٍ ؟

<sup>(1)</sup> اصحيحًا أخرجَه البخاريُّ في «الأدبِ المفردِ» (761) وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الأدب المفردِ» (589).

<sup>(2)</sup> رَواهُ الْبِخَارِيُّ (3700) في حديثٍ طويل.

<sup>(3)</sup> رَواهُ مُسْلِمٌ (49).

<sup>(4) «</sup>الاستقامة» (2/36).

قَالَ: أَبُو بِكْرٍ، قَلْتُ: ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ: ثُمَّ عُمَرُ \_ وَخَشِيتُ أَنْ يَقُولَ عَيْهَانُ \_ قُلْتُ: ثُمَّ أَنْتَ؟ قَالَ: مَا أَنَا إِلَّا رَجُلُ مِنَ المسلمينَ.

وَمِنْ تلكَ الصُّورِ - أَيُّهَا النَّاسُ - ما جاءَ في «صحيح مسلم» (١) من حديثِ أُسَيْرِ بن جابرٍ، قالَ: كانَ عمرُ بنُ الخطابِ إذا أتى عليْهِ أَمدادُ أَهلِ الْيمنِ، سألَهُمْ: أفيكمْ أويسُ ابْنُ عامرٍ؟ قالَ: نَعمْ.

قالَ: مِن مُرادٍ ثُمَّ مِنْ قرنٍ؟ قالَ: نَعمْ.

قالَ: فكانَ بِكَ برصٌ فَبرأْتَ منه أإلا موضعَ دِرْهم؟ قالَ: نَعمْ.

فقالَ له عمرُ: أَيْنَ تُريدُ؟ قالَ: الكُوفَةَ.

قالَ: أَلا أَكتبُ لكَ إِلى عامِلِها؟ قَالَ: أكونُ فِي غُبراءِ النَّاسِ أَحبُّ إِليَّ.

فَانظرُوا - أَيُّهَا النَّاسُ - إِلَى قَولِ صَاحبِ الْقَلبِ السَّليمِ أُوَيسٍ الْقرنِيِّ رَضِّيَالِيَّهُ عَنْهُ أكونُ فِي غبراءِ الناسِ أَحبُّ إِليَّ.

وَغبراءُ الناسِ هُمْ ضِعفاؤهم وَصعاليكُهُمْ وأَخْلاطُهُمْ الَّذِينَ لَا يُؤْبَهُ لَهُمْ وهذا مِن إيثارِ الخُمُولِ وكتُم حَالِه كَمَا قَالَ النَّوويُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ (2).

اللَّهُمَّ تولْنا بلطفِكَ وَمُنَّ عَلَيْنا بقلُوبٍ سَليمةٍ طاهِرةٍ خَاشِعَةٍ لَيْنَةٍ رَقيقَةٍ نَقِيَّةٍ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ الْبُخَارِيّ (3671).

<sup>(2) «</sup>شرحُ النَّوويّ على مُسْلم» (16/77 - 78).

## و الفرجُ بعدَ الشِّدَّةِ الشِّدَّةِ

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ حَمَدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- \_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (ٱلنَّخْتِمَاكَ : 102).
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَاللَّهَ ٱلّذِى تَسَآءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النِّنَكِثَاءِ : 1).
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَقَوُا ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ. فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْبَنَائِئِ : 70 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ \_ عَيَلِاللهِ وَ عَلَيْ اللهِ وَخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ \_ عَيَلِاللهِ وَ النَّارِ. وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. أمَّا بَعْدُ - حَدِيثي مَعَكُمْ الْيَوْمَ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «الْفَرَجُ بَعْدَ الشَّدَّةِ».

أَيُّهَا النَّاسُ الْإِنسانُ فِي هذِهِ الحياةِ لَا يَخلُو من الْإبتلاءِ، والاختبارِ إِمَّا فِي نَفْسِهِ، أَوْ مَالِهِ، أَوْ أَهْلِهِ، أَوْ وَلدهِ، أَوْ مَنْ يَعِزُّ عَلَيْهِ.

قَالَ اللهُ لَهُ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى لَهِ : ﴿ اللَّمَ ۞ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُثَرِّكُواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ۞﴾ (العَبْكِؤُنِ : 1-2).

وَمَعنَى الآيَةِ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَيْ هَلْ ظَنَّ الناسُ أَن نتركَهُمْ وشأْنَهُم بمجرَّدِ النُّطقِ بِالشَّهادَتَيْنِ، وَقَولِهِمْ آمنًا باللهِ وَرَسولِهِ، دُونَ أَنْ يبتليَهمُ اللهُ ويختبرَ صدقَ إِيهَانِهمْ، بالهِْجرةِ والتكاليفِ الدِّينيَّةِ الأُخْرى، والجُهادِ والمصَائِب؟ كَلَّا - أَيُّمَا النَّاسُ - فإنَّ اللهَ - سُبْحَنهُ، وَتَعَكَل - لَا بُدِّ أَنْ يبتلي عبادَهُ المؤمنينَ، بِحسب ما عندَهُمْ مِنْ إِيهانٍ كمَا جَاءَ في سُننِ ابْنِ ماجَه بِسندِ صَحيح صحَحهُ الألبانيُّ في «الصّحيحة» (أ) من حديثِ سَعْدِ بْنِ أَبِي وقاص رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُ قالَ: قَالَ رَسولَ اللهِ عَيَّلِيَّةٍ: ﴿ الصّحيحة ﴾ (أَشَدُّ النَّاسِ بَلاءً الْأَنْبِياءُ ثُمَّ الصَّالِحونَ، ثُمَّ الْأَمْثُلُ فالْأَمْثُل، يُبتَلَى الرَّجلُ على حسب دِينهِ فَإِنْ كَانَ في دِينه قُوَّةٌ زِيدَ لَهُ في الْبَلاءِ ».

ثُمَّ أَخبرَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَل - أَنَّ الابتلاءَ سنةٌ مَاضِيَةٌ في الْأُممِ قَبْلَنَا وَسُنَّةُ اللهِ لَا تَتغيَّر وَلَا تَتَبدَّلُ.

قَالَ اللهُ مُ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ م : ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا ٱلَّذِينَ مِن فَبْلِهِمْ قَلَيَعْلَمَنَ ٱللهُ ٱلَّذِيكَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَمَانَ اللهُ الل

ومعنى الْآية - أَيُّمَا النَّاسُ - أَيْ أَنَّ اللهَ - سُبْحَنهُ، وَتَعَكَل - امْتَحَنَ المؤمنينَ السَّالِفينَ وعَرَّضَهُمْ لِلْفِتَنِ والاخْتِبارِ، وغايَتُهُ - سُبْحَنهُ، وَتَعَكَل - مِنْ هذا الابْتِلاءِ هِي أَنْ يمحصَهُمْ فيعلَمَ الذينَ صَدقُوا في دَعْوَى الْإِيهَانِ، مِمَّنْ هُمْ كَاذِبُونَ فِي دَعْواهُمْ وَيُجَازَى كُلَّا بِهَا يَسْتَحِقُّهُ (2).

أَيُّهَا النَّاسُ البَلاءُ واقعٌ لَا محالَةَ وَمِن سُنَّةِ اللهِ ـ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ ـ أَنَّ الشَّدةَ يَعقبُهَا فَرَجٌ.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَلَى \_ : ﴿ سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرِينُمْ رَا الطَّلَاقَ : 7).

وَمَعنَى الْآيَةِ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنَّ اللهَ سيجْعَلَ مِنْ بَعدِ الشِّدَّةِ رَخَاءً وَمِنْ بَعْدِ الضِّيقِ فَرجًا فالدُّنيا لَا تَدُومُ عَلَى حالٍ.

<sup>(1)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ ابنُ مَاجه (2/371) وقَالَ الألبانيُّ في "الصَّحِيحَةِ": حَسَنٌ صَحِيحٌ.

<sup>(2)</sup> انظر «أَيسرَ التفاسِير» لأَسعد حَومَد (1/3224).

وقالَ اللهُ \_ سُبَحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ بُسُرًا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْسُرِيْسُرَا ۞ ﴾ (الْفِيَرَى الْحُالَ عَلَى الْعُسْرِ يَسْرَيْنِ. وَالمُعنى \_ أَيُّهَا النَّاسُ لَقَد قَرِنَ اللهُ الشِّدةَ بِالفَرَجِ فِي أَكْثَرَ مِنْ آيَةٍ.

قَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَىٰءٍ مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالشَّمَرَتِ وَبَشِرِ الصَّبِرِينَ ۞ الَّذِينَ إِذَا أَصَبَتْهُم مُصِيبَةٌ قَالُوٓا إِنَّا لِلّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞ أُولَتِهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتُهِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ۞ ﴾ (الثقاق: 155-157).

وقالَ الله مُ سُبْحَنَهُ, وَتَعَلَىٰ - : ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَرَادَهُمْ إِيمَنَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ فَانْقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِنَ ٱللَّهِ وَفَضْلٍ لَّمْ يَمْسَمُهُمْ سُوَّ ۗ ﴾ فَرَادَهُمْ إِيمَنَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ فَانْقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِنَ ٱللَّهِ وَفَضْلٍ لَّمْ يَمْسَمُهُمْ سُوّ ۗ ﴾ فَرَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ فَانْقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِنَ ٱللَّهِ وَفَضْلٍ لَّمْ يَمْسَمُهُمْ سُوّ ۗ ﴾ فَرَادَهُمْ إِيمَانَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَفَضْلٍ لَّمْ يَمْسَمّهُمْ سُوّ ۗ ﴾ فَرَادَهُمْ إِنْفَالِهُ وَلَا لَهُ مُنْ أَلَا لَهُ مُنْ أَلِهُ وَنَصْلُوا لَهُ مِنْ أَلَوْ كُلُّهُ وَلَا لَهُ مُنْ أَلِهُ إِلَيْ اللَّهُ إِلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ أَلَالُهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَقَالُواْ حَسْبُوا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالُكُمُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ اللّ

وقالَ اللهُ - سُبَحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ - : ﴿ وَأُفَوِضُ آمْرِت إِلَى اللَّهِ ۚ إِنَّ اللَّهُ بَصِيرٌ اللَّهِ الْعِسَبَادِ ﴿ فَوَقَنْهُ اللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُوا ﴾ ( الْخَنْظُانُ : 44-45).

وقالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَمَاكَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ رَبَّنَا اَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي اللهُ وَقَالَ اللهُ عَلَى اللهُ وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَمَاكَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ رَبَّنَا اَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي اللهُ وَقَالِمُهُ اللهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثُوابِ الْآخِرَةِ وَاللهُ أَمْرِنَا وَثَيْبَ اللهُ عَلَى الْقَوْمِ الصَّافِينَ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُولَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

أَيُّهَا النَّاسُ كَمْ لِتفْرِيجِ الكَرْبِ بَعْدَ الشِّدَّةِ مِنْ صُوَرٍ مَبثُوثَةٍ في الكتَابِ والسُّنَّةِ وَسَوْفَ أَذْكُرُ طَرَفًا مِنْهَا.

فَمِنْ صُورِ الْفَرَجِ بَعْدِ الشِّدَّةِ تفريخُ اللهِ كَرْبَ نَبِيّهِ أَيُّوبَ عَلَيْهِ السَّلَامُ بَعْد شِدَّةٍ شَدِيدَةٍ.

قالَ اللهُ - شُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَاذْكُرْعَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَأَنِى مَسَنِى الشَّيْطَانُ بِنُصْبِ وَعَدَابٍ

اللهُ اللهُ عَلَا مُغْشَلُ بَارِدٌ وَشَرَكِ اللهِ وَوَهَبْنَا لَهُ وَأَهْلَهُ, وَمِثْلَهُم مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَا وَذِكْرَىٰ لِأُولِ الْأَلْبَبِ اللهِ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْنَا فَاصْرِب بِهِ وَ وَلا تَحْنَتُ إِنَا وَجَذْنَهُ صَابِرًا يَعْمَ الْعَبْدُ إِنْهُ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وَمِنْ صُورِ الْفَرَجِ بَعْدِ الشِّدَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - تَفْرِيجُ اللهِ كَرْبَ نَبِيِّهِ عَلَيْكِيْرُ وصَاحِبه فِي الْغَارِ

قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ إِلَّا نَصْرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذَ أَخْرَجَهُ الّذِينَ كَ مُكَنَا اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ مَعَنَا أَنْ اللّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ، بِجُنُودٍ لَمْ تَرُوهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ الّذِينَ فَأَنْ اللّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ، بِجُنُودٍ لَمْ تَرُوهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ اللّذِينَ فَأَنْ اللّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ، بِجُنُودٍ لَمْ تَرُوهَا وَجَعَلَ كَلّهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ، بِجُنُودٍ لَمْ تَرُوهَا وَجَعَلَ كَلّهُ وَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ وَاللّهُ عَنِيدًا وَجَعَلُ كَا اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَكُلُوهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَنْ مِنْ وَهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَنْ مِنْ وَهُو لَهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَالْعَلَيْ اللّهُ عَنْ مِنْ وَهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَكُلُوهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَكُلُوهُ وَلَوْ اللّهُ عَلَيْهُ وَكُلُوهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَكُلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَكُلُوهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَكُلُوهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ أَوْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ أَنّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُكُمْ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُولُولُولُكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَل

وَمِنْ صُورِ الْفَرَجِ بَعْدِ الشِّدَّةِ تَفريجُ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : كَرْبَ نَبِيِّهِ ﷺ فَيَكَالِيَّهُ في أُمَّتِهِ.

فَفِي "صحيحِ مُسلِمٍ" أَن حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضَى اللَّهُ عَنْهُمَّا أَنَّ النَّاسِ فَمَن اللَّهِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضَى اللَّهُ عَنْهُمّا أَنَّ النَّاسِ فَمَن اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ

وقالَ عيسى عَلَيْكُ : ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُّ وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْمُكِيمُ ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكُّ وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْمُكِيمُ ﴿ الْمَائِدةَ: 118).

فرفع يديه وقال: «اللهُمَّ أُمتي أُمتي». وبكي

فقال الله - سُبْحَنْهُ, وَتَعَكَلَى - : يا جبريل اذهب إلى محمد - وربُّكَ أَعْلَمُ - فَسَلْهُ ما يُبكيك؟

فأتاهُ جبريل عَلَيْهِ السَّلَامُ فسأله، فأخبره رسول الله عَلَيْكَا بِهَا قال، وهو أعلم. فقال الله: يا جبريل، اذهب إلى محمدٍ، فقل: إنَّا سنرضيك في أُمتك ولا نسوؤك. وَمِنْ صُورِ الْفَرَجِ بَعْدِ الشِّدَّةِ تَفريجُ اللهُ مُسَبِّحَنَهُ, وَتَعَكَلُ - كُرْبَ رسوله يوم بدر.

<sup>(1)</sup> رُواهُ مسلم (202).

ففي «الصحيحينِ»(١) من حديثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ مسعود رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُمَا قال: إنَّ النَّبِيِّ وَالصحاب له جلوس، إذ قال بعضهم لبعض: وَابُو جهل وأصحاب له جلوس، إذ قال بعضهم لبعض: أيكم يجيءُ بسلى جذور بني فلان فيضعها على ظهر محمد إذا سجد؟

فانبعث أشقى القوم فجاء به فنظر حتى إذا سجد النبي وَكَالِيَّةٍ وضعه على ظهره، بين كتفيه وأنا أنظر لا أغني شيئًا لو كانت لي منعة، قال: فجعلوا يضحكون ويميل بعضهم على بعض ورسول الله وَكَالِيَّةِ ساجد لا يرفع رأسه، حتَّى جاءت فاطمة، فطرحت عن ظهره، فرفع رسول الله وَكَالِيَّةِ رأسه ثم قال: «اللَّهُمَّ عليك بقريش» ثلاثِ مرَّاتٍ، فشقَّ عليهم إذ دعا عليهم، قال: وكانوا يرون أنَّ الدَّعوة في ذلك البلد مستجابة.

ثم سمى: «اللَّهُمَّ عليك بأبي جهل، وعليك بعتبة بن ربيعة، وشيبة بن ربيعة، والوليد بن عتبة، وأمية بن خلف، وعقبة بن أبي معيط» وعد السابع فلم نحفظه.

قال: فوالذي نفسي بيده لقد رأيت الذين عدَّ رسول الله ﷺ صَرْعى في القليب قليب بدر.

وَمِنْ صُورِ الْفَرَجِ بَعْدِ الشِّدَّةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تَفريجُ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَىٰ \_ كَرْبَ بلال بن رباح مؤذن رسول الله ﷺ .

ففي سننِ أبي داود بسندٍ صحيحٍ صححه الألباني في «صحيح سنن أبي داود» والوادعي في «الجامع الصحيح» (2) من حديثِ عبد الله الهوزاني قال: لقيتُ بلالًا مؤذن رسول الله عَيَّالِيلَةٍ ؟ رسول الله عَيَّالِيلَةٍ ؟

<sup>(1)</sup> رَواهُ البخاري (240)، ومسلم (1794).

<sup>(2)</sup> الصحيح أخرجه أبو داود (3055)، وصححه الألباني في الصحيح أبي داود» (2628)، والوادعي في الجامع الصحيح» (4/95).

قال: ما كان له شيءٌ، كنتُ أنا الَّذي ألي ذلك منه منذ بَعَثَهُ الله حتَّى تُوفِّي رسول الله ﷺ ، وكان إذا أتاهُ الإنسان مسلمًا فرآه عاريًا يأمُّرُني فأنطلق فأستقرض، فاشتري له الْبُردَةَ فأكسُوهُ وأُطْعِمُهُ حتَّى اعترضني رَجُلٌ من المشركين، فقال: يا بِلال، إن عندي سَعَةً فلا تستقرض من أحدٍ إلا مني، ففعلتُ فلمَّ أن كان ذات يوم تُوضَاتُ ثُمَّ قمتُ لِإُذِّنَ بِالصَّلاةِ، فإذا المشرك قد أقْبَلَ في عصابةٍ من التُّجَّارِ، فلما أن رآني قال: يا حبشيُّ، قلتُ: يا لَبَّاهُ، فتجهمني وقال لي قولًا غليظًا، وقال لي: أتدري كم بينك وبين الشهر؟ قال: قلتُ: قَرِيبٌ، قال: إنَّما بينك وبَيْنَهُ أربعٌ فأخُذُكَ بالَّذي عليك، فأردُّك تَرْعَى الغَنَمَ كما كُنْتَ قَبْلَ ذلك، فأخذ في نَفْسِي ما يأخُذُ في أَنْفُسِ النَّاسِ، حتَّى إذا صلَّيْتُ العتمة رَجَعَ رَسُولُ الله عَلَيْكِيَّةٌ إلى أهله، فأستأذنتُ عليه فَأَذِنَ لي، فقلتُ: يا رسول الله، بأبي أنت وأمي إنَّ المشْرِكَ الَّذي كُنْتُ أَتَدَيَّنُ مِنْهُ قَالَ لي: كذا وكذا وليس عندك ما تقضي عني ولا عندي، وهو فاضحى فأذن لي أن ابَّقَ إلى بعض هؤلاء الأحياءِ الذين أسلموا حتَّى يَرْزُقَ الله رسُولَهُ عَيَاكِيَّةٍ ما يقضي عني، فخرجتُ حتَّى إذا أتيت منزلي فجعلتُ سيفي وجِرابي ونعلي وَمِجَنيِّ عند رأسي، حتَّى إذا نشقَّ عَمُودُ الصبح الأوَّلِ، أردتُ أن أنْطَلِقَ فإذا إنسانٌ يسعى يدعو: يا بِلَالُ، أجِبْ رسول الله عَلَيْكِيٌّ ، فانطلقتُ حتَّى أتيته فإذا أربع ركائِبَ مُنَاخاتٌ عليهِنَّ أحماهُنَّ، فاستأذنتُ فقال لي رسول الله عَلَيْكَ : «أَبْشِرْ فَقَدْ جاءَكَ اللهُ بِقَضَائِكَ» ثُمَّ قال: «ألم تَرَ الرَّكائِي المناخَاتِ الأَرْبَعَ؟». فقلتُ: بَلَى، فقال: «إنَّ لَكَ رِقَابَهُنَّ وَمَا عَلَيْهِنَّ، فإنَّ عَلَيْهِنَّ كِسُوةً وطعامًا أَهْدَاهُنَّ إِلِيَّ عَظِيمُ، فَدَكَ فاقْبِصْهُنَّ واقض دَيْنَكَ». فَفَعَلْتُ فَذَكَرَ الحديث، ثُمَّ انْطَلَقَتُ إلى المسجدِ، فإذا رسول الله قاعدٌ في المسجدِ، فَسَلَّمْتُ عليه فقال: «ما فَعَل ما قِبَلُك؟ "، قُلْتُ: قَدْ قَضَى الله كل شيءٍ كان على رسول الله ، فلم يَبْقَ شيءٌ، قَالَ: «أفضَلَ شَيْءً؟» قُلْتُ: نَعَمْ، قال: «انْظُوْ أَنْ تُرِيْحُنيَ مِنْهُ فَإِنِّي لَسْتُ بِدَاخِلِ على أحدٍ من أهلي؛ حتى تُرِيْحَنِي مِنْهُ الله الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى

أَيُّهَا النَّاسُ تِلْكَ الصُّوَرُ ما هي إلَّا قَطْرةٌ من مَطْرةٍ وإلَّا فالصُّورُ بحاجةٍ إلى أَنْ أَقُومَ فيكمْ مَقاميَ العُمْرَ كلَّهُ وقدْ يأتيُ الموتُ قبلَ أَنْ أنتهيَ منهُ.

قَالَ ابنُ رَجَبٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: "وَكُمْ قَصَّ ـ سُبْحَنَهُ, ـ قَصَصَ تَفْرِيجٍ كُرُباتِ أَنْبِيائِهِ عِنْدَ تَنَاهِي الكروبِ كإنجاءِ نوحٍ ومنْ مَعَهُ في الفُلْكِ، وإبراهيمَ مِنَ النَّارِ، وفِدائِهِ لولده الذي أُمِرَ بذَبْحِهِ، وإنجاءِ موسى من اليَمِّ، وإغراقِ عَدوِّهمْ، وقصَّةِ أَيُّوبَ، ويُونُسَ، وقصَص محمدٍ وَيَلِيَّةٍ مَعَ أَعْدائِهِ، وإِنْجائِهِ منْهُمْ كَقِصَّتِهِ في الغارِ، ويومَ بدرٍ ويومَ أَحُدٍ ويومَ الأحزابِ ويومَ حنينِ وغَيْرِ ذلِكَ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ المُعْمِدِ وَيَومَ حنينِ وغَيْرِ ذلِكَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ

يا صاحبَ الهُمِّ إنَّ الهُمَّ منْفَرِجُ ٥٠٥ أَبْشِرْ بِخيرٍ فَإِنَّ الفَارِجَ اللهُ الياسَ يَقْطَعُ أَحِيانًا بِصاحِبِهِ ٥٠٥ لَا تَنْأَسَنَّ فَإِنَّ الكَافِي اللهُ اللهُ يُحْدِثُ بعد العُسْرِ مَيْسَرةً ٥٠٥ لا تَجْزَعنَّ فإنَّ السَّانعَ اللهُ اللهُ يُحْدِثُ بعد العُسْرِ مَيْسَرةً ٥٠٥ إنَّ الَّذِيْ يَكُشِفُ البَلُوى هو اللهُ إذا بُلِيْتَ فَثْقُ بِاللهِ وارضَ بِهِ ٥٠٥ إنَّ الَّذِيْ يَكُشِفُ البَلُوى هو اللهُ واللهِ مالكَ غيرُ اللهِ من أحدٍ ٥٠٥ فحيلَ لَلهُ في كل لَكَ اللهُ وأستغفر الله.

<sup>(1) «</sup>جامع العلوم والحكم» (186).

الخُطْبةُ الثَّانيةُ - أسبابُ الفَرَج بَعْدَ الشِّدَّةِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «الْفَرَجِ بَعْدَ الشَّدَّةِ» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ «أسبابِ الفرجِ بعد الشَّدَّةِ».

أَيُّمَا النَّاسُ إِذَا كَانَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - قَدْ وَعَدَ بَالفرجِ بعدَ الشِّدَّةِ وباليسرِ مَعَ العُسْرِ وبَعْدَه فلا يتنافى ذلكَ مَعَ الأَخْذِ بالأسبابِ التي نرجو بها تعجيلَ اليُسْرِ بَعْدَ العُسْرِ، والفرجِ بعدَ الشِّدَّةِ فاللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَل - يقولُ: ﴿ وَفِ التَّمَاةِ رِزَقُكُو وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ وَفِ التَّمَاةِ رِزَقُكُو وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ وَفِ التَّمَاةِ رِزَقُكُو وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ وَلِهُ التَّمَاقِ وَلَا اللَّهُ اللهُ الل

بِلْ قَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَمَا مِن دَآبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ ( مُخْلا : 6 ) . وَمَعَ ذَلَكَ قَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ فَٱمْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِزْقِهِ " وَ إِلَيْهِ ٱلنُّشُورُ ﴿ ﴾ وَمَعَ ذَلَكَ قَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ فَٱمْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِزْقِهِ " وَ إِلَيْهِ ٱلنَّشُورُ ﴿ ﴾ وَمَعَ ذَلَكَ قَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ فَآمَشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِزْقِهِ " وَ إِلَيْهِ ٱلنَّشُورُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ وَلَا اللّٰهِ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَهُ إِلَيْهِ اللّٰهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

فَمِنْ أَسَبَابِ الفَرَجِ بَعَدَ الشِّدَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - تقوى الله - عزَّ وَجَلَّ - .
قالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللهَ يَجْعَل لَهُ مُغْرَجًا ﴿ وَمِرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾
(القُلْلاَقُ : 2-3).

قال ابنُ كثير رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «أَيْ منْ يتَّقِ اللهَ فيها أَمَرَهُ، وَتَرَكَ ما نهاهُ عنهُ، يجعلْ لَهُ من أمرِهِ مخرجًا، ويَرْزُقْهُ من حيثُ لا يَحْتَسِبُ، أَيْ مِن جِهَةٍ لا تَخْطُرُ ببالِهِ»(2).

<sup>(1)</sup> انظر "الفرجُ بعدَ الشِّدَّةِ" لأحمد فريد (ص37).

<sup>(2) &</sup>quot;تفسير ابن كثير" (8/46).

وقالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَمَن يَتَقِ اللّهَ يَجْعَل لَهُ مِنْ أَمْرِهِ مِسْرًا ﴿ ﴾ (الطَّلَاتَ : 4). قال ابنُ كثير رَحِمَهُ ٱللَّهُ : ﴿ أَيْ: يُسَهِّلُ أَمْرَهُ، ويُيسِّرُهُ عليهِ، ويَجْعَلُ لَهُ فَرجًا ومخْرجًا عاجلًا ﴾ (الطَّلَاتَ : 4).

ومِنْ أسبابِ الفَرَجِ بعدَ الشِّدَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - التَّعرُّ فُ إلى اللهِ في الرخاءِ.

ففي سُنَنِ التِّرمِذِيِّ بِسَنَدِ حَسَنٍ حَسَنَهُ الألبانيُّ في «ظِلالِ الجنَّةِ» (2) من حديثِ ابنِ عباسٍ رَضِيَالِيَّهُ عَلَمُ إلى علمُ النَّبِيِّ عَيَالِيَّةُ يومًا فقالَ لي: «يا عُلامُ إلى أعلَّمُكَ كلماتٍ، إَحْفَظِ الله تَجِدْهُ أمامَك، تعرَّفْ إلى الله في الرَّخاءِ يَعْرِفْكَ في الشدةِ، واعلمْ أنَّ ما أَخْطَأَكَ لم يكنْ لِيُحْطِئكَ، واعلمْ أنَّ النَّصرَ مع الصَّبرِ، وأنَّ الفَرَجَ مَعَ الكَرْبِ، وأنَّ مَعَ العُسرِ يُسرًا».

قال ابنُ رجبِ رَحَمَهُ أللَّهُ: «قولُهُ: «تعرَّفْ إلى اللهِ في الرَّخاءِ يَعْرِفْكَ في الشدةِ» ليسَ المرادُ بالمعرفةِ المعرفةَ العامَّةَ التي هي الإقرارُ والتصديقُ والإيمانُ، وإنهَا المرادُ المعرِفةُ الخاصَّةُ التي تقْتضيْ ميلَ القلبِ إلى اللهِ عزَّ وجلَّ والانقطاعَ إليهِ، والأنسَ بهِ والطمأنينةَ بذِكْرِهِ، والحياءَ منْهُ، والهيبةَ لَهُ »(3).

ومِنْ أسبابِ الفَرَجِ بعدَ الشِّدَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - التوكُّلُ على اللهِ.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ وَ ﴾ (الطَّاللَّقَ : 3).

قال ابن عَجيبةَ رَحِمَةُ اللّهُ: «أَيْ يَكِلُ أَمْرَهُ إليهِ من غيرِ تعلُّقٍ بغيرٍ ولا تدبيرِ نَفْسٍ ﴿ فَهُو حَسَبُهُ مَ ﴾. كافيهِ في جميعِ أُمورِهِ ((4).

<sup>(1) «</sup>تفسير ابن كثير» (8/146).

<sup>(2) «</sup>صَحيحٌ الخرجه الترمذي (2/84) وصححه الألبانيُّ في «المشكاة» (5302).

<sup>(3) «</sup>جامع العلوم والحكم» (179).

<sup>(4) «</sup>البحر المديد» (8/99).

ومِنْ أسبابِ الفَرَجِ بعدَ الشِّدَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الدُّعاءُ مع الاضْطِرارِ.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبِّحَنَهُ، وَتَعَالَى \_ : ﴿ أَمَّن يُعِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَثِيثُ ٱلشُّوءَ ﴾ (النَّبَعُالَا : 62). والمضطرُّ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ هو مَنْ نَزَلتْ بِهِ شدةٌ من شدائدِ الزمانِ.

قال القرطبيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ : «ضَمِنَ اللهُ إجابةَ المضطرِّ إذا دعاهُ وأخبرَ بذلكَ عنْ نَفْسِهِ، والسببُ أنَّ الضرورةَ إليهِ باللَّجْأِ، منشأٌ عَنِ الإخلاصِ، وقَطْعِ القلب عمَّنْ سواهُ «<sup>(2)</sup>. اللَّهُمَّ فقَهْنا في ديننا وزدْنا علمًا وهدىً وصلاحًا ولا تَكِلْنا إلى أنفسِنا طرفةَ عينٍ.

 <sup>(1)</sup> اجامع العلوم والحكم (187).

<sup>(2)</sup> اتفسير القرطبي (13/222).

# (10) الاعتداء في الدُّعاء المُ

الخُطُّبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إلله إلَّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ مَحَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ ، وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (ٱلنَّخْيِمَانَكَ : 102).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَاكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَالنَّسَةَ اللَّهِ اللَّهَ عَلَى عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النِّسَتِنَاةِ : 1).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلَا سَدِيلًا ﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْزَنَائِكُ : 70 - 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ و وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. أمَّا بَعْدُ - حَدِيثي مَعَكُمْ الْيَوْمَ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «الأعتداءِ في الدُّعاءِ».

أيُّما النَّاسُ الدعاءُ أعظمُ أنواعِ العبادات لَا بَلْ هُو العبادةُ لما في سُنَنِ التِّرمذيِّ بنِ بسَنَدٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ التِّرمذيِّ» أن من حديثِ النعمانِ بنِ بسَرَدٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ قالَ: «الدُّعاءُ هو العبادةُ». ثُمَّ قَرَأً ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ بشرٍ رَضِيَّالِيَّهُ عَنِ النَّبيِّ وَيَالِيَّةُ قالَ: «الدُّعاءُ هو العبادةُ». ثُمَّ قَرَأً ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الشَّعُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِ النَّبيِّ وَيَكَلِيْ قَلَ اللَّهُ عَامُ العبادةُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِ النَّبي وَيَكَلِيْ اللَّهُ عَامُ اللَّهُ عَنْ عَبَادَقِ سَيدَخُلُونَ جَهَنَّمُ دَاخِرِينَ ﴿ وَقَالَ رَبُكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ عِبَادَقِ سَيدَخُلُونَ جَهَنَّمُ دَاخِرِينَ ﴿ وَقَالَ رَبُكُمُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

<sup>(1)</sup> انظر «الاعتداء في الدعاء» لهيثم حيدر فقد استفدتُ منه في إعداد هذه الخطبة جزاه الله خيرًا.

قال الشَّوْكانيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: «دلَّتِ الآيةُ الكريمةُ على أنَّ الدعاءَ مِنَ العبادةِ فإنَّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلُ- أَمَرَ عِبادَهُ أَن يَدْعُوْهُ ثُمَّ قال: ﴿إِنَّ اللَّيْتِ يَسَتَكَمْرُونَ عَنْ عِبَادَةِ ﴾ ؟ فأفادَ ذلكَ أنَّ الدعاءَ عبادةٌ وأنَّ تَرْكَ دعاءِ الرَّبِّ استكبَارٌ ولا أَقْبَحَ مِنْ هذا الاسْتِكْبارِ».

أَيُّمَا النَّاسُ لِمَّا كَانَ الدعاءُ بهذِهِ المَنْزِلَةِ العظيمة حَرَصَ الشيطانُ الرجيمُ على إِفْسادِهِ إِمَّا بِالزِّيادةِ فيهِ أو النَّقُصِ منْهُ فإنَّهُ تَوَعَّد بِالقُعُودِ للمسلمِ في طريقِ الحقِّ كما قال اللهُ - سُبْحَنْهُ, وَتَعَلَى - حاكيًا عنْهُ: ﴿ فَهِمَا أَغُونَتَنِي لَأَفْعُدُنَّ لَمُمْ صِرَطَكَ ٱلمُستقِيمَ ﴿ وَالأَخْلَافِ : 16).

وقال الله - سُبْحَنَه ، وَتَعَكَل - حاكيًا عنه : ﴿ وَقَالَ لَأَ يَّخِذَنَ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَغَرُوضًا ﴿ وَقَالَ لَأَ يَّخِذَ ذَنَ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَغَرُوضًا ﴿ وَقَالَ لَأَنْ عَبُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَّةُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ

ولم يَكُنِ اللهُ لِيُسَلِّطَ علينا الشَّيطانَ لولا أنَّنا أطعْناهُ واسْتجبْنا لَهُ كَمَا قال اللهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلُ - : ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ, فَٱتَبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلُ - : ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ, فَٱتَبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ ( اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

والمعنى - أَيُّهَا النَّاسُ - لَقَدْ ظَنَّ إبليسُ ظَنَّا غيرَ يقينِ أَنَّهُ سَيَظِلُّ بنيْ آدمَ وأَنَّهُ سَيُطيعونَهُ في مَعْصِيتِهِ اللهِ، فصدَّقَ ظَنَّهُ عليهم، فأطاعوهُ وعَصَوْا ربَّهمْ إلَّا فَريقًا من المؤمنين باللهِ، فإنَّهمْ ثَبَتُوا على طاعَةِ اللهِ(1).

أَيُّهَا النَّاسُ من مصائِدِ الشيطانِ التي ينْصبُها للناسِ الاعتداءُ في الدُّعاءِ إمَّا بتجاوزِ الحدِّ أو الغُلُوِّ فِيهِ.

كما قال أحدُ السَّلَفِ: «ما أمرَ اللهُ بأمْرِ إلا وللشيطانِ فيهِ نزغتانِ: إمَّا إلى تفريطٍ أو تقصيرٍ وإمَّا إلى مُجاوزةٍ وغُلُوِّ، ولا يُبَالِي الشيطانُ بأيهًا ظَفَرَ»(2).

أَيُّهَا النَّاسُ لقدْ أمرَنا اللهُ - سُبْحَنهُ، وَتَعَكِن - بالدُّعاءِ وَأَخْبِرَنا أَنَّهُ لا يحبُّ المُعْتدينَ فيهِ.

<sup>(1) «</sup>التفسير الميسر» (7/396).

<sup>(2)</sup> انظر «الاعتداء في الدعاء» (ص 5).

قال اللهُ \_ سُبْحَننَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ آدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَمُّ عَاوَخُفَيَةً إِنَّهُ، لَا يُحِبُ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ آوَهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُو

قال القُرطبيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وأَمَّا قولُهُ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ وَإِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾. معناهُ: إنَّ رَبَّكُمْ لا يُحبُّ من اعْتدى فتجاوزَ حدَّهُ الَّذِي حَدَّه لعبادِهِ في دُعائِهِ ومسْألتِهِ رَبَّهُ »(١). وأَخْبرَ النَّبيُّ وَيَنَا لِللَّهُ مَن عَدُولُ في هذِهِ الأُمَّةِ قومٌ يَعْتدونَ في الطَّهُورِ والدُّعاءِ.

ففي سُنَنِ أبي داودَ بسندِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الجامع»(2) من حديثِ أبي نُعَامةً أنَّ عبدَ الله بِنَ مَغْفَلِ سَمِعَ ابْنَهُ يقولُ: اللَّهُمَّ إني أسألُكَ القصْرَ الأبيضَ عَنْ يمينِ الجَنَّةِ إذا دخلْتُها. فقالَ: أيْ بُنيَّ سَلِ اللهَ الجَنَّةَ وتَعوَّذُ الطَّهُوْرِ والنَّارِ فإنِّ سَمِعْتُ رسولَ اللهِ وَيَكَالِيَّةٍ يقولُ: "إنَّهُ سيكونُ قومٌ يَعْتدونَ في الطَّهُوْرِ والدَّعاءِ».

وفي مُسْنَدِ أحمدَ بسندِ صحيح صحَّحهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" (3) عنْ مولىً لسَعْدِ أَنَّ سعدًا سَمِعَ ابنًا له يدْعو وهو يقول: اللَّهُمَّ إنِّي أَسْأَلُكَ الجِنَّةَ ونعيمها وإسْتَبْرَقَها ونحوًا من هذا، وأعوذُ بِكَ من النَّارِ وسلاسِلِها وأغلالها، فقال: لقد سألتَ الله خيرًا كثيرًا، وتعوَّذْتَ باللهِ من شرِّ كثيرٍ. وإنِّي سَمِعْتُ رسولَ اللهِ عَيَلِيةٍ سألتَ الله سيكونُ قومٌ يَعْتدونَ في الدُّعاءِ. وقرأ هذه الآية: ﴿ آدَعُوا رَبَّكُمْ تَصَرُّعا وَحُفْيةً فَي يَقُولُ: اللَّهُمَّ إني أَسْأَلُكَ الجُنَةُ وما قربَ إليها مِنْ قولٍ أو عملٍ وأعوذُ بكَ من النَّارِ وما قربَ إليها مِنْ قولٍ أو عملٍ وأعوذُ بكَ من النَّارِ وما قربَ إليها مِنْ قولٍ أو عملٍ . والاعتداءُ في الدُّعاءِ - أَيُّمَا النَّاسُ - يَمنَعُ مِنَ الإجَابَةِ والقَبُولِ.

<sup>(1) «</sup>تفسير الطبري» (الأعراف: 55).

<sup>(2)</sup> اصحيح اخرجه أبو داود (86) وصححه الألباني في اصحيح الجامع (2396).

<sup>(3)</sup> الصحيح الخرجه أحمد (1/2/1) وصححه الألباني في الصحيح الجامع (3671).

أَخرَجَ البخاريُّ في «الأدبِ المفردِ» بسندِ صحيحٍ صحَّحَهُ الْأَلبانُ في «صحيحِ الْأَدبِ المفردِ» الْمفردِ» المفردِ» المعددِ الحدرِيِّ رَضَالِلَهُ عَنْ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُ أَنَّهُ قَالَ: الما فَنْ مُسْلَم يَدعو، ليسَ بإثم وَلا بقطيعةِ رحم إِلَّا أَعْطَاهُ اللهُ إِحْدى ثلاثٍ: إِمَا أَنْ يُعَجِّلَ لَهُ دَعْوَتَهُ، وإمَّا أَنْ يَدْخِرِهَا له في الاَخِرَةِ، وإمَّا أَنْ يَدفعَ عنْهُ مِنَ السُّوءِ مثلها». قَالَ: إذَا نُكْثِرُ، قَالَ: «الله أكثرُ».

قَالَ القرطبيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ تَعليقًا على الْحُديثِ: "وَحَديثُ أَبِي سَعيدٍ الحَدريِّ وَإِنْ كَانَ إِذْنًا بِالْإِجَابَةِ فِي إِحْدَى ثلاثٍ فَقَدْ دَلْكَ عَلَى صِحَّةِ اجْتَنَابِ الاعْتداءِ المانعِ مِنَ الْإِجَابَةِ حيثُ قالَ فيهِ: "ليسَ بإثْم وَلَا بقطيعةِ رحمٍ" "(2).

فَمنْ صُورِ الإعْتدَاءِ فِي الدُّعَاءِ أَنْ يدعوَ المسْلِمُ بِمَا لِيسَ فِي الكِتَابِ والسُّنَّةِ فيتخيرُ أَلفاظًا مفقرةً وكلماتٍ مسجَّعةً قَدْ وجدهَا فِي كراريسَ لَا أصلْ هَا ولَا مُولَ عَلَيْها، في عَلَيْها، في عَلَيْها شِعَارَهُ ويتركُ ما دَعَا بِهِ رسولُ اللهِ وَيَنْكُونَهُ وكلُّ هَذا يَمنَعُ مِنَ اسْتِجابَةِ الدُّعَاءِ كَمَا قَالَ القرطبيُّ رَحْمَهُ ٱللَّهُ وَاللَّهُ وَيَنْكُونَهُ وكلُّ هَذا يَمنَعُ مِنَ اسْتِجابَةِ الدُّعَاءِ كَمَا قَالَ القرطبيُّ رَحْمَهُ ٱللَّهُ (3).

وَقَالَ شَيْخُ الْإِسْلَامِ ابنُ تيميَّةَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «المشروعُ لِلإِنْسَانِ أَنْ يَدعوَ بِالْأَدْعِيَةِ الْمَاثُورةِ فَإِنَّ الدعاءَ مِنْ أفضلِ العباداتِ، وقَدْ نهَانَا اللهُ عَنِ الإعْتِدَاءِ فِيهِ فَينبَغِي لنَا أَنُورةِ فَإِنَّ الدعاءَ مِنْ أفضلِ العباداتِ، وقَدْ نهَانَا اللهُ عَنِ الإعْتِدَاءِ فِيهِ فَينبَغِي لنَا ذَلِكَ في غَيْرِهِ مِنَ الْعِبَادَاتِ والَّذي يَعْدِلُ أَنْ نَتَبِعَ مَا شُرِّعَ وسُنَّ، كَمَا أَنَّهُ ينبُغِي لنَا ذَلِكَ في غَيْرِهِ مِنَ الْعِبَادَاتِ والَّذي يَعْدِلُ عَنِ الدُّعَاءِ المشرُوعِ إلى غيْرِهِ الْأَحْسَنُ لَهُ أَنْ لَا يَفُوتُهُ الْأَكملُ والْأَفْضَلُ وهِي عَنْ اللَّوْعَيَةِ اللّهِ اللهِ اللهُ الل

<sup>(1)</sup> الصحيح الخرجه البخاري في «الأدَبِ المُفردِ» (710)، وصححه الألباني في «صحيحِ الأدَبِ المُفردِ» (550).

<sup>(2)</sup> النفسير القرطبيِّ (البقرة: 186).

<sup>(3)</sup> القسير القرطبيِّ (الأعراف: 55).

كَذَلِكَ وَإِنْ قَالَمَا بِعضُ الشُّيوُخِ، فَكَيْفَ وقَدْ يَكُونُ فِي عَيْنِ الْأَدْعِيَةِ مَا هُوَ خَطَأٌ أَوْ إِثْم أَوْ غَيرُ ذَلِكَ؟!

وَقَالَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: "ينبَغِي لِلْخلْقِ أَنْ يَدْعُو بِالْأَدْعِيَةِ الْمُشْرُوعَةِ الَّتي جَاءَ بِهَا الكتَابُ والسُّنَّةُ، فَإِنَّ ذَلِكَ لَا رَيْبَ فِي فَضْلِهِ وَحُسْنِهِ، وَأَنَّهُ الصِّراطُ الْمُسْتقيمُ، صراطُ الَّذينَ أَنعمَ عليهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ والصِّدِيقِينَ والشُّهَداءِ والصَّالِجِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا»(2).

وَقَالَ الْقَاضِي عِيَاضٌ رَحِمَهُ اللّهُ: «أَذِنَ اللهُ فِي دُعَائِهِ وَعَلّمَ الدُّعَاءَ فِي كِتَابهِ لِخَلِيقَتِهِ، وعلَّمَ النَّبِيُ وَعَلَيْكِ الدعاءَ لَأَمْتِهِ، واجْتَمعَتْ فِيهِ ثَلَاثةُ أَشْيَاءَ: العلمُ بالتَّوحِيدِ، والْعِلْمُ باللُّغَةِ، والنَّصِيحَةُ لِلْأُمَّةِ، فَلَا ينبغي لِأَحَدِ أَنْ يَعْدِلَ عَنْ دُعَائِهِ وَعَلَيْكُ وَقَد والْعِلْمُ باللُّغَةِ، والنَّصِيحَةُ لِلْأُمَّةِ، فَلَا ينبغي لِأَحَدِ أَنْ يَعْدِلَ عَنْ دُعَائِهِ وَعَلَيْكُ وَقَد احْتَالَ الشَّيْطَانُ لِلنَّاسِ فِي هَذَا المُقَامِ فَقيَّضَ هَمْ قُومَ سُوءٍ يَخْتَرعُونَ هَمُّمُ أَدْعِيةً يَشْعِلُونَ بِهَا عَنِ الْإِقْتَداءِ بالنَّبِي وَيَنَاكُ إِنَّ مَا فِي الْإِحَالةِ أَنَّهُمْ يَنْسِبُونَهَا إِلَى الْأَنْبِياءِ وَالصَّالِينَ، فَيقُولُونَ بِهَا عَنِ الْإِقْتَداءِ بالنَّبِي وَيَنَاكُ الْمُأْشِدُ مَا فِي الْإِحَالةِ أَنَّهُمْ يَنْسِبُونَهَا إِلَى الْأَنْبِياءِ وَالصَّالِينَ، فَيقُولُونَ بِهَا عَنِ الْإِقْتَداءِ بالنَّبِي وَيَنَاكُمْ وَالسَّدُ مَا فِي الْإِحَالةِ أَنَّهُمْ يَنْسِبُونَهَا إِلَى الْأَنْبِياءِ وَالصَّالِينَ، فَيقُولُونَ بِهَا عَنِ الْإِقْتَداءِ بالنَّبِي وَيَكَالِهُ وَأَشَدُّ مَا فِي الْإِحَالةِ أَنِّهُمْ يَنْسِبُونَهَا إِلَى الْأَنْبِياءِ وَالصَّالِينَ، فَيقُولُونَ بِهَا عَنِ الْإِقَالَةِ فَي أَنْفِيكُمْ، وَالصَّالِينَ، فَيقُولُونَ فِي أَنْفِيكُمْ، وَالصَّالِينَ، فَيقُولُ اللّهَ فِي أَنْفِيكُمْ، وَالصَّالِينَ، فَيقُولُ اللهَ فِي أَنْفِيكُمْ، وَالصَّالِينَ الْمُؤْلُونَ مِنَ الْحِدِيثَ إِلَّا بالصَّحِيحِ» (3).

وَمِنْ صُورِ الْإعْتداءِ فِي الدُّعاءِ - أَيُّهَا النَّاسُ - استبدالُ لَفْظٍ وَارِدٍ (مَأْثُورِ) بِغَيْرِهِ.

فَفي "صحيحِ الْبُخَارِيِّ"، وَ"سُنَنِ الترمِذِيِّ» منْ حَدِيثِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ رَضَوَّلِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ : "إِذَا أَتَيْتَ مَضْجَعَكَ فَتَوَضَّا وُضُوءَكَ للصَّلَاقِ ثُمَّ اضْطَجِعْ عَلى شِقِّكَ الْأَيْمَنَ وَقُلْ: اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِي، وَفَوِّضْتُ أَمْرِي إلَيْكَ،

<sup>(1)</sup> انظر المجموع الفتّاوَى ا (22/308).

<sup>(2)</sup> انظر «تجموع الْفتَاوَى» (1/336).

<sup>(3) «</sup>الفتوحاتُ الرّبَانيّةُ» (1/17).

والْجاْتُ ظَهْرِي إليْكَ رَهْبَةً ورغْبَةً إِلَيْكَ لَا مَلْجاً ولَا مَنْجَا مِنْكَ إِلَّا إِلَيْكَ آمَنْتُ بَكِتَابِكَ الَّذِي أَنْزُلْتَ وَبِنَبِيِّكَ الذي أَرْسَلْتَ. فإن مُتَّ مُتَّ عَلَى الْفِطْرَةِ فَاجْعَلْهُنَّ آخِرَ مَا تَقُولُ». فَقُلْتُ أَسْدَكِرَهُنَّ: وَبِرَسُولِكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ، قَالَ: «لَا وَبِنَبِيِّكَ الذي مَا تَقُولُ». فَقُلْتُ أَسْدَكِرَهُنَّ وَبِرَسُولِكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ، قَالَ: «قَلْ: «قُلْ: أَرْسَلْتَ»، وفِي رِوَايةِ التِّرمذي فقُلْتُ: آمنتُ بِرَسُولِكَ الَّذِي أرسَلْتَ. فقالَ: «قُلْ: أَمْنْتُ بِنَبِيِّكَ الذي أرسَلْتَ. فقالَ: «قُلْ: أَمنْتُ بِنَبِيِّكَ الذي أرسَلْتَ».

قَالَ النَّوويُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «قَالَ الْعُلَمَاءُ: إِنَّ سَبَبَ الْإِنْكَارِ إِنَّ هَذَا ذِكْرٌ وَدُعَاءٌ فينبغي فيه الاقْتِصَارُ عَلَى اللَّفظِ الوَارِدِ بِحُرُوفِهِ، وَقَدْ يَتَعَلقُ الْجُزَاءُ بِتِلْكَ الْحُرُوفِ وَلَعَلَّهُ أُوحيَ إِلَيْهِ وَعَيَّاكُ إِلَى اللَّفَوْلُ: حَسَنٌ الْأَوْمَى إِلَيْهِ وَعَيَّاكُ إِلَى اللَّهُ وَالْكَالَةُ الْقَوْلُ: حَسَنٌ اللهُ اللهُ وَعَيَلِكُ إِلَى اللهُ وَعَيَاكُ إِلَيْهِ وَعَيَاكُ إِلَيْهِ وَعَيَاكُ إِلَيْهِ وَعَيَاكُ إِلَى اللهُ اللهُ وَلَا الْقَوْلُ: حَسَنٌ اللهُ اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّوْلُولُكُولُولُولُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللّهُ اللللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

و قَالَ الْحَافظُ ابنُ حَجَرٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «الحكمةُ فِي رَدِّهِ عَلَى مَنْ قَالَ (الرَّسُولَ) بَدَلَ (النَّبِيَّ) أَنَّ أَلْفَاظَ الْإَذْكَارِ تَوقيفيَّةٌ، وَلَهَا خَصَائِصُ وأَسْرَارٌ لَا يَدْخُلُهَا الْقِيَاسُ فتجِبُ الْحَافَظةُ عَلَى اللَّفْظِ الَّذِي وَرَدَتْ بِهِ»(2).

وَفِي "صحيحِ الْبُخَارِيِّ" (من حديثِ جَابِرِ بِنْ عَبْد اللهِ رَضَّ اللَّهُ عَانَهُ عَانَهُ اللهِ عَالَى: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَ يُعَلِّمُنَا السُّورةَ مِنَ الْقُرآنِ.

قَالَ ابنُ أَبِي جَمْرَةَ رَحِمَهُ اللّهُ مُعَلِّقًا عَلَى هَذَا الْحَدِيثِ: «التَّشبِيهُ (أَيْ تَشبِيهُ جَابِرِ الدُّعَاءَ بِالقُرآنِ فِي الْحِفْظِ والتَّعْلِيمِ) فِي تحقُّظِ حُرُوفِهِ وترتُّبِ كَلَمَاتِه وضْعِ الزِّيَادَةِ والنَّقْصِ بِالقُرآنِ فِي الْحِفْظِ والتَّعْلِيمِ) فِي تحقُّظِ حُرُوفِهِ وترتُّبِ كَلَمَاتِه وضْعِ الزِّيَادَةِ والنَّقْصِ مِنْهُ والدَّرسِ لَهُ وَالنَّحَافَظَةِ عَلَيْهِ، ويُحتملُ أَنْ يكونَ مِنْ جَهَةِ الإهْتَهَامِ بِهِ والتحقُّقِ لِبركتِهِ، والاحْتِرَامِ لَهُ ويحتملُ أَنْ يكونَ مِنْ جِهَةِ كُوْنِ كُلِّ مِنْهُمَا عُلِمَ بِالْوَحْيِ» (4).

<sup>(1) «</sup>شرحُ النَّوويِّ عَلَى مُسْلم» (17/33).

<sup>(2) «</sup>فَتْحُ الْبَارِي» (11/11).

<sup>(3)</sup> رَوَاهُ البُخارِيُّ (1166).

<sup>(4)</sup> الفَتْحُ الْبَارِي (11/184).

وَمِنْ صُورِ الْإِعْتداءِ فِي الدُّعاءِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ الدُّعَاءُ بِتَعْجِيلِ الْعُقُوبَةِ فِي الدُّنْيَا.
فَفِي "صحيحِ مُسُلِمِ" أَنْ منْ حديثِ أَنَسٍ رَضَيَّلِيَّةُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ عَيَّلِيَّةٍ عَادَ رَجُلًا مِنَ الْسُلمِينَ قَدْ خَفَتَ (أَيْ ضَعُفَ) فَصَارَ مِثْلَ الفرخِ فَقَالَ لَهُ رسولُ اللهِ عَيَّلِيَّةٍ : «هَلُ كُنْتَ تدعُو بِشَيْءٍ أَوْ تَسْأَلُه إِيَّاهُ؟!».

قَالَ: نَعمُ، كُنْتُ أَقُولُ: اللَّهُمَّ مَا كُنْتَ مُعَاقِبي بِهِ فِي الأَخِرَةِ فَعَجِّلْهُ لِي فِي الدُّنْيَا. فَقَالَ رسولُ اللهِ عَيَنَكِيَّهُ: «سُبْحَانَ اللهِ لَا تُطِيقُهُ أَوْ لَا تَسْتَطِيعُهُ أَفَلَا قُلْتَ: اللَّهُمَّ آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وفِي الأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ».

قَالَ: فَدعا اللهُ لَهُ فَشَفَاهُ.

وَأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1)</sup> زَواهُ مُسْلِمٌ (2688).

الخُطْبةُ الثَّانيةُ - أسبابُ الفَرَجِ بَعْدَ الشِّدَّةِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «الإعْتِدَاءِ في الدُّعَاءِ» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ «تكلُّفِ السَّجْعِ فِي الدُّعَاءِ».

والسَّجعُ - أَيُّمَا النَّاسُ - هُوَ الكلامُ المستوى عَلَى نَسَقٍ واحِدِ كَقُولِ أَحَدِهِمُ اللَّهُمَّ الرَّحَمْنِي فَوقَ الْأَرْضِ وَارْحَمْنِي يَومُ الْعَرضِ، وهُو مكْرُوهُ فِي الرَّحَمْنِي فَوقَ الْأَرْضِ وَارْحَمْنِي يَومُ الْعَرضِ، وهُو مكْرُوهُ فِي الدُّعَاءِ إِنْ تَعمَّدَهُ وَتَكلَّفُهُ الدَّاعِي؛ لِأَنّهُ يشْغِلُ عَقْلَهُ، وَيُشَتتُ قَلْبَهُ عَنِ الْخُشُوعِ الدُّعُاءِ إِنْ تَعمَّدَهُ وَتَكلَّفُهُ الدَّاعِي؛ لِأَنّهُ يشْغِلُ عَقْلَهُ، وَيُشَتتُ قَلْبَهُ عَنِ الْخُشُوعِ وَالتَّفَكُرِ.

وَقَدْ بَوَّبَ الْبُخَارِيُّ فِي «صحيحهِ» (١) بَابُ: مَا يكرَهُ مِنَ السَّجْعِ فِي الدُّعَاءِ ثُمَّ أَوْرَدَ حديثَ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ قَالَ: فانظرْ السَّجْعَ فاجْتَنِبْهُ فَإِنِّي عَهِدُتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكِيْ وَأَصْحَابَهُ لَا يَفْعَلُونَ إِلَّا ذَلِكَ الاجْتِنَابِ.

قَالَ الْحَافِظُ رَحِمَهُ أَللَهُ: «قَولُهُ: (وانظرِ السَّجعَ في الدُّعَاءِ فَاجْتَنِبْهُ) أَيْ: لَا تَقْصِدُ إِلَيْهِ، ولا تُشغِلْ فِكْرَكَ بِهِ لِمَا فِيهِ مِنَ التَكلُّفِ المَانِعِ لِلْخُشُوعِ المطلوبِ في الدُّعَاءِ وقولُهُ: (لَا يَفْعلُونَ إِلَّا ذَلِكَ) أَيْ: تَركَ السَّجْع.

ثُمَ نَقَلَ عنِ الْإِمَامِ الغزاليِّ أَنَّهُ قَالَ: المُكرُوهُ مِنَّ السَّجْعِ هُوَ المتكلَّفُ؛ لِأَنَّهُ لَا يُلَائِمُ الضَّرَاعَةَ والذِّلَّةَ، وإلَّا ففِي الْأَدْعِيَةِ المأثُورَةِ كلماتٌ مُتَوازِنةٌ لكنَّهَا غَيرُ متكلَّفَةٍ»(2)

<sup>(1)</sup> رَواهُ الْبُخَارِيُّ (6337).

<sup>(2) «</sup>فَتْحُ الْبَارِي» (11/139).

وَقَالَ النَّوويُّ رَحِمَهُ أَللَهُ: «إِنَّ السَجْعَ المذمومَ فِي الدُّعَاءِ هُوَّ المتكلَّفُ، فَإِنَّهُ يُذْهِبُ الْخُشُوعَ والخضُوعَ والإخلاص، ويُلهِي عَنِ الضَّرَاعَةِ والافْتِقَارِ، وَفَراغِ القَلْبِ، فأَمَّا مَا حَصَلَ بِلَا تَكلُّفٍ، وَلَا إِعْمَالِ فِكْرٍ لكمَالِ الفَصَاحَةِ ونَحْوِ ذَلكَ، أَوْ كَانَ مَعْفُوظًا فَلَا بأسَ بِهِ، بَلْ هُوَ حَسَنٌ "(1).

وقَالَ ابْنُ حَجَرٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «الإعْتِدَاءُ في الدُّعَاءِ يَقَعُ بِزِيَادَةِ الرَّفْعِ فَوقَ الْحَاجَةِ أَو بِطَلَبِ مَا يَسْتَحِيلُ خُصُولُهُ شَرْعًا أَوْ بِطَلَبِ مَعْصِيةٍ أَو يَدْعُو بِهَا لَمْ يُؤثر خُصُوصًا مَا وَرَدَتْ كَرَاهَتُهُ كَالسَّجْعِ المَتكلَّفِ» (2).

اللَهُمَّ إِنَّا نَسَأَلُكَ مِنَ الْخَيْرِ كَلِّهِ عَاجِلهِ وآجِلِهِ مَا عَلِمْنَا مِنْهُ وَمَا لَمْ نَعْلَمْ، ونَعُوذُ بِكَ مِنَ الشَّرِّ كُلِّهِ عَاجِلهِ وآجِلِهِ ما عَلِمْنَا مِنْهُ ومَا لَمْ نَعْلَمْ

اللَّهُمَّ إِنَّا نَسأَلُكَ مِنْ خَيْرِ مَا سَأَلَكَ عَبْدُكَ وَنَبِيُّكَ، وَنَعوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا عَاذَ بِهِ عَبْدُكَ ونبيُّكَ

اللَّهُمَّ إنا نسألُكَ الجنة وما قرَّب إليها من قول أو عمل، ونعوذ بك من النار وما قرب إليها من قول أو عمل ونسألك أن تجعل كل قضاء قضيته لنا خيرًا (3).

<sup>(1) «</sup>شرح النووي على مسلم» (41/17).

<sup>(2) «</sup>فَتْحُ الْبَارِي» (8/898).

<sup>(3)</sup> الصحيحًا أخرجه ابن مَاجَه (3836)، وصححه الألباني في الصحيح ابن ماجَه (3102).

# الاستقامة المستقامة

الخُطبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيئًاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِي لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إلله إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ عَمَدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (النَّفِيِّمَانَكَ : 102).
- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً وَالنَّنَةُ ٱلَّذِي تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (اللَّلَنَبُنَّا فِي : 1).
- ﴿ يَثَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَجْزَالِيُّا : 70 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَ اللهِ وَمُلَّالَةً - ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. وشرَّ الأُمُورِ مُحْدُث مَعَكُمْ الْيَوْمَ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «الاسْتِقامَةِ».

أيُّها الناسُ - الاستقامةُ على أمرِ اللهِ سَبَبُ السَّعادةِ والفَلاح.

قَالَ اللّٰهُ مِسُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مِنْ وَلَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مُنَّا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدُوا فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعَزَنُونَ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدُوا فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعَزَنُونَ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدُوا فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعَزَنُونَ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدُوا فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعَزَنُونَ اللَّهُ أَوْلَيْهِ فَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ وَلَا هُمْ وَلَا هُمْ وَلَا هُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ اللَّهُ وَلَا هُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا عَلَيْهُمْ وَلَا عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَا عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْ إِلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللّالَةُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مُعْمَالًا عَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّ

وقالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُواْ تَدَنَّزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَكَيْ وَقَالَ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُواْ تَدَنَّزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَكَيْ حَدَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

فَالْأَمْرُ هُنَا ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ للنَّبِيِّ عَيَّالِيَّةٍ ثُمَّ لِأَتبَّاعِهِ ﴿ وَمَن تَابَ مَعَكَ ﴾. أَيْ وَمَنْ آمَنَ مَعَكَ؛ بأَنْ تابُوا مِنَ الشِّرْكِ فآمَنوا باللهِ ورسُولِهِ، وصارُوا معَ النَّبِيِّ عَيَّالِيَّةٍ مُؤْمنينَ بِهِ، وبِما جاءَ بِهِ.

وأَصْلُ الاسْتِقامةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ في القَلْبِ \_ فإذا اسْتقامَ القلبُ على أمرِ اللهِ اسْتقامَتْ سائرُ الجوارح.

ففي مُسْنَدِ أَحمدَ بسَندِ حَسَنٍ حسَّنَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» أَ منْ حديثِ أَنَسٍ بنِ مالكٍ رَضِحُ لِنَّهُ عَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: «لا يَسْتقيمُ إيهانُ عبدِ حتَّى يَسْتقيمَ قلبُهُ ولا يَسْتقيمُ ولا يَدْخُلُ رَجُلُ الجُنَّةَ لا يأمَنُ جَارُهُ بَوائِقَهُ».

فَمتى اسْتقامَ القلبُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ على الإِيْهانِ باللهِ خَوفًا، ورجاءً، وتوكُّلًا وإِنابةً، اسْتقامتْ بعدَ ذلِكَ اللِّسانُ فإِنَّهَا رَأْسُ الجَوارح بعدَ القَلْبِ.

فَفِي مُسْنِدِ أَحمدَ وسُنَنِ التَّرِمِذِيِّ بِسَنَدٍ حَسَنٍ حَسَنَهُ الأَلْبانِ فِي "صحيحِ الجامعِ" (2) منْ حديثِ أَبِي سعيدِ الخُدرِيِّ رَضِوَ لِللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ وَيَلَالِلَهُ : "إذا أَصْبَحَ ابنُ آدَمَ فإنَّ الأَعضاءَ كلَّها تُكفِّرُ اللِّسانَ فتقولُ: اتَّقِ اللهَ فِينَا فإنَّ المُحنُ بِكَ فإن اسْتقمْتَ اسْتقمْنَ وإن اعْوَجَجْتَ اعْوَجَجْنَا».

فإذا كانَ هَذا هُوَ حالُ اللِّسانِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ فَلْيَنظُرْ أَحَدُنا فيها يَتَكَلَّمُ فِيْهِ ولْيَحْذَرْ مِمَّا حَرَّمَ اللهُ كالكَذِبِ، والغِيْبَةِ، والنَّميمَةِ، والسَّبِّ، والبِذَاءِ والقَذْفِ، والخُصُوماتِ والجِدالِ، وشَهَادةِ الزُّورِ، والقَولِ على اللهِ بِغَيْرِ عِلمٍ، والكَذِبَ على اللهِ ورَسُولِهِ وَيَتَلِيلُهُ.

و قَدْ قَالَ اللَّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قُولٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ ﴾ ( فَتَ : 18 ).

<sup>(1) (</sup> حسن الخرجه أحمد (3/ 198)، وحسنه الألباني في «الصحيحة» (1 841).

<sup>(2)</sup> **احسن ا** رواه أحمد (3/96)، والترمذي (2407)، وحسنه الألباني في اصحيح الجامع ا (351).

وفي «الصَّحيحَينِ» (أ) منْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَيَالِيَفَعَنهُ قَالَ: سَمِعْتُ رسولَ اللهِ عَلَيْكَ يَقُولُ: هُإِنَّ العبدَ لَيَتكَلَّمُ بالكَلِمَةِ ما يَتَبَيَّنُ فيها يَزِلُ بها في النَّارِ أَبْعَدَ ما بَيْنَ المَشْرِقِ».

ومتى استقامَتِ اللِّسَانُ - أَيُّهَا النَّاسُ - استقامَتِ الجَوارحُ.

وأَهَمُّ مَا فِي الجَوارِحِ العَيْنُ، فإنَّهَا أَسْرَعُ المنَافِذِ إلى القَلْبِ، وأَقْصَرُ الطُّرُقِ إِلَيْهِ، قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَل - : ﴿ قُل لِلمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فَرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَزَكَى لَمُمُّ إِنَّ ٱللهَ خَبِيرٌ بِمَا يَضَنَعُونَ ۞ وَقُل لِلمُؤْمِنَاتِ يَغَضُضَنَ مِنْ أَبْصَدْهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾

(النَّبُولِدِ : 30-31).

فَغَضُّ البَصرِ يَكُونُ بِالكَفِّ عَنِ المُحَارِمِ وأَنْ يَسْتَعْمِلَ العَبِدُ نَظَرَهُ فِي طاعَةِ اللهِ بالنَّظَرِ فِي كتابِ اللهِ مُتَابِرًا.

ثُمَّ يأتي بعد ذلِكَ اسْتقامةُ الأُذُنِ فَهِيَ مِنْ أَقْصِرِ الطَّرِيْقِ إلى القلبِ فَهِيَ بابٌ مفتوحٌ لِسَماعِ الأغاني المُعرُوفةِ والمعَازِفِ الفاسِدَةِ وغيرِ ذلِكَ مِنَ الكلامِ المحرَّمِ وما لاَ خَيْرَ فِيْهِ، والعَبْدُ مسؤولٌ عَنْ ذلِكَ يومَ القِيامَةِ لقولِ اللهِ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَى \_ : ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَتِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴿ ﴾ (الإَشِرَاةِ : 36).

ثُمَّ لابُدَّ من اسْتِقَامَةِ باقي الجَوارحِ مِنَ الْيَدِ والرِّجْلِ والبَطْنِ، والفَرْجِ فإنَّ كلَّا مِنْها لَهُ أَثَرُهُ فِي اسْتقامَةِ القَلْبِ وصَلاحِهِ.

وتَتَحَقَّقُ الْاسْتقامةُ - أَيُّهَا النَّاسُ - بِأُمُورٍ فَمِنْها:

- أَداءُ الفرائِضِ والواجباتِ وهي على مراتب:

1 - فمِنْهَا شهادةُ أَنْ لا إلهَ إلَّا اللهُ وأنَّ محمدًا رسولُ اللهِ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البخاريُّ (6477)، ومسلم (2988).

فالتَّوجِيدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَوْجَبُ الوجباتِ، وأعظمُ الحَسَناتِ، وأَفْضَلُ الطَّاعاتِ، وَأَهُوَ أَوَّلُ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ عِبادَهُ، وهو حَقُّهُ عَلَيْهِمْ ويَتْبَعُ ذلِكَ تَحْقِيقُ مُتابَعَةِ الرَّسولِ وَيَتَبَعُ ذلِكَ تَحْقِيقُ مُتابَعَةِ الرَّسولِ وَيَتَالِقَةٍ .

2 - ومِنْها الصَّلَواتُ الحَمْسُ فَهِيَ قَرِيْنَةُ التَّوحيدِ في الكتاب والسُّنَّةِ.

3 - ومِنْهَا الزَّكاةُ والصِّيامُ والحَجُّ وذلِكَ هُوَ أَرْكانُ الإِسْلام.

وَمِمَّا يَتَحَقَّقُ بِهِ الاسْتقامةُ - أَيُّمَا النَّاسُ - الجِهادُ في سبيلِ اللهِ، والأَمْرُ بالمعروفِ والنَّهْيُ عَنِ المُنكرِ، وحُقوقُ العبادِ كُلُّها تَدْخُلُ في الفرائِضِ

وممَّا يتحقَّقُ بِهِ الاسْتقامةُ - أَيُّهَا النَّاسُ - النَّوافِلُ فالمُحافَظَةُ عليها مِنْ كَمَالِ الاسْتقامَةِ. وممَّا يتحقَّقُ بِهِ الاسْتقامةُ تَرْكُ المُحَرَّمَاتِ وامْتِثَالُ المأُمُوراتِ واتَّقَاءُ الشُّبُهاتِ واجتنابُ الذَّرائِعِ وما يُقَرِّبُ إلى الحرام.

ففي «الصحيحينِ»(أ) من حديثِ النُّعْمانِ بْنِ بِشْرِ رَضَّالِلَهُ عَنْهُمَا قَالَ: قالَ رَسولُ اللهِ عَلَيْهُمَا أُمُورٌ مُشْتبهاتٌ لا يَعْلَمُهُنَّ كَثيرٌ مِنَ النَّاسِ فَمَنْ اتَّقَى الشُّبُهاتِ اسْتَبْرَأَ لِدِيْنِهِ وعِرْضِهِ ومَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهاتِ وَقَعَ فِي الحَرَامِ».

وممَّا يتحقَّقُ بِهِ الاستقامةُ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَدَمُ الانْحِرَافِ.

والأنجِرافُ - أَيُّهَا النَّاسُ - إِمَّا أَنْ يَكُونَ إلى إفراطٍ أو إلى تَفْريْطِ.

فَالْافْراطُ يَكُوْنُ بِتَعَدِّيْ حُدُوْدِ اللّهِ قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ يَلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ (الثِقَةِ : 229).

والتَّفْرِيْطُ يَكُونُ بِالقُرْبِ مِنْ حُدُوْدِ اللهِ الَّتِي نَهانا اللهُ عَنْها.

قَالَ اللَّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ - : ﴿ يِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا ﴾ (البُّقَاقَ: 187).

<sup>(1)</sup> رَوَاهُ البُخارِيُّ (52)، ومسلم (1599) واللفظ له.

فَلابُدُّ لِسَالِكِ الاسْتقامَةِ أَيُّمَا النَّاسُ أَنْ يَقْصُدَ الطَّرِيقَ الوَسَطَ وهُوَ الصِّراطُ المُسْتقِيمُ.
ففي مُسْنَدِ أَحْدَ بِسَنَدِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «تحقيقِ الطَّحاويَّةِ» أَنَّ مَنْ حديثِ عبدِ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ خطًّا ثُمَّ قالَ: خطَّ لنا رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ خطًّا ثُمَّ قالَ: «هذو سُبلُ «هذا سبيلُ اللهِ»، ثُمَّ خطَّ خُطُوطًا عَنْ يَميْنِهِ وعَنْ شمَالِهِ. ثُمَّ قَالَ: «هذو سُبلُ (مُتَفَرِّقَةٌ) على كلِّ سبيلٍ مِنْها شَيْطانٌ يَدْعُو إليهِ». ثُمَّ قرَأً: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَلَيْعُوا السُّبُلَ فَافَرَى بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ عَلَى (اللهَ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ الل

<sup>(1) «</sup>صحيح» أخرجه أحمد (1/435)، وصححه الألباني في «شرح الطحاوية» (ص587).

الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ اسبابُ الاستقامةِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمِينَ.

أَمَّا بَعدُ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنْ «الاستقامَةِ» والآنَ حديثي مَعَكُمْ عَنْ «أسبابِ الاستقامَةِ».

فَمِنْ أَسْبَابِ الاسْتَقَامَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - اليقينُ بوعْدِ اللهِ لأَنَّ الانْحرافَ عنِ الاسْتقامَةِ إِنَّمَا ينْشَأُ عن ضَعْفِ اليقين.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ فَأَصَيرِ إِنَّ وَعُدَاللَّهِ حَقُّ ﴾ (الرُّقَ فِرَا : 60).

ومِنْ أَسْبابِ الاستقامةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - العِلْمُ.

فَمْتَى عَلِمَ العبدُ أَنَّ اللهَ أَمَرَهُ بِتلْكَ الطَّاعةِ ورغَّبَهُ فِيْهَا ورَتَّبَ عليها الجزاءَ الحسنَ وَعَلِمَ عاقِبةَ المعْصِيةِ وعاقِبةَ ترْكِهَا كانَ ذلكَ باعثًا لَهُ على الازْديادِ منَ الخيْرِ والشَّباتِ على الطَّرِيقِ المسْتقيم.

ومِنْ أَسْبَابِ الاستقامةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الرُّفْقَةُ الصَّالحةُ.

فالرَّفيقُ قبلَ الطَّريقِ فَمَنْ أرادَ سُلُوكَ طريقِ الاسْتقامَةِ فلابُدَّ لَهُ من رُفَقَاءَ صالحِيْنَ يذكِّرُونَهُ إذا اعْوَجَ عنْ طريقِ الاسْتقامَةِ أَوْ حادَ عَنْها.

قَالَ اللّٰهُ لَهُ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى لَهُ : ﴿ وَآصَبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدُوةِ وَٱلْعَشِيَ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ، ﴾ (الكِهَمْ فِنْ : 28).

قال الشَّنْقِيطِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «أَمَرَ اللهَ - جَلَّ وَعَلَا - نَبِيَّهُ ﷺ فِي هَذِهِ الآيةِ الكريمةِ أَنْ يصبرَ نَفْسَهُ، أَيْ يَحْسِبَها مَعَ المؤمنينَ الذينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ أُوَّلَ النَّهارِ وآخِرَهُ مُخْلصِيْنَ لَهُ، لا يُرِيدُوْنَ بدعائِهِمْ إِلَّا رِضاه - جلَّ وعلا »(١).

<sup>(1) «</sup>أضواء البيان» (19/136).

- ( 115 b

ومِنْ أَسْبابُ الاستقامةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الدُّعاءُ.

فَنَسْأَلُ اللهِ الثباتَ والهدايةَ إلى الصِّراطِ المسْتقيمِ ولُزُوْمَ طريقِ الاستقامةِ، لِأَنَّهُ بدونِ هِدايَةِ اللهِ وعَوْنِهِ وتوفِيْقِهِ لنا لَنْ نَصِلَ إلى شَيْءٍ.

فَفِي سُنَنِ التَّرُمِذِيِّ بِسَنَدٍ صَحيحٍ صحَّحَهُ الْأَلْبانِيُّ فِي "صَحيحِ الجامعِ" أَنْ مَنْ حديثِ أَنْ يَقُولَ: «يا مُقَلِّبُ القُلوبِ حديثِ أَنْ يَقُولَ: «يا مُقَلِّبُ القُلوبِ تَبَنَّ قلبي عَلَى دِينِكَ».

وَفِي "صحيحِ مُسْلم "<sup>(2)</sup> منْ حديثِ عبدِ اللهِ بْنِ مسْعودٍ رَضَالِلَهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكَ عَلَيْكَ الْمُتَى وَالتَّقَى، والعَفَاف، والغِنَى».

وفي "صحيح مُسْلم" (3) منْ حديثِ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طالبِ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: قَالَ لِيْ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكِيْهُ : «قُلُ: اللَّهُمَّ اهْدِنِيْ وسَدِّدْنِيْ، واذْكُرْ بالهُدى هِدايَتَكَ الطَّرِيْق، واذْكُرْ بالهُدى هِدايَتَكَ الطَّرِيْق، والسَّدَادِ، سَدَادَ السَّهُم».

وفِيْ سُنَنِ أَلِي دَاوُدَ والنَّسَائِيِّ بِسَنَدٍ صحيح في «صحيح الجامع» (4) من حديثِ مُعَاذَ بْنِ جَبَلٍ رَضَيَّلِيَّهُ أَنَّ النَّبِيَّ وَيَلَيْكُ أَخَذَ بِيَدِهِ يَوْمًا ثُمَّ قَالَ: «يا مُعَاذُ واللهِ إِنِّي مُعَاذُ واللهِ أَخَدُ واللهِ أَخَدُ بِيَدِهِ يَوْمًا ثُمَّ قَالَ: هيا مُعَاذُ واللهِ أَحبُّكَ، قالَ: لأُحبُّكَ فقال لَهُ معاذُ: بأبِيْ أَنْتَ وأُمِّيْ يا رسُولَ اللهِ وأَنَا واللهِ أُحبُّكَ، قالَ: «أُوصِيْكَ يا معاذُ لا تَدَعَنَّ فِي دُبُرِ كُلِّ صلاةٍ أَنْ تَقُولَ: اللَّهُمَّ أَعِنِي عَلى ذِكْرِكَ وشُكْرِكَ وشُكْرِكَ وحُمْنِ عبادتِكَ».

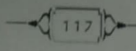
<sup>(1) «</sup>صحيح» أخرجه الترمذي (3517)، وصححه الألباني في «صحيح الجامع» (7987).

<sup>(2)</sup> رُواهُ مسلم (2721).

<sup>(3)</sup> رُواهُ مسلم (2725).

<sup>(4) «</sup>صَحيحٌ» أخرجه أبو داود (1522)، والنسائي (1303) واللَّفظ له، وصححه الألباني في "صحيح الجامع» (81969).

فَتَأَمَّلُوا - أَيُّهَا النَّاسُ - إلى عَظَمَةِ هذا الدُّعاءِ فلَا حَوْلَ ولا قُوَّةَ إلا باللهِ فلا حَوْلَ لنا عَنْ مَعْصِيةِ اللهِ ولا قُوَّة لَنا على طاعَةِ اللهِ إلّا باللهِ العليِّ العظيْمِ. اللهِ عَنْ مَعْصِيةِ اللهِ ولا قُوَّة لَنا على طاعَةِ اللهِ إلّا باللهِ العليِّ العظيْمِ. اللّهُمَّ آتِ نُفُوسَنا تَفُواها وزكِّها أَنْتَ خيرُ مَنْ زكَّاها أَنْتَ وليُّها ومَوْلاها.



### 

#### الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أنْ لا إلله إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ (أَلْغَيْمَاتَكَ : 102).

﴿ يَتَأْتُهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَذِي خَلَقَاكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَآءً وَالنَّسَةُ إِنَّا اللَّا عَلَيْكُمْ وَقِيبًا ﴾ (النَّسَةُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النَّسَةُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النَّسَةُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾

\_ ﴿ يَمَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُوْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَجْزَلَانِيُ : 70 - 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدَّيُ مُحَمَّدٍ - وَ اللَّهِ اللهِ وَخَيْرَ الهَدْيِ هَدَّيُ مُحَمَّدٍ - وَ اللَّهِ وَالنَّادِ. وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّادِ.

أمَّا بَعْدُ - فحديثي معكُمْ - أَيُّمَا النَّاسُ - عَنِ «الْحُوْقَلَةِ» وَهِيَ قَولُ: «لَا حولَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ»، فَإِنَّ هذِهِ الكلمة العظيمة لَمَا مِنَ الْفَضَائِلِ والْفَوائِدِ والثَّمارِ ما لَا يُحْصِيهِ إِلَّا اللهُ، وَفِيهَا مِنَ الْعَانِي العَمِيقَةِ والدَّلَالَاتِ اللهِيمَانَ ويُقَوِّي الْيَقِينَ وَيَزيدُ صِلَةَ الْعِبْدِ بِرَبِّ العَالَمِينَ (أ).

وَمَعْنَاهَا \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ كَمَا ذكرَ \_ ابْنُ عَبَّاسٍ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُمَا: «لَا حَوْلَ بِنَا عَلَى الْعَمَلِ بِالطَّاعَةِ إِلَّا بِاللهِ». ولَا قُوَّةَ لَنَا عَلَى تَرْكِ الْمُعْصِيَةِ إِلَّا بِاللهِ».

<sup>(1)</sup> انظرْ «الْحَوْقَلَةُ مَفْهُومُهَا ودلَالَتُهَا الْعَقَدِيَّةُ» لِعَبْدِ الرَّزَّاقِ الْبَدْرِ (ص3).

وفضائلها - أَيُّهَا النَّاسُ - لِحَمَّة غَزِيرَةٌ. فَصَائِلِهَا أَنَّهَا وَصِيَّةُ النَّبِيِّ وَيَتَلِكُونَ لِأُمَّتِهِ.

فَفِي مُسْنَدِ أَحِمَدَ وَسُنَنِ التِّرمِذِيِّ بِسَنَدِ صحيحٍ صَحَّحَهُ الْأَلْبانِ فِي «الصَّحِيحَةِ» الْأَلْبانِ فَي «الصَّحِيحَةِ» اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: «أَكْثِرُوا مِنْ قَوْلِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ؛ فَإِنَّهَا مِنْ كُنُوزِ الجُنَّةِ».

وَفِي مُسْنَدِ أَحْدَ بِسَنَدِ صحيح صَحَّحَهُ الْأَلْبانِ فِي «صَحيحِ التَّرغيبِ والتَّرهِيبِ» (2) من حديثِ أبي ذَرِّ رَضَالِكُ عَنْهُ قَالَ: أَوْصانِي خَليلي عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ النَّاسَ شَيْنًا».

وَأَخْرَجَ ابْنُ مَاجَه بِسندِ صحيحِ صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيَّ فِي «صَحيحِ الجَّامِعِ» (3) منْ حديثِ حَازِمِ بْنِ حَرْمَلَةَ الْأَسْلَمِيِّ رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: مَرِرْتُ بالنَّبِيِّ عَيَالِيَّةٍ فَقَالَ لِي: «يَا حديثِ حَازِمِ بْنِ حَرْمَلَةَ الْأَسْلَمِيِّ رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: مَرَرْتُ بالنَّبِيِّ عَيَالِيَّةٍ فَقَالَ لِي: «يَا حَازِمُ أَكْثِرْ مِنْ قَوْلِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ، فَإِنَّهَا مِنْ كُنُوزِ الجُنَّةِ».

وَمِنْ فَضَائِلِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - إِخْبَارُ إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلِ لِنَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ عليهما السلام بِفَصْلِهَا، وَأَنَّهَا مِنْ غِرَاسِ الْجَنَّةِ

فَفي مُسْنَدِ أَحمدَ بِسَندِ قَالَ فِيه الْأَلْبانِيُّ فِي «صَحيحِ التَّرْغِيبِ» (4) صَحيحٌ لِغَيْرِهِ عَنْ أَب أَيْوبِ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَّالِيَّةُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِهِ مَرَّ عَلَى إِبْرَاهِيمَ فَقَالَ:

<sup>(1) «</sup>صحيحًا أخرجه أحمد (3/332)، والترمذيُّ (2/080)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (1214).

<sup>(2) (</sup>صحيحًا أخرجه أحمد (5/159)، وصححه الألباني في "صحيح التَّرغِيبِ" (1/199).

<sup>(3)</sup> الصحيح الخوجه ابن ماجه (2/323)، وصححه الألباني في الصحيح الجامع (7907).

<sup>(4) «</sup>صحيحٌ لِغَيْرِهِ» أخرجه أحدُ (5/418)، وقَالَ الألباني في «صحيح الترغيبِ» (2/116) صَحِيح لِغَيْرِهِ.

«مَنْ مَعَكَ يَا جِبْرِيلُ؟ قَالَ: مُحمَّدٌ! فَقَالَ لَهُ إِبْرَاهِيمُ: مُنْ أُمَّتَكَ فَلَيكُثِرُوا مِنْ غِرَاسِ الجُنَّةِ فَإِنَّ تُرْبَتَهَا طَيَّبَةٌ وَأَرْضَهَا وَاسِعَةٌ. قَالَ: وَمَا غِرَاسُ الجُنَّةِ؟ قَالَ: لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ».

وَمِنْ فَضَائِلِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ أَنَّهَا مَكْتُوبَةٌ تَحْتَ الْعَرْشِ.

ففي مُسْتَدُرَكِ الْحَاكِمُ بِسَندِ صَحِيحٍ صَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ في "صَحيحِ الجَّامِعِ" أَن مَنْ حَديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَوَلِلَهُ عَالَى: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكِيْدٍ: «أَلَا أُعَلِّمَكَ - أَوْ قَالَ - أَلَا أُحَلِّمَكَ - أَوْ قَالَ - أَلَا أُحَلِّمَةٍ مِنْ تَحْتِ الْعَرْشِ مِنْ كُنْزِ الجُنَّةِ؟ تَقُولُ: لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ، فَيَقُولُ الله عَلْ وَكَل قُوَّةً إِلَّا بِاللهِ، فَيَقُولُ الله عَزَّ وَجَلَّ -: أَسْلَمَ عَبْدِي وَاسْتَسْلَمَ».

قَالَ النَّووِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «قَالَ الْعُلَمَاءُ: سَبَبُ ذَلِكَ أَنَّهَا كَلِمةُ اسْتِسْلَامٍ وَتَفُويضٍ إِلَى اللهِ - تَعَالَى - ، وَاعْتِرافٍ بِالْإِذْعَانِ لَهُ، وَأَنَّهُ لَا صَانعَ غيرُهُ، وَلَا رَادَّ لِأَمْرِهِ وَأَنَّ الْعَبْدَ لَا اللهِ - تَعَالَى - ، وَاعْتِرافٍ بِالْإِذْعَانِ لَهُ، وَأَنَّهُ لَا صَانعَ غيرُهُ، وَلَا رَادَّ لِأَمْرِهِ وَأَنَّ الْعَبْدَ لَا يَمْلِكُ شَيْئًا مِنَ الْأَمْرِ، وَمَعْنَى الكُنْزِ هُنَا: أَنَّهُ ثَوَابٌ مُدَخَرٌ فِي الجُنَّةِ، وَهُوَ ثَوابٌ نَفِيسٌ، كَمَا أَنَّ الكُنْزَ أَنْفَسُ أَمْوَا لِكُمِ» (2).

وَمِنْ فَضَائِلِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنَّهَا بابٌ من أبوابِ الجنَّةِ.
فَفِي مُسْنَدِ أَحمدَ بِسَنَدِ صحيح صَحَّحَهُ الْأَلْبانِيُّ فِي «صَحيح التَّرْغيبِ» (3) منْ حديثِ مُعاذَ بْنِ جَبَلٍ رَضَى لِللهُ عَنْهُ أَنَّ رسُولَ اللهِ عَلَيْكِيْهُ قَالَ: «أَلَا أَدَلُكُ على بابٍ مِنْ أَبُوابِ الجنَّةِ». قَالَ: وما هُوْ؟ قَالَ: «لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ».

وأَخرجَ التِّرمذِي في سُننِهِ بِسَندِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صَحيحِ التَّرغِيبِ»(4) عَنْ قَيْسِ بْنِ سَعْدٍ بْنِ عُبادةً رَضَ لِللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ أَباهُ دَفَعَهُ إلى النَّبِيِّ عَيَالِيلَةُ يخدُمُهُ

<sup>(1) «</sup>صَحيحٌ» أخرجه الحاكِمُ (1/12)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع» (2614).

<sup>(2)</sup> شَرْحُ "صَحِيح مُسْلِمِ" لِلنَّوَوي (17/26).

<sup>(3) (</sup>صحيحًا أخرجه أحمد (5/244)، وصححه الألباني في "صحيح التَّرغِيبِ" (1581).

<sup>(4) «</sup>صحيحٌ» أخرجه الترمذيُّ في «سُنَنِهِ» (3581)، وصححه الألبانيَّ في «صحيح التَّرغِيبِ» (1582).

فأتى عَلَىَّ النَّبِيُّ عَلَيْكَا فَ وقد صلَّيتُ ركْعَتَيْنِ. قَالَ: فَضَرَبَنِيْ بِرِجْلِهِ وقَالَ: «أَلَّا أَدُلُكَ على بابِ من أبوابِ الجَنَّةِ». قُلْتُ: بَلَى قَالَ: «لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ».

وَمِنْ فَضَائِلِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّهَا كَنْزٌ من كُنُوزِ الجَنَّةِ.

ففي «الصحيحينِ» (أ) منْ حديثِ أبي موسى الأَشْعَرِيِّ رَضِّ النَّبِيَّ عَلَيْكِيْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكِيْهُ قَالَ لَهُ: «قُلْ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ؛ فإنها مِنْ كَنْزِ الجَنَّةِ».

وفي سُنَنِ ابْنِ مَاجة بِسَنَدٍ صَحيح صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صَحيحِ الترغيب» (2) منْ حديثِ أَبِي ذِرِّ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ أَمْشِيْ خَلْفَ النَّبِيِّ عَيَلَظِيَّةٌ فقالَ لي: «يا أَبا ذرُّ أَلا حديثِ أَبِي وَيَلَظِيَّةٌ فقالَ لي: «يا أَبا ذرُّ أَلا أَدُلُّكَ على كَنْزٍ مِنْ كُنوزِ الجَنَّةِ». قُلتُ: بَلى. قَالَ: «لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ».

وأَخْرَجَ الطَّبَرَانِ بِسندِ صحيح صحَّحَهُ الْأَلْبانِ في «صَحيح الجامع»(3) منْ حديثِ الطَّبَرَانِ بِسندِ صحيح صحَّحَهُ الْأَلْبانِ في الصَّحيح الجامع»(3) منْ حديثِ أبي أَيُّوبَ رَضَيَالِيَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسُولُ اللهِ عَلَيْكَ : «أَكْثِرُ مِنْ قَوُلِ لاَ حَوْلَ وَلاَ قُومَ إِلاَّ عِنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ الجَنَّةِ».

قالَ الحافِظُ ابنُ حَجَرٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «كَنْزٌ مِنْ كُنُوزِ الجَنَّةِ بِحَيْثُ أَنَّهُ يُدَّخَرُ لِصاحِبِها من الثَّوابِ ما يقعُ لَهُ في الجنَّةِ مَوقِعَ الكَنْزِ في الدُّنْيا؛ لأنَّ مِنْ شَأْنِ الكانِزِ أَنْ يَعِدَّكَنْزُهُ لَى الدُّنْيا؛ لأنَّ مِنْ شَأْنِ الكانِزِ أَنْ يَعِدَّكَنْزُهُ للطَّهِ اللَّهُ اللهُ ال

وَمِنْ فَضَائِلِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ - أَنَّهَا تُكَفِّرُ الذُّنُوبَ.

ففي مُسْنَدِ أَحمدَ بِسَنَدِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صَحيحِ الجامعِ» (4) مِنْ حديثِ عبدِ اللهِ عَلَيْكِيْ : «ما على الأرضِ حديثِ عبدِ اللهِ عَلَيْكِيْهُ : «ما على الأرضِ

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُّخاريُّ (6384)، ومسلم (2704).

<sup>(2) (</sup>صحيحًا أخرجَهُ ابْنُ ماجةَ (3825)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيح التَّرغِيبِ» (1585).

<sup>(3)</sup> الصحيح الخرجة الطبراني في «الأوسط» (2/266)، وصحَّحة الألباني في «صحيح الجامع» (1205).

<sup>(4)</sup> اصحيحًا أخرجه أحمدُ (2/158)، وصححه الألباني في الصحيحِ الجامع (5636).

رجلٌ يقولُ لا إِلهَ إِلَّا اللهُ واللهُ أَكْبَرُ وشُبْحَانَ اللهِ وَالحمدُ للهِ وَلَا حَوْلَ وَلَا أُوَّةً إِلَّا بِاللهِ إِلا كُفُرَتْ عَنْهُ ذُنُوبُهُ وَلَوْ كَانَتْ أَكْثَرَ مِنْ زَبَدِ البَحْرِ.

وَمِنْ فَضَائِلِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّهُ مَنْ رُزِقَها عِنْدَ مَوْتِهِ لم غَسَّهُ النَّارُ.

ثُمَّ قَالَ الأَغَرُّ: شَيْئًا لَمْ أَفْهَمْهُ قُلْتُ: لِأَبِيْ جَعْفَرَ: مَاذا قَالَ؟ قَالَ: «مَنْ رُزِقَهُنَّ عِنْدَ مَوْتِهِ لَمْ مَسَّهُ النَّارُ».

وَمِنْ فَضَائِلِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أُنَّهَا حِرْزٌ مِنَ الشَّيْطانِ.

<sup>(1)</sup> **اصَحيحًا** أخرجه الترمذيُّ (2/253)، وابنُ ماجه (3794)، وصححه الألباني في اصحيح الجامع (713).

<sup>(2)</sup> أخرجَهُ التّرمِذِيُّ (3426)، والنّسَائِيُّ (6/52)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيح الترغيبِ" (1605).

مِنْ بَيْتِهِ فَقَالَ: بِاسْمِ اللهِ تَوَكَّلْتُ على اللهِ ولا حَوْلَ وَلا قُوَّةً إِلَّا بِاللهِ فَيْقَالُ لَهُ: حَسْبُكَ قَدْ هُدِيْتَ وَكُفِيْتَ وَوُقِيْتَ فَيَتَنَحَّى لَهُ الشَيطانُ فَيقُوْلُ لَهُ شَيطانٌ آخَرُ: كَيفَ لَكَ بِرَجُلِ قَدْ هُدِيْ وَكُفِي وَوُقِي؟».

وَمِنْ فَضَائِلِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّ خَيرَ ها لَعَظيمٌ.

ففي "صَحيحِ مُسُلمِ" أَ من حديثِ سَعْدِ بْنِ أَنِ وقَّاصِ رَحَالِيَهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءً أَعْرَابِيُّ إِلَى اللهُ أَعْرَابِيُّ إِلَى اللهُ وَحُدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ اللهُ أَكْبَرُ كَبِيرًا والحمدُ لله كثيرًا سبحانَ الله رَبِّ العَالَمِينَ، لا حَوْلَ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ اللهُ أَكْبَرُ كَبِيرًا والحمدُ لله كثيرًا سبحانَ الله رَبِّ العَالَمِينَ، لا حَوْلَ وَلا قُوَّةً إِلّا باللهِ العَزِيزِ الحَكَيْمِ». قالَ: فَهَوُ لا عِلرَبِيْ فَما ليْ. قالَ: "قُلْ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِيَ وَادْحَمْنِيْ وامْدِنِيْ وارْزُقْنِيْ».

وَمِنْ فَضَائِلِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ بَعْدَ الْحَيْعَلَتَيْنِ دَخَلَ الجنَّةَ.

فَفِي "صَحيحِ مُسْلَمٍ" أَنْ مَنْ حديثِ عُمَرَ بُنِ الخَطَّابِ وَحَالِيَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكِيَةٍ : "إِذَا قَالَ المُؤذِّنُ اللهُ أَخْبَرُ اللهُ أَخْبَرُ اللهُ أَخْبَرُ اللهُ أَخْبَرُ اللهُ أَخْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ فَقَالَ أَحَدُّكُمْ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ فَقَالَ أَحَدُّكُمْ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَنْ كَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلَّا اللهُ أَنْ كَا إِللهُ قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لا إِللهُ قَالَ: حيَّ على الصَّلاةِ قَالَ: عُمَّدًا رسولُ اللهِ، ثُمَّ قَالَ: حيَّ على الصَّلاةِ قَالَ: لا حَوْلَ ولا قُوَّةَ إِلّا باللهِ، ثُمَّ قَالَ لا إِللهُ إِلّا اللهُ أَكْبَرُ اللهُ قَالَ لا إِللهَ إِلّا اللهُ قَالَ: لا إِللهَ إِلّا اللهُ قَالَ: لا إِللهَ إِلّا اللهُ قَالَ: لا إِللهُ إِللهُ إِللهُ اللهُ قَالَ: لا إِللهُ إِللهُ قَالَ لا إِللهُ قَالَ: لا إِللهُ قَالَ: لا إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ قَالَ لا إِللهُ إِللهُ قَالَ: لا جَوْلَ اللهُ قَالَ: لا جَوْلَ اللهُ قَالَ: لا جَوْلَ اللهُ قَالَ لا إِللهُ إِلهُ إِللهُ أَلْهُ أَلَّا إِللهُ إِللهُ إِللهُ أَلْهُ إِللهُ أَللهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلُهُ أَلْهُ أَلُهُ أَلّهُ أَلّهُ أَلْهُ أَلْهُ إِلللهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ إِللهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَا أَلْهُ أَلْهُ إِللللهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْه

وَمِنْ فَضَائِلِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ أَنَّهَا سَبَبٌ فِي مَغْفِرَةِ الذُّنُوبِ.

<sup>(1)</sup> أخرجَهُ مُسْلمٌ (2696).

<sup>(2)</sup> أخرجَهُ مُسْلمٌ (385).

ففي سُنَنِ ابْنِ ماجة بسّنَدِ حَسَنِ حَسِّنَهُ الألبانيُّ في اصحبحِ الجامعِ الله من حديثِ مُعاذِ بْن أَنسِ الجُهَنِيُّ رَفِعَ لِللَّهِ عَالَى: قالَ رسولُ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ وَلا قُوَةً غُفِرَ ثُمُ قالَ: الحمدُ للهِ اللهِ عَلَيْ حَوْلٍ مِنِّي وَلا قُوَةً غُفِرَ لَهُ ما تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ، ومَنْ لَبِسَ ثَوْبًا فقالَ: الحمدُ للهِ الذي كسانيُ هذا الثُوبَ وَرَزَقَنِيهُ مِنْ غَيْرِ حَولٍ مني وَلا قُوّةٍ غُفِرَ لَهُ ما تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ.

وأَخْرَجَ النَّسَانيُّ بِسَندِ صحبح صحَّحَهُ الألبانُ في «الصحيحةِ» منْ حديثِ أبي هُريرة رَضَوَالِلَهُ عَالَى: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكُ : « مَنْ قالَ حِيْنَ يَأْوِي إلى فِراشِهِ لَا إِللهَ إِلَّا اللهُ وَخْدَهُ لا شَريْكَ لَهُ لَهُ المُلْكُ وَلَهُ الحَمْدُ وَهُوَ على كُلِّ شَيْءٍ قَديْرٌ لا حَوْلَ وَلا قُوتَ اللهُ وَخْدَهُ لا اللهُ واللهُ أَكْبَرُ غُفِرَتْ لَهُ إلا باللهِ الله والله أَكْبَرُ غُفِرَتْ لَهُ ذَنُوبُهُ أَوْ خَطايَاهُ وإِنْ كَانتْ مِثْلَ زَبِدِ البَحْرِ» .

وَمِنْ فَضَائِلِ لَا حَوْلَ وَلَا ثُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ أَنَّهَا مِنْ أَحَبُّ الكَلام إلى اللهِ.

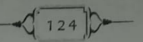
أَخْرِجَ البُخارِيُّ فِي الأَدَبِ المُفْرَدِ، بَسَندِ صحيحٍ صَحَّحَهُ الأَلبانِ فِي الصحيحِ اللَّذِبِ المُفْرَدِ، فَي اللَّهِ اللَّهُ وَلَهُ الحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ولا حَوْلَ وَلا تَوْدَ إلا باللهِ، شُبحانَ اللهِ وَيحَمْدِهِ.

وأَستَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1) (</sup>حسنٌ) أَخْرَجهُ ابنُ ماجةَ (3285)، وحَسَّنةُ الألبانيُّ في اصحيح الجامع (6086).

<sup>(2)</sup> اصَحيحًا أُخْرَجهُ النسائي في اعْمَلِ البَوْمِ واللَّبَاتِهِ (471)، وحَسَّنَهُ الألبانيُ في الصحيحة (3414).

<sup>(3)</sup> **اصحيحًا** أُخْرَجهُ البخاريُّ في َ االأَدَّبِ المُقْرَدِة (638)، وصحَّحَهُ الأَلبانيُّ في اصحيحِ الأَدَبِ المُفْرَدِة (ص219).



الخُطْبةُ الثّانيةُ \_ البُعدُ العَقَدِيُّ لهذِهِ الكلِمَةِ العظيمَةِ: «لا حولَ ولا قُوةٌ إلا باللهِ»:

الْخَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمِعِينَ.

أَمَّا بَعدُ، تَقَدَّمَ الْحُدِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّمَا النَّاسُ - عَنْ فَضْلِ «لا حَوْلَ ولا قُوةَ إلا بالله» وأَنَّهَا كلمةٌ عَظيْمةٌ جَليلةٌ ينْبَغْي على المُسلِمينِ أن يُعْنَوْا بها وأَنْ يُكْثِرُوْا من قَوْلِها، وأن يَعْمُرُوْا أَوْقاتَهمْ بكَثْرةِ تَرْدادِهَا لِعَظِيْمِ فَضْلِها عِنْدَ اللهِ والآنَ حديثي مَعَكُمْ عَنْ البُعْدِ العَقَدِيِّ لِهذِهِ الكَلِمَةِ العظيمةِ «لا حَوْلَ ولا قُوةَ إلا بالله».

فَمُقْتَضَى هذِهِ الكَلِمةِ العَظيمةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ العَبْدَ لا يَمْلِكُ مِنْ أَمْرِهِ شَيْئًا، ولَيْسَ لَهُ حِيْلَةٌ فِي دَفْعِ شَرِّ، ولا قُوَّةٌ فِي جَلْبِ خَيْرٍ إلا بِإِرادَةِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وتَعَكَل - فلا عَبُولُ لِلعَبْدِ مِنْ معْصِيةٍ إلى طاعةٍ، ولا من مرضٍ إلى صِحَّةٍ، وَلا مِنْ وَهَنِ إلى قُوَّةٍ، وَلا مِنْ نُقُصانٍ إلى كهالٍ وزيادةٍ إلا باللهِ، ولا قُوَّة لَهُ عَلى القيامِ فِي شَأْنٍ مِنْ شُؤُونِهِ، ولا عَنْ نُقْصانٍ إلى كهالٍ وزيادةٍ إلا باللهِ، ولا قُوَّة لَهُ عَلى القيامِ في شَأْنٍ مِنْ أَهْدافِهِ أو غَايَةٍ مِنْ غاياتِهِ إلاّ باللهِ العَظِيمِ، فيا شَاءً اللهُ كانَ وما لمُ وَعَنِيقِ هَدَفٍ مِنْ أَهْدافِهِ أو غَايَةٍ مِنْ غاياتِهِ إلاّ باللهِ العَظِيمِ، فيا شَاءً اللهُ كانَ وما لمُ يُشَاءً لمَ يَكُنْ فَأَزِمَّةُ الأُمُورِ بِيدِهِ سُبْحانَهُ، وأمورُ الحَلائِقِ مَعْقُودةٌ بقَضَائِهِ وقَدَرِهِ يَشَأْ لمُ يَكُنْ فَأَزِمَّةُ الأُمُورِ بِيدِهِ سُبْحانَهُ، وأمورُ الحَلائِقِ مَعْقُودةٌ بقَضَائِهِ وقَدَرِهِ يَصَرِّفُهُا كَيْفَ يَشَاءُ ويَقْضِيْ فِيها بها يُرِيدُهُ ولا رَادً لِقَضَائِهِ، وَلا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ فِهَا شَاءً يُعَلَّ مَنْ عَيْرِ زِيادَةٍ ولا نُقْصَانِهِ وَلَا تَقَدَّمُ ولا تَأَدُّى مَا أُو لَل أَلُو وَلَهُ المُلْكُ وَالْحَمْدُ، وَلَهُ الدُّنيا والآخِرَةُ ولَهُ ولا تَقَدَّمُ والمَنْ ولَهُ النَّنَاءُ الحَسَنُ شَمَلَتُ قُدْرَتُهُ كُلَّ شَيْءٍ.

قَالَ ـ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى ـ : ﴿ إِنَّمَا آَمُرُهُ ۚ إِذَآ آَرَادَ شَيْعًا آَن يَقُولَ لَهُ ، كُن فَيكُونُ ﴾ (يبَنَ : 82). وَقَالَ تَبارَكَ وتعالى: ﴿ مَا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلاَ مُمْسِكَ لَهَا مُوسِكَ فَلاَ مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ ـ ﴾ ( فَظِلُ : 2). وبها أنَّ هذا الشأن العظيم لا ينبغي لغيره - سُبْكنَهُ، - فإنه من الوجب الإسلامُ لأُلُوْهِيَّتِهِ والاسْتِسْلَامُ لِعَظَمَتِهِ، وتَفُويْضُ الأُموْرِ كُلِّها إليه، والتَّبَرُّ وُ مِنَ الحَوْلِ والقُوَّةِ إلاَّ بِهِ، وَلِهِنَّهُ اللهُ عِبَادَهُ بِذِكْرِهِ بِهَذِهِ الكَلِمَةِ العَظِيْمةِ التَّيْ هي بابٌ عَظيمةٌ مِنْ أَبُوابِ الجَنَّةِ وكَنْزُ مِنْ كُنُوْزِهَا.

فَالْأُوَّلُ تَبَرُّؤٌ مِنَ الشِّرْكِ، والثَّانِي تَبَرُّؤٌ مِنَ الحَوْلِ والقُوَّةِ وتَفْوِيْضُ إلى اللهِ -عزَّ وجَلَّ - والعِبادةُ مُتَعَلِّقَةٌ بِأُلُوْهِيَّة للهِ سُبْحانَهُ، والاسْتِعَانَةُ مُتَعَلِّقَةٌ بِرُبُوْبِيَّتِهِ، العِبادَةُ عَايَةٌ والاسْتِعَانَةُ مُتَعَلِّقَةٌ بِرُبُوبِيَّتِهِ، العِبادَةُ عَايَةٌ والاسْتِعَانَةُ وَسِيْلَةٌ، فَلا سَبيلَ إلى تَحْقِيْقِ تِلْكَ الغايَةِ العَظِيْمَةِ إلَّا بَهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِهِ اللهِ ال

اللَّهُمَّ أَنْتَ عَضَدُنَا ونَصِيرُنا بِكَ نَحُوْلُ وَبِكَ نَصُوْلُ وَبِكَ نَسْتَعِيْنُ عَلَى أُمُوْرِ اللَّهُمَّ اللَّنْيا والدِّيْنِ وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِكَ.

<sup>(1)</sup> انْظُرْ «الحَوْقَلَةُ مَفْهومها ودَلالَتُها العَقَدِيَّةُ» لعبدِ الرَّزَّاقِ البَدْرِ (11–12).

## السعادة المسعادة

#### الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحُمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ مَحَمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (اَلْتَغَيْمَانَكَ : 102).

﴿ يَتَأْتُهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَآةً وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُلُولُولُولُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلُكُوْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْزَنَائِ ؟ 70 - 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ـ عَلَيْكَاتُهُ ـ ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - فحديثي معكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنِ «السَّعَادَةِ».

السَّعادةُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ وما أَدْرِاكُمْ ما السَّعادةُ إِنَّهَا الشُّعُوْرُ المُسْتَمِرُّ بالغِبْطَةِ والطُّمَأْنِيْنَةِ والأَرِيْحَةِ والبَهْجَةِ، فَهِيَ ضِدُّ الشَّقَاوَةِ.

والسَّعادةُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ لَيْسَتْ في المالِ ولا في المُلْكِ ولا في الاسْتِمْتَاعِ بها أَوْدَعَ اللهُ في الحَيَاةِ، إِنَّها السَّعادَةُ جَعَلَها اللهُ مِنْ نَصِيْبِ مَنِ اتَّبَعَ هُدَاهُ.

قَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ، حَيَوْةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِينَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَاثُواْ يَعْمَلُونَ ۞﴾ (الْخَالِنُّ :97). قَالَ الشَّنْقِيْطِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «ذَكَرَ - جَلَّ وَعَلا - فِي هذِهِ الْآقِ الكَرِيْمَةِ أَنَّ كُلَّ عامِلٍ سواءً أَكانَ ذَكَرًا أَوْ أُنْثَى عَمِلَ عَمَلًا صالحًا فَإِنَّهُ - جَلَّ وَعلا - يُقْسِمُ لَنُحْيِيَنَّهُ حياةً طَيِّبَةً وَلَيَجْزِيَنَّهُ أَجْرَهُ بأَحْسَنِ ما كانَ يَعْمَلُ.

وقالَ اللَّهُ - سُبِّحَنْهُ وَتَعَكَلَى - : ﴿ فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِ لُّ وَلَا يَشْقَىٰ ١٤٥٠ ﴿ ظَلْنَمْ : 123 ).

قالَ في نوادرِ الأُصُولِ: «تابعُ القُرآنِ قد أُجِيْرَ مِنْ شَقَاءِ العَيْشِ في الدُّنْيا، لِرَاحَةِ قَلْبِهِ منْ غُمومِ الدُّنْيا وظُلُمَ إِنها، وسَيْرِهِ في الأُمورِ بقَلْبِهِ في رَاحَةٍ؛ لِأَنَّهُ مُنْشَرِحُ الصَّدْرِ وَالسِعُهُ وَبَدَنْهُ فِي رَاحَةٍ؛ لِأَنَّهُ مُيْسَرٌ عَلَيْهِ؛ لِظهَانِ اللهِ واكْتِنَافِهِ لَهُ؛ وَكَذَا يُجارُ في الآخِرةِ وَالسِعُهُ وَبَدَنْهُ فِي رَاحَةٍ؛ لِأَنَّهُ مُيَسَّرٌ عَلَيْهِ؛ لِظهَانِ اللهِ واكْتِنَافِهِ لَهُ؛ وَكَذَا يُجارُ في الآخِرةِ من شَقاءِ العَيْشِ في سُجونِ النَّيْرَانِ أَعَاذَنَا اللهُ مِن ذَلِكَ »(2).

أَيُّهَا النَّاسُ كَمَا قَضَى اللهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى - أَنَّ السَّعادَةَ مِنْ نَصِيْبِ مَنِ اتَّبَعَ هُدَاهُ؛ فَإِنَّهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى - وتِلْكَ فَإِنَّهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى - وتِلْكَ - فَإِنَّهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى - وتِلْكَ - أَيُّهَا النَّاسُ - سُنَّةُ اللهِ ﴿ وَلَن تَجِدَ لِشُنَةِ ٱللهِ بَدِيلًا ﴾ .

قَالَ اللَّهُ - سُبِّحَنَهُ، وَتَعَكَلَيْ - : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ، مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ (ظَّلْنَا : 124).

<sup>(1) «</sup>أضواء البيان» (17/222).

<sup>(2) «</sup>البحر المديد» لابن عجيبة (3/36).

أَيْ عَيْشًا ضَيِّقًا؛ لِأَنَّ مَجَامِعَ هِمَّتِهِ، ومطامِعَ نَظَرِهِ مَقْصُورَةٌ على أَعْراضِ الدُّنْيَا، وهو مُتهَالِكٌ عَلى ازْدِيادِها خائفًا مِنْ انْتِقَاصِهَا، بخلافِ المؤْمِنِ الطالبِ للآخِرَةِ، فَهُ الْوَنَّ نُورَ الإِيْمانِ يُوجِبُ لَهُ القَنَاعَةَ الَّتِي هِيَ رَأْسُ الغِنَى وَسَبَبُ الرَّاحَةِ، فَيَحْيَا حياةً طَيِّبَةً اللَّهِ عَلَيْهَ صَلَيْهَ اللَّهُ المَّاسَةِ اللَّهُ المَّاسَةِ اللَّهُ المَاسِدِ اللَّهُ المَاسَلِقُ اللَّهُ اللَّهُ المَاسِدِ اللَّهُ المَاسِدِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ المَاسِدِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ

فَتَبِيَّنَ لَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ السَّعادةَ الْحُقَّةَ إِنِهَا هي في طاعةٍ اللهِ وتَحَبَّتِهِ والقُرْبِ مِنْهُ، فَلَيْسَ هناكَ أَحَدٌ يُحَبُّ لِذاتِهِ إِلَّا اللهُ وكُلُّ ما سِواهُ فَإِنَّما يُحَبُّ تَبَعًا لِمَحَبَّتِهِ.

قَالَ ابْنُ القَيِّمِ رَحِمَهُ اللَّهُ: «فَاْحِصْ أَنْ يَكُونَ هَمُّكَ واحِدًا وَأَنْ يَكُونَ هُوَ اللهُ وَحْدَهُ فَهِذَا عَايَةُ سعادةِ العَبْدِ، وصَاحِبُ هذا الحالِ في جَنَّةٍ مُعَجَّلِةٍ قَبْلَ جَنَّةِ الآخِرَةِ وفي نَعِيْمٍ عَاجِلٍ كَمَا قَالَ بَعْضُ الواجِدِيْنَ إِنَّهُ لَيَمُرُّ على القَلْبِ أَوْقَاتٌ أَقُولُ: إِنْ كَانَ أَهْلُ الجَنَّةِ فِي مِثْلِ هَذَا إِنَّهُمْ لَفِي عَيْشٍ طَيِّب. وقالَ آخَرُ: إِنَّهُ لَيَمُرُّ بِالقَلْبِ أَوقَاتٌ يَرْقُصُ فيها طَرَبًا، وقالَ آخَرُ: مِسَاكِيْنُ أَهْلُ الدُّنيا خَرَجُوا مِنْها وما ذَاقُوا أَطْيَبَ ما فِيها قِيْلَ لَهُ: وما أَطْيَبُ ما فِيْها؟ قالَ: مَعْرِفَةُ اللهِ ومَحَبَّتُهُ والأَنْسُ بِقُرْبِهِ والشَّوقُ إلى لِقائِهِ " (2).

وللسَّعادةِ أسبابٌ، فَمِنْ أَسْبابِ السَّعادةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الإِيْهانُ باللهِ والعَمَلُ الصَّالِحُ. قالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُخِينَهُ، حَيْوَةً طَيْسَةً ﴾ (الخَيَالِكُ : 97).

وقالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ فَإِمَّا يَأْنِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَى ۞﴾ (ظِّلَنَا : 123).

وَمِنْ أَسْبَابِ السَّعَادةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الإِيْمَانُ بِالقَضَاءِ والقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ.

<sup>(1) «</sup>البحر المديد» لابن عجيبة (4/ 465).

<sup>(2) &</sup>quot;رسالةُ ابنِ القَيِّمِ إلى أَحَدِ إِخُوانِهِ" (ص30).

فَالْمُؤْمِنُ بِقَضَاءِ اللهِ وَقَدَرِهِ سَعِيدٌ؛ لِعِلْمِهِ بشأَنَّ اللهَ لا يَقْضِيْ قَضَاءً إِلَّا وَفِيْهِ تَمَامُ العَدُلِ والرَّحْمَةِ والحِحْمَةِ.

كما قال ابْنُ ناصِرِ الدِّيْنِ الدُّمَشْقِيُّ:

يَجْرِيُ القَضَاءُ وفِيْهِ الخَيْرُ نَافِلَةً ٥٠٥ لِلوَمِنِ واثْتِي بِاللهِ لَا لَاهِبِي يَجْرِيُ القَضَاءُ وفِيْهِ الخَيْرُ نَافِلَةً ٥٠٥ فِي الحَالَتَيْنِ يَقُولُ: الحَمْدُ للهِ إِنْ جَاءَهُ فَرَحٌ أَوْ نَابَهُ تَرَحٌ ٥٠٥ فِي الحَالَتَيْنِ يَقُولُ: الحَمْدُ للهِ

وَمِنْ أَسْبَابِ السَّعَادةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - العِلْمُ الشَّرْعِيُّ؛ فالعُلَمَاءُ العارِفونَ باللهِ هُمُ السُّعَداءُ؛ لِأَنَّ قلُوبَهُمْ مُطْمَئِنَّةٌ رَاضِيَةٌ.

قَالَ اللّٰهُ مِ سُبِّحَنَهُ، وَتَعَكَلَ مَ عَنْ قَارُوْنَ: ﴿ فَخَرَجَ عَلَى فَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ ٱلَّذِينَ يُرِيدُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا يَنَلَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوقِى قَنْرُونُ إِنَّهُ. لَذُو حَظِ عَظِيمٍ (آ) وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَيَلَكُمُ مِّ وَاللَّهُ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا وَلَا يُلَقَّىٰهَ آ إِلَّا ٱلصَّكَيْرُونَ ﴾ (القَصَّافَةِ فَا 19-80).

فَتَأَمَّلُوا \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ إلى قَوْلِ أَهْلِ العِلْمِ لِلْمُتَهَالِكَيْنَ على الدُّنْيا: ﴿ وَيَلَكُمُ ثُوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنَّ عَلَى الدُّنْيا: ﴿ وَيَلَكُمُ ثُوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنَّ عَلَى الدُّنْيا: ﴿ وَيَلَكُمُ ثُوابُ اللَّهَ عَيْرُونِ كَ ﴾ .

فَلِلَّهِ تِلْكَ العِزَّةُ وتِلْكَ القَناعةُ وتِلْكَ الطُّمأْنِيْنَةُ الَّتِيْ تَحَلَّى بِها العُلهاءُ؛ فَمَنْ رامَ السَّعادةَ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ وَأَحَبَّ أَنْ يَنْظُرَ لَهَا رَأْيَ عَيْنٍ فَلْيَنْظُرْ إلى وُجُوهِ أَهْلِ العِلْمِ بِاللهِ اللهِ اللهِ العِلْمِ بِاللهِ اللهِ العِلْمِ بِاللهِ اللهِ العِلْمِ العِلْمِ بِاللهِ اللهِ اللهِ العَلْمِ العِلْمِ بِاللهِ اللهِ اللهِ العَلْمِ العِلْمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلا المُلا اللهِ المُلمِ اللهِ المُلمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلمِ اللهِ المُلمِ المُلمِ اللهِ المُلمِ اللهِ المُلمِ المُلمِ المُلمِ المُلمِ المُلمُ المُلمُ المُلمِ المُلمُ المُلمُ المُلمُ المُلمُ المُلمُ الم

وَمِنْ أَسْبَابِ السَّعَادةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الإِكْثَارُ مِنْ ذِكْرِ اللهِ وقِراءَةُ القُرآنِ. قالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ أَلَا بِذِحَرِ ٱللّهِ تَطْمَيْنُ ٱلْقُلُوبُ ۞ ﴾ (البَّحَانِ : 28). وقالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَمَنَ أَعْرَضَ عَن ذِحَرِي فَإِنَّ لَهُ، مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ (ظَلْنَا: 124).

وَمِنْ أَسْبَابِ السَّعَادةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - قِصَرُ الأَّمَلِ وعَدَمُ التَّعَلُّقِ بِالدُّنْيا واتِّخاذُها مَعْبَرًا لا مَقَرًّا. ففي «صَحيحِ البخاريِّ»(1) مِنْ حديثِ عَبدِ اللهِ بنِ عُمَرَ رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُمَا قالَ: قالَ رصولُ اللهِ عَلَيْكُمَ وَ الدُّنْيا كَأَنَّكَ غَرِيْبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيْلٍ».

فَمَنْ كَأْنَ فِيْ هَذِهِ الحياةِ غَرِيْبًا فَإِنَّهُ لَنْ يُنازِعَ أَهْلَهَا ولنْ يُقاتلَهُمْ على خُطامِها قَدْ خلا قلبُهُ مِنْ همومِها وأَكْدارِها فَهُوَ مِنْ أَسْعِدِ النَّاسِ.

وَمِنْ أَسْبابِ السَّعادةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - سَلامةُ الصَّدْرِ لِلْمُسْلِمِيْنَ ومَتى اضْطَرَّ لِلْرَّدِّ على غيرِهِ كان ردُّهُ بالَّتِيْ هي أَحْسَنُ.

قَالَ اللّٰهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى - : ﴿ وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّئَةُ ٱدْفَعَ بِٱلِّيَ هِى ٱلْحَسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَكُولَ السَّيِّئَةُ ٱدْفَعَ بِٱلِّيَ هِى ٱلْحَسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَنْكُ وَبَلْنَكُ وَبَلْكُ وَلِلْاللَّهُ عَلَيْكُ وَبَلْكُ وَبَلْكُ وَبَلْكُ وَمَا يُلْقَلُهُ مَا اللَّهُ عَلَيْكُ وَبَلْكُ وَبَلْكُ وَبَلْكُ وَبَلْكُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ وَلِي لَا مُنْ اللّهُ فَا لَهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَا لَكُنْ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَا لَكُوا مُنْ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّ

وَمِنْ أَسْبَابِ السَّعَادةِ ـ أَيُّمَا النَّاسُ ـ أَنْ يَنْظُرَ المَرْءُ إلى مَنْ هُوَ دُونَهُ فِي أُمُورِ اللَّدنيا وإلى مَنْ هُوَ فَوْ قَهُ فِي أُمورِ الآخِرَةِ.

قَالَ اللّٰهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى - : ﴿ وَلَا تَمُدَّنَّ عَيْنَتِكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ ۚ أَزْوَجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَرِذْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿ ﴾ ( ظِلْنَا : 136).

وَفِيْ "صحيحِ مُسْلِمٍ" (عَنْ حديثِ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَا إِلَى مَنْ هُوَ فَوْقَكُمْ فَهُوَ أَجْدَرُ أَلَّا تَزْدَرُوا فِي مَنْ هُوَ فَوْقَكُمْ فَهُو أَجْدَرُ أَلَّا تَزْدَرُوا فِي مَنْ هُو فَوْقَكُمْ فَهُو أَجْدَرُ أَلَّا تَزْدَرُوا فِي مُنْ هُو فَوْقَكُمْ فَهُو أَجْدَرُ أَلَّا تَزْدَرُوا فِي مُنْ هُو فَوْقَكُمْ فَهُو أَجْدَرُ أَلَّا تَزْدَرُوا فِي مُنْ هُو فَوْقَكُمْ فَهُو اللهِ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُونَا لِمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُونَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُولُوا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُولُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُوا اللَّهُ عَلَيْكُولُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَالًا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهِ اللّهُ اللّه

وفي رِوايَةٍ للبُخاريِّ (3): «إِذَا نَظَرَ أَحَدُكُمْ إِلَى مَنْ فُضِّلَ عَلَيْهِ فِي المَالِ والحَلْقِ فَلْيَنْظُرْ إِلَى مَنْ هُوَ أَسْفَلُ مِنْهُ».

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (6416).

<sup>(2)</sup> رَواهُ مُسْلِمٌ (2963).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (6125).

وَمِنْ أَسْبَابِ السَّعَادةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - حِفْظُ اللِّسَانِ إِلَّا مِنَ الْخَيْرِ.

فَمَنْ حَفِظَ لِسانَهُ سَعُدَتْ نَفْسُهُ واطْمَأَنَّ قَلْبُهُ وفازَ برِضوانِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَل - ؟ ففي «صحيحِ البُخارِيِّ» (1) منْ حديثِ أبي هُريْرَةَ رَضِوَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ وَعَلَيْكَ : «إِنَّ العَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بالكَلِمَةِ من سَخَطِ اللهِ لا يُلقِي لها بالاَ يَهْوِيْ بها في جَهَنَّمَ».

وفي رواية : «يَزِلُ بها في النَّارِ أَبْعَدَ مما بَيْنَ المَشْرِقِ والمَغْرِبِ».

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (2) منْ حديثِ أبي هُريْرَةَ رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَيَالِيَّةِ: ا «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ واليَوْمِ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ».

وَمِنْ أَسْبَابِ السَّعَادةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - إِدْخَالُ السُّرورِ على قُلُوبِ النَّاسِ.

وهذِهِ الأعمالِ مُتْعَةٌ وَلِذَةٌ وسَعادةٌ يَجِدُها العبدُ في الدُّنيا، فَضْلًا عَنِ الأجرِ العَظيمِ يومَ القيامَةِ؛ ففي «الصَّحيحَيْنِ» (3) منْ حديثِ أبي مُوسَى رَضَالِللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ وَعَلَيْكَةٍ : «عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ صَدَقَةٌ». قالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ لَمْ يَجِدْ؟ قالَ: «يَعْمَلُ بِيدِهِ فَيَنْفَعُ نَفْسَهُ ويَتَصَدَّقُ». قالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ؟ قالَ: «يُعِيْنُ ذَا الحاجَةِ والمَلْهُوْفَ».

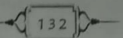
وَمِنْ أَسْبَابِ السَّعَادةِ - أَيُّمَا النَّاسُ - اليَقِينُ بِأَنَّ سعادةَ المؤْمِنِ الحَقيقيةَ في الآخِرةِ لا في الدُّنيا؛ قال اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَل - : ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكُ عَطَآءً غَيْرَ بَعِدُونِ ﴿ ﴾ ( مُخْدُ : ١٠٨).

ومَعْنى غيرَ مَجْذُوْذٍ: أَيْ غَيْرَ مَقْطُوعٍ ولا مَمْنوعٍ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (6478).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (6018)، ومُسْلمٌ (47).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (1445)، ومُسْلمٌ (1008).



وفي "صحيحِ مُسلمِ" أَن منْ حديثِ أبي هُريْرَةَ رَضَوَاٰلِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ : "الدُّنيا سِجْنُ المُؤْمِنِ وجَنَّةُ الكَافِرِ».

ومِمَّا جاءَ في شَرْحِ هذا الحَديثِ ما ذَكَرَهُ ابْنُ عُشَيْمِيْنَ رَحِمَهُ اللَّهُ قال: «ذَكَرُوا عَنِ ابْنِ حَجَرِ العَسْقَلانِيَّ شارِحِ البُخارِيِّ بالشَّرِحِ الَّذِيْ سيَّاهُ «فَتْحُ البَارِيْ» وَكَانَ قاضِيَ القُضاةِ بِمِصْرَ، أَنَّهُ مارٌّ ذَاتَ يَوْمٍ وهُوَ على عَرَبَتِهِ تَجُرُّهُ البِغَالُ والنَّاسُ حَوْلَهُ، مَرَّ برَجُلِ القُضاةِ بِمِصْرَ، أَنَّهُ مارٌّ ذَاتَ يَوْمٍ وهُوَ على عَرَبَتِهِ تَجُرُّهُ البِغَالُ والنَّاسُ حَوْلَهُ، مَرَّ برَجُلٍ يَعُودِيٍّ سَمَّانٍ يعنيْ يَبِيعُ السَّمْنَ والزَّيْتَ، ومِنَ المَعْلُومِ أَنَّ اللَّذِيْ يَبِيعُ السَّمْنَ والزَّيتَ يَعُودِيٍّ سَمَّانٍ يعنيْ يَبِيعُ السَّمْنَ والزَّيْتَ، ومِنَ المَعْلُومِ أَنَّ اللَّذِيْ يَبِيعُ السَّمْنَ والزَّيتَ وَقِلَ لابْنِ حَجَرٍ: إِنَّ نَبِيَكُمْ يقول: «الدُّنْ يَعِجْنُ المُؤْمِنِ وَجَنَّةُ الكافِرِ» فكَيْفَ أَنَا أَكُونُ بِهَذِهِ الحَالِ وأَنْتَ بِهذِهِ الحَالِ؟

فقال لَهُ ابْنُ حَجَرٍ على البَدِيْهَةِ: أَنَا بِالنِّسْبَةِ لمَا أَعدَّ اللهُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ مِن الثَّوابِ والنَّعِيْمِ؛ لأَنَّ الدنيا بِالنِّسْبَةِ لِلآخِرَةِ لَيْسَتْ بِشَيْءٍ كَما قَالَ النَّبِيُّ عَيَالِيَّةٍ: «إِنَّ مَوْضِعَ مَوْضِعَ النَّبِيُّ عَيَالِيَّةٍ : «إِنَّ مَوْضِعَ مَوْضِعَ النَّبِيُّ عَيْلِيَّةٍ : «إِنَّ مَوْضِعَ مَوْضِعَ النَّبِيُّ فِي اللَّهِ مِنْ الدُّنيا وما فِيْها» (أَخْرَجَهُ التِّرمِذِيُّ وذَكَرَّهُ الألبانيُّ في «صحيحِ التَّرغِيبِ» (أَخْرَجَهُ التَّرمِذِي وَفَكَرَّهُ الألبانيُّ في «صحيحِ التَّرغِيبِ» (أَنْ مَديثِ أَبِي هُريْرة رَضِيَّالِيَهُ عَنْهُ وقَالَ حسنٌ صحيحٌ).

وأما أنت أيَّما اليَهوديُّ: فأنت في جَنَّةٍ بالنِّسْبَةِ لما أُعِدَّ لَكَ مِن العذابِ إِنْ مِتَّ على الكَفْرِ فاقْتَنَعَ ذلكَ اليَهُوديُّ وصارَ ذلكَ سَببًا في إسلامِهِ وقال: أشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وأَنَّ مُحمدًا رسولُ اللهِ»(3).

وأسْتغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ مُسْلِمٌ (2956).

<sup>(2) (</sup>حسنٌ صحيحٌ النَّر مِذِيُّ (3017)، وذَكَرَهُ الأَلبانيُّ في «صحيحِ التَّر غيبِ» (3767) وقال: حسنٌ صَحيحٌ.

<sup>(3)</sup> تَفْسِيرُ ابنِ عُثيمينَ (2/30) تفسير سورة اللَّيْلِ.

الخُطُّبةُ الثَّانيةُ \_ موانِعُ السَّعادَةِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمِعِينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنْ «السَّعادَةِ وأسبابِ الحُصُولِ على السَّعادةِ».

أيُّها النَّاسُ هناكَ موانعُ كثيرةٌ للسَّعادةِ تَحُوْلُ دُوْنَ الوُّصولِ إِلَيْها(١).

فَمِنْ تَلَكَ الْمُواْنِعِ - أَيُّمَا النَّاسُ - الكَفَرُ بِاللهِ. قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَهُ، يَجَعَلَ صَدْرَهُ، ضَيَقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَضَعَكُ فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ (الأَنْعَظَا: 125).

فالمَعْنَى - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنَّ الكافرَ مَثلَهُ في الضِّيْقِ والضَّنكِ مَثَلُ مَنْ يَصْعَدُ إلى الطَّبقاتِ العُلْيا مِنَ السَّماءِ إذ يَشْعُرُ بضِيْقِ في التَنَفُّسِ وكُلَّما تزايد صُعودُهُ تَزايدَ شُعورُهُ بضِيْقٍ في التَنَفُّسِ، ومعْلُومٌ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنَّ الطَّبقاتِ العُليا مِنِ السَّماءِ لا شُعورُهُ بضِيْقٍ في التَنَفُّسِ، ومعْلُومٌ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنَّ الطَّبقاتِ العُليا مِنِ السَّماءِ لا أَكْسُجِيْنَ فِيْها فَهَكذَا حالُ الكافِرِ في ضِيْقٍ وَكَرْبِ وَهَمٍّ وَغَمٍّ.

ومنْ موانعِ السَّعادةِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ الخوفُ من غَيْرِ اللهِ؛ لِأَنَّهُ يُوْرِثُ الشَّقاءَ والذِّلَةُ، والمؤمنُ لا يَخَافُ إلا اللهَ ـ جَلَّ جلالُهُ ـ .

قَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ \_ : ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيَطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَآ ءَهُ، فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ ( ٱلنَّائِمَ اللَّهُ : 175).

وأَصْلُ الخَوْفِ مِن اللهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - عِبادةٌ عظيمةٌ لا تَستَقِيمُ العبادةُ إلَّا بِها ولا يَسْتقيمُ الإيهانُ إلَّا بالخَوْفِ.

<sup>(1)</sup> انظر «السعادةُ بينَ الوَهْمِ والحَقيقَةِ» (ص12) وقد اسْتفدْتُ مِنْهُ في إعْدادِ هذَهِ الخُطْبَةِ جَزَى اللهُ مؤلِّفَهُ خَيْرًا.

والخَوفُ - أَيُّهَا النَّاسُ - ينْقَسِمُ إلى ثلاثَةِ أَقْسَام:

- القِسمُ الأوَّلُ: الحَوفُ من اللهِ ـ عزَّ وجَلَّ ـ وهو أَوْجَبُها وأَعْظَمُها، وهذا صَرْفُهُ لِغَيْرِ اللهِ شِرْكُ فَمَنْ خافَ مِن الأَصْنامِ والأَوْثانِ والأَشْجارِ وغيرِها ويَعْتَقِدُ فِيهًا أَنَها تَضُرُّ أَوْ تَنْفَعُ فَهَذا مِنَ الشِّرْكِ الأَكْبَرِ.

ـ والقِسْمُ الثَّاني: خَوْفٌ يَحْمِلُ صاحبَهُ على فِعْلِ مَعْصِيةٍ أَوْ تَرْكِ واجبٍ مِنْ خَوْفِ المَحْدوقِينَ فهذا مُحَرَّمٌ.

- والقِسْمُ الثَّالِثُ: الخوفُ الطَّبِيْعِيُّ كَخوْفِهِ من الحيَّةِ والعَقْربِ واللُّصوصِ فَهذا الخَوفُ جائزٌ لا مَعْذُورَ فِيْهِ (1).

ومنْ موانع السَّعادةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الغَضَبُ.

فمنْ تَحَكَّمَ فيه غَضَبُهُ لَنْ يجدَ طَعْمَ السَّعادةِ ومن تحكَّمَ في غَضَبِهِ ساعَدَهُ على مُواجَهةِ الصِّعابِ والتَّغَلُّبِ على العَقَباتِ.

وَقَدْ أَثْنَى اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ على الَّذِينَ يتحكَّمُونَ بأَنْفُسِهِمْ عندَ الغَضَبِ. فقالَ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَالْكَوْطِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِّ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾ (آل عمران: 134).

وقالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - في وَصفِ عِبادِهِ المُؤْمنِينَ: ﴿ وَإِذَا مَاغَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴿ وَاللهُ مَاغَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴿ وَاللهُ وَيَعَكَلَ اللهُ وَيَعَكَلَ اللهُ وَيَ اللهُ وَيُ اللهُ وَيُعَالَى اللهُ وَيَ اللهُ وَيَ اللهُ وَيُ اللهُ وَيُ اللهُ وَيُؤَالُونُ اللهُ وَيَ اللهُ وَيَ اللهُ وَيُ اللهُ وَيُوالِدُ اللهُ وَيُ اللهُ وَيُؤُالُونُ اللهُ اللهُ

كَمَا بَيَّنَ النَّبِيُّ وَيَلَظِيَّةٍ أَنَّ قُوةَ النَفْسِ لَيْسَتْ بِالبَطْشِ وإِنَّمَا بِالتحكُّمِ بِهَا والأَخْذِ بِزِمَامِهَا فَفِي «الصَّحِيْحَيْنِ» (2) منْ حديثِ أبي هُريْرَةَ رَضَىٰلِيَّهُ عَنْهُ أَنْ رسولَ اللهِ وَيَلَظِيَّةٍ قَال: «لَيْسَ الشَّدِيْدُ بِالصَّرِعَةِ، إِنَّمَا الشَّديدُ الَّذِيْ يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الغَضَبِ».

<sup>(1)</sup> انظر «التَّعْلِيقاتُ البَازِيَّةُ على كتاب التَّوحِيْدِ» (1/52).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُّخارِيُّ (5763)، وَمُسْلمٌ (2609).

وفي "صحيحِ البُخارِيِّ" أَنْ حديثِ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضَيَّالِيَّهُ عَنْهُ أَنْ رَجُلًا قَالَ للنَّبِيِّ عَلَيْكِيَّةٍ: أَوْصِنِيْ. قَال: «**لَا تَغْضَبْ**».

قال ابْنُ حَجَرٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «إِنَّ أَعْظَمَ مَا يَنْشَأُ عَنِ الغَضَبِ الكِبْرُ؛ لِكَوْنِهِ يَقَعُ عِنْدَ عُنَالَهُ وَالْمَدُ وَيَحْمِلُهُ الكِبْرُ عَلَى الغَضَبِ، فَالَّذِيْ يَتُواضَعُ حَتَّى تَذْهَبَ عَنْهُ عِزَّةُ النَّفْسِ يَسْلَمُ مِن شَرِّ الغَضَبِ» (2). النَّفْسِ يَسْلَمُ مِن شَرِّ الغَضَبِ» (2).

ومنْ موانعِ السَّعادةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الظُّلْمُ. فَإِنَّ الظُّلْمَ مَرْتَعُهُ وَخِيْمٌ وعاقِبَتُهُ سَيِّئَةٌ. ففي «صَحيحِ البخاريِّ»<sup>(3)</sup> مِنْ حديثِ عَبدِ اللهِ بنِ عُمَرَ رَضِيَّالِلَهُ عَنْهُمَا قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيَالِيَّةٍ: «اتَّقُوا الظُّلْمَ فَإِنَّ الظُّلْمَ ظُلُهَاتٌ يَوْمَ القِيامَةِ».

وفي "صحيح مُسْلم" (4) منْ حديثِ أبي هُريْرَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللهِ عَاسَدُوْا، وَلاَ تَنَاحُشُوْا، ولا تَبَاغَضُوْا، وَلا تَدَابَرُوْا ولا يَبِيعْ بَعْضُكُمْ على بَيْعِ بَعْض، وكُونُوا عبادَ اللهِ إِخُوانًا، المُسْلَمُ أَخُو المسْلمِ: لا يظْلِمُهُ، ولا يَخْذُلُهُ، ولا يَخْفَرُهُ، التَّقُوى ها هُنَا ـ ويُشيرُ إلى صَدْرِهِ ثَلاثَ مرَّاتٍ ـ بِحَسْبِ امرِيءٍ من الشَّرِ أَنْ يَخْفِرُهُ، التَّقُوى ها هُنَا ـ ويُشيرُ إلى صَدْرِهِ ثَلاثَ مرَّاتٍ ـ بِحَسْبِ امرِيءٍ من الشَّرِ أَنْ يَخْفِرُهُ، المُسْلَم عَلى المُسْلِم حَرامٌ، دَمُهُ، ومالُهُ وَعِرْضُهُ».

قال ابنُ رجبٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ : «فَإِذَا كَانَ المؤْمِنُونَ إِخُوةً أَمَرُوا فِيْمَا بِينَهُم بَمَا يُوجِبُ تَالُفَ القُلُوبِ واخْتِلافِهَا» (5).

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (5765).

<sup>(2) «</sup>فَتْحُ البَارِيْ» (10/10).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (2447) من حديثِ ابنِ عُمَرَ رَضَوَّلِللَّهُ عَنْهُمَا وأَخْرَجَهُ مُسلمٌ (2578) من حديثِ جابرٍ رَضِوَالِلَهُ عَنْهُ .

<sup>(4)</sup> رُواهُ مسلمٌ (2564).

<sup>(5) «</sup>جامِعُ العُلومِ والحِكَمِ» (1/336).

اللَّهُمَّ أَصْلِحْ لنا دينَنَا الَّذِيْ هو عِصْمَةُ أَمْرِنا وَأَصْلِحْ لَنا دُنْيانا التي فيها مَعاشُنا، وأَصْلِحْ آنِو آَضُلِحْ آنِو آَنُو اللهِ أَنْ اللهِ أَنْ اللهِ أَنْ اللهِ أَنْ اللهِ أَنْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

اللَّهُمَّ رحْمَتَكَ نَرْجُو فلا تَكِلْنا إلى أَنْفُسِنا طَرْفَةَ عَيْنٍ وَأَصْلِحْ لَنا شَأْنَنا كُلَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا أَنْتَ.

### [14] أ فضائِلُ اليَمَن في الكتابِ والسُنَةِ (١)

الخُطْبةُ الأُولى:

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيِّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أنْ لا إله إلَّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أنَّ عَمَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ ، وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ (النَّخَيْمَانَ : 102).

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقَوُا رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْثِيرًا وَنَسَآءً وَأَقَتُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَالأَرْحَامُّ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النِّسَيَّاةِ: 1).

\_ ﴿ يَنَا يُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصّلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُّ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَجْتَنَابُنِا : 70 - 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْي هَدْيُ مُحَمَّدٍ \_ عَلَيْكُمْ مِ - ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ \_ فحديثي معكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنِ «فضائِل اليَمَنِ وأَهْلِهَا».

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ لِأَهل اليَمَنِ مِنَّةً على كثيرٍ مِنْ أهل بلادِ اللهِ فَمِنْهُمُ الْمُجاهِدونَ والفاتِحُونَ ومنْهمُ القادَةُ المُصْلِحُونَ، ومنهُمُ العُلماءُ الرَّبَّانِيُّونَ، ومنهمُ الدُّعاةُ العامِلُونَ.

فَمِنْ حِفْظِ الجَميل - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ نَذْكُرَ ما جاءَ في فَضْل هذا البَلَدِ الطَّيِّب الطَّيِّبِ أَهْلُها في الكتابِ وصحيح السُّنَّةُ.

فَمِنْ فضَائِل اليَمَنِ - أَيُّهَا النَّاسُ -:

<sup>(1)</sup> انظرْ كتابَنا "بَلْدةٌ طَيَّبَةٌ" ففيهِ تفصيلُ ما أُجْمِلَ هُنا وهذِهِ الْخُطْبَةُ مِنْهُ.

قولُ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَل \_ : ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَإِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةٌ جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالُو كُلُوا مِن زِرْقِ رَبِّكُمْ وَٱشْكُرُوا لَهُ، بَلْدَةٌ طَيِبَةٌ وَرَبُّ عَفُورٌ ﴿ ﴾ ( لَنَّتِكَمَّا : 15 ).

فَسَباً - أَيُّمَا النَّاسُ - قَبيلةٌ عَظيمَةٌ في اليَمَنِ سَمَّتِ اليَمَنَ بِاسْمِها وهي «بَلْدَةٌ طَيَّبَةٌ» ولا تزالُ كَذلِكَ لأنَّ مِنْ مِيْزَاتِ كلَامِ اللهِ الخُلُودَ فَيُؤْخَذُ مِنْهُ أَنَّ طِيْبَةَ هذا البَلَدِ أَمْرٌ مُسْتَمِرٌ إلى يَوم القيامَةِ.

و لأَهْلِ هَذَا البَلَدِ الطَّيِّبِ - أَيُّهَا النَّاسُ - مَناقِبٌ.

فَمِنْ مَنَاقِبِ أَهْلِ الْيَمَنِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّ الله وصَفَهُمْ بأوصافٍ عظيمةٍ، فقالَ سُبحانَهُ وتَعالَى: ﴿ يَكَأَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي الله يَقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَأَلِلَةً عَلَى سُبحانَهُ وتَعالَى: ﴿ يَكَأَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي الله يَقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَلَا يَعَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمْ ذَلِكَ فَضَلُ اللهِ يُؤْمِنِهِ مَن يَشَامُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ اللهِ يُؤْمِنِهِ مَن يَشَامُ وَاللهُ وَلِي يَعَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمْ ذَلِكَ فَضَلُ اللهِ يُؤْمِنِهِ مَن يَشَامُ وَاللهُ وَاللهُ وَسِيلًا اللهِ عَلَيْدُ اللهُ اللهِ يَعْوَلِهُ عَلَيْدُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللّهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللّهُ اللهُ عَلَيْدُ اللّهُ عَلَيْدُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وَهَذِهِ الآيَةُ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ نَزَلتْ فِي أَهْلِ اليَمَنِ؛ فَقَدْ أُخْرِجَ الحَاكِمُ فِي «مُسْتَدْرَكِهِ» وابنُ أَبِي شَيْبَةَ فِي «مُسْنَدِهِ» وابنُ جَرِيرَ فِي «تَفْسيرِهِ» والطَّبَرَانِيُّ فِي «الكَبيْرِ» بِسَنَدٍ صحيحٍ صحّحَهُ الألْبَانِيُّ فِي «الصَّحيحَةِ» (أَ مَنْ حديثِ عِيَاضٍ الأَشْعَرِيِّ رَضَيُلِلَّهُ عَنْهُ قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الآيةُ: ﴿ يَمَا أَبُّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ مَسَوَّفَ يَأْنِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُجُونَهُ ﴾ . أوما رسولُ اللهِ وَيَ اللهِ وَيَ اللهِ عَلَيْلَهُ إِلَى أَبِي موسى بشيْءٍ كانَ مَعَهُ، فقالَ: « هُمْ قُومُ هذا».

ومِنْ مناقِبِ أَهْلِ اليَمَنِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ أَنَّ اللهَ وصَفَهُمْ أَنَّهُمْ يَدْخُلُونَ فِي دينِ اللهِ أَفْواجًا.

قَالَ اللهُ مَ سُبْحَنَهُ، وَتَعَالَى مَ : ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ۞﴾ (اللَّفِيْنَ : 1-2).

<sup>(1)</sup> **«صَحيحٌ»** أُخْرَجَهُ الحاكمُ (2/313)، وابنُ أَبِي شَيْبَةَ فِي «مُسْنَادِهِ» (125/12)، وابْنُ جَرِيرَ فِي «تَفْسيرِهِ» (123)، والطَّبَرَانِيُّ فِي «الكَبيْرِ» (17/17)، وصحَّحَهُ الأَلْبَانِيُّ فِي «الصَّحيحَةِ» (3368).

وهذِهِ الآيةُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ نَزَلَتْ فِي أَهْلِ اليَّمنِ.

فقدُ أَخْرِجَ عبدُ الرَّزَاقِ الصَّنعانُ في «تَفْسيرِهِ» وتلميذُهُ الإمامُ أحمدُ في مُسنَدِهِ مِنْ طَريقَ عبدِ الرَّزَاقِ بسنَدِ صحيحٍ صحَّحَهُ الأَلْبانُ في «الصَّحيحَةِ» أَن منْ حديثِ أبي هُرَيرَةً رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: لمَّا نَزَلَتُ هذِهِ الآيةُ: ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَرُ اللّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾. قالَ رسولُ اللهِ وَالْفِقْهُ يمانِ، والفِقْهُ يمانِ، والحِحْمَةُ يَمَانِيَّةٌ».

وأَخْرَجَ الطبرانُ في «الكَبيْرِ» والنسَّائِيُّ في «الكَبْرَى» والبُخارِيُّ في «التَّاريخ» بسَندِ حَسَنِ حَسَّنَهُ الأَلبانُ في «الصَّحيحَة» (2) مِنْ حديثِ ابنِ عبَاسٍ رَضَّوَالِلَّهُ عَنْهُا قالَ: كُنَّا عندَ النَّبِيِّ وَيَنَا لِلْهُمْ أَهْلُ اليَمنِ».

وأَخْرِجَ ابنُ حبانَ في مَوارِدِهِ بسَندِ صحيح لِغَيْرِهِ قالهُ الأَلبانيُّ في «التعليقاتِ الحِسانِ» (3) مِنْ حديثِ ابنِ عبَاسِ رَضَالِلَهُ عَنْهُا قال: بَيْنَمَا النَّبِيِّ وَيَلَكُ اللهُ الْخَبُرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهِ وَالفَتْحُ، وجاءَ أَهْلُ اليَمنِ، قومٌ نَقِيَّةٌ قُلُوبُهُمْ، لَيُنَةٌ طباعُهُمْ الإيمانُ يَهَانٍ والفِقْهُ يَهانِ، والحِكمةُ يَهانِيَّةٌ».

أَيُّهَا النَّاسُ سُنَّةُ النَّبِيِّ عَيَّالِيَّةٍ حَافِلةٌ بِالنَّنَاءِ الحَسَنِ على أَهلِ اليَمنِ وذِكْرِ فضائِلِهِمْ. فمن فضائِلِ اليَمنِ - أَيُّهَا النَّاسُ - ما جاء في «الصَّحيحَيْنِ» (4) منْ حديثِ أبي هُريْرَةَ رَضَيَالِيَّهُ قال: قالَ رسولُ اللهِ عَيَّالِيَّةٍ: «أَتَاكُمْ أَهْلُ اليَمنِ، أَرَقُ أَفْئِدَةً وأَلْيَنُ هُريْرَةَ رَضَيَالِيَّهُ قال: قالَ رسولُ اللهِ عَيَّالِيَّةٍ: «أَتَاكُمْ أَهْلُ اليَمنِ، أَرَقُ أَفْئِدَةً وأَلْيَنُ

<sup>(1) «</sup>صَحيحٌ» أَخْرَجَهُ عبدُ الرزَّاقِ في «تفسيرِهِ» (404/2)، وأحمد في «مُسْنَدِهِ» (7709) مِنْ طريقِ عبدِ الرزَّاقِ-أيضًا-، وصحَّحَهُ الأَلْبَانِيُّ في «الصَّحيحَةِ» (3369)

<sup>(2) «</sup>حَسَنٌ الْخُرِجَهُ الطَّبرَانِيُّ في «الكَبيرِ» (11903)، والنسَّائيُّ في «الكُبْرى» (172/5)، والبُخاريُّ في «التَّاريخ» (172/5)، وحسَّنَهُ الأَلبانيُّ في «الصَّحيحةِ» (3369).

<sup>(3) «</sup>صحيح لغَيْرِهِ» أُخْرِجَهُ ابنُ حِبَّانَ في مُوارِدِهِ (2299) وقال الألبانيُّ في «صحيحُ موارِدِ الظَّمآنِ» (1957) صحيحٌ لِغَيْرِهِ.

<sup>(4)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (4390)، ومسلمٌ (52).

قُلُوبًا، الإِيمَانُ يمَانٍ والحِكْمةُ يَمَانِيَّةٌ، والفَخْرُ والحُيْلاءُ في أَصْحابِ الإِبِلِ، والسَّكِينَةُ والوَقَارُ في أَهْلِ الغَنَم».

وفي لَفْظِ آَخِرَ فِي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ وَيُضًا منْ حديثِ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِيَلِيَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَ وَلَيْ اللَّهِ قَالَ: «أَتَاكُمْ أَهْلُ اليَمنِ، أَضْعَفُ قُلُوبًا، وأرَقُ أَفْئِدةُ الفِقْهُ يَمانِ، والحكمةُ يمانيةُ».

ومِنْ فضائِلِ أهلِ اليمنِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُمْ يَشْرَبُونَ مِن حَوضِ النَّبِيِّ عَيَالِيَّةٍ قَبَلُكُوْتُ قَبَلُكُاتُهُ عَلَيْكُاتُهُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلْكُ عَلْكُ عَلْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلْكُ عَ

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (عَن حديثِ ثَوْبابَ رَضَيَلِيَّهُ عَنهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: 
إِنِّ لَبِعُقْرِ حَوْضِيَ أَذُودُ النَّاسَ لِأَهْلِ الْيَمَنِ (أَيْ أَطْردُ النَّاسَ عَنْه غَيْرَ أَهْلِ الْيَمَنِ)
حتَّى يَرْفَضَ عَليهِمْ (أَيْ: حتَّى يَسِيْلَ عَليهِمْ) فَشُئِلَ عَن عَرْضِهِ فقال: «مِنْ مَقامِيْ إلى حتَّى يَرْفَضَ عَليهِمْ (أَيْ: حتَّى يَسِيْلَ عَليهِمْ) فَشُئِلَ عَن عَرْضِهِ فقال: «مِنْ مَقامِيْ إلى عَنَّ فيه عَمَّانَ » وسُئِلَ عن شَرابِهِ فقال: «أَشَدُّ بِيَاضًا مِن اللَّبَنِ وأَحْلَى مِنَ العَسَلِ، يَغَتُّ فيه ميزابانِ يَمُدَّ انِهِ مِن الجَنَّةِ أَحَدُهُما مِن ذَهَبِ والآخِرُ مِن وَرِقٍ».

قال النَّووِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «هذا كرَامةُ لأهلِ اليَمنِ في تقديمِهِمْ في الشُّرْبِ مِنْهُ؛ مُجازاةً لهم بِحُسْنِ صَنيعِهِمْ، وتقدُّمِهمْ في الإسلامِ، والأَنصْارُ من اليَمنِ، فَيَدْفَعُ غَيْرَهُمْ حتَّى يَشْرَبُوا كَمَا دَفَعُوا في الدُّنيا عَنِ النَّبِيِّ عَيَالِيَّةٍ أَعْداءَهُ والمَكْرُوهاتِ»(3).

ومِنْ فضائِلِ أهلِ اليمنِ - أَيُّهَا النَّاسُ - سُرعَةُ انْقِيادِهِمْ للحقِّ وقَبُوْ لهمْ لَهُ.

ففي "صَحيحِ البُّخَارِيِّ" ( عن حديثِ عمرانَ بنِ حُصَيْنِ رَضَّ اللَّهُ عَانَهُ قالَ: إِنِّيْ عِندَ النَّبِيِّ عَيَالِيَّةً إِذْ جاءَهُ قَوْمٌ من بني تَمِيْمَ فقال: «اقْبَلُوا البُشْرِي يا بني تَمِيمَ». قالوا: بَشَّر تَنَا

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (4390)، ومسلمٌ (52).

<sup>(2)</sup> رُواهُ مسلمٌ (3 30 1).

<sup>(3) «</sup>شَرْحُ النَّوويِّ على مُسلمٍ» (15/62، 63).

<sup>(4)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (7418).

فَأَعْطِنَا، فَدَخَلَ ناسٌ مِنْ أَهْلِ اليَمَنِ فقال: «اقْبَلُوا البُشْرى يا أَهلَ اليَمَنِ، إِذْ لَمُ يَقْبَلُها بَنُو تَمَيْمَ». قالوا: قَبِلْنَا.

ومِنْ فضائِلِ أهلِ اليمنِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهم أهلُ سَمْع وطاعَةٍ.

ففي مُسنَدِ أَحمدَ بِسَنَدِ حَسَنٍ حَسَّنَهُ الأَلْبانِ أَنِي «الصَّحِيحَةِ» (أَ) منْ حديثِ عُقْبَةَ بِنِ عامِر رَضِّقَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ أَفْلَهُ المَّيْ الْمَلُ المينِ أَرَقُ قَلُوبًا، وأَلْيَنُ أَفْئَدةً، وأَنْجعُ طاعةً».

ومِنْ فضائِلِ اليمنِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهَا مُبارَكةٌ بدعاءِ النَّبِيِّ وَيَنْكِلْهُ.

ففي «صحيح البُخاريِّ» (2) مِنْ حديثِ عبدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُا أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْكِ اللهِ مُن عَمَرَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُا أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْكِ اللهِ عُمْرَ رَضَّالِلَهُم اللهُ اللهُم اللهُم بارِكُ لنا في شامِنا اللَّهُم بارِكُ لنا في يَمَنِنا». قالوا: و نَجْدِنا، قال: «اللَّهُم بارِكُ لنا في يَمَنِنا». قالوا: يا رسولَ الله، وفي نَجْدِنا، فَأَظُنتُهُ قال بالشَّالِثَة : «هناكَ الزَّلازلُ والفِتَنُ، وبها يُطلُعُ قرنُ الشَّيْطانِ».

ومِنْ فضائِلِ أهلِ اليمنِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ رجالَ اليَمَنِ منْ خَيْرِ الرِّجالِ.

ففي مُسْنَدِ أحمدَ بسَنَدِ صحيحٍ صحَّحَهُ الأَلبانيُّ في «الصَّحِيحَةِ» (3) منْ حديثِ عَمْرو بنِ عَبَسَةَ السُّلَمِيِّ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ قالَ: كان رسولُ اللهِ عَيَّالِيَّةٌ يَعْرِضُ يَوْمًا خيْلًا وعِنْدَهُ عُيَيْنَةُ بنُ حِصْنِ بْنِ بَدْرِ الغَزَارِيُّ فقالَ لَهُ رسولُ اللهِ عَيَّالِيَّةٌ: «أَنَا أَفْرَسُ بالْخَيْلِ وَعِنْدَهُ عُيَيْنَةُ بنُ حِصْنِ بْنِ بَدْرِ الغَزَارِيُّ فقالَ لَهُ رسولُ اللهِ عَيَّالِيَّةٌ: «أَنَا أَفْرَسُ بالتِّ الغَنَا لِيَّ فقالَ لَهُ النَّبِيُّ عَيَّالِيَّةٍ : «وكيف ذاك؟». ومَنْ عَنْ عَوَاتِقِهِمْ، جَاعِلِينَ رماحَهم على قالَ: خيرُ الرِّجالِ رجالٌ يَحْمِلُوْنَ سُيوفَهُمْ على عَواتِقِهِمْ، جَاعِلِينَ رماحَهم على قالَ: خيرُ الرِّجالِ رجالٌ يَحْمِلُوْنَ سُيوفَهُمْ على عَواتِقِهِمْ، جَاعِلِينَ رماحَهم على

<sup>(1) «</sup> حَسَنَ اخْرِجَهُ أَحمدُ (4/4) وقالَ الأَلبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (1775): حَسَنٌّ.

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (1037).

<sup>(3) (</sup>صَحيحٌ) أخْرِجَهُ أحدُ (1945، 1946)، وصَحَبَحَهُ الأَلبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (2606)، (3127).

مناسج خيُولِهِمْ، لابِسُوا البرُودِ من أهلِ نَجْدٍ. فقالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «كَذَبْت، بَلْ خَيرُ الرِّجالِ رِجالُ أَهْلِ اليَمَنِ».

ومِنْ فضائِلِ أهلِ اليمنِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّهُمْ خيارُ مَنْ في الأَرْضِ.

فَقَدْ أَخْرِجَ الإمامُ أَحَدُ فِي مَسْنَدِهِ بِسَنَدٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ فِي «الصَّحِيحَةِ» (أَنُ وحسَّنَهُ الوادعيُّ فِي «الجامعِ الصّحيحِ» منْ حديثِ جُبَيْرٍ بنِ مُطْعِمْ رَضَالِللَهُ عَنْهُ قالَ: كُنَّا مَعَ رسولِ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُمُ المَلُ عليكم أَهلُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَليكم أَهلُ اللهِ عَليكم أَهلُ اللهِ عَليْكُمُ الله عَليكم أَهلُ الله عَليْكُمُ الله عَليْكُمُ السَّحَابُ، هُمْ خيارُ مَنْ فِي الأَرْضِ». فقالَ رجلٌ من الأنصارِ: ولا نحنُ يا رسولَ الله عَليْكَ فَسَكَتَ. قالَ: ولا نحنُ يا رسولَ الله عَن فَسَكَتَ. قالَ: ولا نحنُ يا رسولَ الله عَن قالَ في الثَّالِثَةِ كلمةً ضعيفةً: «إلا أَنْتُمْ».

وأسْتغفِرُ اللهَ.

<sup>(1)</sup> **اصحيحٌ** أخْرجَهُ أحمدُ (16724)، وصَحَّحَهُ الأَلبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (3437)، وحسَّنَهُ شيخُنا الوادعيُّ في «الجامعِ الصحيحِ» (84/4).

الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ فضائِلُ بعض القبائِلِ اليمانِيَّةِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ لَ أَيُّمَا النَّاسُ لَ عَنْ «فضائِلِ اليَمَنِ وأَهْلِها في الكتابِ والسُّنَّةِ» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ «فضائِلِ بعضِ القبائِلِ اليمانيَّةِ».

أَيُّهَا النَّاسُ حديثي معكم عنْ فضائِلِ القبائِلِ اليهانيَّةِ إنَّما هُوَ منْ بابِ حِفْظِ الجَميلِ؛ فَلَهَا القَدَّحُ المعْلَى في الجهادِ كها لها الدَّوْرُ العظيمُ في الفتوحاتِ الإسلاميَّةِ.

فمنْ فضائِلِ القبائِلِ اليهَانيَّةِ ما جاءَ في فَضْلِ هَمْدانَ.

ففي سُنَنِ البَيهقيِّ بسندٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحِيحَةِ» أَن منْ حديثِ البَرَاءِ بن عازِبٍ رَضَّوَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: بَعَثَ النَّبيُّ عَيَّالِيَّةٍ خالدَ بْنَ الوليدِ إلى أهلِ اليمَنِ يَكَالِيَّةٍ خالدَ بْنَ الوليدِ إلى أهلِ اليمَنِ يدعُوهمْ إلى الإسلام، فلَمْ يُجِيبوه، ثُمَّ إِنَّ النَّبيِّ عَيَّالِيَّةٍ بعثَ عليَّ بْنَ أبي طالب، وأَمَرَهُ أَنْ يَقْفِلَ خالدًا ومنْ كان مَعَ ألا رَجلًا ممْن كان مَعَ خالدٍ أحبَّ أن يبقى مع عليً رَضَّالِلَهُ عَنْهُ فليُعَقِّبُ مَعَهُ.

قال البَرَاءُ: فكُنْتُ ممن عَقِبَ مَعَهُ، فلمَّ دنونا من القَومِ خرَجُوا إلينا فصليَّ بنا عليُّ بن علي أبي طالبٍ رَضَالِيَهُ عَنْهُ وصَفَّنا صفًّا واحدًا ثم تقدَّمَ بينَ أيدينا فقرأَ عليهمْ كتابَ رسولِ اللهِ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

<sup>(1) «</sup>صَحيحٌ» أَخْرِجَهُ البَيهِ قيُّ (2/369) بإسنادٍ صحيح على شرطِ البخاريِّ، وأُخْرِجَ البخاريُّ صدرَ هذا الحديثِ في «صحيحِه» (4349)، وصحَّحَهُ المُنْذِرِيُّ في «مختصرِ السُّنَّةِ» (46/4)، وابنُ الهُمامِ في «فتحِ القَديْرِ» (1/425)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «الإِرْوَاءِ» (474).

وهَمْدانُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ من أمَّهاتِ القبائِلِ اليهَانِيَّةِ بلْ إنَّهَا لَتُشَكِّلُ أَكْثَرَ منْ ثُلُثِ سكّان اليمنِ اليومَ ويتَفرَّعُ منها حاشدٌ وبَكِيلٌ.

ومنْ فضائِلِ القبائِلِ اليهَانيَّةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ ما جاء في فضلِ حِميرَ.

فَفِي مُشْنَدِ أَحَدَ بِسِنَدِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانُ فِي «الصَّحِيحَةِ» أَنَّ منْ حديثِ ذي خُبَرِ رَضِّوَ لِنَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ وَيَتَلَالِهُ : «كَانَ هذا الأمرُ فِي حِمْيرَ فَنَزَعَهُ اللهُ منهم، وجعلهُ فِي قُريشٍ وسيعودُ إليهمْ».

وحِمْيَرُ - أَيُّهَا النَّاسُ - من أمَّهاتِ القبائِلِ اليمانِيَّةِ - أيضًا - .

ومنْ فضائِلِ القبائِلِ اليهَانيَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - ما جاء في فضلِ الأشعريِّينَ.

ففي «الصَّحِيحَةِ» (2) منْ حديثِ أبي موسى الأشْعريِّ رَضَّوَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةِ : «إن الأَشْعَريِّيْنَ إذا أَرْمَلُوا في الغَزْوِ أو قَلَّ طعامُ عيالِهِمْ بالمدينةِ جَمَعُوا ما كان عِنْدهُمْ في ثَوبٍ ثُمَّ اقْتَسَمُوه بينَهم بالسَّوِيَّة، فهمْ مني وأنا منهُمْ».

ومنْ فضائِلِ القبائِلِ اليهَانيَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - النَّخْعُ.

ففي مُسْنَدِ أَحمدَ بِسَنَدٍ حَسَنٍ حسَّنَهُ الأَرْنَاؤُوطُ في «تعْلَيقِهِ على المُسْنَدِ» (3) منْ حديثِ عبدِ اللهِ عَلَيْكِيلَةٍ يدْعُو لهذا الحَيِّ حديثِ عبدِ اللهِ عَلَيْكِيلَةٍ يدْعُو لهذا الحَيِّ من النَخْع، أو قالَ: يُثْنِنِيْ عَلَيْهِمْ، حتَّى تمنَيْتُ أَنِّي رجلٌ مِنْهُمْ.

ومنْ فضائِلِ القبائِلِ اليهَانيَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - ما جاء في فضلِ مَذْحَجَ.

<sup>(1)</sup> اصحيحًا أخْرَجَهُ أحمدُ في امُسْنَدِهِ (1/4)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحةِ» (2022).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (2486)، ومسلم (2500).

<sup>(3)</sup> احَسَنُ الْخرجَهُ أحمدُ (3826) وقال الأرناؤوطُ في تعليقِهِ على المُسْندِ (6/676) حَسَنٌ.

ما جاءَ في مُسْنَدِ أَحمدَ بسنَدٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الأَلبانيُّ في «الصَّحِيحَةِ» (أَ منْ حديثِ عَمْرو بنِ عَبَسَةَ السُّلَمِيِّ رَضَوَّلِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَيَّلَظِيَّةٍ: «شَرُّ قبيلتين في العَرَبِ: نَجْرانُ، وبنو تَغْلِبٍ، وأَكْثَرُ القبائِلِ في الجَنَّة مَذْحَجٌ».

ومَذْحَجُ - أَيُّهَا النَّاسُ - من أُمَّهاتِ القبائِلِ اليمانيَّةِ وتُشَكِّلُ قريبًا من رُبُعِ سُكَّانِ اليَمَنِ.

ومنْ فضائِلِ القبائِلِ اليمَانيَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - ما جاء في فضلِ الأَزْدِ.

ففي مُسْندِ أحمدَ بسَندِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحِيحَةِ» أَن حديثِ أبي هُريرَةَ رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَالَةٍ : «نِعْمَ القَومُ الأَزْدُ، طيَّةٌ أفواهُهُم، بَرَّةٌ أَمْريرَةَ رَضَيِّلِتُهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَالَةٍ : «نِعْمَ القَومُ الأَزْدُ، طيَّةٌ أفواهُهُم، بَرَّةٌ أَمْريرَةً مَا اللهِ عَلَيْكُ قَالَ عَلَيْهُم، نقيَّةٌ قلوبُهُمْ».

وقبيلةُ الأَزْدِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ من أُمَّهاتِ القبائِلِ اليهانِيَّةِ وتَفَرَّعَ عن هذِهِ القبيلةِ الأَوْسُ والخَزْرَجُ وَهُمُ الأَنْصارُ.

ولا يُوجدَ قبيلةٌ نالتُ من الشَّرفِ العظيمِ، والثناءِ البالغِ من اللهِ ـ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَل ومن الرسَّولِ عَلَيْكَةً وَلَهُ مَن أَزْدِ شَنُوءَةً، وتَسْمِيَتُهُمْ في الأصْلِ: الأَوْسُ والْحَزْرَجُ، فسمَّاهُمُ اللهُ الأَنْصارَ؛ لِنُصْرَتِهِمْ رسولَ اللهِ عَلَيْكَالَةٍ.

قَالَ اللَّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ-: ﴿ وَالسَّنِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اَتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْعَنْهُ ﴾ (التَّقَيِّمَا: 100).

وقد أَمْتَدَحَهُمُ اللهُ وأَثْنَى عليهِمْ بقَوْلِهِ: ﴿ وَالَّذِينَ نَبُوَءُ و الدَّارَ وَالْإِيمَنَ مِن فَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنَ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةً \* وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِمْ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةً \* وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِمْ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةً \* وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِم فَلُولَيْكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ آ ﴾ ( المَيْفَيْنَ : 9).

<sup>(1) «</sup>صَحيحٌ» أخرجَهُ أحدُ (1945) وصَحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحةِ» (2606)، (3127).

<sup>(2)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ أحمدُ (2/155) وصَحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحةِ» (1039).

وفي «الصَّحِيحَينِ» (1) منْ حديثِ البَرَاءِ بنِ عازبِ رَضَيَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَ الْأَنْصَارُ لا يُحِبُّهُمْ إلا مُؤمنٌ ولا يَبْغَضُهُمْ إلا مُنافِقٌ، مَنْ أَحَبَّ الأَنْصَارَ أَحَبَّهُ اللهُ ومنْ أَبْغَضَهُمْ أَبْغَضَهُ اللهُ».

اللَّهُمَّ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ولِإِخْوَاْنِنَا الَّذِيْنَ سَبَقُوْنَا بِالْإِيْمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوْبِنَا غِلَّلَا لِلْإِيْمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوْبِنَا غِلَّا لِللَّذِيْنَ آمَنُوا

اللَّهُمَّ باركْ لنا في شَامِنا اللَّهُمَّ باركْ لنا في يَمنِنا

اللَّهُمَّ من أرادَ بهذه البلادِ وغيرها من بلادِ المُسلمينَ سوءً فأشْغِلْهُ بنفْسِهِ وردًّ كيْدَه في نَحْرِهِ إِنَّك وليُّ ذلكَ والقادرُ عليْهِ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (3783)، ومسلمٌ (75).

### 

### الخطبة الأولى:

إِنَّ الْحُمْدَ لِلَهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيتَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَمَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقَعُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَالشَّم مُسْلِمُونَ ﴾ (النَّافَةُاللَّا : 102).

- ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقَوْا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ أَثْوَيَكُمْ وَمُن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الانجَزَائِة : 70 - 71).

أمًا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ \_ وَيَلَالِيَّةٍ \_ ، وشرً الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ \_ فحديثي معكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنِ «الثَّباتِ على دينِ اللهِ».

أَيُّهَا النَّاسُ الثباتُ هو الاستقامَةُ على الجادَّةِ ولزومُ الصِّراطِ المُسْتقيمِ مِنْ غَيْرِ عِوَج ولا انحرافِ.

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ الثباتَ على دينِ اللهِ هو رأْسُ المالَ الذي لا يَحْتَمِلُ الحَسَارة وهو وصيَّةُ الأوَّلين والآخِرِين من النَّبيِّينَ والصَّالحين.

قال يعقوبُ لِبَنِيْهِ: ﴿ يَبَنِيَ إِنَّ اللَّهَ أَصْطَفَى لَكُمُ الدِينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ (النَّعَلَا: 132). ولمَّا كانَ المسلمُ عُرضَةً للابْتلاءِ والمِحَنِ حتَّى في إيمانِهِ.

كما في مُستَدرَكِ الحاكم بسَندِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" أَن مِنْ حديثِ عبدِ اللهِ عُلَيْكَ أَن الإيمانَ ليَخْلِقُ في حديثِ عبدِ اللهِ عُمَرَ رَضَى لَيَخْلِقُ عَالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ : "إِنَّ الإيمانَ ليَخْلِقُ في جَوْفِ أَحَدِكُمْ كَما يَخْلِقُ الثَّوْبُ، فَسَلُوا اللهَ - تَعَالَى - أَنْ يُجَدِّدَ الإيمانَ في قلُوبِكمْ ".

كَانَ لزامًا علينا أَنْ نُبَيِّنَ لَكُمْ موانِعَ الثَّباتِ على دِيْنِ اللهِ ثُمَّ بَعْدَهُ نَذْكُرُ أسبابَ الثَّباتِ. فمِنْ موانِع الثَّباتِ - أَيُّهَا النَّاسُ - طولُ الأَمَلِ.

قَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَأَن تَغَشَّعَ قُلُو بُهُمْ لِذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْمَقِي قَالُو بُهُمْ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئنَبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُو بُهُمْ وَكِثِيرٌ مِنْهُمْ فَنَسِقُوتَ ﴿ آَنَ الْمَالُ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُو بُهُمْ وَكِثِيرٌ مِنْهُمْ فَنَسِقُوتَ ﴿ آَنَ اللَّهِ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُو بُهُمْ وَكِثِيرٌ مِنْهُمْ فَنَسِقُوتَ ﴿ آَنَ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُو بُهُمْ وَكِثِيرٌ مِنْهُمْ فَنَسِقُوتَ ﴿ آلَهُ مِنَ اللَّهِ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُو بُهُمْ وَكِثِيرٌ مِنْهُمْ فَنَسِقُوتَ ﴿ اللَّهِ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُو بُهُمْ وَكِثِيرٌ مِنْهُمْ فَنْسِقُوتَ ﴿ اللَّهِ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُو بُهُمْ وَكُثِيرٌ مِنْهُمْ فَنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ أَلَوْ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ مَا لَا عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَنْ أَنُو اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَاللَّهُ عَلَيْهُمْ مَا لَا عَلَيْهُمْ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ مُنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ أَلَا لَكُونُ مِنْ أَلَّا لَا مُلْتِهُمُ الْأَمْدُ فَقَسَتْ مُلُولُهُمْ مُ وَكِثِيلًا عَلَيْهُمْ عَلَيْكُونُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ أَلَامُدُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُعْتِيلًا عَلَيْهُمْ فَلَالًا مُعْلَقُولُ مَا أَنْ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ فَا لَا مُعْمَالًا لَعُونَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُونُونُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُولِكُ لِللَّهُ عَلَيْهُمْ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّ

فهذَا ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ تَحذيرٌ من اللهِ لنا مِنْ طُولِ الأَمَلِ حَيثُ يتولَّدُ عنْهُ الكَسَلُ عن الطاعَةِ، والتَّسويفُ بالتَّوبةِ، والرَّغبةُ في الدنيا والنِّسيانُ للآخِرَةِ والقَسْوةُ في القلبِ.

وقالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ ذَرَهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِ هِمُ ٱلْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعَلَمُونَ ﴿ ﴾ . ( اللَّهُ عَلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

والمعنى \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَيْ دَعْهُمْ يَعِيشُوا كالأنعامِ ولا يَهتمُّوا بغيرِ الطَّعامِ والشَّهَوَاتِ والتَّباهيْ في زِينَةِ الدُّنيا من السَكَنِ والمركوبِ وما إلى ذلك.

وَمعنى ﴿ وَيُلْهِمِ ٱلْأَمَلُ ﴾ : أَيْ يَشْغَلُهمْ طولُ الأملِ والعُمُرِ عنْ استقامَةِ الحالِ على الإيمانِ، والأخذِ بطاعَةِ اللهِ ـ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى ـ .

ومن موانع الثبَّاتِ التوسُّعُ في المُباحاتِ توسُّعًا يُخرِجُهُ عن حدِّ الاعْتدالِ. قالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ, وَبَعَكَلَى - : ﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنَكُمْ وَلَا تَطْغَوْاْ فِيهِ ﴾ (ظُلْنَا: ٨١).

<sup>(1) (</sup>صَحِيحٌ) أخرجَهُ الحاكمُ (1/4)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صَحيحِ الجامع» (1590).

فأمرَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بالأكلِ من الطيِّباتِ ونهى عن الطُّغْيانِ لأَنَّه يَدْعُو إلى البطَالةِ والكَسَلِ وكلُّ شيْء تجاوزَ حدَّهُ انقلبَ إلى ضِدِّهِ حتى في المُباحاتِ.

ومن موانع الثبَّاتِ - أيُّهَا النَّاسُ - الابتعادُ عن الأجْواءِ الإيهانيَّةِ.

فمنَ المعلومِ أَنَّ الإيمانَ يَزِيْدُ وينْقُصُ كما أنَّ النفْسَ إذا لم تَشْغَلْها بالحقِّ والطاعَةِ شغَلتْكَ بالمعْصِيَةِ.

فالإيهانُ يَضْعُفُ ويَضْمَحِلُ إذا تعرَّضَ العبدُ لأَجْواءِ الإباحِيَّةِ والفُجُورِ والتبرُّجِ والسُّفورِ أو خالطَ أهلَ الدنيا في أسواقِهِمْ وأطالَ فيها البقاءَ وأجالَ فِيْها النَّظرَ وهَجَرَ الجهاعَةَ في المساجِدِ واكتفى بالصَّلاةِ في البيوتِ.

لِذلِكَ جاءَ في «صحيحِ مُسلمٍ» (1) منْ حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَوَّالِلَهُ عَنْهُ عن النَّبِيِّ عَلَيْكِلَةٍ عَلَيْكُ عَل

وفي مُسنَدِ أَحمدَ بسَندِ حسنِ صحيحٍ صَحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ التَّرغيبِ" (2) منْ حديثِ جُبَيْرِ بنِ مُطْعِم رَضَاً لِلَّهُ عَالَى: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ : "أَحْسَنُ البِقاعِ إلى اللهِ الأَسْواقُ».

تِلْكَ - أَيُّهَا النَّاسُ - بعضُ موانعِ الثَّباتِ، وسَأَعَرِّجُ بكمُ الآنَ على وسائلِ الثَّباتِ على دِينِ اللهِ.

فَمِنْ وسائِلِ الشَّباتِ على دينِ اللهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - اسْتِشْعارُ عَظَمَةِ اللهِ .

قَالَ اللّٰهُ مَ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ مَ : ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُو ۗ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَاللّٰهُ مَ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَمُ مَا وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ عَلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلْمَنتِ ٱلْأَرْضِ وَلاَ رَظْبٍ وَلاَ يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنَبٍ وَٱلْبَحْظُلُ : وَكَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنَبِ صُ ﴾ (اللانْعَظُلُ : 59).

<sup>(1)</sup> رُواهُ مسلمٌ (671).

<sup>(2)</sup> احسَنُ صَحيحٌ الْخُرجَهُ أَحمدُ (4/81)، وقال الألبانيُّ في "صَحيحِ التَّرغيبِ" (1/78) حَسَنُ صحيحٌ.

وقالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ فَدْرِهِ. وَٱلأَرْضُ جَمِيعًا فَبْضَتُهُ، يَوْمَ الْقِيَكَ مَةِ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ فَيَكُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللللّهُ اللّه

ومِنْ وسائِلِ الثَّباتِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الالتزامُ بالدِّيْنِ.

قَالَ اللهُ \_ شُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِدِ ، لَكَانَ خَيْرًا لَكُمْ وَأَشَدَ تَثْبِيتًا ۞ وَلَوْ أَنَهُمْ ضَرَطًا مُسْتَقِيمًا ۞ ﴾ (النَّنَتَالَة : 66-68).

ومِنْ وسائِلِ الثَّباتِ - أَيُّهَا النَّاسُ - المُسارعاتُ في الخَيْراتِ.

قَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ وَسَادِعُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَهْمُهَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ ﴾ ( اَلنَّفِيْمَاتِنَا : 133).

وقالَ اللّٰهُ \_ سُبّحَننَهُ، وَتَعَالَىٰ \_ : ﴿ سَابِقُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِن زَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلأَرْضِ ﴾ ( الجَنِّلِالِمُ : 21).

والمُسارعاتُ إلى الطاعَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - بحاجةٍ إلى الاستمرار عليها.

ففي «صحيحِ مسلم» (1) عَنْ عَائِشَةَ رَضَيَالِيَّهُ عَنْهَا قالتْ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّهُ: «أَحَبُّ الأعمالِ إلى اللهِ أَذُومُهُ وإِنْ قَلَّ».

ومِنْ وسائِلِ الثَّباتِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ قراءةُ القرآنِ وتَدَبُّرُهُ والعملُ بِهِ فهو من أعظمِ وسائِلِ الثَّباتِ.

قَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلَا نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةُ وَحِدَةً كَذَلِكَ لِنُكَيِّتَ بِهِ عَوْادَكَ وَرَتَلْنَهُ تَرْتِيلًا ﴿ ﴾ (الفُرْقَالِنَا : 32).

وقالَ اللهُ مِسُبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مِنَ قُلُ نَزَّلَهُ، رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن زَّبِكَ بِٱلْحَقِّ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَهُدًى وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴿ ﴾ (الْخَالَا : 102).

<sup>(1)</sup> رَواهُ مسلمٌ (783).

ومن أسبابِ النَّباتِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ الشُّعوْرُ بالافْتِقارِ إلى تثبيتِ الله؛ لِأَنَّهُ مَنْ فَقَدَ الله ماذا وَجَدَ ومَنْ وَجَدَ الله ماذا فَقَدَ؟

قَالَ اللهُ \_ سُبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبِنَنكَ لَقَدْ كِدَتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْعًا قَلِيلًا ۞ إِذَا لَأَذَقْنَكَ ضِعْفَ ٱلْحَيَوْةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ثُمَّ لَايَّهِدُلكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا ۞ ﴾ (الاثقالة : 74 - 75). وقالَ اللهُ \_ سُبَحَنَهُ، وَيَعَلَل \_ : ﴿ إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى الْمَلَيْحِكَةِ أَنِي مَعَكُمْ فَنْبِيتُوا اللِّينَ مَامَنُوا ﴾ (الاثقالة : 12).

ومن أسبابِ النَّباتِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ الإيهانُ باللهِ وصِدْقُ التَّوكُّلِ عليهِ والالتِجاءِ اليه والشُّعوْرُ الدائمُ بمَعِيَّتِهِ والاعتقادُ الجازمُ أنَّ ما أصابَكَ لم يكن ليُخْطِئكَ وأنَّ الأُمَّةَ لو اجْتَمعوا على أنْ ينفَعوكَ بشيْء لم ينفعوكَ إلا بشيْء قد كتبَهُ اللهُ لَكَ والإيهانُ باسهاءِ اللهِ وصِفاتِهِ وتحقيقُ العبوديةِ للهِ وَحدَهُ لا شَريكَ لَهُ والبراءَةُ من الشَّركِ وأهْلِهِ، والنفَّاقِ وأهْلِهِ فذلِكَ وغيرُهُ من الإيهانِ سببٌ عظيمٌ من أسباب الشَّباتِ.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ \_ : ﴿ يُثَيِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِالْقَوْلِ الشَّابِتِ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِّيَ وَفِ الْآخِرَةِ ﴾ ( اِبْلَاقِئِمَنُ : 27).

ومن أسبابِ الشَّباتِ - أَيُّهَا النَّاسُ - قِصَرُ الأَمَلِ؛ لأنَّهُ كُلَّما قَصْرَ الأَملُ جدَّ العملُ؛ لأَنَّهُ كُلَّما قَصْرَ الأَملُ جدَّ العملُ؛ لأَنَّ العبدَ يُقَدِّرُ أَنَّهُ يموتُ اليومَ فيسْتَعِدُّ اسْتغدادَ مسافر توشِكُ الرِّحلةُ أَن تَفُوْتَهُ.

ففي «صحيح البُخاريً» (أَ مِنْ حديثِ ابْنِ عُمَرَ رَضِّوَالِيَّةُ عَنْهُمَا قَالَ: قالَ رسولُ اللهِ وَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَعَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ فَي الدُّنيا كَأَنَّكَ غريبٌ أو عابِرُ سَبيلِ».

وفي سُنَنِ التِّرمِذيِّ بِسَندِ صحيحِ صَحَّحَه الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (أَن من حديثِ ابنِ مسعودٍ رَضِيَّ لِللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَّالِيَّةٍ : «مَا لِي وَلِلدُّنيا مَا أَنَا فِي الدُّنيا إلا كَراكِبِ اسْتَظَلَّ تَحْتَ شجرةٍ ثُمَّ راحَ وتَركها».

<sup>(1)</sup> رَواهُ البخاريُّ (6416).

<sup>(2) (</sup>صَحيحٌ) أُخْرِجَهُ الترمذيُّ (2/60)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (438).

ومن أسبابِ الثَّباتِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ التعلُّقُ بالمسْجدِ وأَهْلِهِ. ففي التعلُّقِ بالمُسْجِدِ وأَهْلِهِ ما يُعِيْنُ على الثباتِ حيثُ المحافظةُ على صلاةِ الجهاعةِ والصُّحبةُ الصالحةُ ودعاءُ الملائكةِ وحِلَقُ العلم.

قالَ الله مُ سَبّحنَهُ, وَتَعَلَق فِي وَصفِ المُلازِمِيْنَ للمساجِدِ المُنْشَغِلينَ بها عَنِ الدُّنيا: وَجَالُ لاَ لُلهِ بِمَ يَعَدَةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلُوةِ وَإِينَآ الزَّكُوةِ فَيَعَافُونَ يَوْمًا لَنَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَرَجَالُ لاَ لُلهِ بِمَ اللهُ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلُوةِ وَإِينَآ الزَّكُوةِ فَي يَعَافُونَ يَوْمًا لَنَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَرَجَالُ لاَ لَنَهُ مِن فَضَلِهِ وَاللّهُ مِرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِعَثِيرِ حِسَابِ اللهُ وَالْأَبْصَدُ اللهُ مَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِعَثِيرِ حِسَابِ اللهُ وَالْأَبْصَدُ اللهُ اللهُ عَن اللّهُ اللهُ اللهُ

وفي «صحيحِ مُسلمٍ» (أ) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ رَضَيَالِنَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إلا عَلَيْهِ : «وما اجْتمعَ قومٌ في بيتٍ من بيوتِ اللهِ يتْلُون كتابَ اللهِ وَيتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إلا نَزَلتْ عليهم السَّكينةُ وغَشِيتُهُمُ الرَّحةُ وحفَّتْهُمُ الملائِكةُ وذَكَرَهُمُ اللهُ فيمَنْ عِنْدهُ».

وجَليسُ الصَّالحينَ ينْدرجُ معَهُمْ في جميعِ ما يتفضَّلُ اللهُ بِهِ عليهم إكرامًا لهم، ولَوْ لَمْ يُشاركُهم في أَصْل الذِّكر

ففي "صحيح مسلم" (2) من حديثِ أبي هُريرَةَ رَضَوَلِلَهُ عَنهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ وَجَدوا وَعَالَى ملائكةً سَيَّارةً فَضْلاً يَتُبعون مجالسَ الذكرِ فإذا وجدوا مجلسًا فيه ذكرٌ قعدوا معهم وحَفَّ بعضُهم بعضًا بأُجْنِحتِهم حتَّى يَمْلَئُوا ما بينَهم وبينَ السهاءِ الدُّنيا فإذا تفرَّقُوا عَرَجُوا وصَعَدُوا إلى السَّماءِ قال : فيسألُهمُ اللهُ عزَّ وجَل السهاءِ الدُّنيا فإذا تفرَّقُوا عَرَجُوا وصَعَدُوا إلى السَّماءِ قال : فيسألُهمُ اللهُ عزَّ وجَل وهُو أعلمُ بِهِمْ من أينَ جئتُمْ، فيقولُونَ: جئنا مِن عِنْدِ عبادٍ لَكَ في الأرضِ يسبّحونك ويكبّرونك ويهللونك ويمُدُونك ويسْألُونك. قال: وماذا يسْألونني، قالوا: يسْألونك جئتَى، قالوا: لا أيْ رَبِّ. قال: فكيفَ لَوْ رأوا جَنَّتِي، قالوا: الا أيْ رَبِّ. قال: فكيفَ لَوْ رأوا جَنَّتِي، قالوا:

<sup>(1)</sup> اصحيحًا أخْرَجَهُ الترمذيُّ (2/60)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (438).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (640) واللَّفْظُ لَهُ، ومسلمٌ (2689).

ويَسْتَجِيرُونَكَ. قال: ومما يَسْتَجِيرُونَني. قالوا: من نارِكَ يا ربِّ، قال: وهَلْ رأَوا ناري، قالوا: لا قالوا: ويَسْتَغْفِرُونَكَ، قال: فَيقُولُ: قَدْ غَفَرْتُ لَمْمْ فأَعْطِيتُهُمْ ما سألُوا وأَجَرْتُهُم مما اسْتجارُوا، قال: فيقولون: ربِّ فيهمْ فُلانٌ عبدٌ خطَّامٌ إنَّما جَلسَ مَعَهم، قال: فيقول: ولَهُ غَفَرْتُ هُمُ القومُ لا يَشْقَى بِهِمْ جَلِيْسُهُمْ».

وبَيَّنَ وَيَتَلِيُّهُ أَنَّ الملائِكَةَ تَدعُو لِمَنْ جَلَسَ بَعْد الصَّلاةِ للذِّكْرِ.

كَمَا فِي "الصَّحيحيْنِ" (1) منْ حديثِ أبي هُريرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُ وَاللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ وَاللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُوالِمُ اللَّهُ الْمُواللَّهُ الللْمُونِ الللْمُ الْمُولِمُ اللَّهُ الْمُواللَّهُ اللْمُولِمُ اللَّهُ اللْمُولُ

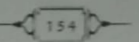
وأَخْبَرَ النَّبِيُّ أَنَّ مَنْ جَلَسَ ينْتظرُ الصلاةَ فَهُو فِي رِباطٍ.

ففي "صحيحِ مسلمِ" أَن من حديثِ أبي هُريرَةَ رَضَوَالِلَهُ عَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ وَيَرْفَعُ بِهِ الدَّرَجَاتِ؟». قالوا: بَلَى يا وَسُولُ اللهِ : "أَلا أَدُلُّكُمْ عَلَى ما يمْحُو الله بِهِ الخطايا، ويرفَعُ بِهِ الدَّرَجَاتِ؟». قالوا: بَلَى يا رسولَ اللهِ. قال: "إسْباغُ الوُضُوءِ على المحارِهِ، وكَثْرَةُ الخُطا إلى المسَاجِدِ، وانتظارُ الصَّلاةِ بعدَ الصَّلاةِ، فذلِكُمُ الرِّباطُ فذلِكُمُ الرِّباطُ».

والرِّباطُ - أَيُّهَا النَّاسُ - هُوَ مرابَطَةُ العَدُوِّ وملازَمَتُهُمْ. وأَسْتغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُّخاريُّ (445) ، ومسلمٌ (362).

<sup>(2)</sup> رَواهُ مسلمٌ (251).



الخُطبةُ الثّانيةُ \_ من أسباب الثّباتِ :

الحُتَمْدُ للهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمِعِينَ.

أمًّا بَعدُ، أيُّهَا الناسُ لازِلْنا وإيَّاكُمْ مَعَ وأسبابِ الشَّباتِ.

فمن أسبابِ الشَّباتِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ الرجوعُ إلى أَهْلِ العلمِ عند وُروْدِ الشُّبُهَاتِ وحُلوكِ الفِتَنِ.

قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ وَتَعَلَى - : ﴿ وَإِذَا جَآءَ هُمْ أَمْرٌ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَا عُوا بِدِ ، وَلُو رَدُّوهُ إِلَى اللهُ - سُبْحَنَهُ وَتَعَلَى - : ﴿ وَإِذَا جَآءَ هُمْ أَمْرٌ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ النَّهُ وَلَوْ لا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمُ الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمُ الرَّسُولِ وَإِلَى الْأَلْمَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمُ الشَيْطُونَةُ مِنْهُمْ وَلَوْ لا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمُ الشَيْعَانَ إِلَّا فَلِيهُ لاَ اللهُ مِنْهُمْ وَلَوْ لاَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتُبَعْتُمُ اللهُ اللهُ

فَهَذَا \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ تأديبٌ مِنَ اللهِ لِعبادِهِ وَأَنَّهُ ينبُغيْ هَمُّمُ إِذَا جَاءَهُمْ أُمرٌ من الأمورِ المُهِمَّةِ والمصالحِ العامَّةِ ما يَتَعلَّقُ بالأمْنِ وسُرورِ المؤمنينَ أو الحَوْفِ الَّذِيْ فيه مُصِيبةٌ عليهمْ أَنْ يَتَثَبَّتُوا ولا يَسْتَعْجِلُوا في إشاعَةِ الخَبرِ بلْ يردُونَهُ إلى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ أَهلِ الرَّسُولِ والنُصْحِ (1).

وذلك لِأنَّ أهلَ العلم يعرِفونَ الفِتَنَ عندَ إِقبَّالها والنَّاسُ يَعرِفونَ الفِتَنَ عندَ إِدْبارِها.

قَالَ اللّٰهُ لَ شُبْحَنَهُ, وَتَعَالَىٰ لَ مُخْبِرًا عَن مَوقِفِ عَامَّةِ النَّاسِ مِنْ قَارُونَ ﴿ فَخَرَجَ عَلَى فَوْمِهِ، فِي رِينَتِهِ ۚ قَالَ ٱلَذِيكَ يُرِيدُوكَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا يَلَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوقِى قَارُونُ إِنَّهُ، لَذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ۞﴾ (القَطَافِينَ : 79).

وقالَ في موقفِ أَهْلِ العِلْمِ مِنْ قارونَ: ﴿ وَقَكَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَيُلَكُمْ ثُوَّابُ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا وَلَا يُلَقَّلُهَ ٓ إِلَّا ٱلصَّكِيرُونَ ۞﴾ (التَّصَّيْنَ : 80).

<sup>(1)</sup> تفسيرُ ابنِ سَعْدِيّ (190).

ثُمَّ تَغَيَّرَ مَوْقِفُ عَامَّةِ النَّاسِ، وَلَكِنْ بَعْدَ أَنْ أهلَكَ اللهُ قارونَ.

قَالَ اللهُ مَ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ مَ : ﴿ وَأَصْبَحَ الَّذِينَ تَمَنَّوْا مَكَانَهُ، بِالْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيْكَأَنَ اللهَ يَنْفُ اللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيْكَأَنَهُ، لَا يُقُلِحُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ ﴾ يَبْسُطُ ٱلرِّزْفَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَوْلَا أَن مَنَ اللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيْكَأَنَهُ، لَا يُقُلِحُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ ﴾ يَبْسُطُ ٱلرِّزْفَ لِمَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَوْلَا أَن مَنَ اللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيْكَأَنَّهُ، لَا يُقُولُونَ وَيْكَانَ اللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيْكَانَهُ، لَا يُقُولُونَ وَيْكَانَ اللهُ عَلَيْنَا لَهُ مَا لَا لَهُ مَا اللهُ عَلَيْنَا لَهُ مَا لَوْلَا أَنْ مَنْ اللهُ عَلَيْنَا لَحُسَفَ بِنَا وَيُكَانِّهُ مِنْ عَبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَوْلَا أَن مَنَ اللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيُكَانِّهُ مِن عَبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَوْلَا أَن مَنَ اللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيُكَانِّهُ مِن عَبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَوْلَا أَن مَنَ اللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيَكَالَهُ مِنْ عَبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَوْلَا أَن مَنَ اللهُ عَلَيْنَا لَهُ مَا يَعْلَى اللهُ عَلَيْنَا لَمُ مَا لَهُ مِنْ عَلَيْنَا لَهُ مَن عَبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَوْلَا أَن مَنَ اللهُ عَلَيْنَا لَكُ عَلَيْهُ لِي مُنْ عَلَيْكُ مِنْ عَلَى اللهُ مُعْلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْنَا لَهُ مِنْ عَلَيْنَا لَمُ مَا لَهُ عَلَيْنَا لَمُ مَا مِنْ اللهُ عَلَيْهُ لَا لَعُمْ اللَّهُ عَلَيْنَا لَهُ مَا لَوْقَلَ عَلَى اللّهُ مَا عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْكُونَا لَا لَا مُعَلَّاتُهُ عَلَيْنَا لَكُونَا لِنَا لَا عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْكُونَا عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُولِمُ اللّهُ مَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُولِهُ اللّهُ مِنْ عَلَيْكُولِهُ لَا عَلَيْكُولُونَا مِنْ عَلَيْكُولِكُ وَلَا أَنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْكُولِكُ اللّهُ عَلَيْكُولُونَا عَلَيْكُولُونَا فَاللّهُ عَلَيْكُولُونَا عَلَيْكُولُونَا مِنْ اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُولُولُونَا فَاللّهُ عَلَيْكُولُونَا مَا عَلَيْكُولُونَا عَلَيْكُولُونَا مِنْ عَلَيْكُولُ مِنْ عَلَيْكُولُونَا مُولِي مَا عَلَيْكُولُونَا مِنْ عَلَيْكُولُونَا مُولِلْكُولُونَا مِنْكُولُونَا مَا عَلَيْكُولُونَا مُعَلِيْكُولُونَا مُعَلِيْكُولُونَا مُولِلْكُو

فَتَأَمَّلُوا - أَيُّهَا النَّاسُ - إلى مَوقفِ أهلِ العِلمِ وثبَاتِهِمْ أمامَ الفِتَنِ إِنَّهُ مَوقِفٌ ثابتٌ لا يَتَزَعْزَعُ بِخِلافِ العَامَّةِ ولهذا قالَ الحَسَنُ البَصْرِيُّ رَحِمَهُٱللَّهُ: «العلِمُ يَرى الفِتْنَةَ وهيَ مُدْبِرةٌ».

ومنْ وسائلِ النَّباتِ - أَيُّهَا النَّاسُ - التطلُّعُ إلى ما عندَ اللهِ من النَّعيمِ المُقِيْمِ فها هذِهِ لحياةُ إلَّا دارُ ابْتِلاءٍ ومِحَنٍ ومُنافَسَةٍ على أَحْسَنِ العَمَلِ.

قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ - : ﴿ تَبَرَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَعَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ الْمُوْتَ وَالْمُلْكُ وَهُوَعَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وتَبْقَى الآخرةُ - أَيُّهَا النَّاسُ - هِيَ دارُ القَرَارِ.

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ \_ عَنْ مُؤمِنِ آلِ فِرعونَ أَنَّه قَالَ لِقُومِهِ: ﴿ يَنَقُومِ إِنَّمَا هَنذِهِ الْحَيَوْةُ ٱلذَّنْيَا مَتَنَعٌ وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِيَ دَارُ ٱلْقَكَرادِ ﴿ ﴾ (الْخَيَوْةُ ٱلذَّنْيَا مَتَنعٌ وَإِنَّ ٱلْآخِرةَ هِي دَارُ ٱلْقَكرادِ ﴿ ﴾ (الْخَيَوْةُ الدُّنْيَا مَتَنعٌ وَإِنَّ ٱلْآخِرةَ هِي دَارُ ٱلْقَكرادِ ﴿ ﴾ (الْخَيَوْةُ الدُّنْيَا مَتَنعٌ وَإِنَّ ٱلْآخِرةَ عِي دَارُ ٱلْقَكرادِ ﴾ (الْخَيَوْةُ الدُّنْيَا مَتَنعٌ وَإِنَّ ٱلْآخِرةَ عِي دَارُ ٱلْقَكرادِ اللهُ ال

وفي "صحيح مُسْلم" (1) من حديثِ المُغِيْرة بْنِ شُعْبَة رَضَاللَهُ عَنْ رَسولِ اللهِ عَنْ رَسولِ اللهِ عَنْ اللهِ عَالَ: «سَأَل مُوسى عَلَيْكِيْ رَبّهُ: ما أدنى أهلِ الجَنَّةِ مَنْزِلَةً ؟ قالَ: رَجُلٌ يجِيْءُ بَعْدَ مَا أَذْخِلَ أَهْلُ الجَنَّةِ الْجَنَّة ، فيقولُ: أَيْ رَبّ، كَيْفَ وقَدْ نَزَلَ أَذْخِلَ أَهْلُ الجُنَّة الجَنَّة ، فيقولُ: أَيْ رَبّ، كَيْفَ وقَدْ نَزَلَ النَّاسُ مَنازِهَمْ ، وأَخَذُوا أَخْذَاتِهِمْ ؟ فيقالُ لَهُ: أترضى أَنْ يكونَ لَكَ مِثْلُ مُلْكِ مَلِكِ مَلِكِ مَنْ مُلوكِ الدَّنْيا ؟ فيقولُ: رَضِيْتُ رَبّ، فيقولُ: لَكَ ذَلِكَ ومثلُهُ و اللّهُ ولَا ا

<sup>(1)</sup> رَواهُ مُسْلِمٌ (189) (312).

فيقولُ في الخامِسَةِ: رضيتُ ربِّ. فيقولُ: هذا لكَ وعشرةُ أمثالِها، ولَكَ ما أَشْتَهَتْ نَفْسُكَ، ولَذَّتُ عَينُكَ. فيقول: رَضيتُ، قال: رَبِّ فأعْلاهُمْ مَنْزِلَةٌ؟ قال: أولئكَ الذينَ أردُتُ غَرَشْتُ كرامَتهم بِيدي، وختمتُ عليها لم تَرَ عينٌ، ولم تسمعُ أَذُنٌ، ولم يخطرُ على قَلْبِ بَشَرٍ».

ومِصْداقُهُ فِي كَتَابِ اللّهِ - عَزَّ وجلَّ - : ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْشٌ مَّا أُخْفِيَ لَهُمْ مِن قُرَّةِ أَغْيُنِ﴾ (التَّجَنْآيَة : 17).

ومِنْ وَسائِلِ النَّباتِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الدعاءُ.

فمنْ صِفاتِ عبادِ اللهِ أنَّهُم يتوَجَّهونَ إلى اللهِ بالدُّعاءِ أَنْ يُثَبِّتَهُمْ على الطاعَةِ.

قَالَ اللّٰهُ لَـ سُبْحَنَهُ، وَتَعَالَىٰ \_ حَاكِيًا عَنْهُمْ قُو لَهُمْ: ﴿ رَبَّنَا لَا تُرْغَ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ ۞﴾ (النَّانِيْمَاكِ : ٨).

ولماً كانتْ قلوبُ بني آدمَ كلُّها بينَ إِصْبَعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمِنِ كَقَلْبِ وَاحْدِ يُصَرِّفُهُ حيثُ يَشَاءُ كَانَ رَسُولُ اللهِ وَيَنْكِيهِ يُكْثِرُ أَنْ يقولَ: «يَا مُقَلِّبُ القُلُوبِ ثَبِّتْ قَلْبِيْ يُكْثِرُ أَنْ يقولَ: «يَا مُقَلِّبُ القُلُوبِ ثَبِّتْ قَلْبِيْ يَكُثِرُ أَنْ يقولَ: «يَا مُقَلِّبُ القُلُوبِ ثَبِّتْ قَلْبِيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِن أَصَابِعِ عَلَى وَيْنِكَ» فقيلَ لَهُ في ذلك؟ قالَ: «إِنَّه ليسَ آدَمِيً إلا وَقلْبُهُ بين إصْبعَيْنِ من أَصَابِعِ اللهِ فَمَنْ شَاءَ أَقَامَ وَمَنْ شَاءَ أَزَاغَ»

والحديثُ أخْرجَه التِّرمِذِيُّ في سُننِهِ بسَنَدٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الجامع» (1) عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ رَضِيًالِلَّهُ عَنْهَا .

اللَّهُمَّ تَبَّتْنَا بِالقولِ الثَّابِ فِي الحياةِ الدُّنيَا وفِي الآخِرَةِ.

اللَّهُمَّ ربَّنا لَا تُزغْ قلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا.

اللَّهُمَّ يا مُقَلِّبَ القلُوبِ ثَبِّتْ قُلُوبَنَا على طاعَتِكَ.

<sup>(1) (</sup>صَحيحٌ) أخرجَهُ التّرمذِيُّ (2792) وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" (4801).

## عزوة بدر الم

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحُمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيئًاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَنَا يَهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ ، وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ (النَّخْيِمَانَ : 102).
- ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالَا كَثِيرًا وَلِسَآيُ وَلَسَآيُ وَلَسَآيُ وَلَسَآيُ وَاللَّهُ اللَّهَ ٱللَّذِي تَسَآءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النِّنَدَيِّا فِي : 1).
- ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيدًا ﴿ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَجْزَائِيُ : 70 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ \_ عَلَيْكِيْهُ \_ ، وشَرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَث فحديثي معكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَن «غَزْوَةٍ بَدْرٍ».

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ غَزْوَةَ بَدْرٍ مَلْحَمَةٌ مِن مَلاحِمِ الإسلامِ ويومٌ مِنْ أَيَّامِهِ الجَلِيْلَةِ العِظام يومٌ أعزَّ اللهُ فيه جُنْدَهُ ونَصَرَ فيه عَبْدَهُ وأَذَلَ فيه مَنْ عادَاهُ، ورفعَ المَنارَ لِمَنْ وَالاهُ، يَومُ الفُرقانِ يَوْمَ الْتَقَى الجَمْعانِ.

يومٌ خاضَهُ رسولُ اللهِ مَعَ ثَلاثِ مِائَةٍ وأَرْبَعَةَ عَشَرَ رَجُلًا هُمْ مِنْ خِيارِ أَهْلِ الأَرْضِ كُتِبَتْ لَمُمُ السَّعادةُ وَهُمْ فِي بُطُونِ أُمَهَّاتِهِمْ ونادَى عَلَيهِمْ مُنادِيْ اللهِ: يا أَهْلَ بَدْرٍ اعْمَلُوْا مَا شِئْتُمْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ (١).

<sup>(1)</sup> انظر «غَزوةُ بدرٍ» للشَّنْقيطيِّ (ص1).

كما في مُسْنَدِ أَحْمدَ بِسَنَدِ صَحِيحٍ صحَّحَهُ الأَلْبانِ في "الصَّحيحَةِ" أَن من حديثِ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَ لِيَّا اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى أَهْلِ بَدْرِ فقالَ: اعْمَلُوا ما شِنْتُمْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ".

وفي «الصَّحيحَينِ» ومن حديثِ عَليِّ بْنِ أَبِيْ طَالَبٍ رَضَوَالِلَهُ عَلَى الطَّوِيْلِ في قِصَّةِ حَاطِبِ بْنِ بَلْتَعَةٍ قَالَ فيهِ رَسُولُ اللهِ عَيَّا لِللهِ اللهَ اطَّلَعَ عَلَى أَهْلِ بَدْرٍ فَقَالَ: اعْمَلُوا مَا شِنْتُمْ فَقَدْ وَجَبَتْ لَكُمُ الجَنَّةُ أَوْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ».

وفي «صحيحِ البُخارِيِّ» (3) من حديثِ رَافِعةَ بْنِ رَافِعِ الزَّرْقِيِّ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ جِبْرِيْلُ إلى النَّبِيِّ عَيَّالِيِّلَةٍ فقال: ما تَعُدُّوْنَ أَهْلَ بَدْرٍ فِيْكُمْ؟ قال: «مِنْ أَفْضَلِ المُسلمِيْنَ ـ وَكَلِمَةً نَحْوَهَا ـ ». قَالَ: وكذَلِكَ مَا شَهِدَ بَدْرًا مِنَ الملائِكةِ.

وفي مسندِ أحمدَ بِسَندِ صحيحٍ صحَّحَهُ الأَلبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" (4) مِنْ حديثِ جَابِرِ بْنِ عَبدِ اللهِ رَضَّ النَّارَ رَجُلُ شَهِدَ جَابِرِ بْنِ عَبدِ اللهِ رَضَّ النَّارَ رَجُلُ شَهِدَ بَدْرًا والحُدَيْبِيةَ ».

وكانتُ غَوْوةُ بَدْرٍ - أَيُّهَا النَّاسُ - في السَّنَةِ الثانِيَةِ لِلهِجْرةِ.

وسَبَبُها ما ذكرهُ البَيْهَقِيُّ في «دلائلِ النُّبُوَّةِ» بِسَندٍ صَحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «فِقْهِ السِّيْرَةِ» (٥٠ مِنْ حديثِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَيَّالِثَهُ عَنْهُا قَالَ: لمَّا سَمِعَ رسولُ اللهِ ﷺ بِأَبِيْ سُفْيانَ مُقْبِلًا مِنَ الشَّامِ نَدَبَ المُسْلمينَ إليهِمْ وقال: « هَذِهِ عِيْرُ قُرَيْشٍ فِيْهَا أَمُوا لَمُنْ فَاخُرُجُوا لَعَلَّ اللهَ أَن يُنْفِلَكُمُوْهَا».

<sup>(1)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ أحمدُ (2/595)، وصحَّحَهُ الأَلْبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (6/521).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (6279)، ومُسْلمٌ (2494).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (3992).

<sup>(4) «</sup>صَحيحٌ» أخرجَهُ أحدُ (3/6/3)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صَحيح الجامع» (5227).

<sup>(5)</sup> الصحيح الخرجَهُ البَيْهَقِيُّ في «دلائلِ النُّبُوَّة» (5/261)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «فِقْهِ السَّيْرَةِ» (ص218).

ولمْ يَغْزِمْ عَلَى أَحَدِ بِالْحَرُوجِ فَسَارَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِالْجَيْشِ فِيْهِ ثَلَاثُهَاتَةٍ وأَرْبَعَةً عَشَرَ رَجُلًا بِفَرَسَيْنِ وسَبْعِينَ بَعْيرًا يَتَعَاقَبُونَها وكانَ النَّبِيُّ وَيَتَلِيلُونَ وعَلِيٌّ ومَرْثَدُ بْنُ أَبِي مَرْثَدِ يَعْتَقِبُونَ بَعِيْرًا واحِدًا ودَفَعَ لِواءَ القِيادَةِ لمُصْعَبَ بِنِ عُمَيْرٍ وكانَ أَبْيَضًا وَقَسَمَ الجَيشَ إلى كَتِيبَتَيْنِ كَتِيبَةِ المُهاجِرِينَ وأَعْطَى عَلَمَها عَلِيَّ بنَ أَبِي طالبٍ، وكتيبةِ الأُنْصارِ وأعْطى عَلَمَها سَعْدَ بْنَ مُعَاذٍ، وجَعَلَ على قِيادةِ المَيْمَنَةِ الزُّبَيْرَ بنَ العَوَّامِ وعَلى المَيْسَرَةِ المِقْدَادَ بْنَ عَمْرُو، وعَلَى السَّاقَةِ قَيْسَ بنَ أَبِي صَعْصَعَةً، وَهُوَ كَيْلَالِيُّ القَائدُ الأعلى لِلْجَيشِ وعَلِمَ أبو سُفيانَ بِجَوَاسِيْسِهِ مَسِيْرَ عَسْكُرِ المؤمنين فأرْسَلَ ضمضم بنَ عمرو الغِفَّارِيَّ إلى مَكَّةً، فصر بِبَطْنِ الواديْ واقفًا على بَعِيْرِهِ، وَقَدْ جَدَعَ أَنْفَهُ وحَوَّلَ رَحْلَهُ، وشَقَّ قَمِيْصَهُ وهُوَ يقولُ: يا معشرَ قُريْشِ، اللَّطِيْمَةَ، اللَّطيمَةَ أَمُوالُكُمْ مَعَ أَبِي سُفيانَ قَدْ عَرَضَ لها مُحَّمدٌ في أصحابِهِ لا أرى أَنْ تُدْرِكُوها الغَوْثَ الغَوْثَ. فتَحَفَّزَ الناسُ سِرَاعًا وتجمَّعَ نَحْوَ أَلْفٍ وثلاثِمائةٍ مُقاتلِ في مِائَةٍ فَرِسٍ وستِّمائةِ دِرْع وجمالٍ كَثِيرُةٍ لا يُعْرَفُ عَدَدُها بِقيادَةِ أَبِي جَهْلِ وقدْ أَفْلَتَ أَبُو سُفيانَ بالعِيْرِ فسارَ بِالتِّجاهِ السَّاحِلِ، وأَرسَلَ رِسالَةً إلى جَيْشِ قُريشٍ وهمْ في الجَحْفَةِ: إِنَّكُمْ خَرَجْتُمْ لِتَحْرِزُوا عِيْرَكُمْ ورِجالَكُمْ وأموالَكُمْ، وقدْ نَجَّاهَا اللهُ فَارْجِعُوا، فَهَمَّ الجَيْشُ بالرُّجوع، عِندَها قَامَ أَبُو جَهْلِ وَقَالَ: وَاللَّهِ لَا نَرْجِعُ حَتَّى نَرِدَ بَدْرًا فَنُقِيْمَ بِهَا ثُلاثًا فَنَنْحَرَ الجَزُورَ، ونَطْعَمَ الطَّعامَ، ونَسْقِيَ الْخَمْرَ وتَعْزِفَ لنا القِيَانُ، وتَسْمَعَ بنا العربُ وبمسيرنا وجَمْعِنا، فلا يزَالُون يَهابُونَنا أَبَدًا، فَرَجَعَتْ بنو زُهْرَةَ وكانُوا حَوَالَيْ ثلاثِمَٱتَةِ رَجُل، وقَدَّرَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ تَدْبِيْرَهُ بِنَجاةِ أَبِي سُفيانَ ومَنْ مَعَهُ ليُحِقَّ الحَقّ ويُبْطِلَ الباطِلَ ويَقْطَعَ دابرَ الكافِرين.

قَالَ اللّٰهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللَّهُ إِحْدَى الظَّآبِفَنَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُونُ لِدُ اللَّهُ أَن يُحِقَّ الْحَقِّ بِكَلِمَنِهِ، وَيَقْطَعَ دَابِرَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ (الأَثْنَالَ : 7). فسارَ الجَيْشُ مِنْ أَلْفِ مُقَاتِلِ حتَّى نَزَلَ قَرِيبًا من بَدْرٍ بِالعُدْوَةِ القُصْوَى.

قَالَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ \* ﴿ إِذْ أَنتُم بِالْعُدُوةِ الدُّنْيَا وَهُم بِالْعُدُوةِ الْقُصْوَى وَالرَّحْبُ أَسَفَلَ مِنكُمُ وَلَوْ تَوَاعَكُدَّتُم لَا خَتَلَفْتُمْ فِي الْمِيعَكِ وَلَكِن لِيَقَضِى اللّهُ أَمْرًا كَاتَ مَفْعُولًا لِيَهْ لِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِنَةِ وَيَحْيَى مَنْ حَي عَنْ بَيْنَةً وَإِنَ اللّهَ لَسَمِيعٌ عَلِيعٌ عَلِيعً ﴾ (الأَفْتَالَ : 42).

وَلِمَا تَبِينَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَالَةٍ إِفْلاتَ العِيْرِ وأَتاهُ خَبَرُ خُرُوجِ قُرَيشٍ بسِلاجِها وقِيَانِها وَخُرِها وَجَيْشٍ يَفُوقُ أَصْحَابَهُ عَدَدًا وَعُدَّةً لَمْ يُبَادِرْهُ بِهَالَهُ مِنْ مَقَامِ النَّبُوَّةِ يأمرُ ويَنْهِى يَبْغِي المُواجَهةَ بَلْ جَمَعَ مَنْ حَولَهُ مِن أَنْصَارٍ ومُهاجِرِين يُشَاوِرُهُمْ - إعْمَالًا لأَمْرِ اللهِ - ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِ ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَنَهْ تَفَوَلَهُ مَن أَنْصَارٍ ومُهاجِرِين يُشَاوِرُهُمْ - إعْمَالًا لأَمْرِ اللهِ - ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِ ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَنَهْ تَفَوَكُلُ عَلَى ٱللّهَ إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوكِلِينَ ﴿ ﴾ ( النَّخِيْلَانَ : 159).

واتَّخَذَ النَّبِيُّ عَلَيْكَ الْمُوتَفِعِ فِي الشَّمَالِ الشَّرقِيِّ لِمَيْدَانِ القِتالِ، ثُمَّ عَبَّأَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ جَيْشَهُ، وَمَشَى فِي مَوضِعِ المعْركةِ وجَعَلَ يُشِيرُ بِيَدِهِ: «هذا مَصْرَعُ فُلانَ عَدًا إِنْ شَاءَ اللهُ ـ وهذا مَصْرَعُ فُلانَ عَدًا إِنْ شَاءَ اللهُ . كما في «صحيح مُسْلِم». كما في «صحيح مُسْلِم».

وفي «صحيح مسلم» أمن حديثِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَالَيْهُ قَالَ: لمّا كَانَ يومُ بَدْرٍ نَظَرَ رَسُولُ اللهُ عَلَيْكَةً إلى المُشرُكين وهمْ أَلفٌ، وأصحابُهُ ثلاثُمائَةٍ وَتِسْعَةَ عَشَرَ رَجُلاً، فاسْتقبلَ نَبيُّ اللهِ عَلَيْكَةً القِبْلة ثُمَّ مدَّ يَدَهُ فَجَعَلَ مِتفُ برَبِّهِ: «اللّهُمَّ أَنْجِزْ لِي ما وَعَدْتَنيْ، فاسْتقبلَ نَبيُّ اللّهُمَّ آنِ مَا وَعَدْتَنيْ، اللّهُمَّ إِنْ تَهُلِكُ هذِهِ العصابةُ من أَهْلِ الإسلامِ لا تُعْبَدُ في اللّهُمَّ آنِ مَا وَعَدْتَنِيْ، اللّهُمَّ إِنْ تَهُلِكُ هذِهِ العصابةُ من أَهْلِ الإسلامِ لا تُعْبَدُ في الأرضِ»، في زالَ يهتفُ بربِّهِ، مادًا يكنيهِ مستقبلَ القِبْلةِ، حتَّى سقَطَ رِداؤه عن مِنْكَبيهِ.

فَأَتَاهُ أَبُو بَكُرٍ فَأَخَذَ رِدَاءَهُ فَأَلْقَاهُ عَلَى مِنْكَبَيْهِ، ثُمّ التَزَمَهُ مِن وَرَائِهِ، وقال: «يَا نَبِيّ اللهِ، كَفَاكَ مُناشَدَتَكَ ربَّك، فَإِنَّهُ سَيُنْجِزُ لَكَ مَا وَعَدَكَ»، فَأَنْزَلَ اللهُ ـ عزَّ وجَلَّ ـ : ﴿ إِذَ

<sup>(1)</sup> رُواهُ مسلمٌ (1779).

<sup>(2)</sup> رَواهُ مسلمٌ (1763).

تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَيْ مُمِدُّكُم بِأَلْفِ مِنَ ٱلْمَلَتِبِكَةِ مُرْدِفِينَ ۞ ( الأَفْتَالَا : 9). فأَمَدَّهُ اللهُ بِالملائكةِ.

وفي "صحيح البُخاريِّ" أَنْ مِنْ حديثِ ابْنِ عباسٍ رَضَّالِلَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قالَ رسولُ اللهِ وَعَلَيْكُ عَنْهُمَا اللَّهُمَّ إِنْ شِعْتَ لَمْ تُعْبَدُ". فأخذَ أبو وَعَدكَ، اللَّهُمَّ إِنْ شِعْتَ لَمْ تُعْبَدُ". فأخذَ أبو بكرٍ بِيدِهِ، فقال: حَسْبُكَ فخرجَ وهو يقولُ: ﴿ سَيُهْزَمُ ٱلْمَنْعُ وَيُولُونَ ٱلدُّبُرَ ﴾ (الفَّنَكَمَا فِي عَلَى اللَّهُ مَا المَّنَكَمَا فَي المَّنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وَبَدَأَتْ المعركةُ بِالمُبَارِزةِ كَمَا فِي سُنَنِ أَبِي داودَ بِسَنَدٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في الصحيحِ أبي دَاودَ» عنْ عليِّ بنِ أَبِي طالبِ رَضِيَلِيَّهُ عَنْهُ قالَ: تَقَدَّمَ ـ يعني عُتْبَةَ بنَ رَبِيعَةَ ـ وتَبِعَهُ ابنُهُ وأَخوهُ، فنادى مَنْ يُبارِزُ فانْتَدَبَ لَهُ شبابٌ من الأنصارِ، فقالَ: مَنْ أنتم؟ فأخبروهُ فقالَ: لا حاجَةَ لنا فيكم، إنَّما أروْنا بني عَمِّنا فقالَ رسولُ اللهِ وَعَلَيْكِيَّةٍ: اللهِ وَعَلَيْكِيَّةٍ: اللهِ وَعَلَيْكِيَّةٍ: اللهِ وَعَلَيْكِيَّةٍ اللهِ وَعَلَيْكِيَّةٍ اللهِ عَلَيْ اللهِ وَعَلَيْكِيَّةٍ اللهِ وَعَلَيْكِيَّةٍ اللهِ وَعَلَيْكِيَّةٍ اللهِ وَعَلَيْكِيَّةً اللهِ اللهِ وَعَلَيْكِيَّةً اللهِ وَعَلَيْكِيَّةً اللهِ وَعَلَيْكِيَّةً اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

فَأَقْبَلَ حَمْزَةُ عَلَى عُتْبَةَ وأَقْبَلْتُ إلى شَيْبَةَ، واخْتَلَفَ بِينَ عُبَيْدَةَ والوَليدِ ضَرْبتان فأَثْخَنَ كُلُّ واحدٍ منهما صاحِبَهُ، ثُمَّ مِلْنا على الوَليدِ فقَتَلْناهُ واحْتَمْلنا عُبَيدَةَ.

ثُمَّ ماذا بعدَ ذلِكَ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ لَقَدِ اخْتَلَطَتِ الصُّفوفُ، وتلاقَتِ السيوفُ وحَسَمَ أَمْرُ اللهِ للملائِكةِ اللِّقاءَ.

قَالَ اللهُ مَعَكُمْ فَتَنِتُوا اللّهِ مَعَكُمْ فَتَنِتُوا اللّهِ مَعَكُمْ فَتَنِتُوا اللّهِ مَا اللهُ مَعَكُمْ فَتَنِتُوا اللّهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ الل

وتُتَابِعُ السُّيوفُ والرِّماحُ مغلَها في القومِ حتَّى أَذَلَ اللهُ أَعْداءَهُ فَوَقَعُوا بينَ قَتيلٍ وأَسيْرٍ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (3953).

<sup>(2) (</sup>صحيحٌ الخرجَهُ أبو دَاودَ (2392)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ أبي دَاودَ" (417/7).

واستجابَ اللهُ دعاء نَبِيهِ كها جاء في سُنَنِ أبي داودَ بِسَنهِ صحيحِ صحّحهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» أَن مِنْ حديثِ عبدِ اللهِ بنِ عَمْرو رَضَّالِلَهُ عَنْهُمْ . «اللَّهُمَّ إِنَّهُمْ حفاةٌ فاحْمِلْهُمْ، اللَّهُمَّ إِنَّهُمْ جياعٌ فأَشْبِعْهُمْ ». فَفَتَحَ اللهُ لَهُ حفاةٌ فاحْمِلْهُمْ، اللَّهُمَّ إِنَّهُمْ جياعٌ فأشْبِعْهُمْ ». فَفَتَحَ اللهُ لَهُ يومَ بَدْرٍ، فانْقلبُوا حينَ انقلبُوا وما مِنهمْ رجلٌ إلّا وقد رَجِعَ بِحِمْلٍ أو حِمْلَيْنِ واكتَسَوْا وشَبِعُوا.

وأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ.

<sup>(1) (</sup>صَحيحٌ) أخرجَهُ أبو دَاودَ (2747)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (4/3).

الخُطُّبةُ الثَّانيةُ \_ فوائِدُ من غَزْوَةِ بَدْرٍ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمِعِينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنْ «غَزوَةِ بدرٍ» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ «فَوائدَ من تِلكَ الغزوةِ».

فمنْ فوائدِ غَزوةِ بدرٍ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ الاسْتِغاثَةَ باللهِ سببٌ عظيمٌ من أسبابِ النَّصرِ. قالَ اللهُ - سُبْحَنهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ إِذَ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُكُم بِأَلْفِ مِنَ ٱلْمَلَتَهِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾ (الأَنْهَالِكُ : 9).

ومنْ فَوَائِدِ غَزوَةِ بَدْرِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ نُزُولَ الملاَئِكَةِ للبُّشْرِي والطُّمَأْنِينَةِ.

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَدُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَمَاجَعَلَهُ اللهُ إِلَّا بُشَرَىٰ لَكُمْ وَلِنَظْمَ بِنَ قُلُوبُكُم بِدِّ وَمَالنَّصَرُ إِلَّا مِنْ عِندِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَعْزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ( النَّغَيْرَاتَ : 126).

ومنْ فَوَائِدِ غَزوَةِ بَدْرٍ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّ الماءَ والنُّعَاسَ من جنودِ اللهِ.

قَالَ اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ إِذْ يُوحِى رَبُكَ إِلَى الْمَلَتَهِكَةِ أَنِي مَعَكُمْ فَثَيِتُوا اللّذِي ءَامَنُواً سَأُلَقِى فِي قُلُوبِ اللّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ فَاضْرِيُوا فَوْقَ الْأَعْنَاقِ وَاضْرِيُوا مِنْهُمْ كُلَ بَنَانِ اللهُ اللّهُ عَنَاقِ وَاضْرِيُوا مِنْهُمْ صَكُلَ بَنَانِ اللهُ وَرَسُولَهُ فَ الْأَعْنَاقِ وَاضْرِيُوا مِنْهُمْ صَكُلً بَنَانِ اللهُ وَرَسُولَهُ فَ إِنَّ اللّهَ سَدِيدُ الْعِقَابِ اللهُ وَرَسُولَهُ وَمَن يُشَاقِقِ اللّهَ وَرَسُولَهُ فَ إِنَ اللّهَ سَدِيدُ الْعِقَابِ اللهُ وَرَسُولَهُ فَ إِنّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ومنْ فَوَائِدِ غَزوَةِ بَدْرٍ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ اللهَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - هُوَ الَّذِي أَخرْجَ رسولَهُ ومَنْ مَعَهُ إلى المعركَةِ لِيُحِقَّ الحقَّ ويُبْطِلَ الباطلَ. قالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ كُمَّا أَخْرَجُكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ فَرِبِهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكُوهُونَ ۞ يُجَدِدُلُونَكَ فِي ٱلْحَقِ بَعْدَ مَا نَبَيْنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى ٱلْمُؤْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ۞ وَإِذْ يَعِدُكُمُ لَكُوهُونَ اللهُ إِمْدَى ٱلظَّآبِهُ يَنْ أَنَّهَا لَكُمْ وَتُودُونَ أَنَّ عَيْرَ ذَاتِ ٱلشَّوْكَةِ تَكُوثُ لَكُمْ وَيُويِدُ ٱللهُ أَن يُحِقَّ اللهُ إِمْدَى ٱلظَّآبِهُ يَعْدَ وَايِرَ ٱلْكُفِرِينَ ۞ لِيُحِقِّ ٱلْحَقَّ وَبُيْطِلَ ٱلْبُطِلَ وَلَوْكُرِهُ ٱلْمُجْوِمُونَ ۞ ﴾ الْحَقَّ وِبُكِلِمَائِهِ وَلَوْكُرِهُ ٱلْمُجْوِمُونَ ۞ ﴾

( الأنْفَالُ : 5-8).

وأَسْأَلَ اللهَ بأسمائِهِ الحُسْنَى وصفاتِهِ العُلى أَنْ يَحْفظَ عَلينا إسلامَنا ذلكَ الإسلامَ الَّذِي جَاهدَ عَنْهُ الرسولُ عَلَيْكَاتِهُ وأَصْحابُهُ حَقَّ الجهادِ حتَّى أُخْرِجَ بِهِ الدنيا من ظُلماتِ الجَهلِ إلى نورِ الإيمانِ والتوحيدِ.

اللهمَّ ألهمْنا رُشدَنا واهْدِنا سواءَ السَّبيلِ وَثَبَّتْنَا عليهِ حتَّى نلقاكَ غَيْرَ خزَايا ولا مَفْتُونِينَ ولا مُبدِّلين ولا مُغَيرِِّينَ.

## عُلُو الهِمَّةِ الْمُعَدِدُ الْمُعِدُدُ الْمُعَدِدُ الْمُعِدُدُ الْمُعِدُ الْمُعِدُدُ الْمُعِدُ الْمُعِدُدُ الْمُعِدُ لِلْمُعِدُدُ الْمُعِدُدُ الْمُعِدُدُ الْمُعِدُدُ الْمُعِ

### الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- \_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ ۚ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَسْتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ (ٱلنَاغَيْمَانَنَا : 102).
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاّةً وَاتَقُواْ ٱللّهَ ٱلّذِى تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَٱلأَرْحَامُ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النِّسَيِّنَا في : 1).
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ مُّ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْبَالَا ٤٤ 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَيَلَيْكِيَّهُ - ، وشَرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. أمَّا بَعْدُ - فحديثي معكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَن «عُلُوِّ الهِمَّةِ».

علوُّ الهُمَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - «هوَ اسْتصغارُ ما دونَ النهايةِ من معالي الأُمورِ، وطلبُ المُراتبِ السَّامِيةِ، واسْتِحْقارُ ما يجودُ بِهِ الإنْسَانُ عِندَ العَطِيَّةِ، والاستخفافُ بأُوساطِ الأمورِ، وطلبُ الغاياتِ، والتهاونُ بها يملِكُهُ، وبَذْلُ ما يُمْكِنُهُ لمنْ يسألُهُ من غَيْرِ المتنانِ ولا اعتدادٍ بِهِ» كها قالَ الجاحظُ في كتابِهِ «تهنذيبُ الأخلاقِ»(1).

<sup>(1) &</sup>quot;تهذيبُ الأخلاقِ" للجاحِظ (28).

وقال في «دُنُوِّ الهِمَّةِ»: «هو ضعفُ النَّفْسِ عن طلبِ المراتبِ العاليةِ، وقُصورُ الأملِ عن بُلوغِ الغاياتِ، واسْتكثارُ اليَسيْرِ من الفضائِلِ، واسْتِعظامُ القليلِ من العطايا والاعتدادُ بِهِ، والرِّضَى بأوساطِ الأُمورِ وصِغارِها»(1).

وقالَ الحَضِرُ حُسين رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «عُلُوُّ الهِمَّةِ: هو اسْتصغارُ ما دونَ النَّهايَةِ من معالي الأُمُورِ»(2).

أَيُّهَا النَّاسُ الإسلامُ دينُ العِزَّةِ والكرامَةِ، ودينُ السموِّ والارْتفاعِ، ودينُ الجِدِّ والاجتهادِ، فليسَ دينَ ذِلَّةٍ ومَسْكَنةٍ، ولا دينَ كسَلٍ وخمولٍ ودَعَةٍ. إِنه دِينٌ يَحُضُّ على عُلُوِّ الهِمَّةِ ويَحُبُُّ المسلمينَ على التَحَلِّيْ بِهَذا الخُلُقِ (٥).

فقَدْ أخرجَ الطَّبَرَانِيُّ فِي الكبيرِ بسندٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانِ ُ فِي «صحيحِ الجامعِ» (4) مِنْ حديثِ الحُسَيْنِ بنِ عليِّ رَضَوَلِللَّهُ عَنْهُا قَالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «إنَّ اللهَ عَلَيْكُمْ مَعْ اللهِ عَلَيْكُمْ أَسْمَا فِهَا، ويَكُرَهُ سفَاسِفَها».

وفي "صحيحِ مُسلمٍ" أن من حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْرٌ، وَفَي اللهِ مَنِ المؤمنِ الضَّعيفِ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ، وَأَحبُّ إلى اللهِ مَنِ المؤمنِ الضَّعيفِ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ، وَإِنْ الصَابَكَ شيءُ قُولًا تَقُلُ لَوْ أَنِّي إِحْرِصْ على مَا يُنفَعُك، واسْتعِنْ باللهِ، ولا تَعْجَزْ، وإنْ أصابَكَ شيءُ قُولًا تَقُلُ لَوْ أَنِّي إِحْرِصْ على مَا يُنفَعُك، واسْتعِنْ باللهِ، ولا تَعْجَزْ، وإنْ أصابَكَ شيءُ قُولًا تَقُلُ لَوْ أَنِّي فَعَلَ اللهُ ومَا شَاءَ فَعَلَ».

<sup>(1) &</sup>quot;تهذيبُ الأخلاقِ" للجاحِظ (34).

<sup>(2) «</sup>رسائلُ الإصلاح» (57).

<sup>(3)</sup> انظر «الهمةُ العاليةُ» للحَمَد (119).

<sup>(4) «</sup>صَحِيحٌ» أُخُرِجهُ الطبرانيُّ في «الكبيرِ» (2894)، وابن عَدِيٌّ في «الكاملِ» (3/879)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيح الجامع» (1886).

<sup>(5)</sup> رَواهُ مسلمٌ (2664).

قال النَّووِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: "قُولُهُ وَيَلَيْكُمُ : "المؤمنُ القَويُّ خَيْرٌ وأُحبُ إِلَى اللهِ منِ المؤمنِ الضَّعيفِ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ " والمرادُ بالقوَّةِ هنا عَزيمَةُ النَفْسِ والقَريْحَةُ فِي أُمورِ الآخِرةِ فيكُونُ صاحبُ هذا الوَصْفِ أَكْثَرَ إقدامًا على العَدوِّ في الجهادِ وأَسْرَعَ خُروجًا إليهِ وذهابًا في طَلَبِهِ وأَشدَّ عزيمةً في الأَمْرِ بالمعروفِ والنَّهي عن المُنكرِ والصَّبرِ على الأذى في كلِّ ذلكَ واحتهالِ المشاقِّ في ذاتِ اللهِ تعالى وأرْغَبَ في الصَّومِ والصَّبرِ على الأَذى في كلِّ ذلكَ واحتهالِ المشاقِّ في ذاتِ اللهِ تعالى وأرْغَبَ في الصَّومِ والصَّلاةِ والأَذْكارِ وسائرِ العباداتِ وأَنْشَطَ طلبًا لها ومحافظةً عليها ونَحْوِ ذلكَ "(1).

ومن اللَّطائِفِ في علوِّ الهمَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - ما جاءَ في «الصَّحيحَيْنِ» (2) من حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ عَيَلِيِّةٍ قالَ: «إِنَّ اللهَ يحبُّ العُطَاسَ، ويكرَهُ التَّاوُبَ، فإذا عَطَسَ أحدكمْ فَحَمِدَ اللهَ - تعالى - فحقٌ على كُلِّ مسلم سَمِعَهُ أَنْ يُشَمِّتَهُ، أما التَّاوُبُ فإنَّا هو من الشَّيطانِ، فإذا تَثَاءَبَ أحدُكم فَلْيَرُدَّهُ ما استطاع؛ فإنَّ أحدَكُمْ إذا تثاءَبَ ضَحِكَ مِنْهُ الشَّيطانُ».

قال العلامةُ ابنُ عُثَيمينَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «العُطاسُ يَدُلُّ على النَّشاطِ والخِفَّةِ ولهَذا تَجِدُ الإنسانَ إذا عَطَسَ نَشِطَ واللهُ ـ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَن ـ يُحِبُّ الإنسانَ النَّشِيطَ الجَادَّ.

وفي «الصحيح» عَنِ النَّبِيِّ عَيَلِكِلَهُ أَنَّهُ قَالَ: «المؤمنُ القويُّ أَحَبُّ إلى اللهِ من المؤمنِ الضّعيفِ وفي كُلِّ خَيْرٌ» والعُطاسُ يدلُّ على الخفَّةِ والنشاطِ فلِهَذا كَانَ عَبوبًا إلى اللهِ وكَانَ مَشْروعًا للإنسانِ إذا عَطَسَ أَنْ يقولَ الحَمْدُ للهِ؛ لأَنَّهَا نعمةٌ أُعْطيها فليَحْمَدِ اللهَ عَليها فيقولُ: «الحمدُ للهِ».

وأمَّا التَّثَاوَبُ فإنَّهُ من الشَّيطانِ ولِهذا كانَ اللهُ ـ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ ـ يكْرَهُهُ لماذا؟ لِأَنَّ التثاوَبَ يدلُّ على الكَسَلِ»(3).

<sup>(1) «</sup>شرحُ النوويِّ على مسلم» (16/16).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (6223) واللَّفْظُ لَهُ، ومسلمٌ (2994).

<sup>(3) «</sup>شرحُ رياضِ الصَّالحينَ» (1/998).

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ الإسلامَ لَيَحُثُّ على السُّمُوِّ والأرتِفاعِ حتَّى في التَّسْمِيَةِ.

فَفي «سُنَنِ أَبِي دَاوِدَ» (أَ) بِسندٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ من حديثِ أَبِي دَهْبِ الجُشَمِيِّ رَضَيَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَالِيَّةٍ : «أَحَبُّ الأَسْمَاءِ إلى اللهِ عبدُ اللهِ وعبدُ اللهِ وعبدُ اللهِ وعبدُ اللهِ عبدُ اللهِ وعبدُ اللهِ عبدُ اللهِ وعبدُ اللهِ عبدُ اللهِ وعبدُ اللهِ عبدُ اللهِ وعبدُ اللهِ وعبدُ اللهِ عبدُ اللهِ وعبدُ اللهِ عبدُ اللهِ وعبدُ اللهِ عبدُ اللهِ وعبدُ اللهِ عنه اللهِ عبدُ اللهِ عبدُ اللهِ وعبدُ اللهِ عنه اللهِ عبدُ اللهِ عبدُ اللهِ وعبدُ اللهِ عبدُ اللهُ اللهِ عبدُ اللهِ اللهِ عبدُ اللهِ ع

قَالَ الإمامُ البَغَوِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «إنَّمَا صَارَ الحَارِثُ وهَمَامٌ مِنْ أَصْدَقِ الأسماءِ من أَجَل مُطابَقَةِ الاسم معْنَاهُ»(2).

أَيُّهَا النَّاسُ لِتَكُن همَّتُكُمْ الآخِرَةَ فَنعِيمُها خَيْرٌ وأَبْقى.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنْنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا ﴾ (اللانسَنْكُ : 20).

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (3) من حديثِ سَهلِ بْنِ سَعدٍ رَضَوَّلِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَنْهُ عَالَ اللهِ عَلَيْهُ عَنْهُ عَالَ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَاهُ عَلَ

أَيُّهَا النَّاسُ لَقَدْ أَنْكَرَ النَّبِيُّ عَلَيْكَا عَلَى الأَعْرابِيِّ الَّذِيْ قَصُرَتْ بِهِ هِمَّتُهُ فَجَعَلَهَا فِي نَاقَةٍ بِرَحْلِهَا وأَعْنُزٍ يَحْلُبُها أَهْلُهُ.

فقدْ أخرجَ أبو يَعْلَى في «مُسنَدِهِ» والحاكِمُ في «مُسْتَدْرَكِهِ» بِسَنَدٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الأَلبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» أنَّ رسولَ اللهِ الأَلبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (4) من حديثِ أبي موسى الأَشْعَرِيِّ رَضَيَّالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْكِيْهُ نَزَلَ بِأَعْرابِيٍّ فَأَكْرَمَهُ، فقالَ لَهُ: «يا أَعْرَابِيُّ سَلْ حَاجَتَكَ». قال: يا رسولُ اللهِ،

<sup>(1) «</sup>صَحيحٌ الخرجَهُ أبو داودَ (4950)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحةِ» (904).

<sup>(2)</sup> الشرحُ السُّنةِ اللَّبَغَوِيُّ (12/334).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (15 44)، ومسلمٌ (1881).

<sup>(4)</sup> **«صَحيحٌ»** أخرجَهُ أبو يَعلى في «مُسْنَدِهِ» (7093)، والحاكمُ في «مُسْتَدْرَكِهِ» (3458)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحةِ» (313).

ناقة برَ حُلِهَا، وأَعْنُزُ يَحُلُبُها أَهْلِيْ. قالهَا مرَّ تَيْنِ، فقالَ لَهُ رسولَ اللهِ عَيَّالِيَةٍ : «أَعَجَزْتَ أَنْ تَكُوْنَ مِثْلَ عَجُوْزِ بَنِي إِسْرائِيلَ؟». فقالَ أصْحابُهُ: يا رسولَ اللهِ، وما عَجوزُ بَني إسرائِيلَ؟ قالَ: «إنَّ مُوسى أرادَ أَنْ يَسِيْرَ بِبَنِيْ إِسْرائِيلَ فَأَضَلَّ الطَّرِيق، فقالَ لَهُ عُلهاءُ بَني إِسْرائِيلَ؛ قالَ: فَحُدُ مَنْ مُصْر، بَني إِسْرائِيلَ: نَحنُ نُحَدِّ ثُلُكَ أَنَّ يُوسُفَ أَخَذَ عَلَيْنَا مَواثِيقَ اللهِ أَنْ لَا نَخُرُجَ مِنْ مِصْر، حتَّى نَنْقُلَ عِظامَهُ مَعَنا، قالَ: وأيكُمْ يَدْرِيْ أَينَ قَبْرُ يُوسُف؟ قالُوا: ما تَدْرِيْ أَيْنَ قَبْرُ يُوسُف إلا واللهِ لا أَفْعَلُ حتَّى أَكُونَ مَعَكَ في الجَنَّةِ، قالَ: وَكَرِهَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ مَا قالتْ، فَقَالَتْ، فَقَالَتْ: أَعْطِها حُكْمَها فَأَعْطاها حُكْمَها فَأَتْتُ بُحَيْرَةً، فقالتْ: أَنْضِبُوا هَذَا المَاءَ. فليًا لَقُرُوها مِنَ الأَرْضِ، فَأَنْ الْأَرْضِ، فَأَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْكَ فَي الجَنَّةِ، قالَ: وَكَرِهَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُ مَا قالتْ، فَقَالَتْ الْمُعْرُوا هَا هُنا، فلمَّ حَفَرُوا إِذَا عِظامُ يُوسُف، فلمَّا أَقَلُوها مِنَ الأَرْضِ، فَلَمَّ الطَّرِيقُ مِثلُ ضَوْءِ النَّه إِلَيْ عَلْمُ أَيْلُ اللّهِ مِنْ اللّهُ عَلْمَ اللهُ اللّهُ عَجُورُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

أَيُّمَا النَّاسُ هَلْ طَلَبَ الأَعْرابِيُّ شَيئًا مُحَرَّمًا أَمْ أَنَّهُ طلبَ شَيئًا مِنْ ضَرُوريَّاتِ الحياةِ وَمَعَ هَذا وجَّهَهُ النَّبِيُّ ﷺ إلى أَرْفَع مَقامِ وَأَسْمَى غَايَةٍ (١).

النَّاسُ عَظِيْمُ الهِمَّةِ يَشْتَدُّ جَرْصُهُ عَلَى الجَنَّةِ حتَّى لَا يَكَادَ يَشْعُرُ بِما يُلاقِيْهِ فِي طَرِيْقِهِ.

ففي «صَحيح مسلم» (2) من حديثِ أَنَسِ بْنِ مالكِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: (في يَوْمِ بَدْرٍ) قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَرْضُها السَّمواتُ والأَرْضُ».

قالَ: يقولُ عُميْرُ بْنُ الحَهَامِ الأنْصَارِيُّ: يا رسولَ اللهِ، جَنَّةٌ عَرْضُها السَّهَاواتُ والأَرضُ؟ قالَ: «نَعَمْ». قال: بَخِ بَخِ، فقالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «ما يَحْمِلُكَ على قولِكَ بَخ بَخ». قال: «فَإِنَّكُ على قَولِكَ بَخ بَخ». قال: لا والله! يا رسولَ الله! ، إلَّا رَجاءَ أَنْ أَكُونَ مِنْ أَهْلِهَا؟ قالَ: «فَإِنَّكَ

<sup>(1)</sup> انظر «قصّةُ عَجوزِ بني إسرائيلَ» للمقطرِيِّ (95).

<sup>(2)</sup> رَواهُ مسلمٌ (1901).

مِنْ أَهْلِهَا». وقالَ: فَأَخْرَجَ تَمْرَاتٍ مِنْ قَرَنِهِ، فَجَعَلَ يَأْكُلُ مِنْهُنَّ، ثُمَّ قالَ: لَئِنْ حَييْتُ حَتَّى آَكُلَ تَمْرُاتِ هَذِهِ، إِنَّهَا لَحَياةٌ طَويْلَةٌ، قال: فَرَمَى بما كانَ مَعَهُ من التَّمْرِ ثُمَّ قاتَلَهُمْ حَتَّى قُتِلَ.

وفي «صَحيحِ مسلم» (١) عَنْ أبي بَكْرِ بْنِ عبدِ اللهِ بنِ قَيْسٍ عَنْ أبيْهِ قالَ: سَمِعْتُ أبي وَهُوَ بحَضْرَةِ العَدوِّ يقولُ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: «إِنَّ أَبُوابَ الجَنَّةِ تَحْتَ ظِلالِ السُّيوفِ».

فقامَ رَجُلٌ رَثُّ الْمَيْئَةِ، فقالَ: يا أبا مُوسى! أَنْتَ سَمِعْتَ رسولَ اللهِ وَيَلَكِلُهُ يقولُ هَذا؟، قال: نَعَمْ، قال: فَرَجِعَ إلى أَصْحابِهِ فقال: أَقْرَأُ عَليكُمُ السَّلامَ، ثُمَّ كَسَرَ جَفْنَةَ سَيْفِهِ فَأَلْقاهُ، ثُمَّ مشَى بسيْفِهِ إلى العَدُوِّ فَضَرَبَ بِهِ حَتَّى قُتِلَ.

وأَسْتَغْفِرَ اللهَ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ مسلمٌ (1902).

الخُطْبةُ الثَّانيةُ \_ عُلُوُّ هِمَّةِ سلمانَ في البَحْثِ عن الحَقِّ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَلِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «عُلُوُّ الهِمَّةِ» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ «عُلُوُّ الهِمَّةِ سلمانَ في البَحْثِ عن الحَقِّ».

يَقُولُ سَلْمَان الفَارِسِي رَضَيَالِيَّهُ عَنْ قَوْمٍ مِنْ أَبْنَاءِ مِلْتُه خَرَجْتُ مَعَهُمْ حَتَّى قَدِمْتُ الشَّامَ، فلَّما قَدِمْتُها قُلْتُ: مَنْ أَفْضَلُ هَذا الدِّينِ؟

قَالُوا: الأَسْقُفُ فِي الكَنِيسَةِ. قَالَ: فَجِئْتُهُ، فَقُلْتُ: إِنِي أَرْغَبُ فِي هَذَا الدِّينِ، وأَحْبَبْتُ أَنْ أَكُونَ مَعَكَ؛ أَخْدُمُكَ فِي كَنِيسَتِكَ، وأَتعلَّمُ مِنْكَ، وأُصَلِّي مَعَكَ.

قالَ: فادْخُلْ، فَدَخُلْتُ مَعَه، قال: فكانَ رَجُلَ سُوءٍ؛ يأمرُهم بالصَّدَقَةِ ويُرَغَّبُهمْ فيها؛ فإذا جَمَعُوا إليهِ منْها أشياءَ اكْتَنَزَهُ لِنَفْسِهِ ولمْ يُعْطِهِ المساكيْنَ، حتَّى جَمَعَ سَبْعَ قِلالَ من ذَهَبٍ وَوَرِقٍ، قالَ: وأَبْغَضْتُهُ بُغْضًا شَديدًا لِمَا رَأَيْتُهُ يصْنعُ، ثُمَّ ماتَ، فاجْتَمَعَتْ من ذَهَبٍ وَوَرِقٍ، قالَ: وأَبْغَضْتُهُ بُغْضًا شَديدًا لِمَا رَأَيْتُهُ يصْنعُ، ثُمَّ ماتَ، فاجْتَمَعَتْ إليهِ النَّصارى لِيَدْفِنُوهُ، فقلتُ لَهُمْ: إنَّ هَذا كانَ رَجُلَ سُوءٍ يأْمُرُكُمْ بالصَّدَقَةِ ويرغبُكُمْ فيها؛ فإذا جِئْتُمُوهُ بِها؛ اكْتَنزَهَا لِنَفْسِهِ ولم يُعْطِ المساكينَ منها شَيئًا. قالُوا: وما عِلمُكَ فيها؛ فإذا جِئْتُمُوهُ بِها؛ اكْتَنزَهَا لِنَفْسِهِ ولم يُعْطِ المساكينَ منها شَيئًا. قالُوا: وما عِلمُكَ بِذلِكَ؟ قالَ: قُلْتُ: أنا أدلُّكُمُ على كَنْزِهِ. قالُوا: فَدُلَّنا عليْهِ. قال: فأرَيتُهمْ مَوْضِعَهُ، قال: فاسْتَخْرَجُوا منهُ سَبْعَ قلالٍ مملؤةً ذهبًا وَوَرِقًا، (أَيء: فِضَّةٌ) قالَ: فلَمَ ارأوها قالوا: والله لا نَدْفِنَهُ أَبَدًا فَصَلَبُوهُ ثُمَّ رَجَمُوهُ بالحِجارةِ.

ثُمَّ جاؤوا بِرَجُلِ آخَرَ فَجَعَلُوه بِمَكَانِهِ. قالَ: يقولُ سَلَمَانُ: فَمَا رأيتُ رَجُلًا لا يُصلَي الحَمسَ أرى أَنَّهُ أَفْضَلُ مِنْه؛ أَزْهَدُ فِي الدُّنْيَا، ولا أَرْغَبُ فِي الآخرَةِ، ولا أَدْأَبُ لَي يُصلِي الحَمسَ أرى أَنَّهُ أَفْضَلُ مِنْه؛ أَزْهَدُ فِي الدُّنْيَا، ولا أَرْغَبُ فِي الآخرَةِ، ولا أَدْأَبُ لَي يُصَلَّى اللّه وَهَارًا مِنْهُ، قال: فأحبَبْتُهُ حبًّا لم أُحِبَّهُ مِن قَبْلِهِ، وأَقَمْتُ مَعَهُ زمانًا، ثُمَّ حَضَرَتُهُ الوفاةُ، فقلتُ لَهُ: يا فلانُ! إني كُنْتُ مَعَكَ، وأحبَبْتُكَ حبًّا لم أُحِبَّهُ مِن قَبْلِكَ، وقَدْ الوفاةُ، فقلتُ لَهُ: يا فلانُ! إني كُنْتُ مَعَكَ، وأحبَبْتُكَ حبًّا لم أُحِبَةُ مِن قَبْلِكَ، وقَدْ

حَضَرَكَ مَا تَرَى مَنْ أَمْرِ اللهِ، فإلَى مَنْ تُوصِيْ بِيْ؟ وَمَا تَأْمُرُنِيْ؟ قَالَ: أَيْ بُنَيَّ! وَاللهِ مَا أَعَلَمُ أَحَدًا اليومَ على مَا كَنتُ عليْهِ، لَقَدْ هَلَكَ النَّاسُ وبَدَّلُوا، وتَرَكُوا أَكْثَرَ مَا كَانُوا عَلَيْهِ إِلَّا رَجُلًا بِـ (المَوْصِلِ) وهو فلانُ، فَهُوَ على مَا كُنتُ عليه فَالْحِقْ بِهِ.

قال: فلَّما مَاتَ وغُيِّبَ؛ لِحِقْتُ بصاحبِ (المَوْصِل)، فقلتُ لَهُ: يا فلانُ إنَّ فلانًا أوصاني عندَ موتِهِ أَنْ أَلْحِقَ بِكَ، وأخبرني أنَّك عَلى أَمْرِهِ، قالَ: فقالَ لي: أَقِمْ عِنْدِيْ. فأقمتُ عِنْدَهُ، فَوَجَدْتهُ خيْرَ رجلِ على أَمْرِ صاحِبِهِ، فلمْ يَلْبِثْ أَنْ ماتَ، فلَّم حَضَرَتُهُ الوَفاةُ قلتُ لَهُ: يا فلانُ! إِنَّ فُلانًا أوصى بي إلَيْكَ، وأَمَرَني باللَّحُوقِ بِكَ، وقدْ حَضَرَكَ من اللهِ - عزَّ وجَلَّ - ما ترى، فإلى مَنْ تُوصِين بِي؟ وما تأمُّوني؟ قال: أَيْ بُنَيَّ! واللهِ ما أعلمُ رجلًا على مِثْل ما كُنَّا عليهِ إلا رَجُلًا به (نِصَيبينَ) فَجِئْتُهُ فَأَخْبَرْتُهُ بِخَبَرِيْ وما أَمَرَني بِهِ صَاحِبي، قَالَ: فأقِمْ عِنْدي. فأقَمْتُ عِندَه، فوجَدْتُهُ على أمر صاحِبَيْهِ، فأقمْتُ مع خيرِ رَجُلِ، فواللهِ ما لَبِثَ أَنْ نَزَلَ بِهِ الموتُ، فلمَّا حَضِرَ قلتُ لَهُ: يا فلانُ! إِنَّ فلانًا كَانَ أُوصِي بِي إِلَى فُلانٍ، ثُمَّ أُوصِي بِي فلانٌ إليكَ؛ فإلى مَنْ تُوصِيْ بِيْ؟ وما تَأْمُرُنيِّ؟ قال: أَيْ بُنَيِّ! واللهِ ما نَعْلمُ أَحَدًا بَقِيَ على أَمْرِنا آمرُكَ أَنْ تأتيَهُ إلَّا رجلًا ب (عَمُّورِيَّةَ)؛ فإنَّهُ بِمِثْلِ ما نحنُ عليهِ، فإنْ أَحْبَبْتَ فَأْتِهِ، قال: فإنَّهُ على أَمْرِنا. قال: فا ماتَ وغُيِّبَ، لَحِقْتُ بصاحب (عَمُّوْرِيَّةَ) وأَخْبَرُهُ خَبَري، فقال: أَقِمْ عِنْدِيْ. فقمتُ مَعَ رجل على هَدْي أصحابِهِ وأَمْرِهِمْ، قال: واكْتَسَبْتُ حتَّى كانَ لي بَقَراتٌ وَغَنِيْمَةٌ، قَالَ: ثُمَّ نَزَلَ بِهِ منْ أمرِ اللهِ، فَلمَّا حُضِرَ قلتُ لَهُ: يا فلانُ! إنِّي كُنتُ معَ فلانَ، فأوصى بي فلانُ إلى فلانَ وأوصى بي فلانُ إلى فلانَ ثم أوصى بي فُلانُ إليْكَ؛ فإلَى مَنْ تُوصِي بيْ؟ وما تَأْمُرُنيْ؟ قال: أي بُنَيَّ! ما أَعْلَمُهُ أَصْبِحَ على ما كنَّا علَيْهِ أحدٌ من النَّاسِ آمُرُكَ أَنْ تَأْتِيَهُ، وَلَكِنَّهُ قَدْ أَظَلَّكَ زَمَانُ نَبِيِّ، هو مبعوثٌ بدِينِ إبراهيمَ، يخْرجُ بأرضِ العَرب، مُهاجرًا إلى أرضِ بينَ حَرَّتَيْنِ بينهم نَخْل، بِهِ علاماتٌ لا تَخْفَى، يأكُلُ الهَديَّة،

ولا يأكُلُ الصَّدَقَةَ بِين كَتِفَيْهِ خَاتَمُ النَّبُوَةِ، فإنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَلْحِقَ بِتِلْكَ البلادِ فافْعَلْ. قال: ثُمَّ ماتَ وغُيِّبَ، فمكَثْتُ بعَمُوْرِيَّةَ ما شاءَ اللهُ أَنْ أَمْكُثَ، ثُمَّ مَرَّ بِيْ نَفَرٌ مِنْ كَلبِ قَالَ: ثُمَّ ماتَ وغُيِّبَ، فمكَثْتُ بعَمُوْرِيَّةَ ما شاءَ اللهُ أَنْ أَمْكُثَ، ثُمَّ مَرَّ بِيْ نَفَرٌ مِنْ كَلبِ ثُجُارًا، فقلتُ لهمْ: تَحْمِلُونِي إلى أرضِ العَربِ وأُعطِيكمْ بقراتي هَذِهِ وَغَنِيْمَتَيْ هَذِهِ؟ قَالُوا: نَعَمْ. فَأَعْطَيْتُمُوهَا، وحمَلُونِي حتَّى إذا قَدِمُوا بي وادِيَ القُرى ظلَمُونِي، فبَاعُونِي قالوا: نَعَمْ. فَأَعْطَيْتُمُوهَا، وحمَلُونِي حتَّى إذا قَدِمُوا بي وادِيَ القُرى ظلَمُونِي، فبَاعُونِي مِن رجلٍ من اليهودِ عبدًا، فكنتُ عندَه، ورأيتُ النَّخْلَ ورجَوْتُ أن تكونَ البلدَ الذي وَصَفَ لي صَاحبي، ولم يَحِقَ لي في نَفْسي، فبيننَما أنا عندَهُ قَدُمَ عليه ابنُ عمِّ لَهُ من الذي وَصَفَ لي صَاحبي، ولم يَحِقَ لي في نَفْسي، فبيننَما أنا عندَهُ قَدُمَ عليه ابنُ عمِّ لَهُ من المدينةِ من بَني قُريْظَةَ، فابْتَاعَني منه ، فاحْتَمَلَني إلى المدينةِ، فواللهِ ما هُو إلا أَنْ رأيتُها فعرفْتُها بصِفَةِ صَاحِبي، فأقمْتُ بها.

وبعثَ اللهُ رسولَهُ فأقامَ بمكّة ما أقامَ لا أسْمعُ لَهُ بذكرٍ مَعَ ما أنا فيه من شُغْلِ الرِّقِّ، ثُمَّ هَاجَرَ إلى المدينةِ، فواللهِ إنّي لفي رأسِ عِذْقِ لسيِّدِي أَعملُ فيه بعضَ العَمَلِ، وسيِّديْ جالسٌ إذا أقبلَ ابنُ عمِّ لَهُ حتَّى وَقَفَ عليهِ فَقالَ: فلانٌ! قاتلَ اللهُ بني قَيْلَةَ؛ واللهِ إنهمُ الآنَ لمجتمِعون به (قُبَاءَ) على رجل قَدُمَ عليهم من مَكَّةَ اليومَ يزعُمُونَ أَنَّهُ نَبيٌّ. قالَ: فلمَّ سمعْتُها أَخَذَتْنِيْ العُرِوْاءُ (أَيْ الرَّعْدَةُ) حتَّى ظننتُ أني سأسْقُطُ على سيِّدي، قالَ: ونَزَلْتُ عن النَّخْلَةِ فجعلتُ أقولُ لابنِ عمِّهِ ذلك: ماذا تقولُ؟ قال: فا على سيِّدي، قالَ: ونَزَلْتُ عن النَّخْلَةِ فجعلتُ أقولُ لابنِ عمِّهِ ذلك: ماذا عمل عَلَيْ قال: ها لَكَ ولِهذا؟! أَقْبِلْ على عَملِكُ. قال: قال: قلتُ: لا شيءَ إنَّها أردتُ أن أَسْتَشْتَ عمَّا قال.

وقدْ كان عندِي شيءٌ قد جَمعْتُهُ، فلمَّ أَمْسَيْتُ أَخَذْتُهُ ثم ذهبْتُ بِهِ إلى رسولِ اللهِ وَعَلَيْ وهو به (قُبُاءَ)، فدخلْتُ عليه فقلتُ لَهُ: إِنَّهُ قدْ بَلَغَني أَنَّكُ رجلٌ صالحٌ، ومَعَكَ أصحابُ لَكُ غُرباءُ ذَوُوْ حاجةٍ، وهذا شيءٌ كانَ عِنْدي للصَّدَقَةِ، فَرَأَيتُكُمْ أَحَقَ بِهِ أصحابُ لَكُ غُرباءُ ذَوُوْ حاجةٍ، وهذا شيءٌ كانَ عِنْدي للصَّدَقَةِ، فَرَأَيتُكُمْ أَحَقَ بِهِ مَن غَيْرِكُمْ، قال: فقرَّبْتُهُ إليه، فقالَ رسولُ اللهِ وَيَلَيْكُمْ لأصحابِهِ: «كُلُوا». وأمْسَكَ يَدَه فلمْ يَأْكُلْ، قال: فقلتُ في نَفْسِي: هَذِهِ واحدةٌ، ثُمَّ انْصَرَفْتُ عنْهُ، فجمْعتُ شيئًا فلمْ يَأْكُلْ، قال: فقلتُ في نَفْسِي: هَذِهِ واحدةٌ، ثُمَّ انْصَرَفْتُ عنْهُ، فجمْعتُ شيئًا

و حَوَّلُ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ إِلَى المدينةِ، ثُمَّ حِنْتُ به فقلْتُ: إني رأيتك لا تأكُلُ الصَّدَقة، وهذه هَدِيَّةٌ أَكْرَمْتُكَ بها، قال: فَأَكَلُ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ مِنْها، وأَمَرَ أصحابَهُ فَأَكَلُوا مَعَهُ، قال: فقلتُ في نَفْسي: هاتانِ اثْنتانِ، ثُمَّ جِئْتُ رسول الله عَيَكِي وهو ببقيع الفَرْقَدِ، قال: وقدْ تَبع جنازة من أصحابِهِ، عليه شَمْلتانِ لَهُ، وهو جالسٌ في أصحابِه، فسلَمتُ عليْه، ثُمَّ اسْتدرْتُ أنظُرُ إلى ظَهْرِهِ، هل أرى الخاتَم الَّذِيْ وَصَفَ ليْ صَاحِبِي، فلها رآني رسولُ اللهِ عَيَكِي اللهِ المَّاتَرُرُتُهُ عَرَفَ أَنِي أَسْتَثْبِتُ في شيءٍ وُصِفَلِي، قال: فألقى رداءَه عن ظهره، فنظرْتُ إلى الخاتَم فعرفته فانْكَبَبْتُ عليه أُقبَلُهُ وأَبْكِيْ قال: فقالَ لي رسولُ اللهِ عَيَكِي اللهِ الخاتَم فعرفته عليه حَديثي ـ كها حدَّثُتُك يا ابن فقالَ لي رسولُ اللهِ عَيَكِي الله عَلَيْكَ أَنْ يَسْمَعَ ذلكَ أصحابُهُ.

أَيُّهَا النَّاسُ لقد ضَرَبَ لنا الصحابيُّ الجليلُ سلْمانُ الفارسيُّ رَضَوَّالِلَهُ عَنْهُ المثَلَ الأعلى في عُلُوِّ الهمَّةِ في طَلَبِ الحَقِّ حتَّى وَجَدَهُ وإنْ كان قدْ قاسَى الشَّدائدَ واحْتَمَلَ المَتَاعبَ فعظيمُ الهمَّةِ يسْتهينُ بذلِكَ كُلِّهِ، كها قال الأوَّلُ:

تَهونُ علينا في المعالي نفوسُنًا وه و مَنْ يَخْطُبِ الحسْناءَ لم يَغْلُهُ المَهْرُ وقالَ الآخُرُ وهو الباروديُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ:

ومَنْ تَكُنِ العَلْياءُ هِمَّةَ نَفْسِهِ ٥٠٥ فَكُلُّ الَّذِيْ يلْقاهُ فِيها مُحَبْبُ اللَّهُمَّ إِنَّا نعوذُ بِكَ من العَجْزِ والكَسَلِ ونَعُوذُ بِكَ من الضَّعَةِ والقِلَّةِ والذَّلَّةِ. اللَّهُمَّ وَفَقْنا لِمعالِي الأمورِ وأَشْرافِها والعَزيمِةِ على الرُّشْدِ.

اللَّهُمَّ إِنَّا نسألُكَ من خيرِ ما سألَكَ مِنْهُ نَبِيُّك مُحمَّدٌ وعبادُكَ الصَّالحونَ ونَسْتعيذُ بِكَ مَّا اسْتعاذَك مِنْهُ نَبِيُّكَ محمدٌ وعبادُكَ الصَّالحونَ.

# النَّصِيحَةِ النَّصِيحَةِ الْأَعْمِيةُ النَّصِيحَةِ الْأَعْمِيدَةِ النَّعْمِيدَةِ الْأَعْمِيدَةِ الْأَعْمِيدَةِ النَّعْمِيدَةِ النَّعْمِيدَةُ النَّعْمِيدَةِ النَّعْمِيدَةِ النَّعْمِيدَةُ النَّعْمِيدَةُ النَّعْمِيدَةِ النَّعْمِيدَةِ النَّعْمِيدَةِ النَّعْمِيدَةِ النَّعْمِيدَةِ النَّعْمِيدَةُ النَّعْمِيدَةُ الْعُمْمِيدَةُ النَّعْمِيدَةُ النَّعْمِيدَةُ النَّعْمِيدَةُ الْعُمْمِيدَةُ الْعُمْمِيدَةُ الْمُعْمِيدَةُ الْعُمْمِيدَةُ الْعُمْمِيدَةُ

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعبنُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ مَحَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَٱلتُّم مُسْلِمُونَ ﴾ (النَّخِيَّمَاتِنَا : 102).
- ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَذِيرًا وَلِسَاتَةً وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (اللِّنَكَيَّالَةً : 1).
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ۞ يُصلِح لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْزَلَاثِ : 70 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ \_ عَيَّالِيَّةٍ \_ ، وَشَرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بعد و فحديثي معكم - أيُّهَا النَّاسُ - عَنِ «أهميَّةِ النَّصيحةِ».

أَيُّهَا النَّاسُ النصيحةُ لُبُّ الدينِ وجَوْهَرُ الإيمانِ.

وقد قالَ رَسولُ الله عَلَيْكِ كَمَا في «صَحيحِ مسلمِ» أن من حديثِ تميم الداريِّ رَضِحَ الله عَلَيْمُ الداريِّ وَكَتَابِهِ وَلَيْسُولِهِ وَلَكَتَابِهِ وَلَكُوا اللهُ وَلَا لَهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

<sup>(1)</sup> رَواهُ مسلمٌ (55).

قال النَّووِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: «هذا حديثٌ عظيمُ الشَّأْنِ وعليْهِ مدارُ الإسلامِ كما سنذُكُرُ في شَرْحِهِ، وأمَّا ما قالَهُ جماعاتٌ من العلماءِ أنَّه أَحَدُ أَرْباعِ الإسلامِ أَيْ أحدُ الأحادِيثِ الأرْبعةِ الَّتي تَجْمَعُ أمورَ الإسلامِ فليسَ كمَا قالوهُ، بَلْ المَدارُ على هذا وَحْدَهُ (1).

ومعنى النَّصيحَةِ للهِ- أَيُّهَا النَّاسُ - باتِّباع أَمْرِهِ والتَّسليم لَهُ في حُكْمِهِ.

قال الخَطّابيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وحَقيقةُ هذهِ الإضافةِ راجِعَةٌ إلى العَبْدِ في نُصْحِهِ نَفْسَهُ، فاللهُ عنيٌّ عن نُصْحِ النَّاصِح»(2).

والنَّصيحةُ لِرَسُولِهِ ﷺ باتِّباعِ سُنتِّهِ وإكرامِ قرَابَتِهِ والشَّفَقَةِ على أُمَّتِهِ.

ولكتابِهِ، بِتَدَبُّرِ آياتِهِ، واتباع مأْمُورَاتِهِ، وتَعْينِ تلاوتِهِ.

والنَّصيحَةُ لِأَئِمَّةِ المسلمينَ بالطَّاعَةِ للأُمراءِ إلّا في مُحَرَّمٍ مُجْمَعٍ عَليهِ والتَّصْدِيقِ للعُلهاءِ إلّا فيها لا يَهْديْ العِلمُ إليهِ.

والنَّصيحةُ لعامَّةِ المُسلمِينَ بالذَّبِّ عَنْ أعراضِهِمْ، وإِقامَةِ حُرْمَتِهِمْ والنُّصْرةِ لَمَّمْ في جميع أَحُوالِهِمْ جَلْبًا ونَفْعًا.

والنَّصيحَةُ - أَيُّهَا النَّاسُ - فرضُ كفايةٍ.

قَالَ ابنُ بَطَّالٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «والنَّصيحَةُ فرضٌ يجزيء فِيْهِ من قامَ بِهِ، ويَسْقُطُ عن البَاقين»(3).

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ للنَّاصِحِ من الشَّرَفِ العَظيمِ ما لا يُدْرَكُ ويَكْفِيْ أَنَّ النَّصيحَةَ وَظِيْفَةُ الأَنبياءِ عليهم السلام.

<sup>(1) «</sup>شرحُ النوويِّ على مسلم» (2/37).

<sup>(2) «</sup>شرحُ النوويِّ على مسلمَ» (2/39).

<sup>(3)</sup> شرحُ «صحيح مسلم» (2/39).

قال اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - عَنْ نُوحٍ إِنَّهُ قالَ لِقَوْمِهِ: ﴿ قَالَ يَنْقَوْمِ لَيْسَ فِي ضَلَالَةُ وَلَكِينَ رَسُولٌ مِن زَبِ الْعَلَمِينَ ۞ أُبَلِغُكُمْ رِسَلَاتِ رَبِي وَأَنصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَانَعْ لَمُونَ ۞ ﴾ (الأَغَلَظُ : 13-62).

وقال الله له شبكنه أو وَتَعَكَلَ عَنْ هُوْدَ إِنَّهُ قَالَ لِقَوْمِهِ: ﴿ قَالَ يَنَقَوْمِ لَيْسَ بِي سَفَاهَةُ وَلَكِكِنِي رَسُولٌ مِنْ رَّبِ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ أَبَلِغُكُمْ رِسَكَتِ رَبِي وَأَنَا لَكُونَ نَاضِحُ أَمِينُ ﴾ (الأَثَمَانِيَا : 67-68).

وقال اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ عَنْ صالح إِنَّهُ قالَ لِقَوْمِهِ: ﴿ فَتَوَلِّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَنَقُورِ لَقَدْ أَبَلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّ وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِينَ لَا يَجُبُّونَ ٱلنَّصِحِينَ ۞﴾ (الأَجْلَقِ : 79).

وقال الله له شَبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - عَنْ شُعَيْبٍ إِنَّهُ قالَ لِقَوْمِهِ: ﴿ فَنَوَلَى عَنْهُمْ وَقَالَ يَنَقُومِ لَقَدْ أَبَلَغَنُكُمْ رِسَلَتِ رَبِي وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَيْفَ ءَاسَى عَلَى قَوْمِ كَفِرِينَ ﴿ الْأَغْلَقِ : 93).

وَرَسُولُ اللهِ عَلَيْكِ قَالَ لِقَوْمِهِ فِي حِجَّةِ الوَداعِ كَمَا فِي «صحيحِ مسلم» (1) مِنْ حديثِ جابِرِ بنِ عَبْدِ اللهِ رَضَالِلَهُ عَنْهُمَا: «وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنِيْ فَهَا أَنْتُمْ قَائِلُونَ؟». قالُوا: نَشْهَدُ أَنَّكُ قَدْ بَلَغْتَ وَأَدَّيْتَ وَنَصَحْتَ، فقالَ بِإِصْبَعِهِ السَّبَابَةِ يَرْفَعُهَا إلى السَّماءِ، وَيَنْكِتُها إلى النَّهُمَّ اشْهَدُ اللَّهُمَّ اشْهَدُ». ثَلاثَ مرَّاتٍ.

أَيُّهَا النَّاسُ النَّصيحةُ حقٌ من حُقوقِ المُسْلمِ على أَخِيهِ المسلمِ كَما في «صَحيحِ مسلمِ» (2) من حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَيَّاتِهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ : «حَقُّ المُسْلِمِ على المُسْلِمِ سِتُّ». قيلَ: مَا هُنَّ يا رسولَ اللهِ؟

قال: «إِذَا لَقِيْتَهُ فَسَلِّمْ عَلَيْهِ، وإِذاْ دَعَاكَ فاَجِبْهُ، وإذا اسْتَنْصَحَكَ فانْصَحْ لَهُ، وإذا عَطَسَ فَشَمِّتْهُ، وإذا مَرِضَ فَعُدْهُ، وإذا مَاتَ فَاتْبَعْهُ».

<sup>(1)</sup> رُواهُ مسلمٌ (1218).

<sup>(2)</sup> رَواهُ مسلمٌ (2162).

وفي «صَحيح مسلم»(1) من حديثِ جَرِيْرِ بنِ عبدِ اللهِ رَضِّ اللهِ عَنْهُ قالَ: بَايَعْتُ رسولَ اللهِ عَيَاكِانَةٌ على إِقَام الصَّلاةِ، وإِيْتاءِ الزَّكاةِ والنَّصْح لِكُلِّ مُسلم.

ولِلنَّصِيحَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَرْكَانٌ وَشُرُوطٌ، وَآدَابٌ.

فأَرْكانُ النَّصيحَةِ ثَلاثَةٌ وَهِيَ:

1 - النَّاصِحُ وهُو الذِيْ ينْصحَ غَيرَهُ.

2 - المنْصوحُ وهو الَّذِيْ ينصَحُهُ غَيْرُهُ.

3 - المنْصُوحُ بهِ وهو الأَمْرُ الذي يَنْصَحُ بِهِ النَّاصِحُ المنْصُوحَ.

وأَمَّا شُروطُ النَّصيحَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - والَّتِي لا بُدَّ أَنْ تَتَوَفَّرَ فِي النَّاصِحِ والمنْصُوحِ فهي ما يَأْتِي ذِكْرُهَا:

أُوَّلًا - الإسلامُ: فالأصْلُ في أَنْ يَكُونَ مُسلمًا والمنْصُوحُ كَذلِكَ لِلْحَدِيثِ المُتَقَدِّم «والنَّصْحُ لِكُلِّ مُسْلم».

لَكِنَّ التَقَيُّدَ لِلْمُسلم لِلْأَغْلَبِ وإلَّا فَإِنَّهُ يَجُوزُ بَذْلُ النَّصيحَةِ للكافِر ودعْوتُهُ إلى الإسلام.

قَالَ ابنُ حَجَرِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «والتَّقَيُّدُ بالمُسْلِم لِلْأَغْلَبِ، وإلَّا فالنُّصْحُ لِلْكافِرِ مُعْتَبَرٌ بَأْنْ يُدْعَى إلى الإسلام ويُشَارَ عَليْهِ بالصَّوابِ "(2).

والشرطُ الثَّانِي من شُروطِ النَّصيحَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - البُلوغُ.

فَيُشْتَرِطُ فيهما أَنْ يَكُونا بِالِغَيْنِ؛ لِأَنَّ البُلوغَ مَنَاطُ التَّكلِيفِ، ومَنْ لم يَكنْ بِالغَّا فليسَ عليهِ تَكْلِيفٌ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (1401)، ومسلمٌ (56).

<sup>(2) «</sup>فتحُ البّاريُّ» (140/1).

لما في سُنَنِ أَبِي دَاودَ بِسندِ صحيحِ صَحَّحَهُ الألبانيُّ في «الإِرْواءِ الله من حديثِ عائِشَةَ رَضَوَّلِلَهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ : ﴿ رُفِعَ القَلَمُ عَنْ ثَلاثَةٍ : عن النَّائِمِ حَتَّى عَائِشَةَ رَضَوَّلِلَهُ عَنْ ثَلاثَةٍ : عن النَّائِمِ حَتَّى يَعْقِلَ أَوْ يَفِيْقَ اللهُ عَنْ النَّائِمِ حَتَّى يَسْتَيْقِظَ، وعن الصَّغِيرِ حتَّى يَحْبُر، وعن المَجْنُونِ حتَّى يَعْقِلَ أَوْ يَفِيْقَ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

والشرطُ الثالثُ من شُروطِ النَّصيحَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ يكونا عاقِلَيْن؛ لأنَّ العقلَ مَناطُ التَّكُليفِ.

وقد رُفِعَ القلمُ عمَّنُ ليسَ بِعاقِلٍ وفي الحَديثِ: "وعن المَجْنُونِ حتَّى يَفِيْقَ". ويُشْتَرَ لُ في الأمر الذي يُنْصَحُ بِهِ ما يَأْتِيْ:

- أَنْ يَكُونَ مَمَّا أَمَرَ بِهِ اللَّهُ ورسُولُهُ وَيَا لِنَهُ ورسُولُهُ وَيَا لِنَّهُ اللَّهُ ورسُولُهُ وَيَا لِنَهُ

- وأَنْ يكونَ مَّا اتَّفَقَ أَهْلُ العِلمِ على طَلَبِ فِعْلِهِ أَو تَرْكِهِ.

وأسْتَغفِرُ اللهَ.

<sup>(1) (</sup>صَحيحٌ رَواِهُ أَبُو داودَ (4398)، وصحَّحَهُ الأَلْبَانِيُّ فِي الإِرْواءِ، (297).

الخُطْبةُ الثّانيةُ \_ آدابُ النَّصيحَةِ :

الْحَمْدُ للهِ ربِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «النَّصِيحَةِ» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ «شَيْءٍ من آدابِها».

فَمِنْ آدابِ النَّصيحَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الإِخْلاصُ؛ لِإَنَّ النَّصيحَةَ عبادةٌ يَتَقَرَّبُ بِهَا العَبْدُ إلى اللهِ - اللهِ والنَّيَّةُ الصَّالحَةُ العَبْدُ إلى اللهِ - اللهِ والنَّيَّةُ الصَّالحَةُ العَبْدُ إلى اللهِ عَمَلِ صالح.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ) من حديثِ عُمَرَ رَضَوَّالِلَهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ رسولَ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ يَقَالِكُمُّ وَيَعَلِكُمُّ اللهِ عَلَيْكُمُّ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُولُهُ اللهُ عَلَيْكُولُهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فَصَلاحُ الأعْمالِ وفسَادُها بِحَسَبِ صَلاحِ النَّيَّاتِ وفسادِها وقَبُولِها وعَدمِهِ كَمَا قالَ الحافظُ ابنُ رَجَب رَحِمَهُٱللَّهُ.

فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَنْصَحَ أَخَاهِ فَلْيُقَدِّمْ بِينَ يَدِيْهِ نِيَّةً حَسَنَةً يَجِد الأَجْرَ يَطْلُبُهُ كَمَا يَطلبُ السَّيْلُ الحَدْوَرَةَ وَيَجِدْ لِنَصِيحَتِهِ روحًا مِن التَأْثِيْرِ وَلَابُدَّ .

قال الله - سُبْحَننَهُ، وَيَعَكِي - : ﴿ ءَ أَنتُ مُرَّزُ رَعُونَهُ وَ أَمْ نَحْنُ ٱلزَّرِعُونَ ﴿ ﴾ ( الْوَاقِحَيَمُ ا : 64 ).

ومنْ آدابِ النَّصيحَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - التَحَلِّي بالعِلمِ.

ويَكْفِيْ أَنْ يَكُونَ عَالِمًا أَنَّ مَا يَنْصَحُ بِهِ أَخَاهُ مَمَّا أَمَرَ اللهُ بِهِ ورسُولُهُ أَو مِمَّا نَهَى اللهُ عنهُ ورسولُهُ فَيَنْصَحُ بحدودِ مَا يَعْلَمُهُ.

ومنْ آدابِ النَّصيحَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - لُزُومُ الحِكْمَةِ.

<sup>(1) «</sup>جامعُ العُلوم» (1/65).

قال اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ آدَعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلَهُم بِٱلَّتِي هِيَ ٱحْسَنُ ﴾ (الخَلَكَ : 125).

والحِكْمَةُ - أَيُّهَا النَّاسُ - هي الإِصَابَةُ في الأقُوالِ والأَفْعالِ ووَضْعُ الشَّيْءِ في مَوْضِعِهِ. والنَّاصِحُ الحَكيمُ يَسْتعمِلُ أَفْضَلَ الكَلامِ وأَبْيَنَهُ وأَحْسَنَ الأوقاتِ وأَنْسَبَها والنَّاصِحُ الحَكيمُ يَسْتعمِلُ أَفْضَلَ الكَلامِ وأَبْيَنَهُ وأَحْسَنَ الأوقاتِ وأَنْسَبَها وأرفَقَ الأَساليبِ وأجملَها، ويُؤثِرُ الإِشارةَ على العِبارَةِ وقليلَ الكلامِ على كَثِيرِهِ، والسِّرَّ على العَلنِ فإنَّ السِّرَ نَصِيحَةٌ والجَهْرَ فَضِيحَةٌ.

ومنْ آدابِ النَّصيحَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَدَمُ التَّشْهِيْرِ بالمنْصُوحِ لَهُ. فإِنَّ التَّشْهِيْرَ بالمنْصُوحِ لَهُ لَيْسَ من أخلاقِ المُسْلمينَ.

قال ابنُ رَجَبِ رَحِمَهُ اللّهُ: «وهَذا داخلٌ فيها ذَمَّهُ اللهُ ـ تعالى ـ في كِتَابِهِ وتَوَعَّدَ عليْهِ في الهَمْزِ واللَّمْزِ وَدَاخلٌ ـ أيضًا ـ في قولِ النَّبِيِّ عَيَالِيَّةٌ كما في مُسْنَدِ أَحْدَ وسُنَنِ أبي داودَ بِسندِ قالَ عنهُ الألبانيُّ في «المِشْكَاةِ» (١) حَسَنٌ صَحِيحٌ من حديثِ أبي بَرْزَةَ الأسْلَمِيِّ رَضَالِيَّهُ عَنهُ الألبانيُّ في «المِشْكَاةِ» أن حَسَنٌ صَحِيحٌ من حديثِ أبي بَرْزَة الأسْلَمِيِّ رَضَالِيَّهُ عَنهُ الألبانيُّ في المِشْكَاةِ عَوْرَاتِهِمْ فإنَّهُ لا تَغْتابُوا الأسْلَمِينَ ولا تَتَبِعُوا عَوْراتِهِمْ فإنَّهُ من اتَّبَعَ عَوْرَاتِهِمْ يَتَبَعِ اللهُ عَوْرَتَهُ ومَن يَتْبعِ اللهُ عَوْرَتَهُ ومَن يَتْبعِ الله عَوْرَتَهُ يَشْعِ الله عَوْرَتَهُ ومَن يَتْبعِ الله عَوْرَتَهُ في بَيْتِهِ ».

وهذا كُلُّهُ في حقِّ العلماءِ المُقْتَدَى بِهِمْ في الدِّينِ فأمَّا أَهْلُ البِدَعِ والضَّلالَةِ وَمَنْ تَشَبَّهَ بالعُلمَاءِ وليْسَ مِنْهُمْ فَيَجُوْزُ بيانُ جَهْلِهِمْ وإِظْهارُ عُيوبِهِمْ تَعْذيرًا من الاقْتِداءِ بِهِمْ »(2).

<sup>(1) «</sup>حَسَنُ صَحِيحٌ» أخرجَهُ أحمدُ (19791)، وأبو داودَ (4480)، وقال الألبانيُّ في «المشكاةِ» (5044) حسنٌ صحيحٌ.

<sup>(2) «</sup>الفرقُ بينَ النَّصيحَةِ والتَّعْيِيْرِ» (ص8).

ومنْ آداب النَّصيحَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ تَكونَ النَّصيحَةُ في السِّرِّ.

فالنَّصيحَةُ في السِّرِّ أَنْفَعُ وأَبْرَكُ فلا يَسْلمُ المرءُ مِنْ حَظِّ نَفْسِهِ إلَّا في لِحْظَةِ خَلْوَةٍ وصَفَاءٍ، وهذِهِ اللَّحْظَةُ تكونُ عندَ المُسَارَّةِ في السِّرِّ وعنْدَها تُؤْتِيْ النَّصيحَةُ ثَمَرَتَهَا ولا يَكُونُ النَّاصِحُ عَونًا للشَّيْطانِ على أَخِيهِ.

فإنَّ النَّاصِحَ في مَلَإ يُعِيْنُ الشَّيْطانَ على صاحِبِهِ، ويوْقِظُ في نَفْسِهِ مَدَاخِلَ الشَّيْطانِ، ويُغْلَقُ أَبوابَ الخَيْرِ، ولهذا حَرِصَ السَّلَفُ على النُّصحِ في السِّرِّ دُوْنَ العَلَنِ.

قال ابنُ رَجَبِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وكانَ السَّلَفُ إذا أرادُوا نَصِيحَةَ أَحَدٍ وَعَظُوْهُ سِرًّا». حتَّى قالَ بَعضُهُمْ: «مَنْ وَعَظَ أَخاه فيها بَيْنَهُ وبَيْنَهُ، فهي نَصِيحْةٌ، ومَنْ وَعَظَهُ على رؤُوْسِ النَّاسِ فإِنَّها وَبَّخَهُ» (1).

و قَالَ الفُضَيلُ بِنُ عِياضٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «المؤمنُ يسْتُرُ وينْصَحُ، والفَاجِرُ يَهُتِكُ وَيُعَيِّرُ »(2).
وَيُعَقِّبُ الحَافِظُ أَبْنُ رَجَبٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ على كَلِمَةِ الفُضَيلِ بقَوْلِهِ: «فهذا الذيْ ذكرهُ الفُضَيلِ مِنْ علاماتِ النُّصْحِ وهو أنَّ النُّصْحَ يقترِنَ بِهِ السَّتْرُ والتَعْيِرُ يقترنُ بِهِ الإِعْلانُ »(3). الفُضَيلُ مِنْ علاماتِ النُّصْحِ وهو أنَّ النُّصْحَ يقترِنَ بِهِ السَّتْرُ والتَعْيِرُ يقترنُ بِهِ الإِعْلانُ »(3).

ومنْ آدابِ النَّصيحَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ تكونَ بِلُطْفٍ ورِفْقٍ.

فكُنْ ـ يا عبدَ اللهَ لَطِيفًا رَفِيقًا في نُصْحِكَ لِأَخيكَ؛ لأنَّ قَبُوْلَ النَّصيحَةِ كَفَتْحِ البَابِ، والبابُ لا يُفتَحُ إلا بمِفْتاحِ مُناسِبٍ.

فمنْ نَصَحَ أَخاهُ بِغِلْظَةٍ وفَضاًضَةٍ نَفَرَ مِنْهُ وَلَمْ يَفْتَحْ لَهُ قَلْبَهُ.

وَقَدِ امْتَنَّ اللهُ مَسُبَحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ معلى نبيِّهِ مُحمدٍ ﷺ بأَنْ جَبَلَهُ على الرِّفْقِ وَمَحبَّةِ الرِّفْقِ، وأَنْ جَنَبُهُ الغِلْظَةَ والفَضَاضَةِ.

<sup>(1) «</sup>جامع العلوم» (1/77).

<sup>(2) &</sup>quot;جامع العلوم" (1/77).

<sup>(3) «</sup>الفرقُ بينَ النَّصيحةِ والتَّعْيرِ» لابنِ رَجَبِ (ص36).

فقالَ \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ : ﴿ وَلَوْكُنتَ فَظُّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَاَنفَضُوا مِنْ حَوْلِكٌ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَمْمُ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلأَمْرِ ﴾ ( النَّغَيِّمَانَنَا : 159).

وَقَدْ كَانَتْ سَيْرَتُهُ وَيَنَاكِلُو حَافِلةً جَذَا الْحُلُقِ الكَرِيْمِ الذِيْ مَنْ مَلَكَهُ بَسَطَ سُلْطانَهُ على القُلوب.

وكانَ عِلَيْكِيَّةٍ يأْمرُ بالرِّفقِ ويُبَيِّنُ فَضْلَهُ.

ففي "صحيحِ مُسْلمِ" أَن من حديثِ عائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا أَنَّ رسُولَ اللهِ عَلَيْكَا اللهِ عَلَيْكَا اللهِ عَلَيْكَا اللهِ عَلَيْكَا اللهِ عَلَيْكَا اللهِ عَلَيْكَ المُنْفِ، وَمَا «يا عائشة! إِنَّ اللهَ رَفِيقٌ يُحِبُّ الرِّفْق، ويُعْطِيْ على الرِّفْقِ مَا لَا يُعْطِيْ عَلَى العُنْفِ، وَمَا لا يُعطِيْ على ما سِوَاهُ».

وفي «صحيح مُسْلم» (2) - أيضًا - من حديثِ عائِشَةَ رَضَّالِلَّهُ عَنْهَا عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكِيْهُ وَلَيْ اللَّهِ عَلَيْكِيْهُ وَلَا يَكُونُ فِي شَيْءٍ إلا زَانَهُ، ولا يُنزَعُ مِنْ شَيْءٍ إلّا شَانُهُ».

ومنْ آدابِ النَّصيحَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَدَمُ الإِلْزامِ.

فلا تُلْزِمْ أَجِاكَ بِقَبُولِ نَصِيْحَتِكَ فَنَفْعُ النُّصِحِ مَرْ هُونٌ بإرادةِ اللهِ.

قال الله - سُبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَلَا يَنَفَعُكُو نُصْحِىٓ إِنْ أَرَدَتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ اللهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيَكُمْ هُوَ رَبُكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾ ( هُوَلا : 34 ).

قالَ ابنُ جَزْمِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «ولا تَنْصَحْ على شَرْطِ القَبولِ مِنْكَ، فإِنْ تَعدَّيْتَ هذِهِ الوُجُوْهَ فَأَنْتَ ظالمٌ لا ناصِحٌ وطالِبُ طاعةٍ ومُلْكٍ، لا مُؤدَّيَ حقِّ أَمانةٍ وأُخُوَّةٍ، ولَيْسَ هذا حُكْمَ العَقْلِ ولا حُكْمَ الصَّداقَةِ، لَكِنْ حُكْمُ الأَميرِ مَعَ رعِيَّتِهِ، والسَّيِّدِ مَعَ عَبْدِهِ (3).

<sup>(1)</sup> رُواهُ مسلمٌ (2593).

<sup>(2)</sup> رُواهُ مسلمٌ (2594).

<sup>(3) «</sup>الأَخلاقُ والسِّيرُ» (44).

اللَّهُمَّ إِنَّا عَبِيدُكَ بَنُو عَبِيْدِكَ بَنُو إِمائِكَ نواصِينَا بِيَدِكَ، ماضٍ فينا حُكْمُكَ، عَدْلُ فِينا قَضَاؤُكَ، نَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْم هُوَ لَكَ، سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتابِكَ، أَوْ عَلَى عَلْمِ الغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ القُرآنَ ربِيْعَ عَلَمْ الغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ القُرآنَ ربِيْعَ قُلُوبِنَا، ونُورَ صُدُورِنَا وجَلاءَ أَحْزانِنا وذَهابَ غُمومِنا.

اللَّهُمَّ اشْرَحْ صدُّورَنا ويَسِّرْ أُمورَنا، وهَيِّءْ لنا مِن أَمْرِنا رَشَدًا.

## ا فضلُ صِلَةِ الرَّحِمِ الْ فَضلُ صِلَةِ الرَّحِمِ الْ

الخطبة الأولى:

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إلله إلّا اللهُ وَحُدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أنَّ عَمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ ، وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (النَّفْقَالَةَا : 102).
- ـ ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَدِيرًا وَلِمَنَّاةً وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ رَقِيبًا ﴾ (اللِّنكَثَّاة : 1).
- ﴿ تَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَقُولُ ٱللّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ۞ بُصْلِح لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ دُثُوبَكُمْ وَمَن يُعلِع اللّهَ وَرُسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الاجْتَنَابُ : 70 71).

امًّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدُي هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَخَيْرَ الهَدُي هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَ اللهُ وَسُرَّ الأُمُورِ مُحْدَثَاثُهَا، وكُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

امَّا بَعْدُ - فحديثي معكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنِ الفَضْلِ صِلَةِ الرَّحِمِ.

أَيُّهَا النَّاسُ صِلَةُ الرَّحِمِ عَلامَةُ كَهَاكِ الإيهانِ وحُسْنِ الإسلامِ ولهَا من الفَضَائِلِ ما لَوْ جُمِعتُ لكانتُ سِفْرًا مِنَ الأَسْفارِ.

وقَبْلَ أَنْ أَذْكُرَ لَكُمْ فَضْلَ صِلَةِ الرَّحِمِ أُذَكِّرُكُمْ بِحَدِّ الرَّحِمِ وحَقِيْقَةِ الصَّلَةِ وحُكْمِها وبهاذا تَكُونُ إِجْمَالًا.

فَأَمَّا حَدُّهَا فَالرَّحِمُ اسمٌ شَامِلٌ لَكَافَّةِ الأَقَارِبِ مِن غَيْرِ تَفْرِيقِ بِينَ المَحَارِمِ وغَيْرِهِمْ. وقدْ ذَهَبَ بَعْضُ أهلِ العِلمِ إلى قَصْرِ الرَّحِمِ على المحارِمِ، بَلْ ومنهُمْ مَنْ قَصَرها على الوَارِثِيْنَ مِنْهُمْ وهذا مَذْهَبُ أَبِي حَنِيفَةَ ورِوايَةٌ عَنْ أَحمدَ ـ رحمهما الله ـ والراجِحُ الأوَّلُ.

قال الحافِظُ ابنُ حَجَرٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «يُطْلَقُ على الأَقَارِبِ وهُمْ مَنْ بَيْنَهُ وبَيْنَ الآخِرِ فَسَبٌ، سواءً أَكَانَ يَرِثُهُ أَمْ لَا، سواءً أكانَ ذَا مَحْرَمٍ أَمْ لا، وقِيْلَ هُمُ المحارِمُ فَقَطْ، والأَوَّلُ هو الرَّاجِحُ؛ لأَنَّ الثَّاني يَسْتلزِمُ خُروجَ أولادِ الأعْمامِ وأَوْلادِ الأَخْوالِ مِن ذَوِي الأَرْحام، ولَيْسَ كذلِكَ».

وحَقِيْقَةُ الصِّلَةِ هي العَطْفُ والرَّحْمَةُ.

وأمَّا حُكْمُها فَهِيَ واجِبَةٌ وقَطِيعَتُها مُحَرَّمَةٌ، ومن الكَبائِرِ.

قال القُرْطُبِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «اتَّفَقَتْ المِلَّةُ على أَنَّ صِلَةَ الرَّحِمِ واجِبَةٌ وأَنَّ قطيعَتَها مُحَرَّمةٌ».

وقالَ القاضي عِياضٌ رَحِمَهُ ٱللّهُ: «لا خِلافَ أَنَّ صِلَّةَ الرَّحِمِ واجِبَةٌ في الجُمْلَةِ وقَطِيْعَتُها معْصِيَةٌ كبيرةٌ والأَحاديثُ تَشْهَدُ لهذا، ولكنَّ الصَّلةَ دَرَجاتٌ بعضُها أرفَعُ من بَعْضٍ، وأَدْناها تَرْكُ المهاجَرَةِ بالكلَامِ ولو بالسَّلامِ ويَخْتَلِفُ ذلكَ باختِلافِ القُدْرةِ والحاجَةِ فمنْها واجِبٌ ومنها مُسْتَحَبٌ. ولَوْ وصَلَ بَعْضَ الصَّلةِ، ولم يَصِلُ غايتَها لا يُسمَّى قاطِعًا، ولو قَصَّرَ عمَّا يَقْدِرُ عليهِ وينبُغِيْ لَهُ لا يُسَمَّى واصِلًا "''.

وتكونُ صِلَةُ الرَّحم بالقِعلِ وهو الإحْسانُ أو بالتَّرْكِ وهو كَفُّ الأَذَى.

قال النَّوَوِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «صِلَةُ الرَّحِمِ هي الإِحْسانُ إلى الأَقَارِبِ على حَسَبِ حَالِ الوَاصِلِ والمَوصُولِ، فَتارَةً تكونُ بالمالِ وتارةً بالخدمَةِ، وتارةً بالزِّيارَةِ والسَّلامِ وغيْرِ ذلِكَ»(2).

<sup>(1) «</sup>شَرحُ مُسْلم» (16/112).

<sup>(2)</sup> الشرحُ النَّووِيِّ على مُسْلِمِ» (2/102).

وقال العلامة ابنُ عُثَيْمينَ رَحِمَهُ اللّهُ: «قُرابَةُ الإنسانِ هُمْ من يَجْتَمِعُونَ بالأبِ الرابعِ فيا دُونَ ولكنْ يَجِبُ أَنْ يُعْلَمَ أَنَّ الإحسَانَ يَتَفَاوَتُ، فَكُلُّ مَنْ كَانَ أَقْرَبَ فَهُوَ الرابعِ فيا دُونَ ولكنْ يَجِبُ أَنْ يُعْلَمَ أَنَّ الإحسَانَ يَتَفَاوَتُ، فَكُلُّ مَنْ كَانَ أقربَ فَهُو أَوْلَى بالإِحْسانِ، لأَنَّ الحكمَ إذا أَعْلَقَ فهو بوصفٍ قَوِيِّ بِحَسَبِ قُوَّةِ ذلِكَ الوَصْفِ أَوْلَى بالإِحْسانِ، لأَنَّ الحكمَ إذا أَعْلَقَ فهو بوصفٍ قَوِيِّ بِحَسَبِ قُوَّةِ ذلِكَ الوَصْفِ فمثلًا يَجِبُ عليكَ من صِلَةِ الخالِ أَكْثَرُ مما يَجِبُ عَلَيْكَ مِنْ صِلَةِ أُولادِ الخالِ "١٠).

أَيُّهَا النَّاسُ دُونَكُمْ بَعْضُ ما جاءَ في فَضْلِ صِلَةِ الرَّحِم.

فمِنْ فَضَائِلِ صِلَةِ الرَّحِمَ أَنَّ اللهَ مَدَحَ الواصِليْنَ ما أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوْصَلَ.

فقال الله مُ مُنْبَحَنَهُ وَتَعَكَلَى - : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَاۤ أَمَرَ ٱللهُ بِهِ اَن يُوصَلَ وَيَغَشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ مُوءَ ٱلْحِسَابِ ﴾ (الرعد: 21).

ومِنْ فَضَائِلِ صِلَةِ الرَّحِمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ اللهَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ - أَوْصَى بِذَوِيْ الأَرحَامِ خيرًا.

فقالَ عَزَّ مِنْ قَائلٍ: ﴿ وَاتَقُوا اللّهَ الّذِى نَسَاءَ لُونَ بِهِ عَوَا لَأَرْحَامُ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النَّسَمُّانِي : 1). وقال الله مُ مُسَبِّحَنَهُ, وَتَعَكَلَى مِ : ﴿ وَءَاتِ ذَا الْقُرْبِيَ حَقَّهُ، وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلَا لُبُذِرْ تَبَذِيرًا ۞﴾ (اللانِزَلَةِ : 26).

و قال الله أ ـ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ ـ : ﴿ وَأُولُواْ اَلاَّرْ عَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِنْبِ اللهِ ﴾ ( الاَنْفَتْ اللهُ : 75).

ومِنْ فَضَائِلِ صِلَةِ الرَّحِمِ - أَيُّمَا النَّاسُ - أَنَّهَا سَبَبٌ فِي دُخُولِ الجَنَّةِ مِعَ أَوَّلِ الدَّاخِلينَ. ففي «الصَّحيحَيْنِ»<sup>(2)</sup> من حديثِ أَبِي أَيُّوبَ الأَنْصارِيِّ رَضِّالِيَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلًا قالَ للنَّبِيِّ وَيَنْظِيَّةٍ: أَخْبِرْنِي بِعَملِ يُدْخِلُني الجَنَّةَ. قالَ: مَا لهُ مَا لَهُ. وقالَ النَّبِيُّ وَيَنَظِيَّةٍ: «أَرَبُ

<sup>(1)</sup> اتَّفْسِيرُ القرآنِ اللُّعثيمين (2/194).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُّخارِيُّ (1396) واللَّفْظُ لَهُ، ومسلمٌ (13).

مَا لَهُ \_ يَعْني حاجةً لَهُ \_ تعْبُدُ اللهَ، ولا تشرِكُ بِهِ شَيئًا، وتُقِمُ الصَّلاةَ، وتؤتي الزكاة، وتصِلُ الرَّحِمَ».

ومِنْ فَضَائِلِ صِلَةِ الرَّحِمِ - أَيُّمَا النَّاسُ - صِلَةُ اللهِ للوَاصِلِ فِي الدُّنيا والآخِرَةِ.
ففي «الصَّحيحَيْنِ» (أ) من حديثِ أبي هُرَيْرةَ رَضَيَّالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ:
«إِنَّ اللهَ خَلَقَ الحَلْقَ، حتَّى إذا فَرَغَ مِن خَلْقِهِ قامَتِ الرَّحِمُ فقالتْ: هذا مَقامُ العائِذِ بِكَ
مِنَ القَطِيعَةِ، قال: نَعَمْ، أما تَرْضَيْنَ أَنْ أصِلَ مَنْ وَصَلكِ وأَقْطَعَ مَنْ قَطَعَكِ؟ قالتْ:
بَلَى يا ربِّ. قالَ: فَذاكَ لَكِ».

ومِنْ فَضَائِلِ صِلَةِ الرَّحِمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهَا سببٌ فِي زِيادَةِ الأَرْزاقِ والأعمَارِ. ففي «الصَّحيحَيْنِ»<sup>(2)</sup> من حديثِ أَنَسِ بْنِ مالِكٍ رَضِّوَالِلَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ ويُنْسَأَ لَهُ فِي أَثْرِهِ فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ».

وفي مُسْنَدِ أحمدَ بِسنَدِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" (3) من حديثِ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَيَّ لِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَّا اللهِ عَيْنَ اللهُ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَيْنَ اللهِ عَيْنَ اللهُ اللهِ عَيْنَ اللهِ عَيْنَا اللهِ عَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ عَلَى اللهِ عَيْنَ اللهِ عَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَى اللهِ عَلْمَالُهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَى اللهِ عَلَيْنَ عَلَى اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَيْنَ عَلَى اللهُ عَلَيْنَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَ

وفي مُسْنَدِ أَحمدَ بسندِ صحيحِ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحِيحَةِ» (4) من حديثِ عائِشةَ رَضَوَّالِلَهُ عَنْهَا قالتْ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ : «صِلَّةُ الرَّحِمِ وَحُسْنُ الخُلُقِ وحُسْنُ الجُلُقِ وحُسْنُ الجُوارِ يَعْمُرْنَ الدِّيارَ ويَزِدْنَ في الأَعْمارِ».

وهُنا \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ سؤالٌ وهو: كَيْفَ يَطُولُ العُمرُ والعُمرُ مُقَدَّرٌ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (3830)، ومسلمٌ (2554).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُّخاريُّ (2067)، ومسلمٌ (2557).

<sup>(3) «</sup>صحيحٌ» أخرجَهُ أحمدُ (2/4/2)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيح الجامع» (2965).

<sup>(4) «</sup>صحيحٌ أخرجَهُ أحمدُ (6/159)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الجامعِ» (519).

فَالْجُوابُ عَلَيهِ قَالَ العَلامَةُ العَبَّادُ ـ حَفَظَهُ الله ـ : «اللهُ ـ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَّنَ ـ قَدَّرَ أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ بَسَبَ فِعْلِ يَخْصُلُ وهو البِرُّ وصلَةُ الرَّحِمِ يَعْني يَطُولَ عُمرُهُ وقَدَّرَ أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ بَسَبَ فِعْلِ يَخْصُلُ وهو البِرُّ وصلَةُ الرَّحِمِ يَعْني قَدَّرَ السَّبَبَ وَالمُسَبَّبُ مُقَدَّرٌ »(١).

فلا تعارُضَ - أَيُّهَا النَّاسُ - بِينَ هذِهِ الأحاديثِ وبِينَ قولِهِ تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآةَ أَجُلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلا يَسْتَقَدِمُونَ ﴿ فَإِذَا جَآةً أَجُلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلا يَسْتَقَدِمُونَ ﴿ فَإِنَا هَا وَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الل

ومِنْ فَضَائِلِ صِلَةِ الرَّحِمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهَا دَعْوةُ النَّبِيِّ وَوَصِيَّتُهُ لِأُمَّتِهِ.

ففي «الصَّحيحَينِ» (2) مِنْ حديثِ عبدِ اللهِ بنِ عَباسٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُمَا لما سألَ هِرقلُ أَبا سُفْيانَ ـ قَبْلَ أَنْ يُسْلِمَ وكانَ في تجارَةٍ في بلادِ الشَّامِ ـ عَنْ صِفاتِ النَّبِيِّ عَيَلَكِيْ وبهاذا يَأْمُرُهُمْ ؟ قالَ: يقولُ: «اعبدُوا الله ولا تُشْرِكوا بِهِ شيئًا، واتْرُكُوا ما يقولُ آباؤكُمْ»، ويأمُرُنا بالصَّلاةِ والصِّدةِ والعَفافِ والصَّلةِ.

وفي صحيحِ ابنِ حِبّانَ ومُعْجَمِ الطّبرانيِّ «الصَّغِيرِ» بسَندِ صحيحٍ صحَّحَهُ الأَلبانيُّ في «صحيحِ التَّرغِيبِ» (3) من حديثِ أبي ذَرِّ رَضَيَّالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: أوصَّاني خَلِيلِيْ وَلَيْلِيَّةٍ بِخِصَالٍ من الخَيْرِ: أوصَاني أَنْ لا أنْظُرَ إلى مَنْ هو فَوْقِي، وأنْ أَنْظُرَ إلى مَنْ هو وَقَوْقِي، وأنْ أَنْظُرَ إلى مَنْ هو

<sup>(1) «</sup>شَرحُ سُنن أبي داودَ» للعَبَّادِ (8/74).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (7) واللَّفظُ لَهُ، ومسلمٌ (1773).

<sup>(3)</sup> **«صَحيحٌ»** رَواهُ ابنُ حِبَّانَ في صَحِيحِهِ (84/8)، والطبرانيُّ في «الصَّغِيرِ» (84/2)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيح التَّرغِيبِ» (2525).

دُوْنِي، وأَوْصاني بِحُبِّ المساكينِ، والدُّنُوِّ مِنْهُمْ، وأَوصَاني أَنْ أَصِلَ رَحِمِيْ وَإِنْ أَدْبَرَتْ، وأَوْصاني أَنْ لا أخافَ في اللهِ لومَةَ لائم، وأوصاني أَنْ أقولَ الحقَّ وإِن كان مُرًّا، وأوصاني أَنْ أُكْثِرَ من لا حَوْلَ ولا قُوَّةَ إلا باللهِ، فإنَّها كنزٌ مِنْ كنوزِ الجَنَّةِ.

ومِنْ فَضَائِلِ صِلَةِ الرَّحِمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ الصَّدَقَةَ على ذِي الرَّحِمِ تَتَضَاْعَفُ أَجُورُها عَن غَيرِهِ.

ففي سُنَنِ النَّسَائِيِّ بسندِ صحيحِ صحَّحَهُ الأَلبانِيُّ في "صحيحِ الجامعِ" أن من حديثِ سَلْمانَ بْنِ عَامِر رَضِوَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكِيْهُ : "إِنَّ الصَّدَقَةُ على المِسْكِيْنِ صَدَقَةٌ، وعلى ذِي الرَّحِم اثْتَنَانِ: صَدُقَةٌ وَصِلَةٌ ".

وفي «الصَّحِيحينِ» (2) عنْ زَيْنَبَ امْرَأَةِ عبدِ اللهِ بنِ مَسْعُودٍ قَالَتْ: سَأَلْتُ رسولَ اللهِ عَيَنِكَيْهُ : أَيُجْزِيءُ عَنِّي مِنَ الصَّدقَةِ النَّفَقَةُ على زَوْجِيْ وأَيْتَامٍ في حِجْرِيْ؟ فقالَ رسولُ اللهِ عَيَنَكَانِهُ : «نَعَمْ لها أَجْرانِ أَجْرُ القَرابَةِ وأَجْرُ الصَّدَقَةِ».

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (3) من حديثِ أمِّ المؤمنينَ مَيْمُوْنَةِ بِنْتِ الحارثِ رَضَّالِلَّهُ عَنْهَا أَنَّهَا أَخَا وَفِي «الصَّحيحَيْنِ» أَمَّةً) فِي زَمانِ رسولِ اللهِ ﷺ فَذَكَرْنَ ذَلِكَ لرَسُولَ اللهِ ﷺ فَقَالَ: «لَوْ أَعْطَيْتِهَا أَخُوا لَمَا كَانَ أَعْظَمَ لِأَجْرِهَا».

وفي «الصَّحيحَينِ» (4) من حديثِ أَنَسٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أَنَّهُ قالَ: كَانَ أَبُو طَلْحَةَ أَكْثَرَ الْأَنْصَارِ بالمدينَةِ مَالًا من نَخْلٍ، وكَانَ أُحبُّ أَمُوالِهِ إليهِ بيرُحَاءَ وكَانتْ مُسْتَقْبِلَةَ المُسْجِدِ وكَانَ رسولُ اللهِ وَعَلَيْكَ يُدْخُلُهَا ويَشْرَبُ مِنْ مَاءٍ فيها طيب.

<sup>(1) (</sup>صَحيحٌ أخرجَهُ النَّسائيُّ (5/92)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيح الجامع" (3752).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (14) من حديثِ أبي سَعيدٍ، ومسلمٌ (1000).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (2592)، ومسلمٌ (999).

<sup>(4)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (1461) واللَّفظُ لَهُ، ومسلمٌ (998).

قَالَ أَنسٌ: فلَّما أُنْزِلَتْ هلِهِ الآيةُ: ﴿ لَن نَنَالُوا اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَ اللّهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

فقال أبو طَلْحَةَ: أَفْعَلُ يا رسولَ اللهِ. فَقَسَّمَهَا أَبو طَلْحَةَ فِي أَقَارِبِهِ وبَني عَمِّهِ. وما أَجْمَلَ أَنْ تَكُوْنَ الصَّدَقَةُ على ذي الرَّحِمِ الكاشِحِ الذِي يُضْمِرُ العداوَةَ في كَشْحِهِ أَيْ باطِنِهِ.

فقد أُخْرِجَ الطبرانيُّ في «الكبيرِ» بسندِ صحيحِ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ التَّرغيبِ» (أَ عَن أَمُ كُلْتُومِ بِنْتِ عُقْبَةَ رَضَالِللهُ عَنْهَا أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «أَفْضَلُ الصَّدَقَةِ على ذي الرَّحِمِ الكاشِح».

قال المناوي رَحْمَهُ اللّهُ في "فَيْضِ القَدِيْرِ": "يَعْنِي أَفْضَلُ الصَدَقَةِ على ذي الرَّحِمِ المُضْمِرَ العَدَاوَةَ في باطِنِهِ فالصَّدَقَةُ عليه أَفْضَلُ مِنها على ذي الرَّحِمَ غَيْرِ الكاشِحِ لما فيهِ من قَهْرِ النَّفْسِ للإِذْعانِ لمُعَادِيها وعلى ذي الرَّحِمِ المُصَافي أَفْضَلُ أَجْرًا منها على الأَجْنَبِي لِأَنَّهُ أُولَى النَّاسِ بالمَعْروفِ" (2).

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1) «</sup>صَحيح» أَخْرَجَهُ الطَّبْرَانِ في «الكَبيرِ» (138/4)، وصَحَّحَهُ الألبانِ في «صحيحِ التَّرْغِيْبِ» (2) (338/2).

<sup>(2) «</sup>فيضُ القَدِيْرِ» (49/2).

## الخُطُبةُ الثَّانيةُ \_ عُقويَةُ قطيعَةِ الرَّحِمِ :

الحُمَّدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْعِينَ.

أَمَّا بَعدُ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمُ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ "فَضْلِ صِلَةِ الرَّحِمِ" والآنَ حديثي مَعَكُمْ عَنْ "عُقوبَةِ قطيعَةِ الرَّحِمِ".

فَمَنْ عُقُوبَةِ قَطِيعَةِ الرَّحِمِ أَنَّ الله - سُبْحُنَهُ وَتَعَكَلَ - ذَمَّ القاطِعِينَ ذَمَّا شديدًا فقال - سُبْحَنَهُ وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَٱلِّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ ٱللهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنِهِهِ وَيَقْطَعُونَ مَّا أَمَّرَ ٱللهُ بِهِ أَن يُوصَلَّ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أَوْلَتِكَ لَمُمُ ٱللَّمَنَةُ وَلَمُمْ شُوّهُ ٱلدَّادِ۞﴾ (التَكْلُا: 25).

ومن عُقوبَةِ قَطيعَةِ الرَّحِمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - ما أُوعدَ اللهُ المُفْسِدِينَ في الأَرْضِ وقاطِعَ الأرحامِ من الطَّرْدِ من رحمتِهِ والخَتْمِ على أسهاعِهِمْ فلا يسمَعُوْنَ داعيَ الحَقِّ وأبصارِهِم عن رُؤيَةِ أنوارِهِ.

قال \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ فَهَلَ عَسَبُتُمْ إِن تَوَلَيْتُمْ أَن ثُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَثُقَطِعُوا أَرْحَامَكُمُ ۞ أَوْلَتِكَ الَّذِينَ لَمَنَهُمُ اللّهُ فَأَصَمَهُمُ وَأَعْمَى آبْصَدَرُهُمْ ۞﴾ ( مُخَنَفَظَ : 22 - 23).

ومن عُقوبَةِ قَطيعَةِ الرَّحِمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ اللهَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ ـ يَقْطَعُ مَنْ قَطَعَها كُمْ يَصِلُ مَنْ وَصَلَها.

ففي «الصحيحينِ» أن من حديثِ عائشة رَضِيَّالِيَّهُ عَنْهَا قالتْ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَا فِي اللهُ وَمَنْ قَطَعَنْي قَطَعَهُ اللهُ اللهُ وَمَنْ قَطَعَنْي قَطَعَهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَنْ قَطَعَنْي قَطَعَهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ وَصَلَهُ اللهُ وَمَنْ قَطَعَنْي قَطَعَهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ وَصَلَهُ اللهُ وَمَنْ قَطَعَنْي قَطَعَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَنْ قَطَعَنْي قَطَعَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَنْ قَطَعَنْي قَطَعَهُ اللهُ اللهُ

ومن عُقوبَةِ قَطيعَةِ الرَّحِمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - تعجيلُ العُقوبَةِ للقاطِعِ فِي الدُّنيا قبلَ الآخِرَةِ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (989)، ومسلمٌ (555).

ففي سُنَنِ التَّرمِذِيِّ بِسَندِ صحيحِ صحَّحَهُ الألبانُ في «الصَّحيحَةِ» أَن من حديثِ أبي بَخُرَةَ رَسَوَلِيَّكُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ وَلِيَّكُ : «ما مِنْ ذَلْبٍ أَجْدَرُ أَنْ يُعَجَّلَ اللهُ لصاحِبِهِ المُقُوبَةَ في الدنيا مَعَ ما يدِّخِرُ لَهُ في الأَخِرَةِ من البَنِي وقطيعَةِ الرَّحِم».

ومن عُقوبَةِ قَطيعَةِ الرَّحِمِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّ أَعيالَ ابنِ آدَمَ تُعْرَضُ على اللهِ \_ سُبْحَننَهُ، وَتَعَلَقَ- كُلَّ خَمِيسِ لَيْلَةً الجُمُعَةِ فلا يَقْبَلُ عَمَّلَ قاطِع رَحِم.

ففي مُسْنَدِ أَخْمَدَ بِسَنَدِ حَسَنِ حسَّنَهُ الأَلبانُ في "صحيحِ التَّرَغِيبِ" من حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رسولَ اللهِ وَاللهِ اللهِ يَقَالِلْهُ يقولُ: "إِنَّ أَعْمَالَ بَني أَدَمَ تُعْرَضُ كُلَّ خِيسٍ لَيْلَةَ الجُمُعَةِ، فَلا يَقْبَلُ عَمَلَ قاطِع رَحِم.

ومن عُقوبَةِ قَطيعَةِ الرَّحِمِ-أَيُّهَا النَّاسُ-أَنَّهُ لا يَذْخُلُ الجَنَّةَ فِي أَوَّلِ وَهْلَةِ مع الدَّاخِلِينَ. ففي «الصَّحيحَينِ» (3) من حديثِ جُبيرِ بنِ مُطْعِم رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَ عَلَيْكِيَّةٍ يقولُ: «لا يَذْخُلُ الجَنَّةَ قاطِعٌ». قال شفيانُ: يعني قاطِعَ رَحِم.

أَيْ أَنَّهُ لا يدخُلُ الجنَّةَ مع أَوَّلِ الدَّاخِلِينَ إِن كَانَ مِن المُوَجِّدِيْنَ، ولكِنُ بعدَ أَنْ يُطَهِّرَهُ اللهُ بالنَّارِ مِنْ تِلْكَ المخالَفَةِ؛ لأَنَّهُ لا يَبْقى في النَّارِ مَنْ كَانَ في قلبِهِ ذرةٌ مِن إيهانٍ. ومن عُقوبَةِ قطيعَةِ الرَّحِمِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ القاطِعَ يُسَفُّ المَلَّ وهو الرَّمادُ الحارُ. ففي «صحيح مُسُلمٍ» أَنَّ من حديثِ أبي هُرَيرَة رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلًا قال: يا رسولُ ففي «صحيح مُسُلمٍ» أَن من حديثِ أبي هُرَيرَة رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلًا قال: يا رسولُ اللهِ ، إِنَّ لِي قَرابة أَصِلُهُم وَيَقْطَعُونَني، وأُخْسِنُ إليهم ويُسِينُونَ إليَّ، وأَحْلُمُ عَليهم،

<sup>(1) «</sup>صَحِيحٌ» أخرجَهُ الترمذيُّ (1/83)، وصحَّحَهُ الألبانُ في «الصَّحِيحةِ» (2/623).

<sup>(2)</sup> وحَسَنٌ اخرجَهُ أحدُ (4842)، وحَسَّنَهُ الألبانيُّ في اصحيح التَّرغيب، (2538).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (5984)، ومسلمٌ (2556).

<sup>(4)</sup> زُواهُ مُسلمُ (2558).

ويَجْهَلُونَ عَلِيَّ، فقال ﷺ : «إِنَّ كُنْتَ كَمَا قُلْتَ، فَكَأَنَمَ تُسِفُّهُمُ اللَّ، ولا يَزالُ مَعَكَ من اللهِ ظهيرٌ عليهِمْ ما دُمْتَ على ذلِكَ».

قال النَّوَوِيُّ رَجِمَهُ اللَّهُ: «كَأَنَّمَا تُطْعُمُهُمْ الرَّمَادَ الحَارَّ، وهو تَشْبِيهٌ لما يلحِقُهُمْ من الألمِ «١٠). الألمَ بما يَلْحِقُ آكِلَ الرَّمَادِ الحَارِّ مِن الألمِ «١٠).

أَيُّهَا النَّاسُ تِلْكَ بعْضُ عُقوبَةِ قطيعةِ الرَّحِمِ فلا يَجْعَلُ أَحَدُنا صِلَتَهُ لِأَرْحامِهِ صِلَةَ مُكافِيءٍ للمعْروفِ بمِثْلِهِ بِحَيْثُ إِنْ وصَلُوهُ وَصَلَهُمْ، وإِنْ قطعُوهُ قَطَعَهُمْ وهذا ليسَ بواصلٍ في الحقيقَةِ بل الواصلُ مَنْ يَصِلُ قرابَتَهُ ابْتِغاءَ وَجْهِ اللهِ ولا يُبالِيْ وَصَلُوهُ أَمْ لاً.

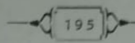
ففي «صحيح البُخاريِّ» (2) مِنْ حديثِ عبدِ اللهِ بنِ عمرٍ و رَضَّ اللهُ عن النَّبِيِّ ففي «صحيح البُخاريِّ» في النَّبِيِّ قالَ: «ليسَ الواصِلُ بالمُكافِئِ ولكنِ الواصِلُ الذي إذا قُطعَتْ رحمُهُ وصَلَهَا».

أَيُّهَا النَّاسُ قبل أَنْ أُودِّعَ مَقامي هذا أَذكَّرُكُمْ بقولِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَل - : ﴿ إِنَّ اللهَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

اللَّهُمَّ أَعِنَّا على صِلَةِ الأَرْحامِ إِنَّكَ على كلِّ شيءٍ قَدْيرٌ. اللَّهُمَّ أَعِنَّا على كُلِّ خَيْرٍ وجنَّبْنا الفِتَنَ ما ظَهَرَ مِنْها وما بَطَنَ.

<sup>(1) «</sup>شرحُ النَّوويِّ على مُسلمِ» (16/15).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (5991).



## [ 20 ] آدابُ الجوارِ الم

الخُطِّبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أنْ لا إلله إلَّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ ثُقَائِدٍ، وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (اَلنَّغِيِّمَانَكَ: 102).

﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا دِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْلِلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّلْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الل

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلَا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ أَوْرَكُمُ مُنُوبَكُمُ مُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْبَنَائِكُ : 70 - 71).

امًّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ـ عَيَّلِكُيْرٍ ـ ، وشَرَّ الأُمُورِ مُخْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - فحديثي معكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنِ «آدابِ الجوارِ».

أَيُّهَا النَّاسُ حُسْنُ الجِوارِ بابٌ مِنْ أَبْوابِ الجَنَّةِ وسُوءُهُ بابٌ مِنْ أَبْوابِ النَّارِ.

وَحَدُّ الجِوارِ - أَيُّهَا النَّاسُ - يرْجِعُ إلى العُرْفِ فقدْ يَكُونُ السَّاكِنُ مَعَكَ في المدينةِ جارًا كما قال اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ -: ﴿ ثُمَّ لَا يُجُكَاوِرُونَكَ فِيهَ ٓ إِلَّا فَلِيلًا ﴾ (الأَجْزَانَا : 60).

وأخرجَ البُخاريُّ في «الأدبِ المُفْرَدِ» بِسَندِ حَسَنِ حَسَّنةُ الألبانيُّ في "صحيحِ الأدبِ المُفْردِ» (أَنَّهُ سُئِلَ عن الجارِ. فقالَ: «أربَعينَ دارًا أمامَهُ، وأربعينَ خَلْفَهُ، وأربعينَ عن يَمينِهِ، وأربعينَ عن يَسارِهِ».

<sup>(1)</sup> وحَسَنُ أخرجَهُ البُخاريُّ في «الأدبِ المفردِ» (109)، وحسَّنَهُ الألبانيُّ في اصحيح الأدبِ المفردِ، (ص49).

والجِيرانُ - أَيُّهَا النَّاسُ - ثَلاثَةٌ:

جارٌ لَهُ ثلاثَةُ حُقوقٍ، وجارٌ لَهُ حقَّانِ، وجارٌ لَهُ حقٌّ واحِدٌ.

فَأَمَّا الْجَارُ الذي لَهُ ثلاثةُ حُقُوقٍ فهو الجَارُ ذو القُرْبَى، فَلَهُ حَقُّ القرَابَةِ وحَقُّ الجِوارِ وحَقُّ الإسْلامِ.

وأمَّا الجارُ الذي لَهُ حَقَّانِ فجارُكَ المُسلمُ غيرُ القَريبِ، فَلَهُ حَقَّانِ حَقَّ الإِسْلامِ وحَقُّ الجِوارِ.

وأمَّا الجارُ الذي لَهُ حَقَّ واحدٌ فهو الجارُ الكافِرُ فَلَهُ حَقِّ واحدٌ حَقُّ الجِوارِ فقط. وحَقُّ الجارِ - أَيُّهَا النَّاسُ - لَعَظيمٌ.

فيَكُفي أَنَّ الله - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَل - أُوصَى عبادَهُ بالجارِ.

فقالَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَّىٰ - : ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ ، شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنًا وَبِذِى الْفُرْقِ وَالْمَالِكِيْنِ وَالْجَنْبِ وَالْمَسَكِينِ وَالْجَنْبِ وَالْفَسَاحِبِ بِالْجَنْبِ وَالْمَسَكِينِ وَالْجَنْبِ وَالْفَسَاحِ وَابْنِ اللّهُ وَمَا مَلَكُتْ أَيْمَنَكُمْ أَإِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَحُورًا ﴿ وَمَا مَلَكُتْ أَيْمَنَكُمْ أَإِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَحُورًا ﴿ وَمَا مَلَكُتْ أَيْمَنَكُمْ أَإِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَحُورًا ﴿ وَالنَّيْمَالَةُ : 36).

قال ابنُ سَعديٌ رَحِمَهُ اللّهُ : ﴿ وَالْجَادِ ذِى الْقُرْبَ ﴾ أي: الجارُ لبقريْبُ الذِي له حَقَّانِ حَقُّ الجوارِ وحَقُّ القَرابَةِ فَلَهُ على جارِهِ حقٌ وإحسانٌ راجعٌ إلى العُرْفِ، وكذَلك ﴿ وَالْجَادِ اللَّجُنُبِ ﴾ أي: الذي ليسَ لَهُ قرابةٌ وكلّما كانَ الجارُ أَقْرَبَ بابًا كان الحَد حَقًّا فينبَغي للجارِ أَنْ يتعاهد جارَهُ بالهَذِيَّةِ والصَّدَقَةِ والدَّعوةِ واللَّطافَةِ بالأقوالِ والأفعالِ وعدم أَذيَّتِهِ بقولٍ أو فِعل اللهُ الل

وأَوْصَى الرَّسُولُ عَلَيْكِيَّةٌ بِالجارِ.

<sup>(1)</sup> اتفسيرُ ابنِ سَعْدِيًّا (1/17).

ففي «الصَّحيحَينِ» (أَ مِنْ حديثِ ابنِ عُمَرَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُمَا قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ : «ما زالَ جِبْريلُ يوصِيني بالجارِ حتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُّورَّثُهُ».

وَمَعْنَى يُوصِينَى بِهِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ أَيْ بالاعتناءِ بِهِ والاحْتِفَاءِ بِشَأْنِهِ وعدَمِ إِهمالِهِ أو تجاهُلِهِ وقولُهُ: «ح**تَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُّوَرَّثُهُ**». أَيْ يَجْعَلَ لَهُ مُشارَكةً في المالِ بِفَرْضِ سَهْمٍ يُعطاهُ مَعَ الأَقارِبِ.

وفي "صحيحِ مُسْلَمٍ" من حديثِ أبي شُرَيحِ الخُزَاعِيِّ رَضَّوَلِلَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَيَّلَالِيَّةِ قالَ: "مَنْ كانَ يؤمِنُ باللهِ واليَومِ الآخرِ فَلْيُحْسِنْ إلى جارِهِ، ومَنْ كانَ يؤمِنُ باللهِ واليَومِ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَسْكُتْ».

وأَخْبَرَ عَلَكِاتُهُ أَنَّ الجارَ الصالحَ مِنْ أسبابِ السَّعادةِ.

فَقَدْ أَخْرَجَ ابنُ حَبَّانَ فِي "صَحِيحِهِ" بسنَدِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ فِي "صحيحِ التَّرِغيبِ" (قَ مَن حديثِ سَعْدِ بنِ أبي وقَّاصٍ رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ قال: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَةٍ: اللَّوْعَيْدِ فَي السَّعادةِ: المرْأَةُ الصَّالِحُ، والمسْكَنُ الواسعُ، والجارُ الصَّالِحُ، والمَرْكَبُ السَّوءُ، والمركبُ السُّوءُ، والمركبُ السُّوءُ، والمركبُ السُّوءُ، والمركبُ السُّوءُ، والمركبُ السُّوءُ، والمسكنُ الضَّيةُ، وأَرْبَعُ مِنَ السَّقاءِ: الجارُ السُّوءُ، والمرأةُ السُّوءُ، والمركبُ السُّوءُ، والمسكنُ الضَّيةُ».

فالجارُ الصالحُ - أَيُّهَا النَّاسُ - نِعمةٌ عَظِيمةٌ فَمَنْ رُزِقَ جارًا صالحًا يَجِبْ عَلَيهِ شَكرَ اللهَ على ذلِكَ، فإنَّ الشَّكورَ يَزْدادُ خَيرًا إلى خَيْرٍ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (14 60)، ومُسلمٌ (2625) ولهما اللَّفْظُ نَفْسُهُ عنْ عائِشةَ ﴿ يَضِفِ .

<sup>(2)</sup> رَواهُ مُسلمٌ (48).

<sup>(3)</sup> اصحيحًا أُخْرِجَهُ ابنُ حِبَّانَ في «صَحيحِهِ» (9/340)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ التَّرغيبِ» (2576).

وأَخْبَرَ ﷺ أَنَّ خيرَ الجيرانِ عندَ اللهِ مَنْ كانَ مُحسِنًا لجارِهِ.

ففي سُنَنِ التِّرمِذِيِّ بسَنَدٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «المِشْكَاةِ» أَن حديثٍ عبدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و رَضَّالِلَهُ عَنْهُمَا قال: قالَ رسولُ اللهِ وَلَيَّالِلَهُ الْأَصحابِ عندَ اللهِ خَيرُهُمْ لِحَاجِهِ، وخَيرُ الجيرانِ عندَ اللهِ خَيرُهُمْ لِحَارِهِ».

ومعنى «خَيرُ الجيرانِ عندَ اللهِ» - أَيُّمَا النَّاسُ - أَيْ أَكْثَرُهُمْ ثوابًا عِندَهُ. ومعنى «خَيرُهُمْ لِجَارِهِ» أَيْ أَكثَرُهُمْ إحْسَانًا إليْهِ وَلَوْ بالنَّصِيحَةِ.

أَيُّمَا النَّاسُ إِنَّهُ يَجْمُلُ بالجارِ أَنْ يُحْسِنَ إلى جارِهِ بإيْصالِ ضُرُوبِ الإِحْسَانِ إليْهِ بِحَسَبِ الطَّاقَةِ كَالْهَدِيَّةِ وَالسَّلامِ وطلاقَةِ الوَجْهِ عندَ لِقَائِهِ، وتَفَقُّدِ حالِهِ، ومعاوَنَتِهِ فيما احْتاجَ إليهِ إلى غيرِ ذلِكَ، وكفِّ الأَذَى عنهُ على اختلافِ أنواعِهِ حِسِّيَةً كانتُ أَوْ مَعْنَويَّةً (2).

فَهُ وَصَانِ اللَّهِ عَلَيْكُ مَسَلَمٍ اللهُ مَن حديثِ أَبِي ذَرِّ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: إِنَّ خَلَيْلِي ﷺ وَاللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ الْفُرُ أَهْلَ بَيتٍ مِنْ جيرانِك، فَأَصِبْهُمْ أُوصَانِ: الإِذَا طَبَخْتَ مَرَقًا فَأَكثِرْ مَاءَهُ. ثُمَّ انْظُرْ أَهْلَ بَيتٍ مِنْ جيرانِك، فَأَصِبْهُمْ مَنها بِمعْروفٍ اللهُ ا

ومعنى «أكثر ماءَهُ» - أَيُّمَا النَّاسُ - أَيْ زِدْهَا مِنَ المَاءِ لَتَكُثُرَ وتُوزَّعَ على جِيرانِكَ. ومعنى «فَأَصِبْهُمْ منها بمعْروفٍ» أي أعْطِهِمْ مِنْها شيئًا بِوَرْجُهٍ طَلْقِ سَهْلٍ مُنْبَسِطٍ. فالجارُ - أَيُّمَا النَّاسُ - يَشُمُّ رائِحَةَ الطَّعامِ في بَيْتِ جارِهِ فَلا أَفْضَعُ من مَنْعِ الشَّيْءِ اليسِيْرِ، وهُنا فائدةٌ أَنَّهُ لا يَنْبَغِيْ للمُهْدِي لِجَارِهِ أَنْ يَحْتَقِرَ القَلِيلَ لأَنَّ النَّبِيَ وَيَنْكِينَهُ قَال كَما

<sup>(1) (</sup>صَحيحٌ) أخرجَهُ التّرمِذِيُّ (1944)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «المِشْكاةِ» (4987).

<sup>(2)</sup> انظرُ «الفتحَ» (10/456).

<sup>(3)</sup> رَواهُ مسلمٌ (2625).

في سُنَنِ التَّرِمِذِيِّ بسندِ صحيحِ صحَّحَهُ الأَلبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" أَ من حديثِ أَبِي ذَرَّ رَضَيَّا اللهِ عَلَيْ أَحَدُكُمْ شَيئًا من المعرُوفِ فإنْ أَبَدُ ذُرًا فَأَكْثِرُ مَرَقَتَهُ واغْرِفُ لَمَ يَعِدُ فَلْيَلْقَ أَخَاهُ بِوَجْهِ طَلْقٍ، وإذا اشْتَرَيْتَ لَحَمَّا أو طبَخْتَ قِدْرًا فَأَكْثِرْ مَرَقَتَهُ واغْرِفُ مِنْهُ يَجَادِكَ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ولا يَنْبَغِيْ للجارِ أَنْ يُحْتَقِرَ هَدِيَّةَ جارِهِ ولو قلَّتْ فَقَدْ وَرَدَ النَّهْيُ عَنْ ذلِكَ.

ففي «الصَّحيحَينِ» (2) من حديثِ أبي هُرَيْرَةَ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ قال: كانَ النَّبِيُّ عَلَيْكُ فَيُ اللَّهِ عَلَيْكُ وَ عَلَيْكُ وَ اللَّهِ عَلَيْكُ وَ اللَّهِ عَلَيْكُ وَ اللَّهُ عَلَيْكُ وَ اللَّهُ عَلَيْكُ وَ اللَّهُ عَلَيْكُ وَ اللَّهُ اللَّ

وَالجَارُ القَرِيبُ - أَيُّهَا النَّاسُ - أُولى بالإحسانِ ثُمَّ الأقربُ فالأقربُ.

لما في «صحيحِ البُخاريِّ» (4) من حديثِ عائشةَ رَضَّالِلَّهُ عَنْهَا قالتْ: قلتُ: يا رسولَ اللهِ، إنَّ لي جارَتَيْنَ فإلى أَيِّمَا أُهْدِيْ ؟ قال: «**إلى أَقْرَبِهَا مِنْكِ بَابًا**».

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّهُ يَحْسُنُ بِالمُسْلِمِ أَنْ يَتَفَقَّدَ جِيرانَهُ فقدْ يَكُونُ جارُهُ مَرِيضًا أو جائِعًا أو مُحْتاجًا وهو لا يَعْلَمُ.

<sup>(1) (</sup>صَحيحٌ) أَخْرَجَهُ التِّرِمِذِيُّ (1833)، وصَحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الجَامِعِ" (7634).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (6017)، ومسلمٌ (1030).

<sup>(3) «</sup>شرحُ النَّوويِّ على مُسلمٍ» (1/119).

<sup>(4)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (2259).

فقد أُخْرِجَ الطبرانيُّ بسنَدٍ صحيحٍ لِغَيْرِهِ قالَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ التَّرغيبِ» (أَ من حديثِ ابنِ عبَّاسٍ رَضَوَّلِنَهُ عَنْهُمَا قال: قالَ رسولُ اللهِ وَيَتَلِيْكُمْ : «ليسَ المؤْمِنُ الَّذِي يَشْبَعُ وجارُهُ جائِعٌ ».

وأخْرِجَ البُخارِيُّ في «الأَدَبِ المُفْرَدِ» بسندٍ قال عنهُ الألبانيُّ في «الصَّحِيحةِ» (2) حَسَنٌ لِغَيْرِهِ عن نافع عَنِ ابنِ عُمَرَ قال: لقد أَتى علينا زمان أو قال: حِيْنٌ وما أَحَدُّ أَحَقُ بِدِينارِهِ ودِرْهمِهِ مِنْ أَخِيهِ المُسْلمِ، ثُمَّ الآنَ الدينارُ والدِّرْهَمُ أَحَبُّ إلى أحدِنَا من أخيه المُسلم، سَمِعْتُ النَّبيَ عَيَالِيَّةٍ يقولُ: «كَمْ مِنْ جارٍ مُتَعَلِّقٍ بجارِهِ يومَ القِيامَةِ، فَولُ: يا ربِّ! هذا أُغلَقَ بَابَهُ دُونِيْ، فَمَنَعَ معرُوفَه!».

وأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ.

<sup>(1)</sup> **(صَحيحٌ لِغَيْرِهِ)** أخرجَهُ الطبرانيُّ في «الكبيرِ» (154/12)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صَحيحِ الترغيبِ» (149).

<sup>(2)</sup> **«حَسَنُ لِغَيْرِهِ»** أخرجَهُ البُخاريُّ في «الأَدبِ المُفُردِ»، وقالَ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (2646) حسنٌ لِغَيْرِهِ.

الخُطْبةُ الثّانيةُ \_ تحريمُ أَذِي الجارِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ.

أَمَّا بَعدُ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ لَ أَيُّهَا النَّاسُ لَ عَنْ «آدابِ الجِوارِ» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ «تَحْريم أَذَى الجارِ».

أَيُّهَا النَّاسُ أَذَى الجارِ كبيرةٌ من كبائِرِ الذُّنوبِ.

قَالَ الإِمَامُ الذَّهَبِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ فِي كَتَابِهِ الكَبَائِرِ: «الكبيرَةُ الثَّانِيَةُ والحَمْسُونَ أَذَى الجارِ». واللهُ \_ سُبِّحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ قَدْ تَكَفَّلَ لِمَن اجْتَنَبَ الكبائِرَ أَنْ يُكَفِّرَ عَنْهُ الصَّغائِرَ وَيُدْخِلَهُ الجَنَّةَ

فقالَ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ إِن تَجْتَىنِبُوا كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيَعَاتِكُمُّ وَنُدِّخِلْكُم مُّذَخَلًا كَرِيمًا ﴿ ﴾ (النِّنَبَالَةِ: 31).

أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ أَقْسَمَ النَّبِيُّ عَيَيَكِيْهِ على نَفْي الإِيْمانِ - ثَلاثًا - على مَنْ لَا يأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ أَيْ غوائِلَهُ وشَرَّهُ أو ظُلْمَهُ.

فقالَ كما في "صحيحِ البُخارِيِّ "(أ) منْ حديثِ أبي شُرَيْحِ رَضَيَّلِيَّةُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَيَّلِكِيَّةٍ قَالَ: «والله لا يُؤْمِنُ، والله لا يُؤْمِنُ، والله لا يُؤمِنُ». قِيلَ: مَنْ يا رسولَ الله؟ قالَ: «الذي لا يَأْمَنُ جارُهُ بَوَا ثِقَهُ».

قال العلامَةُ ابنُ عُثَيْمِيْنَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ في معنى بَوَائِقِهِ: «يعني غَدْرَهُ وخِيَانَتَهُ وظُلْمَهُ وعُدُوانَهُ، فالذي لا يَأْمَنُ جارُهُ من ذلكَ ليسَ بِمُؤْمنٍ وإذا كان يفعلُ ذلكَ ويُوقِعُهُ فِعُلَا فهو أَشَدُّ. وفي هذا دليلٌ على تحريم العُدُوانِ على الجارِ سواءً أكانَ ذلك

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (6016).

بالقَولِ أو بالفِعْلِ أَمَّا بالقَولِ بأَنْ يَسْمَعَ مِنهُ مَا يَزْعِجُهُ ويُثْلِقُهُ كَالَّذِيْنَ يَفْتَحُونَ الرَّاديُو أو التِّليفِزْيُونَ أو غيرَهُما ممَّا يُسْمَعُ فَيُزْعِجَ الجِيرانَ، فَإِنَّهُ مُعْتِدٍ عليهِمْ ولا يَحِلُّ لَهُ ولو فَتَحَهُ على كتابِ اللهِ وهُو ممَّا يُزْعِجُ الجيرانَ بصَوْتِهِ فإِنَّهُ مُعْتِدٍ عليهِمْ ولا يَحِلُّ لَهُ أَنْ يَفْعَلَ ذلكَ، وأَمَّا بالفِعْلِ فيكُونُ بإِلْقاءِ الكناسَةِ حولَ بَابِهِ، والتَّضْيِيْقِ عليهِ عندَ مداخلِ بابِهِ أو بالدَّقِ أو ما أَشْبَهَ ذلكَ ممَّا يضُرُّهُ، ومِنْ هذا - أَيْضًا - إذا كانَ لَهُ نَخْلَةٌ مُعْتَدِ عارِهُ عَوْلَ جِدارِ جارِهِ فكانَ يَسْقِيها حتَّى يُؤْذِي جارَهُ بِهَذا السَّقْيِ، فإنَّ ذلكَ مَن بوائِقِ الجارِ فلا يَحِلُّ لَهُ، إذنْ يَحُرُمُ على الجارِ أَنْ يُؤْذِي جارَهُ بِهَذَا السَّقْيِ، فإنْ فَعَلَ فإنَّهُ ليسَ بمؤمنٍ والمعنى أَنَّهُ ليْسَ متَّصِفًا بصفاتِ المؤمنينَ في هذه المُسْأَلَةِ التي خالفَ بها الحَقَّ» (أ).

وفي «صحيح مسلم» (2) منْ حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضِّكَ إِنَّكُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْكِ قَالَ: «لا يَدْخُلُ الجَنَّةَ مَنْ لا يَأْمَنُ جارُهُ بَوَا ثِقَهُ».

وأَذِيَّةُ الجارِ - أَيُّهَا النَّاسُ - تَتَفاوَتُ فبعضُها أَعْظَمُ من بعْضٍ. وأَعْظَمُ أَذِيَّةٍ تنالُ الجارَ هي أَذِيَّتُهُ في أَهْلِهِ وهي مِنْ أَعْظَم الذُّنُوبِ عندَ اللهِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (3) منْ حديثِ عبدِ اللهِ بنِ مَسْعودٍ رَضَّ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَأَلْتُ النَّبِيَّ عَيَّ اللهِ بِنِّ اللهِ بِنَّا وهو خَلَقَكَ». قلتُ: النَّبِيَ عَيَّ اللهِ بِنَّا وهو خَلَقَكَ». قلتُ: إِنَّ ذَلكَ لعظيمٌ، قُلتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قالَ: «وأَنْ تَقْتُلَ وَلَدَكَ تَخَافُ أَنْ يطعَمَ مَعَكَ». قلتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قالَ: «وأَنْ تَقْتُلَ وَلَدَكَ تَخَافُ أَنْ يطعَمَ مَعَكَ». قلتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قالَ: «أَنْ تَزْنِي حَلِيْلةَ جارِكَ».

ومَنْ آذى جارَهُ - أَيُّهَا النَّاسُ - فقد اسْتَحَقَّ لعْنَةَ النَّاسِ.

<sup>(1)</sup> شرحَ كتابِ «الكبائِرِ» للحافِظِ الذَّهَبِيِّ شَرْحُ ابنِ عُثَيْمِيْنَ رَجِمَهُ ٱللَّهُ (ص332).

<sup>(2)</sup> رَواهُ مُسلمٌ (46).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (4477)، ومسلمٌ (86).

ففي سُنَنِ أبي داودَ بسَنَدِ حَسَنِ صحيحٍ كما قال الألبانيُّ في "صحيحِ التَّرغيبِ" أَنْ مَنْ حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضِيَّالِلَهُ عَنْهُ قالَ: جاءَ رجلٌ إلى رسولِ اللهِ يشكُو جارَهُ. فقال لَهُ عَنَاكُ في الطَّريقِ : «اذْهَبْ فاطْرَحْ مَتَاعَكُ في الطَّريقِ». فَفَعَلَ، فجعلَ النَّاسُ يَمرُّونَ ويسْأَلُونَهُ، فيُخْبِرَهُمْ خَبَرَ جارِهِ، فجعلَوْا يلْعَنُونَهُ، فَعَلَ الله بِهِ وفَعَلَ وبَعْضُهُمْ يدْعونَ عليهِ، فجاءَ إليهِ جارُهُ، فقال: ارْجِعْ فإنَّكَ لَنْ تَرَى منَ شيئًا تَكْرَهُهُ.

وفي مسند أحمد بسند صحيح صحّحه الألباني في «صحيح التَّرغيبِ والتَّرهِيبِ» (2) من حديثِ أبي هُرَيرَة رَضَيَّالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رجلٌ: يا رسولَ اللهِ، إن فُلانَة تُكثِيرُ من صلتِها وَصَدَقَتِها وصيامِها غيرَ أَنَّها تُؤذِيْ جيرانَها بِلِسَانِها. قال عَلَيْكَالِيَّةِ: «هي في النَّارِ».

قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، فَإِنَّ فُلاَنَةً يُذْكَرُ مِن قَلَّةِ صَيَامِها وَصَدَقَتِها، وأُنَّها تَتَصَدَّقُ بِالأَثْوَارِ مِن الأَقِطِ، ولا تؤذِيْ جِيرانَها بلسَانِها. قالَ: «هي في الجَنَّةِ».

أَيُّهَا النَّاسُ من مِنَّا يُحِبُّ أَنْ يكونَ جارُهُ خَصْمَهُ يومَ القِيامَةِ.

ففي مسْنَدِ أحمدَ بسندِ حَسَنِ حسَّنَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ التَّرغيبِ" (3) منْ حديثِ عُقْبَةَ بنِ عامِرٍ رَضِّ اللهِ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ : «أَوَّلُ خصْمَيْنِ يَوْمَ القِيامَةِ جارَانِ".

أَيُّهَا النَّاسُ ليسَ حَقُّ الجارِ بِكَفِّ الأَذَىٰ عَنْهُ فَحَسْبُ بَلْ حَقُّهُ كَمَا يَكُونُ بِكَفِّ الأَذَى عَنْهُ فيكونُ بالصَّبْرِ على أَذَاهُ.

<sup>(1) (</sup>حَسَنٌ صحيحٌ أخرجَهُ أبو داود (5153)، وقال الألبانيُّ في "صحيحِ التَّرغِيبِ" (2559) حَسَنٌ صحيحٌ.

<sup>(2) (</sup>صحيحًا أخرجَهُ أحمدُ (2/44)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ التَّرْغِيبِ" (2560).

<sup>(3)</sup> احَسَنُ أخرجَهُ أحمدُ (1/4)، وقالَ الألبانيُّ في الصحيحِ التَّرْغِيبِ الرَّرْ 255) حَسَنٌ.

كما تقدَّمَ في الحديثِ وفِيْهِ قالَ الرَّسُولُ ﷺ للرَّجُلِ الذي جاءَ يشْكُو إليهِ جارَهُ: «اذْهَبْ فاصْبِرْ». قالَهُ ثلاثًا.

وأَجْرُ الصَّبْرِ على أَذِيَّةِ الجارِ - أَيُّهَا النَّاسُ - لَعَظِيْمٌ. وهو أَنْ يَكُونَ الصابرُ على أذيَّةِ الجارِ مِثَنْ يُحِبُّهُ اللهُ.

أَيُّمَا النَّاسُ مَنْ بَلَغَهُ هذا الحديثُ عن الصَّادقِ المَصْدُوقِ ثَمَنَّ أَن يَكُونَ له جارٌ يُؤْذِيْهِ فَيَصْبِرَ رَجَاء أَن يكونَ مِمَّنْ يُحِبُّه اللهُ ـ تعالى ـ .

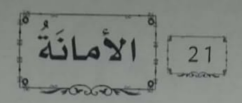
فعاقبةُ الصَّبرِ الجميلِ جميلٌ فهذا سَهلُ بنُ عبدِ اللهِ التَّسْتُريُّ رَحْمَهُ اللهُ كان له جارٌ ذِمِّيٌ كَمَا ذَكَرَ ذَلِكَ عنهُ الذَّهَبِيُّ في «الكبائرِ» وكانَ قَدِ انْبَثَقَ من كَنِيْفِهِ (أَيْ حَمَّامِ بَيْتِهِ) إلى بيتٍ في دارِ سَهلِ بَثَقٌ (والبَثَقُ هو اندفاعُ شيْءِ من البالوعَةِ) فكان سهلٌ يَضَعُ كُلَّ الى بيتٍ في دارِ سَهلٍ بَثَقٌ (والبَثَقُ هو اندفاعُ شيْءِ من البالوعَةِ) فكان سهلٌ يَضَعُ كُلَّ

<sup>(1) (</sup>صحيحٌ) أخرجَهُ أحمدُ (5/153)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيح التَّرْغِيبِ" (2569).

يوم الجَفْنَة تحتَ ذلك البَثِقِ فيَجْتَمِعُ ما يَسْقُطُ فيهِ من كَنِيْفِ (جارِهِ) المجُوسيُّ ويطرحُهُ باللَّيلِ حيثُ لا يراهُ فمكَثَ رَجِمَهُ اللَّهُ على هَذِهِ الحَالِ زَمانًا طَوِيلًا إلى أَنْ حَضَرَتْ سَهلًا الوَفاةُ، فاسْتَدْعى جارَهُ المجوسِيَّ وقالَ لَهُ: ادْخُلْ ذلِكَ البَيتَ وانظُرُ مَا فِيْهِ، فَدَخَلَ فَراًى ذلِكَ البَيْقَ والقَذَرَ يَسْقُطُ منه في الجَفْنَةِ، فقالَ: ما هذا الَّذي ما فيه فَدَخَلَ فَراًى ذلِكَ البَثَقَ والقَذَرَ يَسْقُطُ من دارِكَ إلى هذا البيتِ وأنا أَتَلَقَّاهُ بَالنَّهارِ وأَلقِيْهِ باللَّيلِ، ولو لا أَنَّهُ حَضَرَنِيْ أَجَلِيْ، وأنا أَخَافُ أن لا تَشَيعَ أخلاقُ غيرِيْ باللَيلِ، ولو لا أَنَّهُ حَضَرَنِيْ أَجَلِيْ، وأنا أَخَافُ أن لا تَشَيعَ أخلاقُ غيرِيْ لذلكَ، وإلَّا لمُ أُخْبِرُكَ فافعَلُ ما ترى، فقال المجوسِيُّ: أَيُّهَا الشَّيْخُ أَنْتَ تُعَامِلُنِيْ بهذِهِ المعامَلَةِ منذ زمانٍ طويلِ وأنا مقيمٌ على كُفْري؟ مدَّ يَدَكَ فأنا أَشْهَدُ أَنْ لَا إِللَهَ إلّا اللهُ وأَنَّ محمدًا رسولُ اللهِ، ثُمَّ ماتَ سهلٌ رَحِمَهُ اللّهُ.

فَنَسْأَلُ اللهَ أَنْ يَهْدِيَنا وإِيَّاكُمْ لِأَحْسَنِ الأَخْلاقِ والأَعْمَالِ والأَقْوالِ، وأَنْ يُحْسِنَ عَاقِبَتَنا إِنَّهُ جوادٌ كَرِيمٌ رؤوفٌ رحيمٌ (١).

<sup>(1)</sup> انظرُ «شرحَ الكبائِرِ» للعلَّامَةِ ابن عُثَيْمِيْن رَحِمَهُ ٱللَّهُ (ص332 - 333).



## الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إلله إلَّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (النَّفَيْمَاكَ : 102).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاّةً وَاللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ عَلَيْهُم مَ وَقِيبًا ﴾ (النِّسَيِّلَةِ: 1).

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ۞ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرَلَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْزَلْبُ : 70 - 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدِ - وَ اللهِ وَخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدِ - وَ اللهِ وَكُلَّ اللهِ وَكُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. وشرَّ الأُمُورِ مُحْدُ اللهُ معكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنِ «الأَمَانَةِ».

أَيُّهَا النَّاسُ الأمانةُ مِنْ أعظمِ الصَّفاتِ الخُلُقِيَّةِ التي وَصَفَ اللهُ بها المؤمنينَ بقولِهِ: ﴿ وَالَّذِينَ هُرَ لِأَمَننَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴾ (المِنْ أَبُونَ ؛ 8، المَحَلِقَ : 32).

قال ابنُ كثير رَحِمَهُ أللَّهُ: «أَيْ: إِذَا اثْتُمِنُوا لَمْ يَخُونُوا، وإذَا عَاهَدُوا لَم يَغْدُرُوا وهذه صفاتُ المنافِقِينَ »(1).

أيُّهَا النَّاسُ الأمانةُ لا تَقْتَصِرُ على حِفْظِ الودَائعِ بل هي أَعَمُّ من ذلكَ بِكَثيرٍ.

<sup>(1) «</sup>تفسيرُ ابنِ كثيرِ» (5/463).

قال الله له مُنبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَنَاتِ إِلَى آهَلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُمُوا بِٱلْعَدْلِ إِنَّ ٱللهَ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِيَّةِ إِنَّاللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ ﴾ ( النِّنَاتِيَّا فِي : 58).

قال ابن كثير رَحِمَهُ اللّهُ : «يُخبرُ اللهُ أَنّهُ يأمُرُ بأَدَاءِ الأَماناتِ إلى أهلِها... وهو يَعُمُّ جميعَ الأماناتِ الواجبَةِ على الإِنسانِ من حقوقِ اللهِ - عزَّ وجَلَّ - على عبادِهِ من الصَّلاةِ والزَّكاةِ والصيَّامِ والنَذْرِ وغيرِ ذلِكَ ممَّا هو مُؤْمَّنٌ عليهِ لا يَطلِعُ عليهِ العبادُ. ومن حقوقِ العِبادِ بعضِهِ على بَعْضٍ كالودائِعِ وغيرِ ذلكَ مما يأتمنون به من غير اطلاع بينه على ذلك، فَأَمَرَ اللهُ - عزَّ وجَلَ - بأَدَائِها فمَنْ لم يَفْعَلْ ذلك في الدنيا أُخِذَ مِنْ ذلك يُومَ القيامَةِ (١٠).

وقال الله - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى - : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخُونُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَنَيْكُمُ وَقَالَ الله عَلَيْ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَنَيْكُمُ وَقَالَ الله عَلَيْ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَنَيْكُمُ وَقَالَ الله عَلَيْ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَنَيْكُمُ وَقَالَ الله وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَا لَهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَا لَهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَا لَهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَا لَهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَا لَا الله وَاللَّهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَا لَهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَا لِهُ اللَّهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَا لَهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَنَا لِي الله وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلًا أَمُنالِقًا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّالِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

قال ابنُ كثيرٍ رَحِمَهُ ٱللّهُ: «والخيانَةُ تَعُمُّ الذُّنُوبَ الصِّغارَ والكِبارَ اللَّازِمَةَ والمتَعَدِّيةَ.
قال عليُّ بنُ أبي طَلْحَةَ عن ابنِ عباسٍ رَضِيَّالِلَهُ عَنْهُمَا: (ولا تَخُونُواْ أَمَانَا تِكُمْ) الأمانةُ هي الأَعالِ التي ائتَمَنَ اللهُ عليها العِبادَ ـ يعني الفَرِيْضَةَ. يقولُ: لا تَخُونُوا: لا تَنْقُضُوها. وقال في روايةٍ: ﴿لَا تَخُونُواْ اللهَ وَالرَّسُولَ ﴾ . يقولُ: بتَرْكِ سُنَّةِ وارْتِكابِ مَعْصِيتِهِ »(2). وقال في روايةٍ: ﴿لَا تَخُونُواْ اللهَ وَالرَّسُولَ ﴾ . يقولُ: بتَرْكِ سُنَّةِ وارْتِكابِ مَعْصِيتِهِ »(2). أيمًا النَّاسُ لقد رَغَّبَ نَبِينًا عَلَيْكَالَةٍ في حِفْظِ الأمانَةِ وحذَّرَ من إضاعَتِها في أحاديثَ كثرةِ فمنْها:

<sup>(1) «</sup>تفسيرُ ابنِ كثيرِ» (2/232).

<sup>(2) «</sup>تفسيرُ ابنِ كثيرِ» (41/4).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (59).

يُحدِّثُ، فقالَ بعضُ القومِ: سَمِعَ ما قالَ فَكَرِهَ ما قالَ. وقال بعْضُهُمْ: بلْ لَمْ يَسْمَعُ، حَتَّى إذا قَضَى حدِيْثَهُ. قالَ: «أَينَ أراهُ السَّائِلَ عن السَّاعَةِ؟». قال: ها أنا يا رسولَ اللَّهِ، قالَ: «إذا ضُيِّعَتِ الأمانَةُ»، قال: كَيفَ إضاعَتُها؟ قالَ: «إذا وُسِّدَ الأمرُ إلى غيرِ أَهْلِهِ فانْتَظِر السَّاعَة».

وفي سُننِ التِّرمِذِيِّ وأَبِي داودَ بسَنَدٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (أَنَّ الْمَانَةَ إِلَى مَنِ منْ حديثِ أَبِي هُرَيرَةَ رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيْلَةٍ : «أَدُّ الأَمانَةَ إِلَى مَنِ منْ حديثِ أَبِي هُرَيرَةَ رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيْلَةٍ : «أَدُّ الأَمانَةَ إِلَى مَنِ الْتُتَمَنَك، ولا تَخُن من خانك».

وأخرجَ الخرائطيُّ في «مكارمِ الأخلاقِ» بسَندِ حَسَنٍ حسَّنَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (2) منْ حديثِ أَنسٍ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: «أَوَّلُ ما تَفْقِدُونَ مِنْ دينِكُمُ الأمانَةُ وآخِرُها الصَّلاةُ».

كم أخبر عَلَيْكَ أَنَّ خيانَةَ الأمانَةِ صِفَةٌ مِنْ صِفاتِ المنافقينَ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (3) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ : «آيةُ المنافِق ثلاثُ: إذا حدَّثَ كَذَب، وإذا وَعَدَ أَخْلَفَ، وإذا اثْتُمِنَ خَانَ».

أيُّهَا النَّاسُ ما أكثر ميادِينَ الأمانَةِ فسَأَقْصِرُ حديثي مَعَكُمْ في هذِهِ العَجَلَةِ على أمانَةِ التَّوظِيْفِ!

أَيُّهَا النَّاسُ الأَساسُ في اختيارِ كلِّ موظَّفٍ أو عاملٍ أن يَكونَ قَوِيًّا أميْنًا؛ لأنَّهُ بالقُوَّةِ يَسْتطيعُ القيامَ بالعملِ المطلوبِ منْهُ، وبالأمانَةِ يُؤدِّيهِ على وجْهٍ تَبْرَأُ بِهِ ذَمَّتُهُ.

<sup>(1) (</sup>صحيحًا أخرجه أبو داود (3535)، والترمذيُّ (1246)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحةِ» (424).

<sup>(2)</sup> **«حَسَنُ»** أخرجه الخرائطي في «مكارم الأخلاقِ» (ص28)، والضياء في «المختارة» (1/495)، وحسنه الألبانيُّ في «الصَّحيحةِ» (4/319).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (33)، ومسلمٌ (59).

وقد أخبرَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلُ - عن إحْدَى ابْنَتَيِّ صاحِبِ مَدْيَنَ أَنَّهَا قَالَتْ لِإِبِيْهَا لَا سَقَى لَهَا مُوسَى عَيَّلِيْنَةِ : ﴿ يَتَأْبَتِ ٱسْتَغْجِرُهُ ۚ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرْتَ ٱلْقَوِيْ ٱلْأَمِينُ ﴿ ﴾ لَنَّا سَقَى لَهَا مُوسَى عَيَّلِيْنَةٍ : ﴿ يَتَأْبَتِ ٱسْتَغْجِرُهُ ۗ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرْتَ ٱلْقَوِيْ ٱلْأَمِينُ ﴾ لَا سَقى لهما موسى عَيَّلِيْنَةٍ : ﴿ يَتَأْبَتِ ٱسْتَغْجِرُهُ ۗ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرْتَ ٱلْقَوِيْ ٱلْأَمِينُ ﴿ وَكَا أَبِنِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقال الله مُ سُبّحنَه مُ وَتَعَكَل عَنِ العِفْرِيتِ من الجِنِّ الذي أَبْدى استعداده لسليهانَ وَقَال الله مُ سُبّحنَه مُ وَتَعَكَل عَنْ العِفْرِيتِ من الجِنِّ الذي أَبْدى استعداده لسليهانَ وَعَلَيْهِ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ

والمعنى: أَنَّهُ جَمعَ بين القُدْرَةِ على حَمْلِهِ وإِحْضارِهِ والمحافَظَةِ على مُحْتَوياتِهِ. وأخبرَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَق \_ عَنِ يُوسُفَ عَيَلِكِيْهُ أَنَّهُ قال لِلْمَلِكِ: ﴿ قَالَ آجْعَلَنِي عَلَىٰ خَرَآبِنِ ٱلأَرْضِ ۚ إِنِّ حَفِيظُ عَلِيمٌ ﴿ ﴾ ( بُولَهُمْ فَنَا : 55).

> والمعنى: أنَّهُ خازنٌ أمينٌ ذو علم وبصيرةٍ بها يتولَّاهُ. وضدُّ القُوَّةِ والأمانَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - العجزُ والخِيانَةُ.

كما في «صحيح البُخاريِّ» من حديثِ عمرو بن مَيْمُونٍ قال: قال عُمَرُ بنُ الخطَّابِ رَضِيَّالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: «فإنْ أصابَتِ الإمْرَةُ سَعْدًا فهوَ ذاكَ، وإلا فَلْيَسْتَعِنْ بِهِ أَيُّكُم ما أُمِّرَ، فإني لَمْ أَعْزِلْهُ عن عَجْزٍ ولا خِيانَةٍ».

وفي «صحيحِ مسلمٍ» (2) منْ حديثِ أبي ذرِّ رَضَيَالِلَّهُ عَنْهُ قالَ: قلتُ: يا رسولَ اللهِ، ألا تَستَعْمِلُني؟

قال: فضربَ بيدِهِ على مِنكَبِي، ثُمَّ قالَ: «يا أبا ذر إِنَّكَ ضَعِيفٌ، وإِنَّمَا أَمَانَةُ، وإِنَّمَا يومَ القيامَةِ خِزْيٌ ونَدَامَةٌ إلا مَنْ أَخَذَها بِحَقِّها وأَدَّى الذي عليهِ فيها».

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (3700).

<sup>(2)</sup> رُواهُ مسلمٌ (1825).

وفي «صحيحِ مسلمٍ» أن منْ حديثِ أبي ذرِّ رَضَيَلِيَّهُ عَنهُ أَنَّ رسولَ اللهِ عَيَّلِيَّةٍ قال: «يا أبا ذرِّ إني أراكَ ضَعِيْفًا، وَإِنِي أحبُّ لَكَ ما أُحِبُّ لِنَفْسِي، لا تَأَمَّرَنَّ على اثْنَيْنِ، ولا تَوَلَّيَنَّ مالَ يتيم».

أَيُّمَا النَّاسُ إِنَّهُ يَجْمُلُ بِالمُوظَّفِ أَنْ يُعامِلَ غيرَهُ مِن النَّاسِ بِهَا يُحِبُّ أَنْ يُعَامَلَ بِهِ. ففي «صحيح مسلم» (2) من حديثِ عبدِ اللهِ بنِ عمرو رَضَيَّلَيْهُ عَنْهُمَا قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيْلَةٍ : «مَنْ أحبَّ أن يُزَحْزَحَ عن النَّارِ ويُدْخَلَ الجَنَّةَ فلْتَأْتِهِ منيَّتُهُ وهو يُؤْمِنُ بِاللهِ واليومِ الآخِرِ، ولْيَأْتِ إلى النَّاسِ الذي يُحِبُّ أَنْ يؤتَى إليهِ».

والمعنى - أَيُّهَا النَّاسُ - عامِلِ النَّاسِ بمِثْلِ ما تُحِبُّ أَنْ يُعامِلُوكَ بِهِ.

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (3) منْ حديثِ أَنَسٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: «لا يَوُمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبُّ لِأَخِيْهِ ما يُحِبُّ لِنَفْسِهِ».

وقد ذُمَّ الله - سُبْحَنه و وَتَعَكَل - من يُعامِلُ غَيْرَهُ على خِلافِ ما يُحبُّ أَنْ يُعَامَل بِهِ. فقال - سُبْحَنه و وَتَعَكَل - : ﴿ وَيُلُ لِلمُطَفِّفِينَ ﴿ اللَّهِ الدِّينَ إِذَا ٱلْكَالُواْ عَلَى ٱلنَاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾ وَيُلُ لِلمُطَفِّفِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾ وقيلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾ .

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (4) منْ حديثِ المُغِيْرَةِ بْنِ شُعْبَةَ رَضَاً لِللَّهُ قَالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكُمْ عُقُوقَ الأُمَّهَاتِ، وَوَأَدَ البَنَاتِ، ومَنْعًا وَهَاتِ، وكَوْهَ المُّمَّهَاتِ، وَوَأَدَ البَنَاتِ، ومَنْعًا وَهَاتِ، وكَوْهَ المُّمَّهَاتِ، وكَوْهَ المُّمَّالِ». ومَنْعًا وهاتِ، وكَوْهَ لَكُمْ قِيْلَ وقالَ، وكَثْرَةَ السُّؤالِ، وإضاعَةَ المالِ».

<sup>(1)</sup> رُواهُ مسلمٌ (1826).

<sup>(2)</sup> رُواهُ مسلمٌ (1844).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (13)، ومسلمٌ (45).

<sup>(4)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (2408)، ومسلمٌ (593).

- (211)

والشَّاهدُ مِن الحديثِ - أَيُّهَا النَّاسُ - في قَوْلِهِ ﷺ : «ومَنْعًا وَهاتِ». فإنَّهُ ذَمَّ الجَمُوعَ المَنُوعَ الذي يأْخُذُ ولا يُعْطيُ.

وقدْ ذَكَرَ اللهُ ـ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ ـ أُولياءَ اليَتَامَى بأَنَّهُمْ يَخْشَوْنَ على ذرِّيَّاتِهِمْ الصغارِ لو تَركُوْهُمْ.

فقال تعالى: ﴿ وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلَفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَــتَّقُوا اللّهَ وَلْيَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ۞﴾ (النَّسَيِّالِةَ : 9).

والمعنى - أَيُّهَا النَّاسُ - كَمَا أَنَّهُمْ يُحِبُّونَ أَنْ يُحْسَنَ إلى ذُرِّيَتِهِمُ الضِّعَافِ من بَعْدِهِمْ، فإِنَّ عليهِمْ أَنْ يُحْسِنُوا إلى اليَتَامى الَّذينَ لهم ولايَةٌ عليهم.

أَيُّهَا النَّاسُ أنَّهُ يَجْمُلُ بِالمُوَظَّفِ تقديمُ الأَسْبَقِ فالأَسْبَقِ من أصحابِ الحاجاتِ.

فمن العَدْلِ والإنْصافِ - أَيُّمَا النَّاسُ - ألا يُؤَخِّرَ المُوَظَّفُ مُتَقَدِّمًا من أصحابِ الحاجاتِ ولو كانَ بَغِيْضًا أو يُقدِّمَ مُتأخِّرًا ولو كانَ قريبًا بلْ يَكونُ التَّقْدِيْمُ عِنْدَهُ على حَسَبِ السَّبْقِ، وفي ذلك رَاحةٌ للمُوظَّفِ وأصحابِ الحَاجاتِ، وقد جاءَ في سُنَّةِ الرَّسُولِ عَلَيْكِيْهُ ما يَدُلُّ على ذلِكَ.

ففي «صحيحِ البُخارِيِّ» أَعْرَابِيُّ فقال: متى السَّاعةُ؟ فمضى رسولُ اللهِ عَيَلِيَّةٍ فَيَلِيَّةٍ فَيَ اللهِ وَيَلَيْقِهُ فَي السَّاعةُ؟ فمضى رسولُ اللهِ وَيَلَيْنِهُ فَي مُعْمَع مَا قَالَ فَكَرِهَ مَا قَالَ. وقَالَ بعْضُهُمْ: بلُ لَمْ يَسْمَع مَا قَالَ فَكَرِهَ مَا قَالَ. وقالَ بعْضُهُمْ: بلُ لَمْ يَسْمَع مَا قَالَ فَكَرِهَ مَا قَالَ. وقالَ بعْضُهُمْ: بلُ لَمْ يَسْمَع مَا قَالَ فَكَرِهَ مَا قَالَ. وقالَ بعْضُهُمْ: بلُ لَمْ يَسْمَع مَا قَالَ فَكَرِهَ مَا قَالَ. وقالَ بعْضُهُمْ: بلُ لَمْ يَسْمَع مَا قَالَ فَكَرِهَ مَا قَالَ. وقالَ بعْضُهُمْ: بلُ لَمْ يَسْمَع مَا قَالَ فَكَرِهَ مَا قَالَ. وقالَ بعْضُهُمْ: بلُ لَمْ يَسْمَع مَا قَالَ اللهِ وَيَلَيْلُ عَنْ السَّاعَةِ؟». قال: هَا أَنا يا رسولَ الله، قالَ: «إذا فَشِي حَدِيْتُهُ فَانْتَظِرِ السَّاعة»، قال: كَيفَ إضاعَتُها؟ قالَ: «إذا وُسِّدَ الله عَيرِ أَهْلِهِ فَانْتَظِرِ السَّاعة»، قال: كَيفَ إضاعَتُها؟ قالَ: «إذا وُسُدَ الله عَيرِ أَهْلِهِ فَانْتَظِر السَّاعة».

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (59).

والشَّاهِدُ من الحديثِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ الرَّسُولَ عَيَالِيَّةٍ لَمْ يُجِبِ السَّائِلَ عن السَّاعَةِ إلَّا بَعْدَ فَرَاغِهِ مِن تَحْديْثِ مَنْ سَبَقُوْهُ.

قال الحافِظُ ابنُ حَجَرٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «ويُؤْخَذُ مِنْهُ أَخْذُ الدُّرُوسِ على السَّبْقِ، وكذلك الفَتَاوى والحُكُوْ مَاتِ وَنَحْوِها»(1).

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1) «</sup>الفَتْحُ» (1/142).

الخُطْبةُ الثّانيةُ \_ من صِفاتِ الموظّفِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنْ «الأمانَةِ» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنُ «شيءٍ من صفاتِ المُؤظّفِ».

أَيُّا النَّاسُ إِنَّهُ يَجِبُ على كُلِّ مُوَظَّفٍ أَنْ يَكُونَ عَفِيفًا عَزِيزَ النَّفْسِ غَنِيَّ القَلْبِ، بَعِيدًا عن أَكُلِ أموالِ النَّاسِ بالباطلِ، عِمَّا يُقَدَّمُ لِهُ من رشْوَةٍ ولو سُمِّيَ هَدِيَّةً؛ لِأَنَّهُ إذا أَخَذَ أموالَ الناسِ بغيرِ حَقِّ أَكَلَها بالباطِلِ.

وقد حذَّرَ النَّبِيُّ عَيَاكِيَّةُ العُمَّالَ من أَخْذِ شَيْءٍ من المالِ ولو سُمِّيَ هَدِيَّةً.

ففي «الصَّحِيحَيْنِ» أَن منْ حديثِ أبي حَمِيْدِ السَّاعِدِيِّ رَضَّوَلِيَلُهُ عَنْهُ قَالَ: اسْتَعْمَلَ رسولُ اللهِ وَعَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وفي «الصَّحِيحَيْنِ» (2) منْ حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَامَ فينا رسولُ اللهِ عَلَيْكَ فَذَكَرَ الغلُولَ فَعَظَّمَهُ وعظَّمَ أَمْرَهُ، ثُمَّ قَالَ: «**لَأَلْفَيَنَّ أَحَدَكُمْ يَجِيءَ يوم القيامةِ** 

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (7174)، ومُسْلمٌ (1822) واللَّفْظُ لَهُ.

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (3073)، ومُسْلمٌ (331).

على رَقَبَتِهِ بعيرٌ لَهُ رُغَاءٌ، يقولُ: يا رسولَ اللهِ! أَغِثْنِي، فأقولُ: لا أملِكُ لك شيئًا، قد أَبلَغْتُك، لا أَلْفَينَ أحدكم يجِيءُ يوْمَ القيامَةِ، على رَقَبَتِهِ فَرَسٌ لَهُ حَمْحَمةٌ، فيقولُ: يا رسولَ اللهِ! أَغِثْنِي، فأقولُ: لا أمْلكُ لَكَ شَيئًا، قدْ أَبْلَغْتُك، لا أَلْفَينَ أحدكم يجِيءُ يوْمَ القيامَةِ، على رَقَبَتِهِ شأةٌ لها ثُغَاءٌ، يقولُ: يا رسولَ اللهِ! أَغِثْنِي، فأقولُ: لا أمْلكُ لَكَ شَيئًا، قدْ أَبْلَغْتُك، لا أَلْفَينَ أحدكم يجِيءُ يوْمَ القيامَةِ، على رَقَبَتِهِ نَفْسٌ لها صياحٌ، فيقولُ: يا رسولَ اللهِ! أَغِثْنِي، فأقولُ: لا أمْلكُ لَكَ شَيئًا، قدْ أَبْلَغْتُك، لا أَلْفَينَ أحدكم يجِيءُ يوْمَ القيامَةِ، على رَقَبَتِهِ نَفْسٌ لها صياحٌ، فيقولُ: يا رسولَ اللهِ! أَغِثْنِي، فأقولُ: لا أمْلكُ لَكَ شَيئًا، قدْ أَبْلَغْتُك، لا أَلْفَينَ أحدكم يجِيءُ يوْمَ القيامَةِ، على رَقَبَتِهِ صَامِتٌ، أَمْلكُ لَكَ شَيئًا، قدْ أَبْلَغْتُك، لا أَلْفَينَ أحدكم يجِيءُ يوْمَ القيامَةِ، على رَقَبَتِهِ صَامِتٌ، أَمْلكُ لَكَ شَيئًا، قدْ أَبْلَغْتُك، لا أَلْفَينَ أحدكم يجِيءُ يوْمَ القيامَةِ، على رَقَبَتِهِ صَامِتٌ، أَمْلكُ لَكَ شَيئًا، قدْ أَبْلَغْتُك، لا أَلْفَينَ أحدكم يجِيءُ يوْمَ القيامَةِ، على رَقَبَتِهِ صَامِتٌ، فيقولُ: يا رسولَ اللهِ! أَغِثْنِي، فأقولُ: لا أَمْلكُ لَكَ شَيئًا، قدْ أَبْلَغْتُكَ، لا أَلْفَينَ أحدكم يجِيءُ يوْمَ القيامَةِ، على رَقَبَتِهِ صَامِتٌ، فيقولُ: يا رسولَ اللهِ! أَغِثْنِي، فأقولُ: لا أَمْلكُ لَكَ شَيئًا، قدْ أَبْلَغْتُكَ».

والرِّقاعُ - أَيُّهَا النَّاسُ - في الحديثِ هي الثِّيابُ، والصَّامِتُ الذَّهَبُ والفِضَّةُ.

وفي مسندِ أحمدَ بِسَنَدِ صحيحِ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحِيحَيْنِ» (أ) منْ حديثِ أبي حَيْدٍ السَّاعِدِيِّ رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ عَيَلِيَّةٍ قالَ: «هدايا العَمَلِ عُلُولٌ».

والغُلولُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ هو الخِيانَةُ وغيرِها مِنَ الأعمالِ. والمرادُ أن هدايا العمالِ من جُمْلَةِ الغُلُولِ.

قال العبَّادُ ـ حَفِظَهُ الله ـ في «شرحِهِ لِسُنَنِ أبي داودَ» (2): «لا يَجُوزُ للعُمَّالِ ولا للمُوظَفِيْنَ قَبولُ الهدايا؛ لِأَنَّ الرَّسولَ عَيَلِكِيْ قالَ: «هدايا العُمَّالِ عُلُولٌ» يعني: ليسَ للمُوظَفِي أن يَقْبلَ هَدِيَّةً سواءً أكانتْ من مُوظَفِ عِندَهُ، أو من مُراجِع من المُراجِعِينَ للمُوظَفِ أن يَقْبلَ هَدِيَّةً سواءً أكانتْ من مُوظَفِ عِندَهُ، أو من مُراجِع من المُراجِعِينَ الذين يأتُونَ من الخارِجِ لحاجاتِهِم، فلا يجوزُ لَهُمْ أَنْ يُمُدُوا للمُوظَفِين ولا يجوزُ للمُوظَفِينَ أن يَقْبَلُوا منهم؛ لأَنَّ هذا من الغُلُولِ، كما في قِصَّةِ ابن اللَّتبيَّةِ الذي جاءَ للمُوظَفِيْنَ أن يَقْبَلُوا منهم؛ لأَنَّ هذا من الغُلُولِ، كما في قِصَّةِ ابن اللَّتبيَّةِ الذي جاءَ

<sup>(1) (</sup>صَحيحٌ أخرجَهُ أحمدُ (23601)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «الإرواءِ» (2622).

<sup>(2) «</sup>شرحُ سُنَنِ أبي داودَ» للعَبَّادِ (5/270).

بالصَّدَقاتِ وقالَ: هذا لكمْ وهذا أُهْدِيَ لِيْ، فأنْكَرَ ذلكَ رسولُ اللهَ ﷺ وقالَ: «فهلا جَلَسَ في بيتِ أَبِيْهِ أَوْ بَيْتِ أُمِّهِ لِيَنْظُرَ هَلَ تَأْتِيْهِ هَدِيَّةٌ؟». يَعنيُ ما أُعطيَ الهديَّةَ إلا بِسبَبِ كَونِهِ عَاملًا.

وكذلِكَ المدرِّسُ لا يجوزُ لَهُ أَنْ يَقْبَلَ الهديَّةَ من الطُّلَّابِ لاحْتَهَالِ الميلِ إليه ومحاباتِهِ بزيادَةِ دَرَجاتِه فتكونُ الهديَّةُ سببًا في ذلك ولكنَّهُ إذا كان أَهْدَى له كتابًا وقبِلَهُ فَإِنَّهُ يُعْطِيْهِ كتابًا أَحْسَنَ منهُ وبذلِكَ يَزولُ الإِشْكالُ».

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّهُ يجبُ على الموظَّفِيْنَ الذينَ يَعْمَلُونَ في إِيْرادَاتِ الدَّولةِ أَنْ يوْصِلُوا الأموالَ إليها كاملةً غيرَ مَنْقُوصةٍ.

لما في "صحيحِ مُسْلمِ" أن من حديثِ عُدَيِّ بن عُمَيْرَةٍ رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُ قال: سمعتُ رسولَ اللهِ وَيَلَيِّهِ يقولُ: «من اسْتَعْمَلْناهُ منكمْ على عَمَلٍ فَكَتَمَنَا يَخْيَطًا فما فَوقَهُ، كان غُلُولًا يَأْتِي بِهِ يومَ القيامَةِ».

فقولُهُ عَلَيْكَ : «فكتَمَنا» أَيْ: أَخْفَى عَنَّا.

وقولُهُ: «مِخْيَطًا» أَيْ: إِبْرةً.

وقولُهُ: «فما فَوقَهُ» أَيْ: فَشيئًا يكونُ فوقَ المِخْيَطِ في الصِّغرِ أو الكِبَرِ.

فَالْحَدَيْثُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ كَمَا قَالَ النَّوَوِيُّ رَحِمَهُٱللَّهُ : «مَسُوقٌ لِحَثِّ العُمَّالِ على الأَمانَةِ وتحْذِيرهِمْ من الخِيانَةِ»(2).

أَيُّهَا النَّاسُ لا يجوزُ لأَحَدٍ أَنْ يُسَوِّغَ لنفْسِهِ أَخْذَ أموالِ الدَّوْلَةِ بدعْوى أَنَّ الفَسَادَ مُنْتَشِرٌ والرَّشْوَةَ ضاربةٌ أَطْنابَها عِنْدَ الكِبارِ فَضْلًا عن الصِّغَارِ فإنَّ هذا منْ مُغالَطَةِ

<sup>(1)</sup> رَواهُ مسلمٌ (1833).

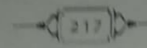
<sup>(2) «</sup>مرقاةُ المفاتِيْح» (74/6).

النَّفْسِ ومِنْ تَلْبِيْسِ إِبْلِيسَ فَإِنَّ كُلَّ إِنسَانٍ مَسْؤُولٌ عَنْ عَمَلِهِ يومَ القيامَةِ أَمَامَ الله، وَكُوْنُ الدَّوْلَةِ لا تعطِيْهِ مَا يَكْفِيْهِ فلا يُسَوِّغُ لِنَفْسِهِ أَكْلَ أَمُوالِ النَّاسِ بالباطِلِ بَلْ عليْهِ أَنْ يَبْحَثَ لَهُ عَنْ عَمَلٍ آخَرَ يَشُدُّ حَاجَتَهُ وحَاجَةَ عِيالِهِ لِأَنَّ الشَّرْعَ لَمْ يَأْذَنْ للمُوَظَّفِ أَنْ يَبْحَثَ لَهُ عَنْ عَمَلٍ آخَرَ يَشُدُّ حَاجَتَهُ وحَاجَةَ عِيالِهِ لِأَنَّ الشَّرْعَ لَمْ يَأْذَنْ للمُوَظَّفِ أَنْ يَبْحُثَ لَهُ عَنْ عَمَلٍ مَا هُوَ مُقَرَّرٌ لَهُ مِنَ الدَّوْلَةِ.

ففي سُنَنِ أبي داودَ بِسَنَدٍ صحيح صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الجامِعِ» (أَ) منْ حديثِ بُرَيْدَةَ رَضِيَّالِيَّةُ عنِ النَّبِيِّ عَيَّالِيَّةً قال: «مَنِ اسْتَعْمَلْنَاهُ على عَمَلٍ فَرَزَقْنَاهُ رِزْقًا فَمَا النَّبِيِّ عَيَّالِيَّةً قال: «مَنِ اسْتَعْمَلْنَاهُ على عَمَلٍ فَرَزَقْنَاهُ رِزْقًا فَمَا النَّبِيِّ عَلَى عَمَلٍ فَرَزَقْنَاهُ رِزْقًا فَمَا النَّبِيِّ عَلَى عَمَلٍ فَرَزَقْنَاهُ رِزْقًا فَهَا أَخَذَ بعدَ ذَلِكَ فَهُو غُلُولٌ».

اللَّهُمَّ وَفَقُ كُلَّ موظَّفٍ وعَاملٍ من المُسْلمينَ إلى أداءِ عَمَلِهِ على الوَجْهِ الذي يُرْضِيْكَ. اللَّهُمَّ إِنَا نَعوذُ بِكَ من شُرورِ أَنْفُسِنا وسيِّئاتِ أعمالنا. اللَّهُمَّ أصلحْ لنا شَأْنَنَا كُلَّهُ ولا تَكِلْنَا إلى أَنْفُسِنا طَرْفَةَ عَيْنٍ.

<sup>(1)</sup> الصحيح أخرَجَهُ أبو داودَ (2943)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في الصحيح الجامِع (6023).



# (22) خطر الديون

الخطبة الأولى:

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ به مِنْ شُرُورٍ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أنَّ مُحَمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَائِدٍ. وَلَا تُمُوثُنَّ إِلَّا وَٱلشَّمِ الشَّلِيثُونَ ﴾ (النَّاقِالِقَا: 102).
- ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ مِن لَفْسِ وَحِنْمَ وَخَلَقَ مِنْهَا رُوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَذِيرًا وَلِمَنَاءُ وَلَمَا أَنَّهُ ٱلنَّذِي فَسَاءً لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْجَامُ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النَّنَدُلَاءُ: ١).
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلَا سَدِيلًا ۞ يُسْلِحَ لَكُمْ ٱعْمَالُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ دُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الا ﴿ قَالَهُ عَالَهُ ٤٠٠ ٦١).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْي هَدْيُ مُحَمَّدِ \_ وَ اللَّالِةِ \_ ، وشَرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةِ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةِ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - فحديثي معكُمْ - أيُّهَا النَّاسُ - عَن «خَطِّر الدُّيُونِ».

أَيُّهَا النَّاسُ الدُّيونُ مما ابْتُلِي بِهِ كَثيرٌ من النَّاس وما مِن أَحَدِ إلا وهو مَدِينٌ.

فمنَ النَّاسِ من يَسْتَدِيْنُ للإنفاقِ على عِيالِهِ وفيما يُرْضِيُ اللهَ ويَأْخُذُ ذلكَ على نِيَّةِ السَّدادِ والوَفاءِ فَهُمْ داخِلُونَ - إن شاءَ اللهُ - في مثلِ قولِ رسولِ اللهِ عَيَالِيَّةِ كما في السَّدادِ والوَفاءِ فَهُمْ داخِلُونَ - إن شاءَ اللهُ - في مثلِ قولِ رسولِ اللهِ عَيَالِيَّةِ كما في السَّدادِ والبَخارِيِّ» (١) من حديثِ أبي هُريرَةَ رَضَالِللهُ عَنهُ : "مَنْ أَخَذَ أَمُوالَ النَّاسِ يُريدُ أَداءَها أَدَّاها اللهُ عنهُ».

<sup>(1)</sup> رُواهُ البُخَارِيُّ (2387).

ومن النَّاسِ من يأْخُذُ أموالَ النَّاسِ وليسَ لَهُ نِيَّةٌ في ردَّها فَهُمْ داخِلُونَ في مثلِ قولِهِ ﷺ كما في «صحيح البُخاريِّ» (أ) منْ حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ: «مَنْ أَخَذَ أموالَ النَّاسِ يُريدُ إتلافَها أَتْلَفَهُ اللهُ ـعزَّ وجَلَّ ـ».

وأمّا أصحابُ الأموالِ الذّينَ فَتَحَ اللهُ عليهِمْ وأعطاهُمْ فمنْهُمْ من يُفَرِّجُ كُرُباتِ الشّلمينَ ومنهم من يَتَجاوزُ عنِ المعْسِرينَ ويُعْسِنُ إلى المُوْسِرينَ ومنهم من يُشارِكُ في كثيرٍ من طُرِقِ الخَيْرِ وهؤلاءِ داخِلُونَ - إنْ شاءَ اللهُ - في مثلِ قولِهِ وَيَتَلِيّنَ كما في السّميعِ مُسْلمٍ " منْ حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضِحُلِيّنَهُ عَنْهُ : "مَنْ نَفَّسَ عن مُوْمنِ كُرْبَةً من كُربِ الدُّنيا نَفَّسَ اللهُ عنه كُرْبَةً من كُربِ يومِ القيامَةِ، ومَنْ يَسَّرَ على مُعْسِرٍ، يَسَّرَا للهُ عليهِ في الدُّنيا والآخِرَةِ، ومَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللهُ في الدُّنيا والآخِرَةِ، والله في عَوْنِ العَيْدِ مَا كانَ العَبْدُ في عَوْنِ أَخِيْهِ " ق أَنْ اللهُ في الدُّنيا والآخِرةِ، واللهُ في عَوْنِ العَبْدِ ما كانَ العَبْدُ في عَوْنِ أَخِيْهِ " ق أَنْ اللهُ في الدُّنيا والآخِرةِ، واللهُ في عَوْنِ أَخِيْهِ " ق أَنْ العَبْدِ ما كانَ العَبْدُ في عَوْنِ أَخِيْهِ " ق أَنْ اللهُ العَبْدُ في عَوْنِ أَخِيْهِ " ق أَنْ العَبْدِ ما كانَ العَبْدُ في عَوْنِ أَخِيْهِ " ق أَنْ العَبْدُ اللهُ العَبْدُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ العَلْمَةُ اللهُ اللهُ المُنْ العَبْدُ اللهُ العَرْبَةُ اللهُ العَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ العَرْبُ اللهُ العَلْمَةِ اللهُ العَرْبَاءُ العَبْدُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ العَرْبُ اللهُ العَرْبُ اللهُ المُنْ العُلْهُ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمُ اللهُ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَبْدُ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمُ اللهُ اللهُ العَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ العَلْمُ اللهُ الله

أَيُّهَا النَّاسُ الدِّينُ أَمْرُهُ عَظِيمٌ بَلْ عدَّه نَبِيُّنا عَلَيْكُ تَعَلَيْكُ مُغَافَةً.

كما في مُسنَدِ أَحْدَ بِسَنَدِ حَسَنِ حسَّنَهُ الألبانيُّ في «الصَّحِيحَةِ» (4) منْ حديثِ عُقْبَةَ بنِ عامِرِ رَضِحَالِيَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ رسولَ اللهِ وَعَلَيْكَ يَقُولُ: «لا تُخِيْفُوا أَنْفُسَكُمْ». أو قال: «الأَنْفُسَ». فَقِيْلَ: يا رسولَ اللهِ بما نُخِيْفُ أَنْفُسَنا؟ قال: «الدَّيْنُ».

والدَّيْنُ - أَيُّهَا النَّاسُ - لا يُكَفِّرُهُ حتَّى الشَّهادَةُ في سبيلِ اللهِ كما أَنَّهُ يَمْنَعُ مِنْ دُخُوْلِ الجَنَّةِ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخَارِيُّ (2387).

<sup>(2)</sup> رُواهُ مسلمٌ (2699).

 <sup>(3)</sup> انْظُرْ كِتابَ «الدُّرِ المكنونِ في أحكامِ الديونِ» لأَخِينا عبد الحميد بن يَحْيى الحجوريِّ - حفظه الله (ص5) وقد استفدتُ منه كثيرًا في إعدادِ هذِهِ الخُطْبَةِ. جزاهُ اللهُ خَيرًا وزادَهُ عِلمًا وهدى وصلاحًا.

<sup>(4) (</sup>حَسَنُ أُخْرِجَهُ أَحْدُ (4/45)، وحسَّنَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (2420).

ففي «صحيحِ مسلم» أن من حديثِ أبي قَتَادَةَ رَضَيَّالِكُهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْكُمْ قَامَ وَلَا يَهُ عَالَمُ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ قَامَ رجلٌ: يا فيهم فَذَكَّرَهُمْ: «الجهادُ في سبيلِ اللهِ، والإيهانُ باللهِ أفضلُ الأعمالِ». فقامَ رجلٌ: يا رسولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ إِنْ قُتِلْتُ في سبيلِ اللهِ، تُكفَّرْ عَنِّي خطاياي؟ فقالَ لَهُ رسولُ اللهِ عَيْلُ مُدْبِرٍ»، ثُمَّ قالَ وَيُنْكُمْ إِنْ قُتِلْتَ في سبيلِ اللهِ، وأنْتَ صابِرٌ مُختيب، مُقْبِلٌ، غيرُ مُدْبِرٍ»، ثُمَّ قالَ عَيْلُ مُدْبِرٍ اللهِ عَيْلُ مُدْبِرٍ اللهِ الدَّيْنُ، فإنَّ فقالَ رسولُ اللهِ عَيْدُ مُدْبِرِ إلا الدَّيْنُ، فإنَّ فقالَ رسولُ اللهِ عَيْدُ مُدْبِرِ إلا الدَّيْنُ، فإنَّ جِبْرِيْلَ عَيْدُ اللهِ عَيْدُ مُدْبِرٍ إلا الدَّيْنُ، فإنَّ جِبْرِيْلَ عَيْدُ اللهِ عَيْدُ مُدْبِرٍ إلا الدَّيْنُ، فإنَّ جِبْرِيْلَ عَيْدُ اللهَ عَيْدُ اللهَ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَيْدُ اللهِ عَيْدُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى اللهِ عَنْهُ مُدْبِرٍ إلا الدَّيْنُ، فإنَّ عَيْدُ اللهَ عَيْدُ اللهَ عَلَيْكُ اللهُ عَيْدُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ اللهُ اللهُ عَنْهُ مُدُولِهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ ا

وفي سُننِ التَّرمِذِيِّ بِسَنَدٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الأَلْبانِ في "صحيحِ ابنِ ماجَةَ" منْ حديثِ تَوْبانَ رَضَوَّلِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: "من مات وهو بَرِيْءٌ من الكِبْرِ والخُلُولِ، والدَّيْن، دَخَلَ الجَنَّة ".

أيُّها النَّاسُ إِنَّهُ لابُدَّ مِنَ القِصَاصِ يومَ القِيامَةِ من المَظَالِمِ ومنها الدُّيُونُ.

ففي «صحيحِ البُخارِيِّ» (3) منْ حُديثِ أبي سعيدِ الخُدْرِيِّ رَضَيَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَالِيَّةً عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَالِيَّةً : «إذا خَلُصَ المؤمنون من النَّارِ حُبِسُوا بِقَنْطَرَةٍ بِينَ الجَنَّةِ والنَّارِ فَيَسُوا بِقَنْطَرَةٍ بِينَ الجَنَّةِ والنَّارِ فَيَتَقَاضَوْنَ مَظَالِمَ كَانت بِينَهُمْ فِي الدُّنيا حَتَّى إذا هُذَّبُوا ونُقُّوا أُذِنَ لِمَهُمْ فِي دُخُولِ الجَنَّةِ».

وفي «صحيحِ مسلم» في من حديثِ أبي هُرَيرة رَضِيَالِنَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ : «أَتَدْرُوْنَ مَنِ المُفْلِسُ؟». قالوا: المُفْلِسُ فينا من لا دِرْهَمَ لَهُ ولا مَتاعَ، فقالَ: «إِنَّ المُفْلِسِ من أُمَّتِيْ من يأتي يومَ القِيامَةِ بصلاةٍ وصيامٍ وزكاةٍ، فيأتي وقد شَتَمَ هذا،

<sup>(1)</sup> رَواهُ مُسْلِمٌ (1885).

<sup>(2)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ التّرمِذِيُّ (1572)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في الصحيح ابنِ ماجَةَ» (2412).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخَارِيُّ (2440).

<sup>(4)</sup> رُواهُ مسلمٌ (2581).

وقَذَفَ هذا، وأَكُلَ مالَ هذا، وسَفَكَ دَمَ هذا، وَضَرَبَ هذا، فيُعْطَى هذا من حَسَناتِهِ، وَقَذَفَ هذا من حَسَناتِهِ، وهذا من حَسَناتُهُ قَبْلَ أَنْ يُقضى ما عليهِ، أَخَذَ مِن خطاياهُم فَطُرِحَتْ عليهِ، ثُمَّ طُرِحَ فِي النَّارِ».

وفي «صحيح مسلم» (أ) منْ حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيَلَظِيَّةٍ: «لَتُؤدَّنَ الحُقوقِ إلى أهلِها يومَ القيامَةِ حتَّى يُقَادَ للشَّاةِ الجَلْحَاءِ مِنَ الشَّاقِ القَرْناءِ».

وأخرج الطبرانيُّ في الأوسَطِ بسَنَدِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ التَّرغِيبِ والتَّرهِيْبِ" (2) عن ميمونَ الكُرْدِيِّ عن أبيهِ قالَ: سَمِعْتُ النَّبيَّ عَيَالِيَّةٌ لا مَرَّةً ولا مَرَّتَيْنِ ولا ثَلاثَ حتَّى بَلَغَ عشرَ مِرادٍ: "أَيُّها رجلِ تزوَّجَ امْرَأَةً بها قَلَّ أو كَثُرَ من المَهْرِ ليسَ في نَفْسِهِ أن يُؤدِّي إليها حَقَّها خَدَعَها فهاتَ ولم يُؤدِّ إليها حَقَّها؛ لَقَيَ اللهَ يومَ القِيامَةِ وهو زانٍ، وأَيُّها رَجُلِ اسْتَدانَ دَيْنًا لا يُرِيدُ أَنْ يُؤدِّي إلى صاحِبِهِ حَقَّهُ خدَعَهُ حدَعَهُ حتَى أَخَذَ مالَهُ، فهاتَ ولم يُؤدِّه؛ لَقِيَ اللهَ وهو سارقٌ».

أَيُّهَا النَّاسُ أَلَّا ما أَثْقَلَ الدُّيُونَ فلا ينْبَغِيْ للمرْءِ المسْلِمِ أَنْ يُثْقِلَ كاهِلَهُ لغَيْرِ حَاجَةٍ فَكَمْ من تاجِرٍ ضاعَفَ دَخْلَهُ بالدُّيُونِ وعندَهُ ما يَكْفِيْهِ واللهُ المُسْتَعَانُ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (قَ منْ حديثِ المُغِيْرَةِ بنِ شُعْبَةَ رَضَّوَالِلَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ : «إِنَّ اللهَ حَرَّمَ عليكُمْ عُقَوْقَ الأُمهَّاتِ، وَوَأْدَ البَنَاتِ، ومَنْعًا وهَاتِ، وكَرِهَ لَكُمْ قَيْلُ وقَالَ، وكَثْرَةَ السُّوْالِ، وإضاعَةِ المَالِ».

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ الدُّيُونَ قَدُ تَقُوْدُ إلى مساويءِ الأَخْلَاقِ ولهذا كانَ النَّبِيُّ ﷺ كَثِيْرًا ما يسْتَعِيْذُ باللهِ من الدَّيْن.

<sup>(1)</sup> زُواهُ مسلمٌ (2582).

<sup>(2) «</sup>صَحيحٌ» أخرجَهُ الطبرانيُّ في الأَوْسَطِ (1851)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ التَّرْغيبِ والتَّرهِيْب» (167/2).

<sup>(3)</sup> رَوَاهُ البُّخارِيُّ (2408)، ومسلمٌ (593).

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ من حديثِ عَائِشَةَ رَضَّالِلَهُ عَنْهَا أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْكَ عَانَ كَانَ يَدْعُو فِي الصَّلاةِ، ويقولُ: «اللَّهُمَّ إِنِي أَعودُ بِكَ مِنَ المَأْثَمِ والمَغْرَمِ». فقالَ قائلٌ لَهُ: ما أَكْثَرَ ما تَسْتَعِيْذُ يا رَسُولَ اللهِ مِنَ المَغْرَمِ؟ قال: «إِنَّ الرَّجُلَ إِذا غَرِمَ؛ حَدَّثَ فَكَذَب، وَوَعَدَ فَأَخْلَفَ».

قال الحافظُ ابْنُ حَجَرٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «قال المُهَلَّبُ: يُسْتَفَادُ من الحَدِيْثِ سَدُّ الذرائِعِ؛ لِأَنَّهُ اللهَ الخَلْفِ فِي الحديثِ، والحَلْفِ فِي الحديثِ، والحَلْفِ فِي الحَدِيثِ، والحَلْفِ فِي اللهَ الكَذِبِ فِي الحديثِ، والحَلْفِ فِي الوَعْدِ مَعَ مالِصَاحِبِ الدَّيْنِ عَلَيْهِ مِنَ المَقَالِ»(2).

وفي "صحيح البُخاريِّ" أَنْ منْ حديثِ أَنَسٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ أَخْدُمُ النَّبِيِّ وَفَيَ اللَّهُمَّ إِنِي أَعُوذُ بِكَ من الهُمِّ والحَزَنِ، وَعَلَيْهُ إِنِي أَعُوذُ بِكَ من الهُمِّ والحَزَنِ، والعَجْزِ والكَسَلِ، والبُخْلِ والجُبْنِ، وضَلَعِ الدَّينِ، وغَلَبَةِ الرِّجالِ».

والضَلَعُ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَيْ: الثَّقَلُ أَي يُثْقِلُهُ حتى يَمِيْلَ صاحِبُهُ عن الاسْتِواءِ والاعْتِدالِ، وغَلَبَةُ الرِّجالِ أَيْ شِدَّةُ تسلُّطِهِمْ.

أَيُّمَا النَّاسُ اعْلَمُوْا أَنَّ تَرْكَ النَّبِيِّ الصَّلاةَ على صاحِبِ الدَّينِ كانَ في أَوَّلِ الأَمْرِ ثُمَّ نُسِخَ بالصَّلاةِ عليْهِ

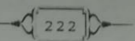
ففي «الصَّحيحَيْنِ» ( أَ مَنْ حديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَوَّلِلَهُ عَنْهُ قَالَ: إِنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهِ وَ كَانَ يُؤْتَى بِالرَّجُلِ المُتَوَفَّى عليه الدَّينُ، فَيَسْأَلُ: « هَلْ تَرَكَ لِدَيْنِهِ فَضْلًا؟ » فإنْ حَدَثَ أَنَّهُ تَرَكَ لِدَيْنِهِ . وإلَّا قَالَ لِلْمُسْلِمِيْنَ: « صلَّوا على صاحِبِكُمْ » ، فلمَّا فَتَحَ اللهُ عليهِ الفُتُوحَ ، تَرَكَ لِدَيْنِهِ . وإلَّا قَالَ لِلْمُسْلِمِيْنَ: « صلَّوا على صاحِبِكُمْ » ، فلمَّا فَتَحَ اللهُ عليهِ الفُتُوحَ ،

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (2397)، ومسلمٌ (589).

<sup>(2) &</sup>quot;الفَتحُ" (77/5).

<sup>(3)</sup> رَوَاهُ البُخارِيُّ (2893).

<sup>(4)</sup> رَوَاهُ البُّخارِيُّ (2298)، ومسلمٌ (1619).



قَالَ: «أَنَا أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِيْنَ مِن أَنْفُسِهِمْ، فَمَنْ تُوُفِّيَ مِنَ المؤمِنِيْنِ فَتَرَكَ دَيْنًا فَعَلَيَّ قَضَاؤُه، ومَنْ تَرَكَ مَالًا فَلِوَرَثَتِهِ».

قال القُرْطُبِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ فِي «المُنْهِمِ»: «سُوَالُ النَّبِيِّ وَيَلَكُ عَنِ المَيْتِ هَلْ علَيهِ دَينٌ وَلَم يَتُرُكُ وَفَاءٌ إِشْعَارٌ بِصُعُوبَةٍ أَمْرِ الدَّيْنِ وَأَنَّهُ لا يَنبُغِي أَنْ يَتَحَمَّلَهُ الإِنسانُ إِلَّا مِنْ ضَرُورَةٍ وَأَنَّهُ إِذَا أَخَذَهُ لا يَنبُغِي أَنْ يَتَحَمَّلَهُ الإِنسانُ إِلَّا مِنْ ضَرُورَةٍ وَأَنَّهُ إِذَا أَخَذَهُ لا يَنبُغِي أَنْ يَتَرَاخِي فِي أَدَائِهِ إِذَا تَمَكَنَ مِنْهُ وَذَلِكَ لما قَدَّمْنَا مِن أَنَّ الدَّيْنَ شَيْنٌ، الدَّيْنُ هَمُّ بِاللَّيلِ وَمَذَلَّةٌ بِالنَهَّارِ، وإخافَةٌ للنُّفُوس بَلْ وَإِرْقَاقٌ لَهَا "أَنْ الدَّيْنَ شَيْنٌ، الدَّيْنَ هَمُّ بِاللَّيلِ

وقَدْ كَانَ هذا من النَّبِيِّ لِيَرْتَدِعَ مَنْ يَتَسَاْهَلُ فِي أَخْذِ الدَّينِ حتَّى تَتَشَوَّشَ أَوْقَاتُهُمْ عِنْدَ الْمُطَالَبَةِ، وكانَ هذا في أوَّلِ الإِسْلام.

أَيُّمَا النَّاسُ إِنَّهُ لابُدَّ من كِتَابَةِ الدَّيْنِ وَالإشْهَادِ عَلَيْهِ فَلا يَدْرِيْ أَحَدُنَا ما يَعْرِضُ لَهُ. ففي «صحيحِ مسلم» (2) منْ حديثِ ابنِ عُمَرَ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُا أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْكِيْةٍ قالَ: «مَا حَقُ امْرِيءِ مُسْلِم لَهُ شَيْءٌ يُرِيْدُ أَنْ يُوْصِيَ فِيْهِ، يَبِيْتُ لَيْلَتَيْنِ إِلَّا وَوَصِيَّتُهُ مَكْتُوْبَةٌ عِنْدَهُ». وَأَسْتَغْفِرُ الله .

<sup>(1) «</sup>المُعْهُمُ» (4/4).

<sup>(2)</sup> زُواهُ مسلمٌ (1627).

الخُطْبةُ الثّانيةُ \_ فَضْلُ إنظار المُعْسِر :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمِعِينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ \_ أَيُّمَا النَّاسُ \_ عَنْ «خَطرِ الدُّيُونِ» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ «فَضْلِ إِنْظارِ المُعْسِرِ».

أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جاءَتْ آيَاتٌ وأَحادِيْثُ في فَضْلِ إِنْظَارِ المُعْسِرِ ما يَمْلأُ الصَّدْرَ والنَّحْرَ فمِنْها:

قال اللهُ مَ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى مِ : ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْسَرَةً وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَكُ مُّ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (البُقَاةِ : 280).

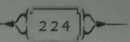
قال ابنُ كثيرٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «يأْمُرُ تَعالى بالصَّبْرِ على المُعْسِرِ الذيْ لا يَجِدُ وَفَاءً قالَ: ثُمَّ يَنْدُبُ إلى الوَضْعِ عَنْهُ، وَيَعِدُهُ على ذلكَ الخَيْرَ والثَّوابَ الجَزِيْلَ، فقالَ: «وَأَنْ تَصَّدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ» أَيْ: وأَنْ تَتُرُكُوا رَأْسَ المالِ بالكُلِّيَّةِ وتَضَعُوهُ على المَدِيْنِ»(١).

وفي "صحيحِ مُسْلِمٍ" (3) منْ حديثِ أبي اليُسْرِ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ رسولَ اللهِ وَ عَنْهُ، أَظَلَهُ اللهُ في ظِلِّهِ. وَهُوَ يَقُولُ: «مَنْ أَنْظَرَ مُعْسِرًا أَوْ وَضَعَ عَنْهُ، أَظَلَّهُ اللهُ في ظِلِّهِ».

<sup>(1) «</sup>تَفْسيرُ ابنِ كَثيرِ» (1/7/1).

<sup>(2)</sup> رَوَاهُ مسلمٌ (1563).

<sup>(3)</sup> رَوَاهُ مسلمٌ (3006).



وفي مُسْنَدِ أحمدَ بسنَدِ صحيحٍ صحَّحَهُ الأَلْبانيُّ في "صحيحِ الجَامِعِ" أَنْ مَنْ حديثِ بُرُيْدَةَ رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: "مَنْ أَنْظَرَ مُعْسِرًا فَلَهُ بِكُلِّ يَوْمٍ مِثْلُهُ صَدَقَةً بَرُكُلُ يَوْمٍ مِثْلاهُ صَدَقَةً".

وفي «الصَّحيحَيْنِ»<sup>(2)</sup> منْ حديثِ حُذَيْفَةَ رَضَيَّلِلَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيَّلِكِلَةٍ: «مَاتَ رجلٌ، فقيل لَهُ: ما كنتَ تَقُولُ؟ قال: كنتُ أبايعُ النَّاسَ فأتَجوَّزُ عنِ المُوْسِرِ، وأَخَفِّفُ عن المُعْسِرِ، فغُفِرَ لَهُ».

وفي روايةٍ: «فأَدْخَلَهُ اللهُ الجنَّةَ» (3).

وفي "صحيحِ مُسْلِمٍ" ( عَديثِ أَبِي مَسْعُودٍ رَضَّوَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ : "حُوسِبَ رَجُلٌ مَمَّنْ كَانَ قَبِلَكُمْ، فَلَمْ يُوجَدْ لَهُ مِن الخيرِ شَيْءٌ إلّا أَنَهُ كَان يَخْالِطُ النَّاسَ، وكَان مُوْسِرًا فكَانَ يَأْمُرُ غِلْمَانَهُ أَنْ يَتَجَاوَزُوا عَن المعْسِرِ، قَالَ: قَالَ اللّهُ -عزَّ وجَلَّ -: نحنُ أَحَقُّ بذلِكَ مِنْهُ، تَجَاوَزُوا عَنْهُ».

وفي «الصَّحيحينِ» أَنَّ منْ حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَّالِللَهُ عَنْهُ عن النَّبِيِّ عَلَيْكِيَّةٍ قالَ: «كان تاجرٌ يُداينُ النَّاسَ، فإذا رأى مُعْسِرًا قال لِفِتْيَانِهِ: تَجَاوَزُوا عنهُ لَعَلَ اللهَ أَنْ يتجاوَزَ عَنَّا، فتجاوَزَ اللهُ عَنْهُ».

<sup>(1)</sup> **(صَحيحٌ)** رَواهُ أحمدُ (2/359)، وصحَّحَهُ الأَلْبانيُّ في "صحيحِ الجامِعِ" (6106). وقالَ شيخُنا الوادِعيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ في "الصَّحيحِ المُسْنَدِ" (3932) هذا حديثٌ صَحيحٌ رجالُهُ رجالُ

الصحيح.

<sup>(2)</sup> رَوَاهُ البُخَارِيُّ (2 39 1)، واللَّفظُ لَهُ، ومسلمٌ (1560).

<sup>(3)</sup> رَوَاهُ البُخارِيُّ (3451).

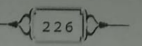
<sup>(4)</sup> رَوَاهُ مسلمٌ (1561). (5) رَوَاهُ مسلمٌ (1561).

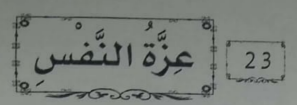
أَيُّمَا النَّاسُ قَبَلَ أَنْ أُودًعَ مَقامي هذا أُذكِّرُكُمْ بها جاء في سُننِ التَّرمِذِيِّ بِسَندٍ حَسَنٍ حَسَنَهُ الأَلبانِيُّ في "صحيحِ الجامعِ" أَنْ مَنْ حديثِ أبي وَائلٍ عَنْ عليٍّ رَضِيَّالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ مُكاتبًا جاءَهُ، فقالَ: إني قَدْ عَجَزْتُ عن مُكَاتبيْ فأعِنِّي، قالَ: ألا أُعَلِّمُكَ كلماتٍ علمنيها رسولُ اللهِ عَلَيْكِ مَنْ عليكَ مِثْلُ جَبلِ خَيبرَ دَيْنًا، أَدَّاهُ اللهُ عنك». قالَ: «قُلْ: اللَّهُمَّ اغنِنِيْ بِحَلالِكَ عن حَرامِكَ، وبفَضْلِكَ عمَّنْ سِواكَ».

نَسَأَلُ اللهَ ـ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ ـ أَنْ يُوَفِقَنَا وإِيَّاكُمْ لما يُحِبَّهُ ويرضاهُ وأَنْ يُغْنِينَا وإيَّاكُم بالحلالِ عنِ الحرامِ.

اللَّهُمَّ اغْنِنا بِحلالِكَ عن حَرامِكَ، وبِطاعَتِكَ عن مَعْصِيَتِكَ، وبِفَضْلِكَ عمَّن سواكَ.

<sup>(1)</sup> احسَنُ أخرجَهُ التِّرمِذِيُّ (3563)، وحسَّنَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الجامِعِ» (2625).





### الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إلَّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ حَمَدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ ، وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (ٱلنَّخْيِبْلَكَ : 102).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَذِى خَلَقَاكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَالنَّنَةُ إِنَّا اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (اللِّنَلَيَّالَةِ : 1).

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيلًا ﴿ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ مُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْبَالَا ؟ 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ \_ عَيَالِيَّةٍ \_ ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ \_ فحديثي معكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنِ «عِزَّةِ النَّفْسِ».

أَيُّهَا النَّاسُ عِزَّةُ النَّفْسِ تَعْني الارْتفاعَ عن مواضِعِ المَهَانَةِ، ويُقابِلُها الضَّعَةُ وهي انْحِدارُ النَّفْس في المُهَانَةِ.

أَيُّهَا النَّاسُ عزيزُ النَّفْسِ لا يُريقُ ماءَ وجهِهِ، ولا يَبْذُلُ عِرْضَهُ فيها يُدَنِّسُهُ، فيَبقى مَوفُورَ الكرَامَةِ، مُرْتاحَ الضَّميرِ، مَرْفوعَ الرَّأْسِ، شامخِ العِرْنِيْنِ لا يَسِيْرُ إلَّا وِفْقَ ما يُمْليهِ عليهِ إيهانُهُ.

أيُّهَا النَّاسُ لقد رَبًّا النَّبِيُّ عَيَلَكِياتُهُ أصحابَهُ - رضوان الله عليهم - على خُلُقِ العِزَّةِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ منْ حديثِ عبد اللهِ بنِ عُمَرَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُمَا أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْكَيْهُ ف قالَ وهو على المِنْبَرِ، وهو يَذْكُرُ الصَّدَقَةَ والتَّعَفُّفَ عن المسألَةِ: «اليكُ العُليا خيرٌ من اليكِ السُّفلي، واليدُ العليا المنْفِقَةُ والسُّفْلَي السائِلَةُ».

وفي «صحيح مُسْلِم» (2) منْ حديثِ عَوفِ بنِ مالكِ الأَشْجَعِيِّ رَضَيَالِيَّهُ عَنهُ أَنَّهُ قَالَ: وكنَّا عندَ رسولِ اللهِ وَعَنَالِيَّهُ تسعَةً أو ثهانِيَةً أو سبعَةً، فقال: «ألا تُبايعُونَ رسولَ اللهِ؟». وكنَّا حديث عهد ببَيعَةٍ فقلنا: قَدْ بايعْناكَ يا رسولَ اللهِ. ثُمَّ قال: «ألا تُبايعُونَ رسولَ اللهِ؟». فقلنا: قَدْ بايعْناك يا رسولَ اللهِ. ثُمَّ قال: «ألا تُبايعُونَ رسولَ اللهِ؟». قال: فَبسَطْنا أيْدِينَا فقلنا: قَدْ بايعْناك يا رسولَ اللهِ. فعلامَ نُبايعُكَ؟ قال: «على أَنْ تَعْبدُوا اللهَ ولا وقلنا: قدْ بايعناك يا رسولَ اللهِ. فعلامَ نُبايعُكَ؟ قال: «على أَنْ تَعْبدُوا اللهَ ولا تَشْرِكُوا بِهِ شَيئًا، والصَّلَواتِ الحَمْسِ، وتُطيعُوا (وأَسَرَّ كلمة خفيَّةً) ولا تَسْالُوا الناسَ شَيئًا. فلقدْ رَأَيْتُ بعضَ أولئك النَّفَرِ يَسْقُطُ سَوطُ أَحَدِهِمْ فها يَسَأَلُ أَحَدًا يُناوِلُهُ إِيَّاهُ».

قال القُرطبيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ في شَرحِهِ للحديثِ: «هذا حَمُلُ على مكارِمِ الأُخلاقِ وتعظيمِ الصَّبرِ على مَضَضِ الحاجاتِ والاسْتِغناءِ عن النَّاسِ وعِزَّة النَّفْسِ»(3).

وقد حَثَّ النَّبِيُّ عَلَيْكِالَةً أُمَّتَهُ على المَشْيِ في مناكِبِ الأَرْضِ لِئلَّا تَصَدَّعَ قناةُ العِزَّةِ بسؤالِ النَّاسِ.

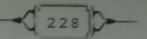
ففي "صحيحِ البُخارِيِّ" منْ حديثِ الزُّبيرِ بنِ العَوَّامِ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ عن النَّبِيِّ وَلَيْكِيْمَ قَالَ: «لأَنْ يأْخُذَ أَحَدُكم حبلهُ، فيأتي بحُزْمَةِ الحَطَبِ على ظَهرِهِ، فيبَيعَها، فيَكُفَّ اللهُ بها وجههُ خيرٌ لَهُ مِن أَنْ يسْأَلَ الناسَ، أعطوهُ أو منعُوه».

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (1429)، ومسلمٌ (1033) واللَّفظُ لَهُ.

<sup>(2)</sup> رَوَاهُ مسلمٌ (1043).

<sup>(3) «</sup>دليلُ الصَّالحينَ» (4/18/4).

<sup>(4)</sup> رَوَاهُ البُخارِيُّ (1471)، وأخرجَهُ بنحْوِهِ من حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَوَّلِيَّهُ عَنْهُ (1042).



كما نهى النَّبِيُّ وَتَكَلِّلُهُ عَمَا يَدُسُّ النفوسَ ويُنْزِلُهُا إلى حَضِيضِ الدَّرَكاتِ فلم يُبحُ سؤالَ الناسِ إلا عندَ ضَرُورَةٍ حَرِجَةٍ.

ففي الصحيح مسلم الله من حديثِ تُبيْصة بن مُخارِقِ رَضَوَالِنَهُ عَنهُ قال: تَحَمَّلُتُ عِللهُ (أي دِية أو غرامة) فأتَيتُ رسولَ الله وَ الله وَ عَلَيْهِ فيها فقال: الله عَلَيْهِ فيها فقال: القيم حتَّى تأتينا الصدَقة فَنَامُرُ لكَ بها وقال: في قال: ايا تُبيصة إنَّ المسألة لا تَحِلُ إلا لأَحَدِ ثلاثة: رجل تحمَّل عِمالة فحلَّتُ لهُ المسألة حتَّى يصيبها ثُمَّ يُمْسِكُ، ورجلٌ أصابتُهُ جائِحة اجتاحتُ مالهُ فحلَّتُ لهُ المسألة حتَّى يصيب قوامًا من عَيشٍ (أو قال سِدادًا من عَيشٍ) ورجلٌ أصابتُهُ فاقة حتَّى يقولَ ثلاثة من ذوي الحِجا من قومِهِ (أي من أصحابِ العُقولِ): لقد أصابتُ فلانٌ فاقةٌ من ذوي الحِجا من قومِهِ (أي من أصحابِ العُقولِ): لقد أصابتُ فلانٌ فاقةٌ من ذوي الحِجا من قومِهِ (أي من أصحابِ العُقولِ): لقد أصابتُ فلانٌ فاقةٌ من ذوي الحِجا من قومِهِ اللهُ من عَيشٍ (أو قال سِدادًا من عيشٍ) في سواهُنَّ يا تُبيصَةُ سُحْتًا يأكُلُها صاحِبُها سُحْتًا».

أُيُّهَا النَّاسُ لقد حَذَّرَ النَّبِيُّ وَيَلَاقُهُ مِن سؤالِ النَّاسِ وبيَّنَ لنا أَنَّهُ من يَسْأَلِ الناسَ وعِندَهُ قدرُ ما يُغَدِّيهِ ويُعَشِّيْهِ فإنَّما يَسأَلُ نارًا

ففي مُسنَدِ أحمدَ بسندٍ صحيحٍ صحّحَهُ الألبانيُّ في اصحيحِ الجامعِ الأَّامِ منْ مَسنَدِ الجامعِ الأَّامِ من حديثِ سهلٍ بْنِ الحَنْظَلِيَّةِ رَضِيَّالِيَّةُ قال: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَةُ : المَنْ سَأَلَ وعندَهُ ما يُغْنِيْهِ فإنَّما يسْتَكُثِرُ من النَّارِ اللهِ عَلَيْهُ فإنَّما يسْتَكُثِرُ من النَّارِ اللهِ عَلَيْهُ فإنَّما يسْتَكُثِرُ من النَّارِ اللهِ عَلَيْهُ فاللهِ عَلَيْهُ فإنَّما يسْتَكُثِرُ من النَّارِ اللهِ عَلَيْهُ فاللهِ عَلَيْهُ فَاللهِ فَيْ اللهِ عَلَيْهُ فاللهِ فَاللهِ فَا لللهِ عَلَيْهُ فَاللهِ فَي اللهِ اللهِ فَي اللهِ اللهِ فَي اللهِ اللهِ اللهِ فَي اللهِ الللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

قال النُّفَيليُّ وهو أَحَدُ رُواتِهِ في موضعِ آخَرَ: وما الغِنى الذي لا ينبَغِيْ مَعَهُ المسألَةُ؟ قال: اقدرُ ما يُعَدِّيْهِ ويُعَشِّيْهِ ال

أَيُّهَا النَّاسُ من منَّا يرضَى لنفْسِهِ أو لأهْلِهِ أو لأَولادِهِ أو لمَنْ يُعزُّ عليه هوانُهُ وذَلَّتُهُ أَنْ يَلقى اللهَ وما على وجهِهِ مُزْعَةُ كَمْ.

<sup>(1)</sup> رُوَاهُ مسلمٌ (1044).

<sup>(2)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ أحدُ (4/180) بسندٍ صحيح صحَّحَهُ الألبانيُّ في اصحيح الجامع (6280).

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ منْ حديثِ عبد اللهِ بنِ عُمَرَ رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ عَيَلَظِيَّةً قالَ: «لا تزالُ المسألَةُ بأحَدِكُمْ حتَّى يَلقى اللهَ وليس في وجهِهِ مُزْعَةُ لَحُمٍ».

أَيُّهَا النَّاسُ النَّبِيُّ وَيُلَكِّلُهُ ضَمِنَ الجنَّةَ لَنْ لا يَسأَلُ النَّاسَ شيئًا.

ففي مُسْنَدِ أَحمدَ وسُنَنِ أَبِي داودَ والنسَّائِيِّ بسنَدِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانِيُّ فِي الصحيحِ الجامعِ (2) منْ حديثِ ثَوْبانَ رَضِيَّالِيَّةِ عَالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ : «مَنْ تَكَفَّلُ لهُ بالجنَّةِ؟».

فقال ثَوْبانُ: أَنَا. فكانَ لا يَسْأَلُ أَحَدًا شَيئًا.

فهذا الحديثُ - أَيُّهَا النَّاسُ - قَدْ جَمَعَ بينَ عِزِّ الدنْيا وشرفِ الآخِرَةِ

أَيُّمَا النَّاسُ مَنْ جاءَهُ مِن هذا المالِ شيءٌ وهو غَيْرُ مُشْرفٍ ولا متَطَلِّعٍ ولا سائلٍ فإنَّما هو رزقٌ ساقَهُ اللهُ إليهِ وما لا يكونُ كذلِكَ فلا يجوزُ أن تَتْبَعَهُ نَفْسُهُ.

ففي «الصَّحيحَينِ» أن من حديثِ عُمَرَ بنِ الخطَّابِ رَضَّوَالِلَهُ عَنْهُ قال: كانَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ مِنْي، فقال: «خُذُهُ، اللهِ عَلَيْهِ مِنْي، فقال: «خُذُهُ، ومالا فلا إذا جاءَكَ مِن هذا المالِ شَيءً - وأَنْتَ غيرُ مُشْرِفٍ ولا سائلٍ - فَخُذُهُ، ومالا فلا تَتْبَعْهُ نَفْسُكَ».

والإِشْرافُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ هو التَعَرُّضُ للشَّيءِ والحِرْصُ عليهِ، ويَكُونُ بالقلْبِ كَمَا قال الإِمامُ أَحمدُ رَحِمَهُ ٱللَّهُ وقال: هو أَنْ يقُولَ مع نفسِهِ يبْعَثُ إليَّ فلانٌ بِكذا!

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُّخارِيُّ (1474)، ومسلمٌ (1040).

<sup>(2) (</sup>صحيحًا أُخرجَهُ أَحدُ (5/276، وأبو داود (1643)، والنسائيُّ (2591)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الجامع» (6604، 6604).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (1473)، ومسلمٌ (1045).

أيُّها النَّاسُ لقدْ كانَ العلماءُ فيها مَضى يُلَقِّنون طُلَّابَهُمْ حِفْظَ قصيدة الجُرْجانيِّ عليٍّ بنِ عبدِ العَزيزِ في عِزَّةِ النفْسِ وهي قصيدةٌ طَبَقَتْ بشهرتِها الآفاق ولابُدَّ أن أُلْقِيهَا على مسامِعِكُمْ لما تحمِلُهُ من معانٍ ساميةٍ وأخلاقِ رائدةٍ.

يقولونَ لي: فيك انقباضٌ وإنَّما ٥٥٥ رأَوْا رَجُلًا عن موقف الذُّلِّ أَحْجَمَا أرى النَّاسَ مَنْ داناهُمُ هَان عندهُمْ ٥٠٥ وَمَنْ أَكْرِمَتُهُ عِزَّةُ النَّفْس أُكْرِما ولم أَقضِ حَقَّ العلم إِن كُنْتُ كُلَّما ٥٠٥ بدا مَطْمَعُ صَيِّرتُهُ لِيَ سُلَّما وما زِلتُ مُنحازًا بعِرْضيَ جانبًا ٥٠٥ عن الذُّلِّ أعْتَدُّ الصِّيانَةَ مَغْنمًا ولكنَّ نَفْسَ الحُرِّ تَحْتَمِلُ الظَّمَا إذا قيل: هذا مَنْهَلُ قُلْتُ: قد أَرَى 000 خافة أقوالِ العِدَا: فيمَ أو لِكا؟ أنزُّها عن بعض ما لا يَشينُها 000 وَقد رُحْتُ فِي نفس الكريم مُعَظَّما فأصبح عَنْ عَيْبِ اللَّيم مُسلَّما 000 أُقلِّبُ كَفِّى إِنْدَهُ مُتَنَدِّما 000 وإني إذا ما فاتني الأمرُ كُ أبتُ وإنْ مالَ لم أُتْبعْهُ: هَلَّا ولَيْتَمَا ولكنَّــ أَنْ جِـاءً عَفْــوًا قَبِلْتُــ أَ 000 إذا لم أنَلُها وافِرَ العِرض مُكْرَما وأَقبضُ حَظُوي في حُظوظٍ كثيرةٍ 000 وأُكْرِمُ نفسي أَنْ أَضاحِكَ عابسًا وأن أتلَقَّى بالمديح مُلدَّمَّا 000 إليه، وإن كانَ الرئيسَ المُعَظّما وكم طالب رَّقى بنعُمَّاهُ لم يَصِلْ 000 وَكَمْ مَغْنم يَعْتدُّهُ الْحُدُّ مَغْرَما وكم نعمة كانت على الحُرِّ نِقْمَةً 000 لأخدُمَ من لاقَيْتُ لَكِنْ لأُخدَما ولم أَبْتَذِلْ في خدمة العِلْم مُهْجتي 000 إِذًا فَاتِّبَاعُ الْجُهُلِ قَدْ كَانَ أَحْزَما أَأَشْقَى بِهِ غَرْسًا وأجنِيهِ ذِلَّةً؟! 000 يَرُوحُ وَيَفْدُو ليس يَمْلِكُ دِرْهما وإِني لَـرَاضِ عـن فتـى مُتَعَفَـفِ 000 ويُصْبِحُ طَلْقًا ضاحِكًا مُتَبَسَّمَا يُبِيتُ يراعِي النَّجْمَ مِنْ سُوءِ حالِهِ

ولا يَسْأَلُ الثَّرِين ما باكفِّهِمْ ٥٠٥ ولو مات جُوْعًا عِفَّةً وتكرُّمَا فإنْ قُلْتَ زَنْدُ العِلْمِ كَابِ، فإنَّما ٥٠٥ كَبَاحِيْنَ لَمْ نَحْرُسْ حِمَاهُ وأظلَما ولو أنَّ أهلَ العِلْمِ صَانوهُ صَانَهُمْ ٥٠٥ ولو عَظَّمُوه في النُّفوسِ لَعُظَّما ولك أها أنوهُ فَهَانُوا وَدَنَّ سُوا ٥٠٥ مُحْيَاهُ بالأطماعِ حتَّى تَجَهَّما! ولك أهانُوهُ فَهَانُوا وَدَنَّ سُوا ٥٠٥ ولا كلُّ من لاقيْتَ أرضَاهُ مُنْعِمَا وما كلُّ بَرْقِ لاحَ لِي يَستفِزُّنِي ٥٠٥ ولا كلُّ من لاقيْتَ أرضَاهُ مُنْعِمَا ولكن إذا ما أضطرَّ في الضَّرُ لم أبِتْ ٥٠٥ أقلِّبُ فِحْرِي مُنْجِدًا ثُمَّ مُتْهما إلى أن أرى ما لا أخصُّ بِذِحْرِهِ ٥٠٥ إذا قلتُ: قَدْ أَسْدَى إليَّ وأنَّعَمَا اللهُ وأستغفِرُ اللهُ.

<sup>(1)</sup> أدبُ الدُّنيا والدِّينِ (83)، و«البدايةُ والنهايةُ» (11/355)، وخاصُّ الخاصِّ (228، 229).

الخُطْبةُ الثّانيةُ \_ الاستتِغْنَاءُ عَنِ النَّاسِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنْ «عِزَّةِ النَّفْسِ» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ «الاسْتغْناءِ عن النَّاسِ».

أَيُّهَا النَّاسُ من عَلَتْ هِمَّتُهُ وارْتَفَعَتْ نفسُهُ لَنْ يَأْكُلَ شيئًا إلا مِن عَرَقِ جَبِيْنِهِ ومن كَسْبِهِ ومَنْ هانت نَفْسُهُ عليه فَمِنْ أُوساخ النَّاسِ مَطْعَمُهُ ومشْرَبُهُ.

ففي "صحيحِ مسلمِ" أن منْ حديثِ عبد المطلبِ بن رَبيعَةَ رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ قال: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكُ عَنْهُ الصَّدَقاتِ إنَّما هي أوساخُ النَّاسِ، وإنها لا تَحِلُّ لمحمَّدِ ولا لآلِ محمدٍ..

وعلى هذا المنوالِ من العِزَّةِ سار الصَّحابَةُ الكرامُ بسيرَةِ نبيِّهمْ عَلَيْكَالَّةٍ.

فقد أُخْرِجَ مالكُ في المُوطَّأِ بسند صحيح صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ التَّرغيبِ» منْ حديثِ أَسْلَمَ قال: قالَ لي عبْدُ اللهِ بنُ أَرْقَمَ: ادْلُلْني على بَعيرٍ من العطايا أَسْتَحْمِلَ عليه أَمِيرَ المؤمنين.

قلتُ: نَعَمْ جَمَلٌ من إِبِلِ الصَّدَقَةِ.

فقال عبدُ الله بنُ الأَرْقَمِ: أَتُحِبُّ لو أَنَّ رجُلًا بادِنًا في يومٍ حارٍّ غَسَلَ ما تحتَ إزارِهِ ورفغيه ثم أَعْطَاكَهُ فشَرِبْتَهُ.

قال: فغضبتُ وقلتُ: يغْفِرُ اللهُ لَكَ لِمَ تقولُ مِثلَ هذا لي؟

<sup>(1)</sup> رُواهُ مسلمٌ (1072).

<sup>(2)</sup> الصحيح اللوطَّأُ (1/2 100) الحديثُ (15)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في الصحيحِ التَّرغيبِ (1/8 19).

قال: إِنَّمَا الصَّدَقَةُ أُوساخُ النَّاسِ يغْسِلُونَهَا عَنْهُمْ. أَيُّمَا النَّاسُ هنا مدْرسَةُ محمدٍ رسولِ اللهِ وَيَكَالِكُمْ .

ففي «الصَّحيحَينِ» (أَ منْ حديثِ حكيم بنِ حِزامٍ رَضَّالِلَهُ عَنهُ قال: سألتُ رسولَ اللهِ عَلَيْكَ عَنهُ قال: سألتُ رسولَ اللهِ عَلَيْكَ فَأَعْطانِي، ثُمَّ سأَلْتُهُ فأَعْطانِي، ثُمَّ قال: «يا حكيمُ إنَّ هذا اللهِ عَلَيْكَ فَأَعْطانِي، ثُمَّ قال: أَعْل حكيمُ إنَّ هذا الله الله خضرةُ حلوةُ، فمَن أَخَذَها بِسخَاوةِ نفسٍ بُورِكَ لَهُ فيه، ومن أَخَذَهُ بإشرافِ نَفْسٍ المالَ خضرةٌ حلوةٌ، فمَن أَخَذَها بِسخَاوةِ نفسٍ بُورِكَ لَهُ فيه، ومن أَخَذَهُ بإشرافِ نَفْسٍ المالَ خضرةٌ حلولًا عَلَيْ السُّفلي».

قال حكيمٌّ: فقلتُ: يا رسولَ اللهِ، والذي بَعَثَكَ بالحقِّ لا أَرْزَأُ أحدًا بعدَكَ شيئًا (أَيْ لا أَسأَلُهُ من مالِهِ) حتَّى أُفَارِقَ الدُّنيا.

فكانَ أبو بكْرٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ يدْعو حكيمًا إلى العطاءِ فيأبى أن يَقْبَلَهُ منهُ. ثُمَّ إنَّ عُمَرَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ دعاه ليُعْطِيهُ فأبى أَنْ يقبَلَ منهُ شيئًا. فقال عُمَرُ: إني أُشْهِدُكم يا معْشَرَ المسلمين على حكيم أَنْي أَعْرِضُ عليه حقَّهُ من هذا الفَيْءِ فيأبى أَنْ يأخُذَهُ. فلم يرْزَأ حكيمٌ أَحَدًا من النَّاس بعدَ رسُولِ اللهِ عَلَيْكِالَةٍ حتَّى تُوفِي.

أَيُّمَا النَّاسُ الرزقُ مقسومٌ والقَدَرُ محسُومٌ فطوبى لَمَنْ أَنْزَلَ حاجَتَهُ بالغَنيِّ الحَميدِ.
ففي سُنَنِ أبي داودَ بسَندِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» منْ حديثِ ابنِ مَسْعودٍ رَضِحُ اللهُ عَالَهُ قَالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيْهُ : «مَنْ أصابَتْهُ فاقَةٌ فَأَنْزَلَها بالنَّاسِ ابنِ مَسْعودٍ رَضِحُ اللهُ قَالَ قَالَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكِيْهُ : «مَنْ أصابَتْهُ فاقَةٌ فَأَنْزَلَها بالنَّاسِ ابنِ مَسْعودٍ رَضِحُ اللهُ قَالَ اللهِ أَوسَكَ اللهُ لَهُ بالغنى، إما بمَوْتٍ عاجِلٍ أو غِنى عاجلٍ ». لم تُسَدَّ فاقتُهُ، ومَنْ أنزَلَها باللهِ أوشَكَ اللهُ لَهُ بالغنى، إما قال العبَّادُ عد حفظه الله عد : «قولُهُ: «ومَنْ أنزَلَها باللهِ أوشَكَ اللهُ لَهُ بالغنى، إما بمَوْتٍ عاجِلٍ " أي: بأنْ يمُوتَ لَهُ قريبٌ لَهُ عندَهُ مالٌ فيَرِثَهُ، فيصيرَ إليهِ المالُ من جِهَةٍ بمَوْتٍ عاجِلٍ " أي: بأنْ يمُوتَ لَهُ قريبٌ لَهُ عندَهُ مالٌ فيَرِثَهُ، فيصيرَ إليهِ المالُ من جِهَةٍ

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (1429)، ومسلمٌ (1033).

<sup>(2) «</sup>صحيح» أخرجَهُ أبو داودَ (1645)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (2787).

لم يفكِّرُ فيها، ولم تَقَعْ لَهُ على بال بَلْ ساقَهُ اللهُ إليهِ من حيثُ لم يَحْتَسِبُ، «أو بِغِنى عاجلٍ» أي: بأَنْ يُهيِّءَ اللهُ لَهُ الخَيْرَ، ويُهيِّءَ لَهُ الأسبابَ الَّتِي تُوْصِلُهُ إلى الغِنى فيَحْصُلَ على الغِنى "(1).

أَيُّهَا النَّاسُ أَلَا ما أَجْمَلَ القناعَةَ ففي التَّمَسُّكِ بها صيانَةُ النَّفْسِ.

ففي «صحيحٍ مُسْلم» (2) منْ حديثِ عبد اللهِ بنِ عُمَرو بنِ العاصِ رَضَّالِلَّهُ عَنْهُا أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيَالِيَّةً قالَ: «قَدْ أَفْلَحَ مَنْ أَسْلَمَ ورُزِقَ كِفَافًا وقنَّعَهُ اللهُ بِها آتَاهُ».

أَيُّهَا النَّاسُ إذا اسْتغنى النَّاسُ بالنَّاسِ فاسْتغْنُواْ أنتمْ باللهِ فمَنْ اسْتغنى باللهِ عَنِ النَّاسِ أغناهُ اللهُ.

فَفِي «الصَّحيحيْنِ» (3) منْ حديثِ أَبِي سَعيدِ الخُدْرِيِّ رَضِّوَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ ناسًا من الأَنْصارِ سَأَلُوا رسولَ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ فأعْطاهُمْ ثُمَّ سألُوهُ فأعْطاهُمْ، حتَّى نَفِذَ ما عِندَهُ، فقالَ: «ما يَكُنْ عِندي من خَيرٍ فلَنْ أَدَّخِرَهُ عنكم، ومَنْ يستعفِفْ يُعِفَّهُ اللهُ، ومَنْ يستغفِفْ يُعِفَّهُ اللهُ، ومَنْ يستغفِن يُغْفِهِ اللهُ، ومَنْ يستغفِن يُعَفِّهُ اللهُ، ومَنْ يستغفِن يُغْفِهُ اللهُ، ومن يتَصَبَّرْ يصبِّرْهُ اللهُ، وما أُعْطِيَ أَحَدُّ عطاءً خَيْرًا وأوسَعَ من الصَّبْرِ».

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (4) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيْنِيً النَّفْسِ».

قال السُّيُوطيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: «قولُهُ: «ولكِنَّ الغِنى غِنَى النَّفْسِ» أَيْ الغِنى المحمُودُ العظيمُ النافِعُ شِبَعُ النَفْسِ وقِلَّةُ حِرْصِها» (5):

<sup>(1) «</sup>شرحُ سُنَنِ أبي داودَ» للعبَّادِ - حفظه الله - (74/9).

<sup>(2)</sup> رُواهُ مسلمٌ (1054).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُّخارِيُّ (1469)، ومُسْلمٌ (1053).

<sup>(4)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (6446)، ومسلمٌ (1051).

<sup>(5) «</sup>الدِّيبَاجُ على مسلم» للشيوطيِّ (2/130).

أَيُّهَا النَّاسُ قَبْلَ أَنْ أُوَدِّعَ مَقامي هذا أُذُكِّرُكم بوَصِيَّةِ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ لرسولِ للهِ ﷺ.

فقد أُخْرِجَ الطَّبَرَانِيُّ فِي الأوسَطِ بِسَندٍ حَسَنٍ حسَّنَهُ الألبانِ فِي «صحيحِ الجامعِ» (أَ) منْ حديثِ سَهْلِ بنِ سَعْدٍ رَضِيَّالِيَّهُ قَالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ : «أَتاني جِبْرِيْلُ فقالَ: يا محمَّدُا عِشْ ما شِئْتَ فإنَّكَ مَيِّتٌ، وأَحْبِبْ مَنْ شِئْتَ فإنَّكَ مفارِقُهُ، واعْمَلُ ما شِئْتَ فإنَّكَ مِفارِقُهُ المَّعْناؤهُ واعْمَلُ ما شِئْتَ فإنَّكَ بَغْزِيٌّ بِهِ، واعْلَمْ أَنَّ شَرَفَ المؤمِنِ قيامُهُ باللَّيلِ، وعِزَّهُ اسْتغْناؤهُ عَنِ النَّاسِ».

اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ الْهُدَى والتُّقَى والعَفافَ والغِني(2).

<sup>(1) «</sup>حَسَنُ الْحَرِجَهُ الطبرانيُّ في «الأوسَطِ» (4/306)، وحسَّنَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الجامعِ» (73). (2) جاءَ ذلِكَ في «صحيحِ مُسْلمٍ» (2721) من حديثِ عبد اللهِ بنِ مَسْعُودٍ رَضَيَلِلَهُ عَنْهُ عن النَّبيِّ عَيَالِيَّةٍ أَنَّهُ قالَ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْالُكَ المُدى والتُّقَى والعفَافَ والغِنى».

## وَنْ صفاتِ الْمِرَاةِ الْسُلْمَةِ (1) [ عَنْ صفاتِ الْمِرَاةِ الْسُلْمَةِ (1) [

### الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحُمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ مَجَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱللَّمُ مُسْلِمُونَ ﴾ (النَّاغَيْمَاكَ : 102).

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرَلَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْزَالِكِ : 70 - 71).

أمًا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَاللَّهِ وَالنَّارِ. وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ - فحديثي معكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنِ «صِفاتِ المرأَةِ المُسْلِمَةِ».

أَيُّهَا النَّاسُ إِن كَانَ حَدِيثُنَا تَسْمَعُهُ المَرَأَةَ حَيْثُ كَانَتْ فَنَقُولُ لَهَا: "إِيَّاكِ أَعْنِيْ وَاسْمَعِيْ يَا جَارَةُ » وإِنْ كَانت لا تَسْمَعُ فَهِنَا الأَبُ وهِنَا الأَنْ وهِنَا الزَّوجُ وهِنَا الابْنُ فَالسَّمَعِيْ يَا جَارَةُ » وإِنْ كَانت لا تَسْمَعُ فَهِنَا الأَبُ وهِنَا الأَنْ وهِنَا الزَّوجُ وهِنَا الابْنُ فَالسَّمَعِيْ يَا جَارَةُ » وإِنْ كَانت لا تَسْمَعُ فَهِنَا الأَبُ وهِنَا الأَبْنُ وهِنَا الزَّوجُ وهِنَا الابْنُ فَالسَّمَا فِي السَّاهِدُ الغَائِبَ.

<sup>(1)</sup> اسْتفدتُ في إعدادِ هذه الخُطْبَةِ من كتابِ "صِفاتِ المرأةِ المسلمَةِ" لِأُمَّ أُسامَةَ بنتِ عليَّ العبَّاسِيَّةِ -حفظها الله-.

وقَدْ قَالَ رسولُ الله ﷺ كما في «صحيحِ البُخاريِّ» (أ) منْ حديثِ عبد اللهِ بنِ عُمَرو رَضِيَّالِلَهُ عَنْهُمَا: «بَلِّغُوا عَنيَّ وَلَوْ آيَةً».

وفي «الصَّحيحَيْنِ»<sup>(2)</sup> منْ حديثِ أَبِي بَكْرَةَ رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكِالَةٍ قال: «لِيُسَلِّغِ الشَّاهِدُ الغائِبَ».

فمِنْ صِفاتِ المُراَةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ تَكُونَ صالحَةً

لِقَولِ اللهِ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ فَالصَّدَلِحَاتُ قَدَيْنَتُ حَافِظَاتٌ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ الله ﴾ (النَّلَمُّةُ : 34).

وفي «صحيحٍ مُسْلمٍ» (3) منْ حديثِ عبد اللهِ بنِ عُمَرو رَضَِّ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: «الدُّنيا مَتَاعٌ، وخيرُ مَتَاعِ الدُّنيا، المرأةُ الصَّالِحَةُ».

ومِنْ صِفاتِ المُرْأَةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ تَكُونَ مُخْلِصَةً وصادِقَةً مَعَ اللهِ.

لِقَولِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبِي بِٱلْقِسْطِ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِ مَسْجِدٍ وَآدَعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِينَّ كُمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴿ ﴾ (الأَغَلَافَ : 29).

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (4) منْ حديثِ عُمَرَ بْنِ الخطَّابِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَمْرَ بُنِ الخطَّابِ رَضَالِلَهُ عَالَ عَالُ بِالنِّيَّاتِ، وإنَّمَا لِكُلِّ امْرِىءٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إلى اللهِ ورَسُولِهِ، ومَنْ كَانَتْ هجرتُهُ لِدُنيا يُصِيبُها، أَو امْراً وَيُنكِحُها، فَهِجْرتُهُ إلى ما هَاجَرَ إِلَيْهِ».

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (3461).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (7447)، ومسلمٌ (1679).

<sup>(3)</sup> رَواهُ مسلمٌ (1467).

<sup>(4)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (1)، ومسلمٌ (1907).

ومِنُ صِفاتِ المُرْأَةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ تُؤْمِنَ بالقَضَاءِ والقَدرِ وأَنْ تَسْتَخْضِرَ ذلِكَ عِنْدَ كُلِّ مُلِمَّةٍ وكُلِّ نازِلةٍ حتَّى الشَّوكَةُ تُصِيْبُها.

لِقُولِ اللهِ \_ سُبْحَنْهُ، وَتَعَلَق - : ﴿ قُل لَّن يُصِيبَ نَآ إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا ﴾ (التَّخَيَّةَ : ١٥).

وقال الله - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلُ-: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ (التَحَنَابُنَا: ١١).

وفي «صحيح مُسْلم» (أ) منْ حديثِ عبد اللهِ بنِ عُمَرو رَضَوَالِلَهُ عَنْهُمَا قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيَنَا اللهِ عَيْنَا اللهُ عَلَى العَجْزُ والكَيْسُ».

والعَجْزُ والكَيْسُ - أَيُّهَا النَّاسُ - ضِدَّانِ؛ فَنَشَاطُ النَّشِيْطِ وَكَسَل الكَسُولِ وعَجْزُهُ كُلُّ ذلِكَ بِقَدَرِ.

قال النَّوَوِيُّ رَجِمَهُ ٱللَّهُ: «ومعْناهُ أَنَّ العاجِزَ قَدْ قُدِّر عَجْزُهُ والكَيِّسَ قَدْ قُدِّر كَيْسُهُ» (2). ومِنْ صِفاتِ المُواَةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ تَكُونَ تالِيَةً لِكتَابِ اللهِ.

لِقَولِ اللهِ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَىٰ \_ : ﴿ وَاذْكُرْتَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَنتِ ٱللهِ وَالْمَخْزَلَانِنَا : 43).

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (3) منْ حديثِ سالم عَنْ أَبِيْهِ رَضَّالِللَّهُ عَنِ النَّبِيِّ وَعَلَيْكِيْهُ قَالَ: «لا حَسَدَ إِلَّا فِي اثْنَتَيْن: رجلٌ آتاهُ اللهُ القُرآن، فهو يتْلُوهُ آناءَ اللَّيلِ وآناءَ النَّهارِ، ورجلٌ آتاهُ اللهُ مالًا فهوَ يُنْفِقُهُ آناءَ اللَّيلِ وآناءَ النَّهارِ».

ومِنْ صِفاتِ المُرأَةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ تَكُونَ حريصَةً على طَلَبِ العلم النافع.

<sup>(1)</sup> رَواهُ مسلمٌ (2655).

<sup>(2) «</sup>شَرْحُ النَّووِيِّ على مسلمِ» (16/205).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (7529)، ومسلمٌ (815).

لِقَولِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ يَرْفَعِ اللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوامِنَكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ دَرَجَنَتُ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِرٌ ﴿ آ ﴾ ( الجَنَا لَالَهُ : ١١).

وقال اللهُ مُسَبِّحَنَّهُ وَتَعَكَّلَ .: ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمُا ١١٤ ) ( ظَّلْنَمْ : ١١٤).

قالَ الحافِظُ رَحْمَهُ أَللَهُ فِي «الفَتْحِ» (1): «قَوْلَهُ: ﴿ زِذْ فِي عِلْمَا ﴾. واضِحُ الدَّلالَةِ فِي فَضْلِ العِلْمِ ؛ لِأَنَّ اللهَ مَنْ مَنْ مَنْ مُنَّ اللهَ مَنْ اللهَ مِن شَيْءٍ إلَّا مِنَ العِلْمِ وَالمُرادُ بالعِلْمِ العِلْمُ الشَّرْعِيُّ الَّذِيْ يُفِيدُ مَعْرِفَةَ مَا يَجِبُ على المكلّفِ من أَمْرِ عبادَتِهِ ومُعامَلاتِهِ، والعِلْمِ باللهِ وصفاتِهِ، وما يَجِبُ لَهُ مِن القِيامِ بأَمْرِهِ، وتَنْزِيْهِ عن النّقَائِص، ومدارُ ذلكَ على التّفسير والحديثِ والفِقْهِ».

ومِنْ صِفاتِ المُرْأَةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ تَكُونَ محافِظةً على صَلاتها.

لِقَولِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَٱلَّذِينَ هُرَ عَلَىٰ صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أُولَيْهِكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ﴿ الْمُغَنَّمُونَ اللَّهِ مِنْ مُنْ اللَّهِ مُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَاللَّهِ مُنْ الْمُؤَنِّفُ الْأَوْرِثُونَ اللَّهِ مَا الْمُؤْمِنَ اللَّهِ مَا اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ومِنْ صِفَاتِ المُواَّةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ تَكُونَ مِحَافِظَةً على أَدَاءِ زِكَاةِ مَالِهَا. لِقَولِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَأَقِمْنَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتِينَ ٱلزَّكُونَ ۗ وَأَطِعْنَ ٱللهَ وَرَسُولَهُ ، ﴾ لِقَولِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَأَقِمْنَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتِينَ ٱلزَّكُونَ ۗ وَأَطِعْنَ ٱللهَ وَرَسُولَهُ ، ﴾ (اللَّخَزَائِنُ : 33).

ومِنْ صِفاتِ المُراَّةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ ـ المحافَظَةُ على الأَذْكارِ . لِقَولِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ - : ﴿ وَالذَّكِرِينَ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ أَعَدَّ اللّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ۞ ﴾ (الأَخْزَلَانُ : 35).

ففي «صَحيحِ مُسلم» منْ حديثِ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَا اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ اللهُ اللهُو

<sup>(1) «</sup>فَتْحُ البّارِيْ» (1/187).

ومِنْ صِفاتِ المُرْأَةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - إِكْرامُ الضَّيْفِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» أَ منْ حديثِ أَبِي هُرَيرةَ رَضَيَالِلَهُ عَنِ النَّبِيِّ وَيَتَالِيَّةٍ قَالَ: «مَنْ كان يُؤْمِنُ باللهِ واليومِ الآخِرِ فلا يُؤْذِي جارَهُ، ومَنْ كانَ يؤمِنُ باللهِ واليومِ الآخِرِ فلْيُكْرِمُ ضَيْفَهُ، ومن كانَ يؤمِنُ باللهِ واليومِ الآخِرِ فلْيَقُلُ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ».

وفي «الصَّحيحَيْنِ» (2) منْ حديثِ أبي هُرَيْرةَ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رِجلًا أَتِي النَّبِيَّ وَيَلَكِيهُ فَهُ أَنَّ رِجلًا أَتِي النَّبِيِّ وَيَلَكِيهُ فَهُ أَنْ رَجِلًا أَلَا المَاءُ! فقالَ رسولُ اللهِ وَيَلَكِيهُ : «مَنْ يَضُمُّ» أو «يُضيفُ هذا؟»، فقال رَجُلٌ من الأَنْصارِ: أَنا، فانْطلَقَ بِهِ إلى امْرَأَتِهِ، فقالَ: أَكْرِمِيْ ضَيْفَ رسُولِ اللهِ وَيَلَكِيهُ ، فقالتُ: ما عِندنا إلّا قُوتُ صِبْيَانِي. فقالَ: هَيِّي طعامَكِ وَأَصْبِحِيْ سِرَاجَكِ ونَوِّمِي صِبْيانَكِ إذا أَرادُوا عشاءً. فَهَيَّنَاتْ طعامَها وأَصبحتُ سِراجَها ونوَّمتْ صِبيانَها، ثُمَّ قامتْ كأنَّها تُصْلِحُ سِراجِها فأطفاً ثُهُ، فجعلا يُرِيانِهِ أَنَّها يُعلِيلَهُ فقالَ: «ضَجِكَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

أَيُّهَا النَّاسُ لَعَلَّكُمْ تُحِبُّونَ أَن تَعْرِفُوا مَنِ الصَّحابيُّ ومَنْ الصَّحابيَّةُ اللَّذانِ أُعْجِبَ اللهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَى - من فِعالِم افالصحابيُّ هو أبو طلحَة والصحابيَّةُ هي أُمُّ سليمٍ رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُمَا. ومِنْ صِفاتِ المُراَّةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّمَا النَّاسُ - طاعَتُها لزَوْجِها.

لِقُولِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلُ - : ﴿ فَٱلصَّلِحَاتُ قَلِنَاتُ حَلِفِظَاتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللهُ ﴾ (النَّلَيَّالِيْ : 34).

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (6136)، ومسلمٌ (47).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (3798)، ومسلمٌ (2054).

قال الطَّبَرِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: « ﴿ قَنْنِنَتُ ﴾ ، يَعْني: مُطيعاتٌ للهِ ولأَزْواجِهِنَّ » (1). وأخْرَجَ ابن حِبَّانَ في صحيحهِ بسندٍ صحيح صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الجامعِ » (2) منْ حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَيَّالِيَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسُولُ اللهِ وَيَلَالِيَّهُ : «إذا صَلَّتِ

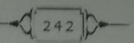
المرأةُ خَمْسَها، وصامتْ شَهْرَها، وحصَّنتْ فَرْجَها، وأطاعَتْ بَعْلَها، دُخَلَتْ من أيِّ

أبوابِ الجنَّة شاءَتْ».

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

(1) «تفسيرُ الطَّبريِّ» (1/6 69).

<sup>(2)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ ابنُ حِبَّانَ في صحيحِهِ (4163)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" (660).



الخُطْبةُ الثَّانيةُ - مِنْ صفاتِ المُرأَةِ المُسْلِمَةِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أمَّا بَعد - أَيُّهَا النَّاسُ - ما زالَ الحديثُ مَعَكمْ عَنْ «صفاتِ المرأةِ المسلمةِ».

أَيُّهَا النَّاسُ الحديثُ عن صفاتِ المرأَةِ المسلمَةِ ذو شُجُونٍ؛ لأَنَّهَا قَلْبُ الأُسْرةِ تصلُحُ الأُسرةُ بصَلاحِها وبفَسَادِهَا تُفْسِدُ.

فمِن صِفاتِ المُراَةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - حُسْنُ الخُلُقِ.

ففي مُسْنَدُ أَحمدَ بسَندِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" أَن منْ حديثِ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَوَّلِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسُولُ اللهِ عَلَيْكَ : «أَكْمَلُ المؤمنينَ إِيمانًا حديثِ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَوَّلِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسُولُ اللهِ عَلَيْكَ : «أَكْمَلُ المؤمنينَ إِيمانًا أَحسَنُهُمْ خُلُقًا وخيارُكُمْ خِيارُكُمْ لِنِسَائِهِمْ».

ومِنْ صِفَاتِ المُرْأَةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - حِفْظُ لِسانِها عن الكلَامِ في الآخرِينَ.
قال الله - سُبْحَنَه ، وتَعَكَلَ - : ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُ كُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ
مَيْتَا فَكَرِهِ تُمُوهُ وَانَقُواْ اللهُ إِنَّ الله تَوَابُ رَحِيمٌ ﴿ ﴾ ( المُجُلَانِ : 12).

وفي «الصَّحيحينِ» (2) منْ حديثِ عبد اللهِ بنِ عُمَرو رَضَّالِلَهُ عَنْهُا عن النَّبِيِّ عَلَيْكِيْهُ عَلَيْكِيْ عَلَيْكِيْهُ عَلَيْكِيْهُ عَلَيْكِيْهُ عَلَيْكِيْهُ عَلَيْكِيْهُ اللهُ عَنْهُا من سَلِمَ المسلمون من لِسَانِهِ ويَدِهِ والمهاجِرُ من هَجَرَ ما نهى اللهُ عَنْهُ».

ومِنْ صِفاتِ المُرْأَةِ المُسْلِمَةِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ حِفْظُ لِسانِها وأَنْ لا تَكُونَ لَعَّانَةً ولا شَتَّامَةً.

<sup>(1)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ أحمدُ (2/250، 472)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيح الجامع" (1232).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (10)، ومسلمٌ (40).

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ منْ حديثِ أَبِي سعيدِ الخُدْرِيِّ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: خَرَجَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَ فَالَ: «يا معشَرَ النِّساء! اللهِ عَلَيْكَ فَي أَضْحى أَوْ فِطْرِ إلى المُصَلَّى، فَمَرَّ على النِّساء، فقالَ: «يا معشَرَ النِّساء! تَصَدَّقُنَ فَإِنِّي رَأَيتُكُنَّ أَكْثَرَ أَهلِ النَّارِ»، فقُلْنَ: وبِمَ يا رسولَ الله؟! قالَ: «تُكثِرْنَ اللَّمْنَ، وتكفُرْنَ العَشيرَ»

وفي «صحيح مسلم»(2) منْ حديثِ أبي الدَّرْدَاءِ رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسُولُ اللهِ عَلَيْهُ : «لَا يَكُونُ اللَّعَانُونَ شُفَعَاءَ، ولا شُهَدَاءَ يَوْمَ القِيَامَةِ».

ومِنْ صِفاتِ المُرْأَةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أن تَكُونَ معلِّمَةً واعِظَةً.

لِقُولِ اللهِ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَىٰ - : ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآ اللهِ بَعْضِ يَأْمُرُونَ وَالْمُؤْمِنَتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآ اللهِ بَعْضِ يَأْمُرُونَ وَالْمُؤْمِنَ وَاللّهُ وَرَسُولَهُ وَاللّهُ وَرَسُولَهُ وَيُولِيعُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيُولِيعُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيُولِيعُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَهُ وَيَعْمِلُونَ مَنْ اللّهَ عَزِيدٌ حَكِيثٌ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَاللّهُ اللّهُ عَزِيدٌ حَكِيثٌ اللّهُ عَزِيدٌ حَكِيثٌ اللّهُ عَزِيدٌ عَكِيثٌ اللّهُ عَزِيدً عَلَيْهُ اللّهُ عَزِيدً عَلَيْهُ اللّهُ عَزِيدً اللّهُ عَزِيدً عَلَيْهُمُ اللّهُ عَزِيدً عَلَيْهُ اللّهُ عَزِيدً عَلَيْهُ اللّهُ عَزِيدً عَلَيْهُ اللّهُ عَزِيدً عَلَيْهُ اللّهُ عَزِيدًا وَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَزِيدًا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَزِيدًا عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَزِيدًا عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَزِيدًا عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَزِيدًا عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَزِيدًا عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

وفي سُننِ التِّرمِذِيِّ بسندٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «الإرواءِ» (أن من حديثِ عَائِشَةَ رَضِّ اللَّهِ عَائِشَةَ رَضِّ اللَّهِ عَائِشَةً وَضَّ اللَّهِ عَائِشَةً وَضَّ اللَّهِ عَائِشَةً وَاللَّهِ عَالَيْهُمُ اللَّهِ عَالَيْهُمُ اللَّهِ عَالَيْهُمُ اللَّهِ عَالَيْهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللل

ومعنى قولِها «يسْتَطِيْبُوا بالماءِ» أي يغسلُوا عَنْهُمْ أَثَرَ البَولِ والغائِطِ.

ومِنْ صِفاتِ المُراَّةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - السُّؤالُ عن أُمورِ دِينِها وأَنْ لا تَشْغَلَ نَفْسَها بالسؤالِ عن المُوضاتِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (4) من حديثِ عَائِشَةَ رَضَوَاللَّهُ عَنْهَا كانت لا تَسْمَعُ شَيْئًا لا تعْرِفُهُ إِلَّا راجَعَتْ فيه حتَّى تعْرِفَهُ وأَنَّ النَّبِيَ عَلَيْكِاللَّهُ قال: «مَنْ حُوسِبَ عُذَّبَ».

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (304)، ومسلمٌ (80).

<sup>(2)</sup> رُواهُ مسلمٌ (2598).

<sup>(3)</sup> الصحيح الخرجه التّرمذِيُّ (19)، وصحَّحَه الألبانيُّ في «الإرواءِ» (42).

<sup>(4)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (103)، ومسلمٌ (2876).

قالتْ عائِشَةُ رَضِّوَالِلَّهُ عَنْهَا: أَوَ لَيسَ يقولُ اللهُ - تَعَالَى - : ﴿ نَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ ؟ قالتْ: فقالَ: "إنَّما ذَلِكَ العَرْضُ ولكنْ مَنْ نُوقِشَ الحِسَابَ يَهْلَكُ".

فدلَّ الحديثُ - أَيُّهَا النَّاسُ - كما قالَ الحافِظُ: «ما كانَ عِندَ عائِشَةَ من الحِرْصِ على تَفَهُّمِ مَعاني الحديثِ، وأَنَّ النَّبِيَ عَيَلِكِيَّةٍ لمْ يَكُنْ يَتَضَجَّرُ مِنَ المُراجَعَةِ في العِلْم».

بَلْ إِنَّ نَسَاءَ الصحابَةِ كُنَّ يَسْأَلْنَ النَّبِيَّ وَيَنَافِينَةٌ عن دقائِقِ الأُمُورِ فَضْلًا عن جَلِيلِها. ففي «الصَّحيحَيْنِ» أن من حديثِ أُمِّ سلَمَة رَضَالِلَهُ عَنْهَا قالتْ: جاءَتْ أُمُّ سليم إلى رسولِ اللهِ فقالتْ: يا رسولَ اللهِ! إِنَّ اللهَ لا يَسْتَجِيْ من الحقِّ فهل على المرأةِ من غُسُلِ إذا احْتلَمَتْ؟ قال النَّبِيُ وَعَلَيْكَمُ : «إِذا رَأْتِ الماء». فَغَطَّتْ أُمُّ سَلَمَة ، تعنيْ: وَجْهَهَا، وقالتْ: يا رسولَ اللهِ! وَتَعْتَلِمُ المرأةُ؟ قالَ: «نعَمْ، تَربَتْ يَمينُك، فَبِمَ يُشْبِهُهَا وَلَدُهَا».

ومِنْ صِفاتِ المُرْأَةِ المُسْلِمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - سُرْعَةُ الاستجابَةِ لأَمْرِ اللهِ وأمرِ رسولِهِ ﷺ.

فَفِي "صحيحِ البُّخَارِيِّ "<sup>2)</sup> من حديثِ عَائِشَةَ رَضَيَّالِلَّهُ عَنْهَا قالتْ: يَرْحَمُ اللَّهُ نِساءَ المُهاجِراتِ الأُولِ، لمَّا أَنْزَلَ اللَّهُ: ﴿ وَلِيَضْرِينَ مِخْمُرِهِنَّ عَلَىٰ جُمُومِهِنَّ عَلَىٰ جُمُومِهِنَّ كَلَ جُمُومِهِنَّ عَلَىٰ جُمُومِهِنَّ عَلَىٰ جُمُومِهِنَّ عَلَىٰ جَمُومِهِنَّ عَلَىٰ جَمُومِهِنَّ عَلَىٰ جَمُومِهِنَّ عَلَىٰ جَمُومِهِنَّ عَلَىٰ جَمُومِهِنَ عَلَىٰ جَمُومِهِنَ عَلَىٰ جَمُومِهِنَ عَلَىٰ عَلَىٰ جَمُومِهِنَ عَلَىٰ جَمُومِهِنَ عَلَىٰ جَمُومِهِنَ عَلَىٰ جَمُومِهُنَ مَرُوطَهُنَ مَوْ وَلَهُونَ فَي عَلَىٰ جَمُومِهِنَ عَلَىٰ جَمُومِهِنَ عَلَىٰ جَمُومِهِنَ عَلَىٰ جَمُومِهِنَ عَلَىٰ جَمُومِهِنَ عَلَىٰ جَمُومِهِنَ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ فَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَلِيَعْمَوْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَالِمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَ

قال الحافِظُ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: "قولْهُمَا فاخْتَمَرْنَ ، أي: غَطَّيْنَ وُجُوهَهُنَّ "(3).

قال الشَّنْقِيطِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «هذا الحديثُ الصحيحُ صريحٌ في أَنَّ النِّسَاءَ الصَّحابيَّاتِ المُندكُوراتِ فيهِ فَهِمْنَ أَنَّ معنى قولِهِ تعالى: ﴿ وَلِيضِّرِيْنَ مِخْمُرِهِنَّ عَلَى جُمُومِنَ أَنَّ معنى قولِهِ تعالى: ﴿ وَلِيضِّرِيْنَ مِخْمُرِهِنَّ عَلَى جُمُومِنَ أَنَّ معنى قولِهِ تعالى: ﴿ وَلِيضِّرِيْنَ مِخْمُرِهِنَّ عَلَى جُمُومِنَ أَنَّ معنى قولِهِ تعالى: ﴿ وَلِيضِّرِيْنَ مِخْمُرِهِنَّ عَلَى جُمُومِنَ أَنَّ معنى قولِهِ تعالى: ﴿ وَلِيضِّرِيْنَ مِخْمُرِهِنَّ عَلَى جُمُومِنَ أَنَّ النِّسَاءَ الصَّحابِيَّاتِ

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (130)، ومسلمٌ (313).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (4758)، (4759).

<sup>(3) «</sup>الفُتحُ» (8/ 490).

سَتْرَ وجوهِهِنَّ وأَنَّهُنَّ شَقَقْنَ أُزُرَهُنَّ، فاخْتمرْنَ، أَيْ: سَتَرْنَ وجُوهَهُنَّ بها امْتثالًا لأمرِ اللهِ في قولِهِ تعالى: ﴿وَلْيَصَرِّنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُمُومِينَّ ﴾. المقتضى سَتْرُ وُجُوهِهِنَّ (1).

وأخرجَ ابنُ أبي حاتمٍ في "تفسيرِهِ" بسندٍ حَسنٍ لِغَيرِهِ من حديثِ صَفِيَّةً بنتِ شَيْبَةَ قالتْ: وذَكَرَتْ قُريْشُ وفَضْلَهُنَ، فَقالَتْ: وذَكَرَتْ قُريْشُ وفَضْلَهُنَ، فقالَتْ: إِنَّ لِنسَاءِ قُريشٍ لَفَضْلًا، وإِنِّي واللهِ ما رأَيْتُ أفضَلَ من نِساءِ الأنصارِ أَشَدَّ تَصْدِيقًا بكتابِ اللهِ، ولا إِيهانًا بالتنزيلِ لَقَدْ أُنْزِلَتْ سُورَةُ النُّورِ: ﴿ وَلَيْضَرِينَ مِخُمُومِنَ عَلَى تَصْدِيقًا بكتابِ اللهِ، ولا إِيهانًا بالتنزيلِ لَقَدْ أُنْزِلَتْ سُورَةُ النُّورِ: ﴿ وَلَيْضَرِينَ مِحُمُومِنَ عَلَى عَلَى جُمُومِنَ عَلَى اللهِ وَلَيْ اللهِ وَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ وَاللهِ وَلَا اللهُ عَلَى عَلَى اللهِ وَاللهِ وَلَلْ اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَلَيْنَ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَلَا اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَلَا اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَلِي اللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ

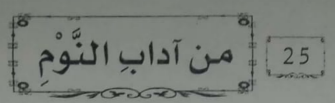
ومعنى «معْتجراتٌ» ـ أَيُّمَا النَّاسُ ـ أي مُختمراتٌ كها تقدَّم في «صحيحِ البُخاريِّ». أَيُّمَا النَّاسُ أَلا ما أشدَّ سُرعَةَ استجابَةِ نِساءِ الصحابَةِ لأمْرِ الله وأمرِ رسولِ اللهِ عَيَالِيَّةٍ.

ألا ما أَشَدَّ حِرصَ الصحابَةِ على تعليم أَهلهِمْ العِلْمَ.

دلَّ على ذلكَ قولُ عائشِةَ رَضَّالِلَّهُ عَنْهَا: انقلَبَ رِجالُمُّنَّ إِلِيهِنَّ يتلُونَ عليهِنَّ ما أُنزِلَ اللهِنَّ فيها، ويتْلُو الرجلُ على امرأتِهِ وابنتِهِ وأختِهِ، وعلى كُلِّ ذِيْ قرابتِهِ! ربَّنا هَبْ لنا من أَزْواجِنا وذريَّاتِنا قُرَّةَ أَعْيُن واجعَلْنا للمتَّقِينَ إِمامًا.

<sup>(1) «</sup>أضواءُ البيانِ» (6/496).

<sup>(2) «</sup>حسنٌ لغَيْرِهِ» أخرجَهُ ابنُ أبي حاتم في «تفسيرِهِ» (2575/8)، وفي سندِهِ: مسلمُ بنُ خالدِ الزَّنجِيُّ، لكنَّهُ متابَعٌ، تابَعَهُ داودُ بنُ عبدِ الرَّحْنِ، ومُعَمَّرُ، وإبراهيمُ بنُ مهاجِرٍ بنحوِهِ مُختصرًا، وأصلُ الحديثِ في البُخاريِّ (4759) بإفادةِ «حجابِ المرأةِ» (ص43) للرَّا زِحِيِّ.



#### الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ محَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ عَوَلا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (ٱلنَّفَيْمَالَتَا : 102).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَذِى خَلَقَاكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيْرًا وَنِسَآءً وَالنَّنَا إِنَّا اللَّهَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النِّنَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النِّنَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النِّنَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصَلِحْ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْزَلَا ٤٠٠ - ٦١).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كَتَابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ـ عَيَلَالِلهِ ـ ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أمَّا بَعْدُ \_ فحديثي معكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنِ «آدابِ النَّوم».

أَيُّهَا النَّاسُ النومُ آيَةُ من آياتِ اللهِ.

قال الله له شَبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ مَنَامُكُمْ مِاَلَيْلِ وَالنَّهَارِ وَٱبْلِغَآ أَوْكُم مِن فَصْلِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَكْتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴾ (النَّفَرْنِ : 23).

وآياتُهُ - أَيُّهَا النَّاسُ - هي حُجَجُهُ وبراهينهُ الدالَّةُ على قدرَتِهِ على البَعْثِ والجَزاءِ(١).

<sup>(1)</sup> انظرْ «أَيسرُ التفاسيرِ» للجزائريِّ (4/169).

ومن دلائِلِ هذه القُدْرَةِ أَنْ جعلَ اللهُ النَّومَ راحةً لكمْ في اللَّيلِ أو النَّهارِ إذ في النَّومِ حصولُ الراحَةِ وذَهابُ التَّعَبِ، وجَعَلَ لكمُ النَّهارَ تَنتشرونَ فيهِ لِطلَبِ الرِّزْقِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لدلائِلَ على كهالِ قدرَةِ اللهِ ونفوذِ مَشِيئتِهِ لِقومٍ يسْمعُونَ المواعِظَ سهاعَ تَأَمُّلِ وتفكُّرٍ واعْتبارٍ (١).

قَالَ القشيريُّ رَحِمَةُ اللَّهُ: «غلبَةُ النَّومِ لصاحِبِهِ من غَيرِ اخْتيارٍ، وانْتباهُهُ بِلا اكْتِسابٍ يدُلُّ على موتِهِ ثُمَّ بعْثِهِ في حالِ منامِهِ يرَى ما يسُرُّهُ وما يَضرُّهُ يدُلُّ على حالِهِ في قَبْرِهِ، اللَّهُ أعلمُ كيفَ حالُهُ، أَمْرُهُ فيها يلقَاهُ من خيرٍ وشَرًّ »(2).

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ للنَّومِ آدابًا قَلَ مَنْ يعْمِلُ بِها وإِنْ أَخَذَ بعضُ النَّاسِ بعضَهُ فَقَدْ تَرَكَ كَثيرًا منْهُ والموفَّقُ من وفَّقَهُ اللهُ.

فمن تلكَ الآدابِ - أَيُّهَا النَّاسُ - التَّبْكِيرُ في النَّومِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (3) منْ حديثِ أبي بَرْزَةَ رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رسُولَ اللهِ عَلَيْكِللَّهُ كان يكْرَهُ النَّومَ قبلَ العِشاءِ والحَدِيثَ بَعْدَها.

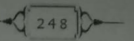
والتَّبكيرُ - أَيُّهَا النَّاسُ - قَدْ أصبحَ عندَ كثيرٍ من الناسِ سُنَّةً مهْجورَةً وخاصَّةً بعد ظُهورِ التِّلفاذِ وقد عَلِمَ الجميعُ أَنَّ الخيرَ والبركَةَ في الاتِّباع.

فها هو العلمُ الحديثُ يُشْبِتُ للجميعِ أَنَّ أَفْضَلَ أُوقاتِ النَّومِ ما كَانَ بعدَ صلاةِ العِشَاءِ وأَنَّ السَّاعَةَ من النَّومِ في أوَّلِ اللَّيلِ تعادِلُ ساعتين من آخِرِهِ ولا تَقُوْمُ مقامَها ساعَةٌ من نوم النَّهارِ.

<sup>(1)</sup> انظرُ «التفسيرُ الميسَّرُ» (7/206).

<sup>(2)</sup> انظرُ «البحرُ المديدُ» لابنِ عَجِيبَةَ (5/512).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (568) واللَّفْظُ لَهُ، ومسلمٌ (647) بنحْوِهِ.



وما الحكمَةُ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ من التَّبْكِيْرِ؟ أليسَ كُلُّ مسلمٍ لَهُ موعِدٌ مَعَ الرَّبِّ حينَ يَبْقى ثُلُثُ اللَّيلِ الآخِرُ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ منْ حديثِ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَا الْأَخِرُ «يَنْزِلُ رَبُّنَا ـ تَبَارَكَ وَتَعَالَى ـ كُلَّ لَيلَةٍ إلى السماءِ الدُّنيَا حينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيلِ الآخِرُ فيقُولُ: مَنْ يدعُونِي فأَسْتَجِيبَ لَهُ، من يسألُني فأَعْطِيهُ من يسْتغْفِرُني فأغْفِرَ لَهُ».

أليسَ من العارِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَن يسْهَرَ أَحَدُنا على التِّلفازِ أَو نحوِهِ من أُمورِ الدنيا ثُمَّ ينامُ عن هذا الخَيْرِ العَظِيمِ وربَّها نامَ أَحَدُنا فلم يستيقِظْ إلَّا في القَبْرِ كها هو حالُ بَعْضِ النَّاسِ، فكيفَ بِكَ - يا عبدَ اللهِ - لو نمْتَ على نيَّةِ القِيامِ لطَلَبِ المَعاشِ فإذا أمامَكَ منكرٌ ونَكِيرٌ بعدَ أَنْ تُضَمَّ ضَمَّةً لا ينجو منها أحدٌ إلا مَن شاءَ اللهُ.

وما يَضُرُّكَ لو نمْتَ على نيَّةِ لقاءِ الرَّبِّ ـ جلَّ جلالُهُ ـ فإِنَّكَ إِنْ قُمْتَ قُمتَ على خَيْرِ وإِن مِتَّ على نيَّةٍ صالحَةٍ وخاتمَةٍ حَسَنَةٍ ـ إِنْ شاءَ اللهُ ـ .

ففي سُنَنِ ابنِ ماجةَ بسندِ صحيحِ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ التَّرغيبِ» (2) منْ حديثِ أبي الدَّرْدَاءِ رَضَالِللَهُ عَنهُ عن النَّبِيُّ عَلَيْلِلَهُ قالَ: «من ألى فراشَهُ وهو يَنُويْ أن يقومَ يُصلي من اللَّيلِ فَعَلَبَتْهُ عيناهُ حتَّى أَصْبَحَ، كُتِبَ لَهُ ما نَوى وكان نومُهُ صَدَقَةً عليهِ مِنْ رَبِّهِ عزَّ وجلَّ - ».

ومن آدابِ النَّوم - أَيُّهَا النَّاسُ - الوُّضُوءُ حتَّى ولو كان جُنْبًا.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (3) منْ حديثِ البَراءِ بنِ عازِبِ رَضَوَلِنَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسُولُ اللهِ وَعَلَيْنَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسُولُ اللهِ وَعَلَيْنَهُ : «إذا أَتَيْتَ مَضْجَعَكَ فَتَوضَّا وُضُوْءَكَ للصَّلاةِ ثُمَّ اضْطَجِعْ على شِقِّكَ الأَيمَنِ ثُمَّ

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (1145)، ومسلمٌ (758).

<sup>(2) (</sup>صحيحًا أخرجَهُ ابنُ ماجَةَ (1344)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيح التَّرغيبِ" (19)، (600).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (247) واللَّفظُ لَهُ، ومسلمٌ (2710).

قُل: اللَّهُمَّ أَسْلَمتُ وجْهِيْ إليْكَ، وفوَّضْتُ أَمْرِي إليكَ، وأَلجَأْتُ ظَهْرِي إليْكَ رَغْبَةٌ ورَهْبَةً إِليكَ، لا مَلْجَأَ ولا مَنْجا إلَّا إليكَ اللَّهُمَّ آمنْتُ بكتابِكَ الَّذيْ أَنْزَلْتَ، وبنبيِّكَ الذي أَرْسَلْتَ، فإِن مِتَّ مِن ليلَتِكَ مِتَّ على الفِطْرَةِ واجْعَلْهُنَّ آخِرَ ما تتكلَّمُ بِهِ».

وما يَضُّرك ـ يا عِبدَ اللهِ ـ أَنْ يَبِيْتَ مَعَكَ مَلَكٌ يَستغفِرُ لَكَ بِسَبَبِ طهارتِكَ فذلِكَ لَكَ.

ففي «موارِدِ الظَّمآنِ» لابنِ حِبَّانَ بسندِ حَسَنِ لغيرِهِ حسَّنَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ التَّرغِيبِ» (أ) منْ حديثِ ابنِ عُمَرَ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُا قالَ: قالَ رسولُ اللهِ وَيَتَلِيْكَةٍ: «مَنْ باتَ طاهِرًا، باتَ في شِعارِهِ مَلَكُ، فلمْ يستيقِظْ إلا قالَ الملكُ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لعَبْدِكَ فُلانِ، فإنَّهُ باتَ طاهِرًا».

والشِّعارُ - أَيُّهَا النَّاسُ - هو ما يلي بَدَنَ الإنسانِ من ثوبٍ وغيرِهِ. ومن آدابِ النَّوم - أَيُّهَا النَّاسُ - الوِتْرُ لِلَنْ خَشِيَ فَواتَهُ.

فَفِي «الصَّحيحَيْنِ» (2) منْ حديثِ أبي هُريرَةَ رَضَالِللَّهُ عَنْهُ قالَ: أَوْصانِي خَليلِيْ عَيَلَظِيْكُ بثلَاثٍ: بصيام ثلاثَةِ أيام من كُلِّ شهْرٍ وركْعَتَيْ الضُّحى وأَنْ أُوتِرَ قبلَ أَنْ أرقُدَ.

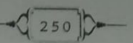
ومن آدابِ النَّوم - أُيُّهَا النَّاسُ - إِطْفاءُ النارِ وتخميرُ الإِناءِ وإغلاقُ الأَبْوابِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (3) منْ حديثِ جابِرِ بنِ عبدِ اللهِ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «أَطْفِئُوا الْمَسْقِيةَ وَخَمِّرُوا وَعَلَيْهِ قَالَ: «أَطْفِئُوا الْمَسْقِيةَ وَخَمِّرُوا الطَّعامَ والشَّرابَ وأَوْكُوا الأَسْقِيةَ وَخَمِّرُوا الطَّعامَ والشَّرابَ وأَحْسَبُهُ قال: وَلَوْ بِعُودٍ تُعَرِّضُهُ عليهِ».

<sup>(1)</sup> **«حسنٌ لغَيرهِ»** أخرجَهُ ابنِ حِبَّانَ في «موارِدِ الظَّمآنِ» (167)، وقال الأَلبانيُّ في «صحيحِ التَّرغيبِ» حَسَنٌ لغَيْرهِ.

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (1178) واللَّفظُ لَهُ، ومسلمٌ (721).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (5624)، ومسلمٌ (2012).



ومن آدابِ النَّومِ - أَيُّهَا النَّاسُ - نَفْضُ الفِراشِ والتَّسمِيةُ.

فَفِي "الصَّحيحَيْنِ" (أَ) منْ حديثِ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَيَلَالِيَّةِ: "إذا أَوَى أَحَدُكُمْ إلى فِراشِهِ فَلْيَأْخُذُ داخِلَةَ إِزارِهِ فَلْيَنْفُضْ بِهَا فِراشَهُ وَلْيُسَمِّ اللّه؛ فَإِنَّهُ لا يعْلَمُ مَا خَلَفَهُ بَعْدَهُ عَلَى فِراشِهِ».

فهذا النَّفْضُ - أَيُّهَا النَّاسُ - يكُونُ في أُوَّلِ النَّومِ لَكِنَ متى نامَ الرَّجُلُ ثُمَّ قامَ لحاجَتِهِ وأرادَ أن يَرْجِعَ إلى فراشِهِ فلينْفُضْهُ مَرَّةً ثانيةً وهكذا.

ففي سُنَنِ الترمِذِيِّ بسَندِ حَسَنِ حسَّنَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ سُنَنِ التَّرِمِذِيِّ " مَنْ مَا حَدُكُم عن فراشِهِ، حديثِ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَيَّالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَيَّالِيَّةٍ : "إذا قَامَ أَحَدُكُم عن فراشِهِ، ثُمَّ رَجَعَ إليه فلْينْفُضْهُ بصَنْفَةِ إزارِهِ ثلاث مرَّاتٍ، فإنَّهُ لا يَدْرِيْ مَا خَلَفَهُ عليهِ بعدَهُ، فإذا اضْطَجَعَ فلْيقُلْ، باسْمِك رَبِّي وضَعْتُ جَنبي وبِكَ أرفعُهُ، فإنْ أَمْسَكْتَ نفسي فأَدْ مَهُ وإنْ أَرْسَلْتَهَا فاحْفَظُها بها تحفظُ بِهِ عِبادَك الصَّالحينَ، فإذا اسْتيْقَظَ فلْيقُلْ: الحمدُ للهِ الَّذِي عَافاني في جَسدِي ورَدَّ عَليَّ روحي وأذِنَ لي بذكْرِهِ".

وصَنْفَةُ الإزارِ - أَيُّهَا النَّاسُ - هو شقُّهُ أَيَّ جانِبِ كانَ. ومن آدابِ النَّوم - أَيُّهَا النَّاسُ - كتابَةُ الوَصِيَّةِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (3) منْ حديثِ عبدِ اللهِ بنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ لَلهُ مَا عَقُ الْمُرِىءِ مسلم لَهُ شَيْءٌ يُوصِيْ فيه يَبِيْتُ ليلتَينِ إلّا ووصَيَّتُهُ مكتُوبَةٌ عندَ رأْسِهِ».

ومن آدابِ النَّومِ - أَيُّهَا النَّاسُ - النَّومُ على الشِّقِّ الأَيمَنِ ووضعُ اليَدِ تحتَ الحَدِّ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (6320)، ومسلمٌ (2714).

<sup>(2)</sup> احسن أخرجَهُ التِّرمِذِيُّ (3401)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيح التِّرمذِيِّ» (2707).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (2738)، ومسلمٌ (1627).

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ) منْ حديثِ البَرَاءِ بنِ عَازِبِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ شَقِّكَ الأيمَنِ».

وفي «صحيحِ البُخارِيِّ» (2) منْ حديثِ حُذَيفَةَ رَضَيَالِلَهُ عَالَ: كانَ النَّبيُ عَلَيْكَا إِذَا أَمُوتُ أَخَذَ مَضْجَعَهُ من اللَّيلِ، وَضَعَ يَدَهُ تحتَ خَدِّهِ ثُمَّ يقولُ: «اللَّهُمَّ باسمِكَ أموتُ وأَخيا»، وإذا اسْتيقَظَ، قال: «الحمدُ للهِ الذي أَحْيانا بعدَ ما أماتنا وإليْهِ النَّشُورُ».

ومن آدابِ النَّومِ - أَيُّهَا النَّاسُ - كَرَاهَةُ النَّومِ على البَطْنِ

ففي سُنَنِ ابنِ ماجَةَ بسندِ صحيحِ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ ابنِ ماجةَ» (أنَّ منْ حديثِ أبي مُنْ عَلَيْكِيَّةٍ وأَنَا مضْطَجِعٌ على بَطْني فَرَكَظَني حديثِ أبي ذرِّ رَضِيَّالِيَّةُ قالَ: مَرَّ بِيَ النَّبيُّ عَيَّالِيَّةٍ وأَنَا مضْطَجِعٌ على بَطْني فَرَكَظَني بِرِجْلِهِ وقال: «يا جُنيدِبُ، إنَّمَا هذِهِ ضَجْعَةُ أهل النَّارِ».

ومن آدابِ النَّومِ - أَيُّهَا النَّاسُ - قراءَةُ بَعْضِ الأَدْعِيَةِ والأَذْكارِ.

ففي سُنَنِ أبي داودَ بسند صحيح صحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيح الجامع" (4) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ رَضَوَّالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِلِلَهُ : "من اضطَجَعَ مَضْجَعًا لَأُ يَدَيْثُ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَوَّالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِلَهُ : "من اضطَجَعَ مَضْجَعًا لَأُ يَذَكُرُ الله ـ تَعَالَى ـ فيهِ إلا كانتُ عليهِ من اللهِ تِرَةً". أَيْ ندامةٌ.

ومن آدابِ النَّومِ - أَيُّهَا النَّاسُ - قراءَةُ آيَةِ الكُرْسِيِّ.

ففي «صحيحِ البُخارِيِّ» (٥) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ رَضَالِللَهُ عَنْهُ الطَّويلِ قالَ: قالَ الشَّيطَانُ إذا أَوَيْتَ إلى فراشِكِ فاقرأْ آيَةَ الكُرسِيِّ لَنْ يزَالَ عليكَ من اللهِ حافِظٌ ولا يَقْرَبْكَ شَيطانٌ حتَّى تُصْبِحَ. فقالَ النَّبِيُّ عَيَلَكِيَّةٍ: «صَدَقَكَ وهو كَذُوبٌ، ذاكَ شَيطانٌ».

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (247) واللَّفْظُ لَهُ، ومسلمٌ (2710).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (6314).

<sup>(3)</sup> الصحيح الخرجَهُ ابنُ ماجة (3714)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في الصحيح ابنِ ماجَةَ (3001).

<sup>(4)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ أبو داودَ (5059)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيح الجامِع" (6477).

<sup>(5)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (2311).

ومن آدابِ النَّومِ - أَيُّمَا النَّاسُ - قِراءَةُ سُورَةِ الإِخْلاصِ والمعوَّذَيَّيْ والنَّفْثُ بها. ففي «صحيحِ البُخارِيِّ»(أ) من حديثِ عائِشَة رَضِيَّالِيَّةُ عَنْهَا قالتْ: كَانَ النَّبِيُّ عَيَّالِيَّةِ وَمَا أُوى إلى فِراشِهِ كُلَّ لَيلَةٍ جَمَعَ كَفَيْهِ ثُمَّ نَفَتَ فيهما فَقَرَأَ فيهما ﴿ فَلْ هُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾ ، إذا أَوى إلى فِراشِهِ كُلَّ لَيلَةٍ جَمَعَ كَفَيْهِ ثُمَّ نَفَتَ فيهما فَقَرَأَ فيهما ﴿ فَلْ هُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾ ، ﴿ فَلْ أَعُودُ بِرَبِ النَّاسِ ﴾ ، ثُمَّ يَمْسَحُ بهما ما اسْتَطاعَ من جَسَدِهِ، يَبْدَأُ بهما على رَأْسِهِ ووجْهِهِ وما أَقْبَلَ من جَسَدِهِ يَفْعَلُ ذَلِكَ ثَلَاثًا.

قال ابنُ عثيمين رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «النَّفْثُ هو النَّفْخُ مع رِيْقٍ يَسِيرٍ ثُمَّ يَقرأُ ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَكَدُ ﴾ ، ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِ ٱلْفَلَقِ ﴾ ، ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ﴾ ، يَمْسَحُ جها أَيْ بيكيْهِ ما اسْتطاعَ من جَسَدِهِ يبدَأُ برأْسِهِ ومِقْدام جَسَدِهِ ثلاثَ مرَّاتٍ » (2).

ومن آدابِ النَّومِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنْ يُكَبِّرَ اللَّهَ أَربعًا وثَلاثِينَ ويُسَبِّحَ اللهَ ثَلَاثًا وثلاثِين ويَحْمَدَ اللهَ ثَلَاثًا وثلاثين.

ففي «الصَّحيحينِ» (أن منْ حديثِ عليِّ رَضَوَلَكُ عَنْهُ أَنَّ فَاطِمَةَ رَضَوَلَكُ عَنْهَا شَكَتْ ما تَلْقَى من أَثَرِ الرَّحَى فَأْتِيَ النَّبِيُّ عَيَلِكِي بِسَبْيِ فانطَلَقَتْ فلَمْ تَجِدْهُ فوَجَدَتْ عائِشَة فَأَخْبَرَتُهُ عائِشَة بمَجيءِ فاطِمَة فجاءَ النَّبِيُّ عَيَلِكِي إليه إلينا وقد أخْبَرَتُهُ عائِشة بمَجيءِ فاطِمة فجاءَ النَّبِيُ عَيَلِكِي إليه إلينا وقد أخَذنا مَضَاجِعَنا، فَذَهَبْتُ لأَقُومَ، فقالَ: «على مكانِكما» فَقَعَدَ بيْننَا حتى وجَدْتُ بَرْدَ قدمَيْهِ على صَدْرِيْ وقال: «أَلا أُعَلِّمُكُما خَيرًا عِمَّا سَأَلْتُمانِي؟ إذا أَخَذْتُمُا مضَاجِعَكُما تُكبِّرانِ أَرْبعًا وثلاثين وتُسَبِّحانِ ثَلاثًا وثلاثين وتَحْمَدَانِ ثَلاثًا وثلاثين، وتَحْمَدَانِ ثَلاثًا وثلاثين، فَهُو خَيرٌ لكما من خادِم».

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُّخارِيُّ (5017).

<sup>(2) «</sup>شَرْحُ رياض الصَّالِحِين» (1/1676).

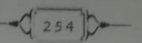
<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (3705)، ومُسلمٌ (2727).

ووجه الخيرية في الحديثِ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ كها قال صاحب شرح مشكاة المصابيح إما أن يراد به أن يتعلقَ بالآخِرةِ والخادمُ بِالدنيا والآخرة خير وأبقى.

وإما أن يراد بالنسبة إلى ما طلبته بأن بحصل لها بسبب هذه الأذكار قوة تقدر على الخدمة أكثر عما يقدر الخادم عليه (1).

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1) «</sup>مرعاة المفاتيح بشرح مشكاة المصابيح» (263/8).



الخُطُّبةُ الثَّانيةُ \_ آدابِ الاستيقاظِ مِن النَّومِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ «بعض آدابِ النَّومِ» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ «شَيْءِ من آدابِ الاستيقاظِ».

فمِنْ آدابِ الاستيقاظِ - أَيُّهَا النَّاسُ - البَدْأُ بالسَّواكِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (1) من حديثِ حُذَيْفَةَ رَضَوَّلِيَّهُ عَنْهُ أَنَّ رسولُ اللهِ وَعَلَيْكِيَّةٍ كَانَ إِذَا قَامَ من الَّيْلِ يَشُوْصُ فَاهُ بِالسِّواكِ.

ومِنْ آدابِ الاستيقاظِ - أَيُّهَا النَّاسُ - غَسْلُ اليَدِيْنِ قبلَ غَمسِهِما في إِناءِ الوُضُوءِ.
ففي «صَحيحِ مسلمِ» (2) من حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبيَّ عَيَلَكِلِيَّهُ قالَ: «إذا استيقَظَ أَحَدُكمْ من نَوْمِهِ، فلا يَغْمِسْ يكه في الإِناءِ حتَّى يَغْسِلَها ثَلاثًا فإِنَّهُ لا يَدْرِي أَيْنَ باتَتْ يَدُهُ ﴾.

ومِنْ آدابِ الاستيقاظِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الاسْتِنْتَارُ ثَلاثًا.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (3) من حديثِ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكِيَّةٍ قَالَ: «إذا استيقظ أَحَدُكم من منامِهِ فَلْيَسْتَنْبُرْ ثلاث مراتٍ فإنَّ الشيطان يَبِيْتُ على خَياشِيْمِهِ». ومِنْ آدابِ النَّوْم - أَيُّهَا النَّاسُ - ذِكْرُ اللهِ والوُضُوءُ والصَّلاةُ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُّخاريُّ (245)، ومُسلمٌ (255).

<sup>(2)</sup> رُواهُ مسلمٌ (278).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (3295)، ومسلمٌ (238).

ففي «الصَّحيحيْنِ» (أ) من حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ عَيَّالِيَّةٌ قالَ: «يَعْقِدُ الشَّيطانُ على قافِيةِ رَأْسِ أَحَدُكم إذا هُو ناثِمٌ ثلاثَ عُقَدِ يضْرِبُ مكانَ كُلِّ عُقْدَةٍ «علَيْكَ ليلِّ طويلٌ فارْقُدْ» فإنْ اسْتيقَظَ فَذَكَرَ اللهَ انْحلَّتْ عُقْدَةٌ، فإنْ توضًا انْحَلَّتْ عُقْدَةٌ، فإنْ صَلَّى انْحَلَتْ عُقدَةٌ. فأَصْبَحَ نَشِيطَ النَّفْسِ، وإلّا أَصْبَحَ خَبِيْثَ النَّفْسِ كَسُلانَ».

اللَّهُمَّ ارْزُقْنا حُسْنَ الاتِّباعِ في الأمُورِ كُلِّها واجْعَلْنا هُداةً مُهتدينَ غيرَ ضالِّيْنَ ولا مُضِلِّينَ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (1142)، ومسلمٌ (776).

## و الأخوّة في الله الله

الخُطُّبةُ الأُولى:

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ مَحَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (أَلْخَيْمَاكَ : 102).

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَاكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَاللَّهَ ٱلَّذِي تَسَاءَ أُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النِّلَاثِنَا إِنَّ ).

\_ ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَفَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْزَلْكِ : 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ - ، وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ. أمَّا بَعْدُ - فحديثي معكُمْ - أَيُّا النَّاسُ - عَن «الأُخُورةِ في اللهِ».

أَيُّهَا النَّاسُ الأُخُوَّةُ فِي اللهِ نِعمةٌ كبيرةٌ ومنَّةٌ عظيمةٌ من اللهِ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَن - .

قال اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ وَاذْكُرُوا يَعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ أَعْدَآءُ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَانَا ﴾ ( النَّاغِنْهَاتِنَا : 103).

وقال الله - سُبَحنَه وَتَعَكَى - : ﴿ هُوَ الَّذِى أَيْدَكَ بِنَصْرِه وَ وَالْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَأَلْفَ بَيْنَ مُ لَوَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وأَلْفَ بَيْنَه مُ لَوَ أَلْفَ بَيْنَهُم ﴾ (الأَفْتَ الله : 62-63). أَنفَقْتَ مَا فِي الله عَلَى الحَبِّ فِي الله الله الذِي وهذِهِ الأُخوَّةُ الحاصِلَةُ بَيْنَ المؤمنينَ - أَيُّهَا النَّاسُ - قائِمَةٌ على الحبِّ فِي الله الذِي هُو أَوْثَقُ عُرى الإِيهان.

فقد أَخْرِجَ الطبرانيُّ في «الكبير» بسَنَدِ حَسَنِ حسَّنَهُ الأَلبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (أَ منْ حديثِ ابنِ عبَّاسٍ رَضَوَّالِنَّهُ عَنْهُا قالَ: قالَ رسولُ اللهِ وَيَلَالِيَّةٍ: «أُوثَقُ عُرَى الإِيمانِ: المُوالاةُ في اللهِ، والمحادَاةُ في اللهِ، والحبُّ في اللهِ، والبُغْضُ في اللهِ».

وللأُخُوَّةِ فِي اللهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - فضائِلُ عظيمةٌ.

فمنْ فَضائِلِ الأُخُوَّة في اللهِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ أَنَّ المُتَحَابِيّنَ في اللهِ يُظِلُّهُمُ اللهُ في ظِلِّ عَرشِهِ يومَ القيامَةِ.

ففي "صَحيحِ مسلمٍ" (عَنَ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ رَضَوَلِللَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلِيْ اللهِ عَلِيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلِيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ عَ

وفي «صَحيحِ مسلم» (3) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ رَضَوَالِلَهُ عَالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ : «سَبْعَةُ يُظِلُّهُمُ اللهُ في ظِلِّهِ يَوْمَ لا ظِلَّ إلا ظِلَّهُ، (وذكرَ مِنْهم) ورَجُلانِ تَحَابًا في الله، اجْتَمعا عليهِ، وتَفَرَّقَا عليهِ».

ومنْ فَضائِلِ الأُخُوَّة فِي اللهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ اللهَ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَل - أو جَبَ محبَّتَهُ للمُتحَابِّين فيه.

ففي مُسْنَدِ أَحمدَ بِسنَدٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الجامعِ» (4) منْ حديثِ ابنِ عبَّاسٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُا قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: «قالَ الله \_ سُبْحَنَهُ، وتَعَكَى \_ حديثِ ابنِ عبَّاسٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُا قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: «قالَ الله \_ سُبْحَنَهُ، وتَعَكَى \_ حديثِ ابنِ عبَّاسٍ رَضَالِيْنَ فِيَّ والمُتَبَاذِلِيْنَ فِيَّ، والمُتَبَاذِلِيْنَ فِيَّ، والمُتَبَاذِلِيْنَ فِيَّ، والمُتَبَاذِلِيْنَ فِيَّ، والمُتَبَاذِلِيْنَ فِيَّ، والمُتَزَاورِينَ فِيَّ».

<sup>(1) (</sup>حَسَنُ أخرجَهُ الطبرانيُّ في «الكبيرِ» (11537)، وحسَّنَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحةِ» (998).

<sup>(2)</sup> رُواهُ مسلمٌ (2566).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُّخاريُّ (660)، ومسلمٌ (1031).

<sup>(4)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ أحمدُ (5/233-247)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الجامعِ» (4331).

وفي «صَحيحِ مسلم» (أ) من حديثِ أبي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عن النّبيِّ وَيَلَالِهُ قَالَ: "إِنَّ رَجُلًا زَارَ أَخَا لَهُ فِي قَرْيَةٍ أُخْرى، فأَرْصَدَ الله له سُبْحَنَهُ وَتَعَلَى على مَدْرَجَتِهِ (أَيْ على طَرِيْقِهِ) مَلكًا، فلها أتى عليهِ قال: أينَ تُرِيْدُ؟ قال: أريدُ أَخَا لي في هذهِ القِرْيَةِ قال: هَلْ لَكَ من نِعْمَةٍ تُربُّها عليه؟ قال: لا غَيْرَ أَنِي أَخْبَنتُهُ في الله و تعالى وقال: فإنِي رسولُ الله إليكَ بأنَّ الله قدْ أَحَبَك، كما أَحْبَنتُهُ فيه. "

ومنْ فَضائِلِ الأُخُوَّة في اللهِ- أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهَا سببٌ لِتَذَوُّقِ حلاوَةِ الإِيهانِ.

ففي «الصحيحَيْنِ» (2) منْ حديثِ أَنَسِ بنِ مالِكٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ : «ثلَاثُ مَنْ كُنَّ فيه وَجَدَ بهنَّ حلاوَة الإِيهانِ: أَن يَكُونَ اللهُ ورسولُهُ أَحَبَّ إليه عَمَّا سِواهُما، وأَنْ يُحُبِّ المرءَ لا يُحِبُّهُ إلا لِلهِ، وأَنْ يَكُرَهُ أَن يَعُودَ في الكُفرِ كما يكرَهُ أَن يُقْذَفَ في النَّارِ».

وفي مُسنَدِ أَحمدَ بسنَدٍ حَسَنِ حسَّنَهُ الألبانيُّ في "صَحيحِ الجامعِ" (3) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ : «من سَرَّهُ أَنْ يَجِدَ حلاوَةَ الإيهانِ فَلْيُحِبَّ المرءَ لا يُحبُّهُ إلا بِلهِ عزَّ وجلَّ - ".

ومنْ فَضائِلِ الأُخُوَّة في اللهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ المُتَحَابِّيْنَ في اللهِ لَمُّمْ منابِرُ من نورٍ، يجلِسُونَ عَليها يومَ القِيامَةِ.

ففي مسنَدِ أحمدَ بسَنَدِ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" في منْ حديثِ ابنِ عبَّاسٍ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ قال: قالَ رسولُ الله عَيَّالِيَّهُ : «قالَ الله - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَل - حديثِ ابنِ عبَّاسٍ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ عَالَ : قالَ رسولُ الله عَيَّالِيَّهُ : «قالَ الله - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَل - الله عباس رَضَّالِيَّهُ منابِرُ من نُورِ يغْبِطُهم النَّبِيُّونَ والشُّهَدَاءُ».

<sup>(1)</sup> رُواهُ مسلمٌ (2567).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُّخارِيُّ (16)، ومسلمٌ (43).

<sup>(3)</sup> احسَن الخرجَهُ أحدُ (2/8/2)، وحسَّنهُ الألبانيُّ في "صحيح الجامع" (6164).

<sup>(4) (</sup>صحيحًا أخرجَهُ أحمدُ (5/239)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" (4312).

وفي مسندِ أحمدَ بسَندِ صحيحٍ صحّحهُ الألبانيُّ في "صَحيحِ الجامعِ" أَن منْ حديثِ عُبادَةَ بنِ الصَّمِتِ رَضَالِلَهُ عَنهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّهُ: "قالَ الله - سُبْحَنهُ، وتَعَكن - حُقَّتْ (أي: وَجَبَتْ) مَحبَتي للمُتحَابِّينَ فِيَّ، وحَقَّتْ مَحبَتي للمتواصِلِينَ فِيَّ، وحَقَّتْ مَحبَتي للمتواصِلِينَ فِيَّ، وحَقَّتْ مَحبَتي للمُتناصِحِينَ فِيَّ، وحَقَّتْ مَحبَتي للمتباذِلينَ فِيَّ، المُتناصِحِينَ فِيَّ، وحَقَّتْ مَحبَتي للمُتزاوِرِينَ فِيَّ، وحَقَّتْ مَحبَتي للمتباذِلينَ فِيَّ، المُتحابُون فِيَّ على منابِرَ من نُورٍ يغْبِطُهُمُ النَّبِيُّونَ والصِّدِيقُون والشُّهَدَاءُ».

ومنْ فَضائِلِ الأُخُوَّة في اللهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ المرءَ يُحشَرُ مع من أَحَبَّ.

ففي «الصحيحين» (2) من حديثِ أنس بنِ مالِكٍ رَضَالِكُ عَنهُ أَنَّ رجُلًا سَأَلَ النَّبَيَّ عِن السَّاعَةِ، فقالَ: هتى السَّاعَةُ؟ قالَ: «وما أَعْدَدْتَ لهَا؟». قال: لا شَيءَ إلا أَنِي عَلَيْكِيةٍ عن السَّاعةِ، فقالَ عَلَيْكِيةٍ : «أَنْتَ مَعَ من أَحْبَبْتَ». قال أَنسُ: فأنا أُحِبُ النَّبي أُحِبُ الله ورسُولَهُ. فقالَ عَلَيْكِيةٍ : «أَنْتَ مَعَ من أَحْبَبْتَ». قال أَنسُ: فأنا أُحِبُ النَّبي وَلَيْكَ وَأَن أَكُونَ مَعَهُمْ بِحُبِّي إِيَّاهِم، وإن لَمْ أعملُ بمثلِ أعمالِهِمْ. وفي «الصحيحينِ» (3) من حديثِ أبي مُوسى الأشْعَرِيِّ رَضَيَالِكُ عَنهُ قالَ: جاءَ رجلٌ وفي «الصحيحينِ» (3) من حديثِ أبي مُوسى الأشْعَرِيِّ رَضَيَالِكُ عَنهُ قالَ: جاءَ رجلٌ إلى النَّبيِّ وَعَالِكُ فَقالَ وَعَالِكَ اللهِ، الرَّجُلُ يُحِبُّ القَوْمَ ولم يَلْحِقْ بِهِمْ؟ فقالَ وَعَالِكَ وَاللهُ اللهِ المُلكِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

قال المباركفورِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «يَعْنِي مِن أَحَبَّ قُومًا بِالإخلاصِ يَكُونُ فِي زَمْرَتِهِمْ وَإِن لَم يَعْمَلُ عِملَهِم لَثُبُوتِ التَّقارُبِ بِين قُلُوبِمْ وربيَّا تُؤَدِّي تلكَ المَحَبَّةُ إلى موافَقَتِهِمْ وفيه حَثُّ على محبَّةِ الصُّلحاءِ والأَخْيارِ رجاءَ اللَّحاقِ بِهِمْ والخلاص مِن النَّارِ»

أَيُّهَا النَّاسُ تلكَ بعضُ فضائِلِ الأُخُوَّةِ في اللهِ وللأُخُوَّةِ حُقوقٌ لا يتَّسِعُ الحديثَ عنها مقامنا هذا، ولكنْ نَذْكُرُ بعضًا منها:

<sup>(1) (</sup>حَسَنُ الْخرجَهُ أَحمدُ (5/229)، وحسَّنَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الجامع» (4320).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (6388)، ومسلمٌ (2953).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (5819)، ومسلمٌ (2639).

فمن حقوقِ الأُخُوَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - المُواساةُ. والمُواساةُ الحديثُ عنها ذو شُجونٍ وخُلاصَتُها أَنَّها تَنْفِيسُ الأَخ عن أخيهِ كُرُباتِ الدنيا.

ففي "صَحيحِ مسلمِ" أن من حديثِ أبي هُرَيْرة رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَنْهُ كُرْبَةً من كُربِ الدنيا، نَفَّسَ اللهُ عنهُ كُرْبَةً من كُربِ يومِ القيامَةِ، ومن يَشَرَ على مُعْسِرٍ يَشَرَ اللهُ عليهِ في الدنيا والآخِرَةِ، ومَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَترهُ اللهُ في الدنيا والآخِرةِ، ومَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَترهُ اللهُ في الدنيا والآخِرةِ، ومَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَترهُ اللهُ في الدنيا والآخِرةِ، واللهُ في عَوْنِ العبْدِ ما كان العبدُ في عَونِ أخيهِ».

ومن حقوقِ الأُخُوَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - إِفْشَاءُ السَّلامِ، وإجابَةُ الدَّاعي، وبَذْلُ النَّصيحَةِ وتَشْمِيْتُ العاطِسِ وعيادَةُ المريْضِ، وشهودُ الجنَازَةِ.

ففي "صَحيحِ مسلمٍ" أن حديثِ أبي هُرَيْرَةَ رَضَيَلِنَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى الْمُسْلَمِ سِتُّ». قِيلَ: مَا هُنَّ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: "إذا لَقِيْتَهُ فَسَلِّمْ عليهِ، وإذا دَعاكَ فأجبهُ، وإذا اسْتنْصَحَكَ فانْصَحْ لَهُ، وإذا عَطَسَ فَحَمِدَ الله فَشَمَّتُهُ، وإذا مَرِضَ فَعُدْهُ، وإذا مات فاتْبَعْهُ».

ومن حقوقِ الأُخُوَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - التَّودُّدُ والتعاطُفُ والتراحُمُ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (3) منْ حديثِ النعمانِ بن بِشْرِ رَضَّالِلَهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ومن حقوقِ الأُّخُوَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - النُّصْرَةُ في المَغِيْبِ والمشْهَدِ.

<sup>(1)</sup> رُواهُ مسلمٌ (2699).

<sup>(2)</sup> رُواهُ مسلمٌ (2162).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (11)، ومسلمٌ (2586) واللَّفظُ لَهُ.

ففي مُسنَدِ أَحمدَ وسُنَنِ أَبِي داودَ بِسَنَدٍ حَسَنِ حسَّنَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الجامعِ" أَن منْ حديثِ جابِرٍ وأبي طَلْحَة رَضَالِلَهُ عَنْكُا قالا: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَة : "ما مِن امْرِىء يَخْذُلُ مُسْلمًا في موضِع تُنتَهَكُ فيه حُرْمَتُهُ، ويُنتَقَصُ فيه من عِرْضِه إلَّا خَذَلَهُ اللهُ في موطِن يُحِبُّ فيه نُصرَتَهُ، وما مِن امرِيء يَنْصُرُ مُسْلمًا في موضِع يُنتَقَصُ فيهِ من عِرْضِه، ويُنتَهَلُ فيهِ من حُرْمَتِه إلَّا نَصَرَهُ اللهُ في موطِن يُحِبُّ فيه نُصْرَتَهُ أَن .

ومن حقوقِ الأُخُوَّةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ يُحِبَّ الأَخُ لأخيهِ ما يُحِبُّهُ لنفسِهِ ويكرَهَ لَهُ ما يَكُرهُهُ لِنفْسِهِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ»<sup>(2)</sup> منْ حديثِ أَنَسٍ رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: «لا يُومِنُ أحدُكم حتَّى يُحِبُّ لِأَخيه ما يُحِبُّ لِنَفْسِهِ».

ومن حقوقِ الأُخُوَّةِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ أَنْ لا يَمَسَّ الأَخُ أَخاهُ بِسُوءٍ أو ينالُهُ منْهُ مكروهٌ يَكْرَهُهُ أو أَذَىً يَلْحِقُ بِهِ

ففي «صَحيحِ مسلم»<sup>(3)</sup> منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَى الْمُسْلِمِ حرامٌ دَمُهُ ومالُهُ وعِرْضُهُ».

ومن حقوقِ الْأُخُوَّةِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ أَنَّ يَخَالِقَ الأَخُ أَخَاهُ بِخُلُقٍ حَسَنٍ، فَيَبْذُلَ لَهُ المعروف، ويكفَّ عنه الأَذى ويلاقِيَهُ بوجْهٍ طَلْقٍ، يقْبلُ منه إحسانَهُ، ويعْفُو عَنْ إساءَتِهِ، ولا يكلِّفَهُ ما ليسَ عِندَهُ.

لقولِ اللهِ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ ﴾ (الأَغَافَ : 199).

<sup>(1) «</sup>حَسَنَ» أخرجَهُ أحمدُ (4)، وأبو دَاودَ (4/171)، وحسَّنهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الجامع» (5690).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (7)، ومسلمٌ (45).

<sup>(3)</sup> زُواهُ مسلمٌ (2564).

وفي مسندِ أحمدَ بسَندِ حَسَنِ حسَّنهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (أ) منْ حديثِ أبي ذرِّ رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: «اتَّقِ اللهَ حيثُها كنتَ واتبعِ السَّيِّكَةَ الحَسَنَةَ تَمْحُها وخالِقِ النَّاسَ بخُلُقِ حَسَنٍ».
وخالِقِ النَّاسَ بخُلُقِ حَسَنٍ».
وَ السَّعَفُو اللهَ .

<sup>(1)</sup> الحَسَنُ أخرجَهُ أحمدُ (5/153)، وحسَّنهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (1373).

#### الخُطْبةُ الثّانيةُ \_ مُضْسِداتُ الأُخُوَّةِ في اللهِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحُدِيثُ مَعَكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنْ «الأُنحُوَّةِ في اللهِ وشيء من حقوقِها» والآنَ حديثي مَعَكُمْ عَنْ «مُفسِداتِ الأُنحُوَّةِ» وهُنَّ كثيراتُ وسأقْتَصِرُ في هذهِ العُجالَةِ على بعْضِها.

فمن مفسِداتِ الأخوَّةِ في اللهِ - أَيُّهَا النَّاسُ - الطَّمَعُ في الدنيا.

قال الله له سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَلَا تَمُدَّنَ عَيْنَتِكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ ۚ أَزْوَكُمَا مِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهً وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿ ﴾ ( ظِلْنَا : 131 ).

فكمْ من أَخَوَيْنِ كانا متحابَّينْ تغيَّرَتْ نُفُوسُهُما بعدما تعرَّضا للدنيا وتنافَسَا في النَّيلِ منها ومع ازْديادِ التعلُّقِ بالدنيا يندثِرُ الإيثارُ وتَحُلُّ الأَنانِيَّةُ.

ومن مفاسِدِ الأُخوَّة - أَيُّهَا النَّاسُ - التَّفريطُ في الطاعَةِ والوُّقوعُ في المعصيّةِ.

فقد أخرجَ البُخارِيُّ في «الأدبِ المفْرَدِ» بِسَنَدٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانُ في «الطَّحيحَةِ» (١) منْ حديثِ أَنَسٍ رَضِّيَالِيَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: «ما توادَّ اثنانِ في اللهِ فَيُقَرَّقُ بَيْنَهَا إلا بِذَنْبِ يُحدِثُهُ أَحَدُهما».

ومن مُفسِدات الأُخوَّة - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ يَغتابَ الأَخُ أَخاه أَو يَحْقِرَهُ أَو يَعِيْبَهُ أَو يَعِيْبَهُ أَو يَسْخَرَ منهُ، أَو يَنْبِزَهُ بِلَقَبِ سُوْءٍ أَو يَنُمَّ عنهُ حديثًا للإفسادِ.

<sup>(1)</sup> أخرجَهُ أحمدُ (2/68)، والبُخاريُّ في «الأدبِ المفردِ» (401)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «الصَّحيحَةِ» (637).

قال اللهُ مَسْبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَ مَ : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّنِ إِثَ بَعْضَ الظَّنِ إِنْ أَنَّ وَلَا اللهُ مَ سُبَحَنَهُ مُ بَعْضَ الظَّنِ إِنْ أَنَّ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ وَلَا يَغْتَ بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُ كُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ آخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهِمْتُمُوهُ ﴾ بَعَضَ الطَّانِ : 12).

وقال اللّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسَخَرَّ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا يَسَخَرُ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا يَسَاءُ مِن يَسَلَ اللّهَ مُ الْفُسُوقُ بَعْدَ وَلَا يَسَاءُ مِن يَسَلَ اللّهُ مُ الظّلامُونَ ﴿ ﴾ ( الحَجُلائِ : 11).

وَفِي «صحيحِ مسلمٍ» (أ) منْ حديثِ جابرٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكِيْهُ قَالَ فِي حِجَّةِ الوَدَاعِ: «إِنَّ دماءَكُمْ وأَمُوالَكُم وأَعْرَاضَكُمْ حَرامٌ عَليكُمْ».

وَمن مُفْسداتِ الأُخوَّة - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ يَحْسَدَ الأَخُ أَخاهُ أَو يَظُنَّ بِهِ سُوءًا أَو يَبْغَضَهُ أَو يَتَجَسَّسَ عليهِ.

قال الله مُ سَبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِ إِثَ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِثْمُ ۗ وَلَا عَنْ الطَّنِ إِثْمُ ۗ وَلَا عَنْ الطَّنِ إِثْمُ ۗ وَلَا عَنْ الطَّنِ إِنْ اللهُ عَنْ الطَّنِ إِنْ الطَّنِ إِنْ اللهُ عَنْ الطَّنِ إِنْ اللهُ عَنْ الطَّنِ إِنْ اللهُ عَنْ الطَّنِ إِنْ اللهُ وَلَا يَغْتُ اللهُ عَنْ الطَّنِ إِنْ اللهُ عَنْ الطَّنِ اللهُ عَنْ الطَّنِ إِنْ اللهُ عَنْ الطَّنِ اللهُ عَنْ الطَّنِ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ الطَّنِ اللهُ عَنْ الطَّنِ اللهُ عَنْ الطَّالِقُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ الطَّنِ اللهُ عَنْ الطَّالِقُ اللهُ عَنْ إِنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَا اللهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَا عَ

وفي «صحيح مسلم»<sup>(2)</sup> منْ حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضِّوَالِلَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَةً : «إِيَّاكم والظَّنَّ فإنَّ الظَّنَّ أكذَبُ الحديثِ».

ومن مُفسداتِ الأُخوَّة - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ يَغْدُرَ الأَخُ بِأَخِيهِ أَو يَخُوْنَهُ أَو يَكْذِبَهُ أَو يُعلِّرِبَهُ أَو يَكُذِبَهُ أَو يُعلِّرُهُ أَو يَكُذِبَهُ أَو يُعلِّرُهُ أَو يَكُذِبَهُ أَو يُعلِينًا لِللَّهُ فِي قضاءِ الدَّيْنِ

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَن - : ﴿ يَتَأَيُّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوۤ الْوَقُواْ بِٱلْعُقُودِ ﴾ (المِثَانِكَةَ : 1).

وقال الله مُ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَالْمُوفُوبَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلَهُدُوأً وَالصَّبِرِينَ فِي الْبَأْسَآءِ وَالضَّرَّآءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَتِهِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ ﴿ ﴾ (النِّقَاق : 177).

<sup>(1)</sup> رَواهُ مسلمٌ (1218).

<sup>(2)</sup> رَواهُ مسلمٌ (2563).

ومن مُفسِداتِ الأُخوَّة - أَيُّهَا النَّاسُ - عَدَمُ عَفْوِ الأَخِ عَن أَخِيهِ إِذَا أَخْطَأُ وَقَبُوْلِ عُذْرِهِ. قال اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ ) ﴿ اللَّاللَا قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ ) ﴿ اللَّاللَا قَالَ اللهُ اللَّهُ اللّ

و قال اللهُ - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَلَيَعَفُواْ وَلَيْصَفَحُوٓاْ أَلَا يَحْبُونَ أَن يَغْفِرَ اللهُ لَكُمْ ﴾ ( النّبُونِي : 22 ).

وفي سُنَنِ أبي داودَ وابنِ ماجَةَ بسَندِ صحيحِ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الجامعِ» (أَ) منْ حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيَالِيلِهُ : «مَنْ أقالَ مُسُلمًا، أقالَ اللهُ عَثْرَتَهُ».

ومعنى أقال: أي عفا عنه لخطأٍ أو زلَّة. اللَّهُمَّ أَلِّفْ بَيْنَ قُلوبِنَا وأصلحْ ذاتَ بيننا. اللَّهُمَّ ربَّنا آتنا في الدُّنيا حَسَنةً وفي الآخِرَةِ حَسَنةً وقنا عذابَ النَّارِ.

<sup>(1) «</sup>صحيحٌ» رَواهُ أبو داودَ (3460)، وابنُ ماجَة (2199)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ أبي داودَ» (2954)، و«صحيحِ الجامع» (6071).

# يعْمةُ الهَاتَفِ المُحْمُولِ عَلَيْ الْمُحُولِ عَلَيْ عَلَيْ الْمُحُولِ عَلَيْ الْمُحُولِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْمُحُولِ عَلَيْ عَلَيْ الْمُحُولِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْمُحُولِ عَلَيْ عَلْمِ الْمُحْمُولِ عَلَيْ عَلْمِ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلْمِ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحُمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيئًاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ مَحَمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

\_ ﴿ يَنَا يُهُمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ (اَلِغَيْمَانَكَ : 102).

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلَا سَدِيدًا ﴿ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَجْزَلَا إِلَى 20 - 71).

أمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ - وَ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ وَكُلَّ اللهِ اللهِ اللهِ وَكُلَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

أَيُّهَا النَّاسُ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ هُوَ الَّذِي خلقَنا فأَبْدَعَ ما خَلَقَ وهو الَّذِي خَلَقَ فينا العقْلَ، فما أروعَ ما أَبْدَعَ فسبحانَ مَنْ خلقَ فسَوَّى وقدَّرَ فَهَدى خلقَ الإنسانَ وسَخَّرَ لَهُ كُلَّ ما في الأرضِ جميعًا مِنْهُ.

قال الله - سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَى - : ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَ كَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ (النَّقَافَ : 29). و قال الله - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ وَسَخَرَ لَكُومَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ ﴾ ( الجَنَائِنَيْزًا : 13). ومن جَليلِ حكْمتِهِ وعظيمِ منتَّتِهِ أَنَّهُ \_ سُبْحَنَهُ. وَتَعَكَلَ ـ : ﴿ عَلَمْ ٱلْإِنسَانَ مَا لَهُ يَعْتُم ﴾ (التَّحَالِقُ : 5).

ورَكَّبَ فيه مِنْ وسائِلِ المَعْرِفَةِ من عَقْلِ وسمْعِ وبَصَرِ، وغرَسَ فيه جَبَلَةَ التَّرَقَّيُ وفَتَحَ لَهُ عوالِمِ المُحْدَثاتِ والمَحْرَعَاتِ، فتَطوَّرَ الإنسانُ عبرَ الزَّمنِ ... وأصبحَ يَتَحكَّمُ في أَقْطارِ الفَضَاءِ ... وأغوارِ الأَرْضِ ... وأعهاقِ البحارِ ... وفَتَحَ بصيرتَهُ كُلَّ يومٍ عن مُخْتَرَعِ جديدٍ ... فقفَزَ فوقَ المسافاتِ ... وتخطَّى الأوطانَ والقارَّاتِ ونَصَبَ أَجْهِزَةَ الاتَّصالِ ... فجَمَعَ أهلَ الأَرْضِ ... حتَّى صارَ مَنْ بأَقْصاها يَتَحَدَّثُ مع مَنْ بأَدْنَاها ... ففي كُلِّ جَيْبٍ أَذُنَّ واعِيَةٌ متحفِّزَةٌ للإِجابَةِ عن كُلِّ طَلَبٍ ... لا فَرْقَ عندها بين المُسْتقِرِّ في بيتِهِ ... والسائِرِ في عندَها بين المُسْتقِرِّ في بيتِهِ ... والسائِرِ في الطَّريقِ ... لا فرقَ عندها بين المُسْتقِرِّ في بيتِهِ ... والسائِرِ في الطَّريقِ ... لا فرقَ عندها بين المُسْتقِرِّ في بيتِهِ ... والسائِرِ في الطَّريقِ ... لا فرقَ عندها بين المُسْتقِرِ في الأعهاقِ.

هذِهِ نعمةٌ من نِعَمِ اللهِ ـ جَلَّ وعلا ـ أظْهَرَها للإنْسانِ بفضْلِهِ، وعرَّفَهُ لها بجُودِهِ وكَرَمِهِ ... إنَّهُ الهاتِفُ الجَوَّالُ ... الَّذِي شَغَلَ دُنيا النَّاسِ وملاً حياتَهُمْ ... اقْتناهُ الغَنِيُّ والفَقِيرُ ... واسْتعْمَلَهُ الكبيرُ والصَّغيرُ.

هو مِنْحَةٌ من اللهِ ورحمةٌ منهُ ... لإنسانِ هذا الزَّمانِ.

قَالَ اللَّهُ \_ شُبْحَنْهُ, وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ إِنَ اللَّهَ بِالْتَ اسِ لَرَهُ وَثُ رَّحِيمٌ ﴿ ﴾ (الثَّقَلَة : 143).

وهو كذلِكَ نعمَةٌ من نِعَمِ اللهِ والذي وهَبَنا كُلَّ فَضْلِ وخَيْرٍ.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَمَا بِكُم مِن يَعْمَةِ فَعِنَ ٱللَّهِ ﴾ ( الْخَتَلِنَا : 53).

وقال اللهُ \_ سُبْحَنَهُ, وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَةَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ﴾ (الخَيْكُ الله : 18).

وقال الله - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلُ - : ﴿ أَلَوْ تَرُوْا أَنَّ اللهَ سَخَرَ لَكُمْ مِّا فِي اَلسَّمَوَتِ وَمَا فِي اَلأَرْضِ وَأَسْبَعَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ، ظَيْهِرَةُ وَبَاطِئَةً ﴾ (النِّئَةُ النَّا: 20). فواجِبُنا - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ نَشكُرَ اللهَ - سُبْحَننَهُ, وَتَعَالَى - على نِعَمِهِ.
قال اللهُ - سُبْحَننَهُ, وَتَعَالَى - : ﴿ لَإِن شَكَرُوا يَرْتُعُ لَأَذِيدَ نَكُمُ ﴾ ( إِنَّا فِيهِ نَا : 7).
وقال اللهُ - سُبْحَننَهُ, وتَعَالَى - : ﴿ وَإِن تَشَكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمُ ﴾ ( النَّيَيْزُ : 7).
ومِنْ شُكْرِ هذِهِ النَّعْمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنْ نَسْتَخْدِمَها فيها يُرضِيْ الله .

هذا الهاتِفُ سَهَّلَ للإنسانِ الكثيرَ من أُمورِ دنياهُ وأعَانَهُ في عبادَتِهِ وتقرُّبِهِ من مولاهُ، فكمْ مِن صَفْقَةٍ تجاريةٍ أُبْرِمَتْ بالهاتِفِ وكم من سَفَرٍ أُلغِيَ لعدَمِ جَدْوَاهُ بواسِطَةِ الهاتِفِ، وكم أُسعدَ من آباءَ وأمَّهاتٍ حينَ وصَلَهُمْ بأَبْنائِهِمْ رَغْمَ طولِ المسافَاتِ ... وهو أداة صِلَةِ الرَّحِمِ، وهو أداة إسعافِ في الحوادِثِ. وأداة نجدة لدفع الكوارِثِ(1).

ومن كُفْرانِ هذِهِ النَّعْمَةِ - أَيُّهَا النَّاسُ - استخدامها فيها يُغْضِبُ الله - سُبَحنَهُ، وَتَعَكَلَ - من المُراسَلاتِ والمُعاكسَاتِ، والتَّنْسيقِ بين عِصاباتِ الإِجْرامِ، والنَّهْبِ والسَّرِقَةِ والغِيبَةِ والنَّميمَةِ والصُّورِ المُحرَّمَةِ وأَذِيَّةِ المُسْلمينَ في مساجِدِهمْ وفي حالِ صَلاتِهِمْ بتِلْكَ الأَصْواتِ والرَّنَاتِ الغنائِيَّةِ المحرَّمَةِ فهذا من كُفرانِ النَّعْمَةِ، فضلًا أَنَّ فيها أَذيَّة للمسلمينَ والتَّسُويْشَ عليهم في صَلاتِهِمْ، وسَلْبًا لحُشُوعِهِمْ وإهانَة لبيُوتُ اللهِ وعَدم المُبالاةِ بتعظيمِها وتكريمِها وتشريْفِها.

قَالَ اللَّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَكَمِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوكَ ٱلْقُلُوبِ ﴿ الْحَجْ : 32).

وقالَ اللهُ - سُبْحَننَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ، عِندَ رَبِّهِ - ﴾ . ( الحَبْحُ : 30 ) .

<sup>(1)</sup> انْظُرْ «الجوَّالُ آفاتٌ وآدابٌ» لعَبدِ اللهِ المؤدَّبِ (ص1).

أَيُّمَا النَّاسُ أُنَبَهُ من فوقِ هذا المِنْبَرِ إلى أَنَّهُ ينبَغي أَنْ يُبْسَطَ العذْرُ لِمَنْ نَسِيَ إغلاق هاتفه أو وَضْعَهُ على الصَّامِتِ داخِلَ بُيُوتُ اللهِ فالإِنْسانُ عُرْضَةٌ للخَطأِ والنسيانِ فلا يُشدَّدُ في النَّكِيرِ عليه والنَّظَرِ شَزْرًا إليهِ ولنَّا في رسُولِ اللهِ وَيَنَالِيَّةٍ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ حينها لَطَّفَ بالأَعْرابِيِّ الذِي بالَ في المسْجِدِ، وأمَرَ أنْ يُهْراقَ سَجْلٌ أو ذَنُوبٌ من ماءٍ على مكانِ بولِهِ.

ففي «صحيح البُخاريِّ» (أ) منْ حديثِ أبي هُرَيرَةَ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قامَ أَعرابيٌّ فبالَ في المَسْجِدِ، فتناولَهُ النَّاسُ، فَقَالَ لَمُمُ النَّبِيُّ عَيَلِكِيَّةٍ: «دَعُوهُ، وأَهْريقُوا على بولِهِ سَجْلًا مِن مَاءٍ - أو ذَنُوبًا من ماءٍ - فإنما بُعِثْتُمْ مُيَسِّرينَ ولم تُبعَثُوا معَسِّرين (2).

ومن كُفْرانِ نِعْمَةِ الهاتف المحمول - أَيُّهَا النَّاسُ - استعمالُهُ للمعاكساتِ فصارَ دمَارًا على صاحِبِهِ فكمْ خَرَّبَ من أَسَرِ وكَمْ فَضَحَ من بُيُوتٍ.

قَالَ اللّٰهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى \_ : ﴿ إِنَ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَاحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَمُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَٱللَّهُ يَعَلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۞﴾ (النّبُونِ : 19).

ومن كُفْرانِ نِعْمَةٍ الهاتف المحمول - أَيُّهَا النَّاسُ - تبادُلُ الصُّورِ المحرَّماتِ، وتَصْويرُ الغَيْرِ فكمْ مِن قلوبٍ قَدْ فَسدَتْ وكمْ مِن بُيُوتٍ قد دُمِّرَتْ فالوَيْلُ لهؤُلاءِ المَروِّجِيْنَ مِن عذابِ اللهِ.

قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ لِيَحْمِلُوٓا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةُ يَوْمَ ٱلْقِيبَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمِ ٱلاسَاءَ مَا يَزِرُونَ ۞﴾ (الخَيْلَا : 25).

ومن كُفْرانِ نِعْمَةٍ الهاتف المحمول - أَيُّهَا النَّاسُ - أَذِيَّةُ المُسْلمينَ باللِّسانِ أو المُرَاسَلَةِ أو الاتِّصالِ في ساعاتٍ مُتَأْخِرَةٍ أو إزعاجُهُمْ بأُسلُوبٍ أو بآخَرَ أو بإرسالِ رسالةٍ فيها غَزَلٌ أو كلامٌ قَبيحٌ وقدْ يُرْفِقُها بصُورٍ خَليعَةٍ أو صُورَةٍ لقلبٍ مرْسومٍ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (2201).

<sup>(2)</sup> انْظُرُ «الجوَّال آدابٌ وتنبيهاتٌ» للحَمَدِ (ص1-2).

قَالَ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَالَّذِينَ يُؤَدُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ بِغَيْرِ مَا أَحْتَسَبُواْ فَقَدِ ٱحْتَمَلُواْ بُهْتَنَا وَإِنْمَا تُبِينًا ۞ ﴾ (الأَخْتَالَيْا : 88).

ومن كُفْرانِ نِعْمَةٍ الهاتف المحمول \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ استخدامُهُ وقتَ قيادَةِ السَّياراتِ فَرُبيًّا يأخُذُهُ الحديثُ والانسِجامُ مَعَ المتحَدِّثِ معَهُ فلا ينتبِهُ إلى ما يَعْرِضُ لَهُ أثناءَ سَيْرِهِ فِي طريقِهِ وقد لا ينتبِهُ إلَّا بعدَ أن يقعَ الفأسُ على الرأسِ.

قَالَ اللَّهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ : ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمُّ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ (النِّنكِتَانِ : 29).

ومن كُفْرانِ نِعْمَةٍ الهاتف المحمول - أَيُّهَا النَّاسُ - استخدامُهُ لسَماعِ الأَغاني مَعَ وضوح حرْمَتِهِ.

قال الحَسَنُ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «نَزَلَتْ هذِهِ الآيةُ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَكِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾. في الغِناءِ والمزاميرِ»(1).

وفي سُنَنِ التِّرمِذِيِّ بسَنَدٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «صحيحِ الترمِذِيِّ»<sup>(2)</sup> منْ حديثِ عِمْرَانَ بنِ حُصَيْنٍ رَضِوَلِيَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيَالِيَّةِ : «في هذِهِ الأُمَّةِ خَسْفٌ ومَسْخٌ وقَذْفٌ».

قال رجلٌ من المسلمينَ: يا رسولُ اللهِ متى ذلِكَ؟ قالَ: «اذا خامَ، عُمالة اذرُ ما ان فُرُ مَهُ مَدُ ما اللهِ م

قَالَ: «إذا ظهرَتْ القِيانُ والمعازِفُ وشُرِبَتْ الجُمُورُ».

ويَدْخُلُ فِي ذَلِكَ استعمالُ نَغْماتٍ موسيقيَّةٍ فِي الجوَّالِ.

ومن كُفْرانِ نِعْمَةٍ الهاتف المحمول - أَيُّهَا النَّاسُ - تصْويرُ ذواتِ الأَرْواحِ من إنسانٍ أو حَيَوانٍ أو طَيْرٍ أو غيرِ ذلِكَ والأدلَّةُ قدْ جاءَتْ تمنعُ التَّصويرَ عُمُومًا.

<sup>(1) &</sup>quot;تَفْسيرُ ابن كثيرِ " (344/3).

<sup>(2)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ الترمِذِيُّ (2212)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيحِ الترمِذِيِّ" (2185).

ففي «الصَّحِيحَيْن» (١) منْ حديثِ ابنِ عبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُمَا قال: قالَ رسولُ اللهِ عَيَّالِيَّةِ: «كُل مُصَوِّر في النَّادِ يُجُعَلُ لَهُ بِكُلِّ صُورَةٍ صوَّرَها نَفْسًا فَتُعَذَّبُهُ في جَهَنَّم».

وفي «الصَّحِيحَيْنِ»<sup>(2)</sup> منْ حديثِ ابنِ عُمَرَ رَضَوَّالِلَهُ عَنْهُمَا قال: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ: «إِنَّ الذِينَ يَصْنَعُونَ هذِهِ الصُّورَ يُعذَّبُونَ يومَ القيامَةِ يُقالُ لهمْ: أَحْيُوا ما خَلَقْتُمْ».

أَيُّهَا النَّاسُ تلكَ الأحاديثُ واضحةٌ وُضوحَ الشَّمْسِ وبعضُ النَّاسِ يُؤَوِّلُ الأَحادِيثَ ويَحْمِلُها على غَيْرِ ظاهِرِها ويقولُ ذلكَ كذا وذلِكَ كذا.

وقَدْ سُئِلَتْ اللَّجْنَةُ الدائِمَةُ للبحُوثِ العلميَّةِ والإفْتاءِ السُّؤالَ الآتي: هَلْ التَّصويرِ الفوتُغْرافيِّ؟ التَّصويرِ الفوتُغْرافيِّ؟

الجوابُ: نَعَمْ حُكْمُ التَّصويرِ بالفِيديُو حُكْمُ التَّصْويرِ الفوتَغُرافِيِّ فِي المَنْعِ وَالتَّحْريمِ لعُمُومِ الأَدِلَةِ<sup>(3)</sup>.

وتَشْتَدُّ الحُرْمَةُ إذا قامَ الرجُلُ بتَصْويرِ محارمِهِ أو زوجَتِهِ في هذِهِ الهواتف وهذا خطأٌ وخطرٌ عظيمٌ؛ لأنَّ الهاتف قَدْ يتعرَّضُ للضَّياعِ وقد ينْساهُ في بيتِ مَنْ لا أمانَةَ لَهُ ولا عَهْدَ.

وأسْتَغْفِرُ اللهَ!

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُّخاريُّ (2225)، ومسلمٌ (2110).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُّخارِيُّ (5951)، ومسلمٌ (2108).

<sup>(3)</sup> فَتَاوِي اللَّجِنةِ الدائمَةِ تَحْتَ رَقَمٍ (16205).



الخُطْبِةُ الثَّانِيةُ \_ آدابُ استعمالِ الجَوَّالِ :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمِعِينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ - أَيُّمَا النَّاسُ - عَنْ «نِعمَةِ الجوال» والآنَ حديثِي مَعَكُمْ عَنْ «آدابِ استعمالِ الجَوَّالِ».

فَمِنْ آدابِ استعمالِ الهاتف المحمول - أَيُّمَا النَّاسُ - التأكُّدُ من الرَّقَمِ المطلوبِ حتَّى لا يَطْلبَ رقمًا خاطِئًا، فلا يُزْعِجَ مَرِيْضًا .. ولا يُوْقِظَ نائِمًا ولا يفاجِيءَ آمِنًا.

وكذلِكَ التأكُّدُ من صحَّةِ الرَّقَمِ حتَّى لا يُرْسَلِ رسالةً لَمَنْ لا يَقْصُدُ إرسَالهَا إليْهِ فيقَعَ في الحَرَج.

فإذا كَانَ الرَّقَمُ خاطئًا فلا يَعْجَلْ في إغلاقِ الهاتفِ المحمولِ لِئَلَّا يُسَاءَ الظَّنُّ وإنَّما يعْتَذِرُ اعْتِذَارًا بالِغًا ويَعِدُ المتَّصَلَ بِهِ أَنَّ ذلِكَ لَنْ يَتَكَرَّرَ منْهُ. ويكونُ ذلِكَ بكلماتٍ طيِّباتٍ وأُسْلُوبٍ حَسَنٍ، ويُرْسِلُ رسالَةً لَمَنْ وقعتْ الرسالَةُ في رقمِهِ بطريقَةِ الخَطَأ.

فإذا بدأ بالكلام جعلَ أوَّلَ كلمةٍ ينطِقُ بها السَّلامُ عليكُمْ وهي تحيَّةُ اللهِ لأَهْلِ الإَهْلِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عليهُ وهي تحيَّةُ اللهِ اللهُ الإيمانِ. قالَ اللهُ مشيختهُ وَتَعَكَل في أُوَّلِ لِقاءٍ بالمؤمنينَ في الجَنَّةِ: ﴿ يَحِيَ تُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ وَالْإِيمانِ. قالَ اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

قَالَ اللّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى - : ﴿ وَسِيقَ الّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَى إِذَا جَآءُوهَا وَقُلَ اللّهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَمُ عَلَيْتَكُمْ طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ ۞ ﴾ ( النّظِيْزُ : 73). وهي تَحِيَّةُ المؤمنينَ في الجَنَّةِ فيها بينهم.

قَالَ اللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَ - : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَنِيمَ تَجْرِف مِن تَعْلِيمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ (آ) دَعُونهُمْ فِيهَا سُبْحَنَكَ ٱللَّهُمَّ وَقِيَتَنُهُمْ فِيهَا سَلَامٌ ﴾ تَجْرِف مِن تَعْلِيمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ (آ) دَعُونهُمْ فِيهَا سُبْحَنَكَ ٱللَّهُمَّ وَقِيتَنُهُمْ فِيهَا سَلَامٌ ﴾ (يُؤنيَّنَ : 9-10). فَأَوَّلُ كلام المُسْلِمِ مع المُسْلِمِ "السَّلامُ عليكُمْ" والبَعْضُ اعْتادُوا أَنْ تكونَ التحيَّةُ بَيْنَهُمْ كَلِمةَ "أَلُو" وأصْلُ هذِهِ الكلمَةِ إنجليزيَّةٌ ومعناها "مَرْحَبًا"، وإذا ختمَ كلامَهُ قالَ "مَعَ السَّلامَةِ" أو "بَايُ بَايُ" وهذا خَطاً وفي شَرْعِنا وأدَبِنا الذي أدَّبَنا اللهُ بِهِ غِنى عن ذلك.

واللهُ - سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ - يَقُولُ: ﴿ أَنَهُ تَبْدِلُونَ ٱلَّذِى هُوَ أَذَنَ بِالَّذِي هُوَ أَذَنَ بِالَّذِي هُو أَذَنَ اللَّهُ ﴿ 61 ).

وَالَّذِيْ يَبْدَأُ السَّلامَ المُتَّصِلُ لِأَنَّهُ كالقارِعِ للبَابِ فَيُجِيْبُ المَتَّصَلُ بِهِ بمثلِهِ وَالْخَسَنَ لقولِ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَى \_ : ﴿ وَإِذَا خُيِيتُم بِنَجِيَةُ وَنَحَبُواْ بِالْحَسَنَ مِنْهَا آوْ رُدُّوهَا ﴾ وأَذْ حُسَنَ لقولِ اللهُ \_ سُبْحَنَهُ، وَتَعَلَى \_ : ﴿ وَإِذَا خُيِيتُم بِنَجِيَةُ وَنَحَبُواْ بِالْحَسَنَ مِنْهَا آوْ رُدُّوهَا ﴾ (النِّنتَيَالَا : 86).

ثُمَّ يُعَرِّفُ نَفْسَهُ بذِكرِ اسْمِهِ أَوْ لَقَبِهِ للمُتَّصَلِ عليهِ حتَّى لا يَظَلَّ المَتَّصَلُ عليهِ في حِيرَةٍ مَعَ مَنْ يتكلَّمُ ومَنْ يُريدُ.

ومِنْ آدابِ استعمالِ الهاتف المحمول ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ اخْتِصارُ الكلَامِ بِما يَكْفِيْ الحَاجَةَ دُونَ إشرافٍ ولا تَبْذِيرِ في المالِ والوقْتِ.

ففي اصحيحِ البُخاريِّ اللهُ منْ حديثِ ابنِ عبَّاسٍ رَضَيَالِيَّةِ عَنْهُمَا قال: قالَ رسولُ اللهِ عَبَّاسٍ رَضَيَالِيَّةِ : النِعْمتانِ مَغْبُونٌ فيهما كثيرٌ من النَّاسِ الصَّحَّةُ والفرَاغُ».

وأَخْرَجَ التَّرِمِذِيُّ بِسَندِ صَحيحٍ صحَّحَهُ الألبانِ في الصحيحِ الترمِذِيِّ الله من من حديثِ أبي بَرْزَةَ رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ وَيَتَلِيَّةٍ : الا تَزُولُ قَدَمُ عبد يومَ القيامَةِ حديثِ أبي بَرْزَةَ رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ وَيَتَلِيَّةٍ : الا تَزُولُ قَدَمُ عبد يومَ القيامَةِ حتَّى يُسألُ عَنْ أربع: عَنْ عُمرِهِ فيها أَفْناهُ، وعن شَبايِهِ فيها أَبْلاهُ، وعن مالِهِ من أَيْنَ التُسَبّهُ وفيم أَنْفَقَهُ اللهُ الل

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (6412).

<sup>(2)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ الترمِذِيُّ (2417)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في اصحيح الترمِذِيِّ، (1933).

وفي "صحيح البُخاريِّ" أن من حديثِ خَوْلَةَ الأَنْصاريَّةِ رَضَالِيَّةُ عَلَمَ قالتُ: سَمِعْتُ رسولَ اللهِ عَلَيْكِيَّةِ يقولُ: "إِنَّ رجالًا يَتَخَوَّضُونَ في مالِ اللهِ بِغَيْرِ حَقَّ فلهُمُ النَّارُ يومَ القيامَةِ".

فإذا وَجَدَ امْرَأَةً على الخَطِّ تأدَّبَ معها واخْتَصَر الكلامَ وعليْها أَنْ تكلِّمَهُ بِحِشْمَةٍ وَوَقارٍ دونَ الخُروجِ عن مَوضوعِ المكالمَةِ

وقدُ أَمرَ الله \_ سُبّحنَهُ، وَتَعَكَل \_ بقولِهِ: ﴿ فَلَا تَغْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطَمَعَ الَّذِى فِي قَلْبِهِ ، مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلَا مَعْرُوفَا ﴿ ﴾ (الأَخْزَلْبُ : 32).

ومِنْ آدابِ استعمالِ الهاتف المحمول ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ عَدَمُ تَسْجيلِ المُكالماتِ أو وَضْعِ الجُوَّالِ على مكبِّرِ الصَّوتِ دونَ عِلمِ الآخَرِ لأَنَّ ذلِكَ ضربٌ من الخِيانَةِ أو نوعٌ من النَّميمَةِ.

ومِنْ آدابِ استعمالِ الجوَّالِ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ عدمُ التَّمادِي في الاتصَّالِ إذا لم يَرُدَّ عليكَ فَبَعضُ النَّاسِ إذا لَمْ نَرُدَّ عليهِ كرَّرَ الاتِّصالَ عِدَّةَ مرَّاتٍ ممَّا يُسَبِّبُ الإِزْعاجَ والإِيْذَاءَ للآخرينَ.

كَمَا أَنَّ تَجَاهُلَ المُتَّصِلِ للمَتَّصَلِ بِهِ ويتكَرَّرُ ذلك منهُ في أوقاتٍ مُتَفَرِّقاتٍ دُونَ داعٍ يَدْعو إليهِ دليلٌ على سُوءِ الأَخْلاقِ وانْحطِاطِها بَلْ إِنَّهُ ليَبْنِيْ جُسُورًا مِن الوَحْشَةِ وسُوءِ الظَّنِّ وقيامٌ لِسُوقِ العَدَاوَةِ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (2950).

ومِنْ آدابِ استعمالِ الهاتف المحمول - أَيُّهَا النَّاسُ - لُزومُ التوَّاضُعِ. ومن التوَّاضُعِ حُسْنُ المُخاطَبةِ مَعَ المتَّصل عليهِ ولِيْنُ الكلامِ، وسهولَةُ الأَلْفاظِ واختيارُ الكلماتِ الجميلةَ والبُعْدُ عن الغِلْظَةِ والقَسْوَةِ في الكلام.

ومِنْ آدابِ استعمالِ الهاتف المحمول \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنْ لا يَتَّصِلَ في أوقاتِ الصَّلاةِ وأوقاتِ الأَكْلِ وأوقاتِ النَّومِ وأوقاتِ العَمَلِ أو الاجتماعِ أو الدُّروسِ كما على المتَّصلِ أَنْ لا يُسِيءَ الظَّنَّ إذا لَمْ يَرُدَّ عليهِ صاحِبُهُ وأن يَلْتَمِسَ لَهُ العُذْرَ في عَدَم الرَّدِّ.

اللَّهُمَّ أَرِنا الحَقَّ حَقًا وارْزُقْنا اتِّباعَهُ وأَرنا الباطِلَ باطلًا وجنَّبْنا اتَّباعَهُ واجْعَلْنا من الَّذين يَسْتَمِعُونَ القولَ فَيتَبعُونَ أحسَنَهُ.

# المُ سُلَيْم رَضَالِسُهُ عَنْهَا وَاللَّهُ عَنْهَا اللَّهُ مَ اللَّهُ عَنْهَا اللَّهُ عَنْهَا اللَّهُ عَنْهَا

#### الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّاتِ أعالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ مَخَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- \_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ (النَّفَيْزَانِنَا : 102).
- ﴿ يَثَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوْلَا سَدِيدًا ۞ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْزَانِيُ : 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ \_ عَلَيْكَاتُهُ \_ ، وشَرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أُمًّا بَعْدُ - حديثي معكمُ اليَومَ - أَيُّا النَّاسُ - عَنْ صحابِيَّةٍ جَلِيلَةٍ ومُربِّيَةٍ فاضِلَةٍ إِنَّا أُمُّ سُليمٍ واسْمُها الغُمَيْضَاءُ بنتُ مِلحانَ بنِ خالدٍ بنِ حرامٍ، أُخْتُ الصحابيِ الجَليلِ حَرامٍ بنِ مِلْحَانَ، وأُمُّ خادِمٍ رسولِ اللهِ عَيَلِكِيْ أَنَسِ بْنِ مالِكٍ، تَزَوَّجَتْ قبلَ الجَليلِ حَرامٍ بنِ مِلْحَانَ، وأُمُّ خادِمٍ رسولِ اللهِ عَيَلِكِي أَنَسِ بْنِ مالِكٍ، تَزَوَّجَتْ قبلَ الجَليلِ حَرامٍ بنِ مِلْحَانَ، وأُمُّ خادِمٍ وولدت منهُ أَنسًا فلمَّا جاءَ الله بالإسلامِ كانتُ مِن السَّامِ بنِ النَّضِرِ النجارِيِّ، وولدت منهُ أَنسًا فلمَّا جاءَ الله بالإسلامِ كانتُ مِن السَّامِقِينَ.

فقد أخرجَ الطّيالِسيُّ والسِّياقُ لَهُ ومن طريقِ البَيْهَقِيِّ، وابنِ حِبَّانَ وأحمدَ بسندٍ صحيحٍ صحَّحَهُ الألبانيُّ في «الجنائِزِ» (١) منْ حديثِ أنسٍ رَضَّيَلِيَّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ مالِكُ أَبُو أَنَسٍ لامْرأَتِهِ أُمِّ سُلَيمٍ إِنَّ هذا الرَّجُلَ \_ يعني النَّبيَّ وَيَلَيِّلُهُ - يُحرمُ الخَمْرِ فانْطلَقَ حتَّى أتى الشَّامَ فهلَكَ هناكَ فجاءَ أبو طَلْحة، فخطَبَ أُمَّ سليم، فكلَّمها في ذلِك، فقالتُ: يا أبا طَلْحَةَ! ما مِثْلُكَ يُرَدُّ، ولكنَّكَ امْرؤٌ كافِرٌ، وأنا مُسْلمةٌ لا يَصْلُحُ لي أَنْ أَتَزَوَّ جَكَ!

فقال: ما ذَاكَ دَهْرَكِ قالتْ: وما دَهْرِيْ؟ قال: الصَّفراءُ والبَيْضَاءُ! - أَي الذَّهَبُ والفِضَّةُ ـ قالت: فإنيِّ لا أُريدُ صَفراءَ ولا بَيْضاءَ أُريدُ منكَ الإسلامَ، (فإنْ تُسلِمْ فذاكَ مَهْرِي، ولا أَسْأَلُكَ غَيْرَهُ)، قالَ: فَمَنْ لِي بِذَلِكَ؟ قالت: لَكَ بذلِكَ رسولُ اللهِ عَيْنَكِيْ ورسولُ اللهِ عَيْنَكِيْ ورسولُ اللهِ عَيْنَكِيْ جالِسٌ فِي أصحابِهِ، فلما رآهُ فانْطَلَقَ أبو طلحة يُريدُ النَّبِي عَيْنَكِيْ ورسولُ اللهِ عَيْنَكِيْ جالِسٌ فِي أصحابِهِ، فلما رآهُ قال: «جاءَكُمْ أبو طلحة غُرَّةُ الإسلام بين عَيْنَيْهِ»، فأخبرَ رسولَ اللهِ عَيْنَكِيْ بها قالتْ أُمُّ سُلَيم، فَتَزَوَّجها على ذلِكَ.

قال ثابتُ (وهو البَنَانيُّ أَحَدُ رُواةِ الحديثِ عن أَنَسٍ): فها بَلَغَنا أَنَّ مهرًا كانَ أعظمَ منهُ أَنَّها رَضِيَتْ الإسلامَ مَهرًا.

وفضائِلُ أُمِّ سُلَيمٍ - أَيُّهَا النَّاسُ - ما لا يَخْتَمِلُها مُقامُنا هذا. فمِنْ فَضائِلِها - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ الرَّسُولَ بَشَّرَهَا بالجَنَّةِ.

ففي «صحيحِ مُسلم»(2) منْ حديثِ جابِرِ بنِ عبدِ اللهِ رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ وَعَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ وَعَالِلَهُ عَنْهُ أَمْ سمِعْتُ خَشْخَشَةً أمامي فإذا بِلالُ».

<sup>(1) (</sup>صحيحٌ) أخرجَهُ الطيالِسيُّ (2056) واللَّفْظُ لَهُ، من طريقِ البيهَقِيِّ (4/65-66)، وابنِ حِبانِ (725)، وأحمدَ (3/105-106)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في «أَحكامِ الجنَائِزِ» (ص38). (2) رَواهُ مسلمٌّ (2457).

وفي "صحيح مُسلم "(1) ـ أَيْضًا ـ منْ حديثِ أَنَسِ رَضَالِيَّهُ عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ وَفَيَّالِيَّةِ : "دَخَلْتُ الجُنَّةُ فَسُوعَتُ خَشْفَةً فَقَلْتُ مَنْ هذا؟ قَالُوا: هذِهِ الغُمَيْصَاءُ بِنتُ مِلحانَ أُمُّ أَنَسِ بنِ مالِكِ ».

ومن فضائِلِ أُمَّ سُلَيْمٍ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ أَنَّ اللهَ \_ سُبْحَنَهُ. وَتَعَكَّنَ \_ عَجِبَ من صَنِيعِها بِضَيْفِها.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (2) منْ حديثِ أبي هُرَيْرَةَ رَضَّالِيَهُ عَنهُ قالَ: جاءً رجلٌ إلى رسولِ اللهِ وَاللهِ وَقَالَتْ: والذي بَعَثَكَ بالحقِ ما عندِي إلَّا ماءً، ثُمَّ أرسَلَ إلى أُخرى، فقالتْ مِثلَ ذلكَ حتَّى قُلْنَ كُلُّهُنَّ مثلَ ذلكَ: لا، عندِي إلَّا ماءً، ثُمَّ أرسَلَ إلى أُخرى، فقالتْ مِثلَ ذلكَ حتَّى قُلْنَ كُلُّهُنَّ مثلَ ذلكَ: لا، والذي بَعَثَكَ بالحقِّ ما عندِي إلَّا ماءٌ، فقالَ: «مَنْ يُضيفُ هذا الليلة، رحمهُ الله، فقامَ رَجُلٌ من الأَنْصارِ فقالَ: أنا يا رسُولَ الله، فانْطَلَقَ بِهِ إلى رحْلِهِ، فقالَ لامْرَأْتِهِ: هل عندك شيءٌ؟ قالتُ: لا، إلَّا قُوتُ صِبْيَانِي. قالَ: فَعَلِيْهِمْ بِشَيْءٍ، فإذا جاءَ ضَيْفُنا فأَطْفِيءِ السِرَاجَ وأريْهِ أنّا نأكُل، فإذا أَهوَى لِيَأْكُلَ فَقُومِي إلى السِّراجِ حتَّى تُطْفِيْهِ، فقالَ: «قد عَجِبَ الله قال: فقعَدُوا وأكلَ الضَّيْفُ، فلمَّا أصْبَحَ غَدا على النّبِيِّ وَيَنْفِيهِ فقالَ: «قد عَجِبَ الله من صنيعِكُما بضَيْفِكُما الليلة».

وهذا الرَّجُلُ - أَيُّهَا النَّاسُ - هو أبو طَلحَةَ زوجُ أمِّ سُلَيمٍ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُمَا كَمَا في رِوايَةِ مُسْلمٍ.

ومن فضائِلِ أُمِّ سُلَيْمٍ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهُ لَمَّا سَكَنَ رسولُ اللهِ عَيَّالِيَّةٍ في بَيْتِهِ أَهْدَتْ لَهُ ابْنَهَا أَنَسًا لِيَخْدُمَهُ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ مُسلمٌ (2456).

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (4889)، ومسلمٌ (2054).

فَانْظُرُواْ - أَيُّهَا النَّاسُ - الحَصِيْفَةَ العاقِلَةَ أُمَّ سُلَيْم أَتَتْ بِوَلَدِها لِيَخدُمَ رسولَ اللهِ فَخَدَمَهُ لِعَشْرِ سِنينَ، وتَخَرَّجَ على يَديْهِ، فهاذا تَظْنُّونَ أَنَّ يكونَ

ففي سُنَنِ الترمِذِيِّ بسَنَدٍ صحيح صحَّحَهُ الألبانيُّ في "صحيح مخْتَصر الشَّمائِلِ" وما قال لي أَف قطُّ، وما قال لي أَف عَشْرَ سنينَ فها قال لي أَف قطُّ، وما قال لي لِشَيْءِ صنعْتُهُ لِم صنعْتُهُ لِم صنعْتُهُ لِم تركْتُهُ لِم تركْتُهُ لِم تركْتُهُ، وكان رسول الله وَ الله عَلَيْلِيَّةٍ من أحسنِ النَّه وَ النَّاسِ خُلُقًا ولا مَسَسْتُ خَزًا ولا حَرِيرًا ولا شَيئًا كان أَلْيَنَ من كَف رسولِ الله وَ الله والله وال

فَمَنْ كَانَ هِذَا النَّبِيُّ عَلَيْكُمُ أَسْتَاذَهُ فَكِيفَ سِيكُونُ؟!

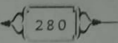
ومن فضائِلِ أُمِّ سُلَيْمٍ - أَيُّهَا النَّاسُ - حِرْصُها على العِلمِ ولم يَمْنَعُها الحياءُ من شُؤالِ رسولِ اللهِ ﷺ حتَّى في أَدَقَّ المسائِلِ.

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (3) من حديثِ أُمِّ سلَمَةَ رَضَوَّالِلَّهُ عَنْهَا قالتْ: جاءَتْ أُمُّ سليمٍ الْمَرَأَةُ أبي طَلْحَةَ إلى رسولِ اللهِ عَلَيْكِالَةٍ فقالتْ: يا رسولَ اللهِ! إِنَّ اللهَ لا يَسْتَجِيْ من

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (1982)، ومُسلمٌ (2481).

<sup>(2)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ التَّرِمِذِيُّ (2015)، وصحَّحَهُ الألبانيُّ في اصحيحِ مُخَصَرِ الشهائِلِ المحمَّدِيَّةِ» (296).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (130)، ومسلمٌ (313).



الحقّ هَلْ على المرأَةِ من غُسُلِ إذا هي احْتلَمَتْ؟ قال رسولُ اللهِ عَيَالِيَّةِ: «نَعَمْ إذا رَأْتِ المَاءَ».

ومن فضائِلِ أُمَّ سُلَيْمٍ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهَا شَهِدَتْ مَعَ النَّبِيِّ وَيَنَا اللَّهِ حُنَيْنَا وأَحُدًا.
ففي "صحيح مُسلم" أن من حديثِ أنس رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ أُمَّ سُلَيْمٍ التَّخَذَتُ يَومَ حُنَيْنِ خِنْجَرًا فكانَ معَها فرآها أبو طلحة فقال: يا رسولَ اللهِ هذه أُمُّ سُلَيْمٍ معها خِنْجَرٌ فقالَ لَمَا رسولُ اللهِ وَعَلَيْنِهُ: "ما هذا الجِنْجَرُ؟" قالتْ: اتَّخَذْتُهُ إِنْ دَنا مِنِي أَحَدٌ مِنْ المُشْرِكِيْنَ بَقْرتُ بَطْنَهُ. فَجَعَلَ رسُولُ اللهِ يَضْحَكُ. قالتْ: يا رسولَ اللهِ أَقْتُلُ مَن المُشْرِكِيْنَ بَقْرتُ بَطْنَهُ. فَجَعَلَ رسُولُ اللهِ يَضْحَكُ. قالتْ: يا رسولَ اللهِ أَمَّ سُلَيْمٍ إِنَّ اللهَ قَدُ مَنْ بَعْدَنا مِن الطُّلقاء انْهَزَمُوا بِكَ؟ فقالَ رسولُ اللهِ وَعَلَيْكَةٍ : "يا أُمَّ سُلَيْمٍ إِنَّ اللهَ قَدُ كَفَى وأَحْسَنَ".

وأستَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1)</sup> رَواهُ مُسلمٌ (1809).

الخُطْبةُ الثّانيةُ \_ صلابَةُ أُمِّ سُلَيْمٍ في دِيْنِها وصبرها(١):

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْعِينَ.

أَمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنْ «شَيءٍ من مناقِبِ أُمُّ سُلَيْمٍ» والآن حديثِي مَعَكُمْ عَنْ «صَلابَةِ أُمُّ سُليْمٍ في دِيْنِها وصَبْرِها».

فمِنْ صلابَتِها في دِيْنِها ما جاء في (صحيح البُخاريِّ) من حديثِ أُمِّ عَطِيَّة رَضَّالِلَهُ عَنْهَا قالتْ: (بَايَعَنَا النَّبِيُ وَ اللَّهِ فَقَراً علَينا: ﴿ أَن لَا يُشْرِكُنَ بِاللّهِ شَيْئًا ﴾. ونهانا عن النِّياحَةِ فَقَبَضَتْ امْراًةٌ مِنَّا يَدَها فقالتْ: فُلانَةٌ أَسْعَدَتْنِيْ وأَنا أريدُ أَنْ أَجْزِيها فلَمْ يَقُلْ شَيْئًا، فَذَهَبَتْ ثُمَّ رَجَعَتْ فها وفَتْ إمْراًةٌ إلّا أُمُّ سُليَمٍ وأُمُّ العَلاءِ وابْنَةُ أبي سَبْرَةَ امْراًةً مُعاذَا . مُعَاذَ أو ابْنَةُ أبي سَبْرَة وامْراًة مُعاذَا .

والشَّاهدُ - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّهَا التَزَمتْ وَوَفَتْ لما بايَعَتْ عليهِ رسولَ اللهِ عَيَالِيَّةٍ.

ومن صَبْرِها، ما جاءَ في «الصَّحيحَيْنِ» (3) من حديثِ أَنَسٍ رَضَيَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: ماتَ ابْنُ لأبي طَلْحَةَ مِنْ أُمِّ سُلَيْمٍ، فقالتْ لأهْلِها: لا تُحَدِّثُوا أبا طَلْحَةَ بابْنِهِ، حتَّى أكُونَ أَنا أُحَدِّثُهُ.

فلمَّا جاءَ أبو طَلْحَةَ قالِ: كيفَ الغُلاَمُ؟ قالتْ: قَدْ هَدَأَتْ نَفْسُهُ، وأَرْجُو أَنْ يَكُونَ قد اسْتراحَ، وظَنَّ أبو طلحَةَ أَنَّها صادِقَةٌ (أَيْ باعْتبارِ ما فَهِمَ هُوَ) ولكنَّها كانتْ تَقْصُدُ: هَدَأَتْ نفسُهُ واستراحَ في الجنَّةِ إنْ شاءَ اللهُ.

<sup>(1)</sup> استفدتُ في إعدادِ هذه الخُطْبَةِ من كتابِ «جَنَى اللُّبابِ فيها وردَ في الصَّبرِ والاحْتسابِ» للزَّوجَةِ الوافِيَةِ أُمِّ الفَضْل أَمَةِ الرَّحمنِ بنتْ عليِّ الفَقيهِ جزاها اللهُ خَيرًا.

<sup>(2)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (7215).

<sup>(3)</sup> رَواهُ البُخارِيُّ (1301)، ومسلمٌ (107/1144) واللَّفْظُ لَهُ، وما بَيْنَ المعْكُوفَيْنِ للبُخارِيِّ.

قال: فجاء فَقَرَّبَتْ إليهِ عَشَاءٌ فَأَكُلَ وشَرِبَ، فقال: ثُمَّ تصنَّعَتْ (أَي تَزَيَّنَتُ) لَهُ أَحْسَنَ ما كانتْ تَصنَّعُ قَبْلَ ذلِكَ، فوقَعَ بِهَا (أَيْ: جامَعَها)، فلمَّا رَأَتْ أَنَّهُ قَدْ شَبِعَ وأصابَ منْهَا، قَالَتْ: يا أبا طَلْحَة أَرَأَيْتَ لَوْ أَنَّ قَومًا أَعَارُوا عارِيتَهُمْ أَهْلَ بَيْتٍ، فَطَلَبُوا عارِيتَهُمْ، أَلَهُمْ أَنْ يَمْنَعُوهُمْ ؟ قال: لَا قالتْ: فاحْتَسِبِ ابْنَكَ! قال: فغَضِبَ. وقال تَرَكْتِنيْ حتَّى تلطَّخْتُ ثُمَّ أَخْبَرْتِني بابْني! فانْطَلَقَ حتَّى أَتى رسولَ اللهِ عَيَالِيَّهُ : «بارَكَ اللهُ لكُما في غَابِر لَيْلَتِكُما».

قال: فَحَمَلَتْ، قال: فكانَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ في سَفَرٍ وهي مَعَهُ. وكان رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ في سَفَرٍ وهي مَعَهُ. وكان رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٍ إِذَا أَتَى المَدِيْنَةَ من سَفَرٍ لا يَطْرُقُها طُرُوقًا (أي: لا يَدْخُلُها لَيْلًا) فَدَنَوْا من المَدِينَةِ فَضَرَبَها المُخَاضُ (أَيْ: طَلْقُ الوِلَادَةِ)، فاحْتَبَسَ عليها أبو طلحَة وانْطَلَقَ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَةٍ.

قَالَ: يقولُ أبو طلْحَةَ: إِنَّكَ تعلمُ - يا رَبِّ - أَنَّه يُعْجِبُنِيْ أَنْ أَجْرُجَ مَعَ رَسُولِكَ إذا خَرَجَ، وأَدْخُلَ مَعَهُ إذا دَخَلَ، وقد احْتَبسْتُ بها تَرى.

قالَ: تَقُولُ أَمُّ سُلَيْمٍ: يا أبا طلْحَةَ، ما أَجِدُ الذي كُنْتُ أَجِدُ؛ فانْطَلِقْ. فانْطَلَقْنَا.

قَالَ: وضَرَبَهَا المُخَاضُ حِينَ قَدِمَا، فَوَلَدَتْ غُلامًا، فقالتْ لي أُمِّي: يا أَنَسُ لا يُرْضِعُهُ أَحَدٌ حتَّى تَغْدُوَ بِهِ إلى رسُولِ اللهِ عَيَالِيَّةٍ.

قالَ: فصادَفْتُهُ ومَعَهُ مِيسَمٌ، فلم رآني قال: : «لَعَلَ أُمَّ سُلَيْمٍ وَلَدَتْ؟».

قُلْتُ: نَعَمْ، فَوَضَعَ المِيسَمَ، قالَ: وجِئْتُ بِهِ فَوَضَعْتُهُ فِي حِجْرِهِ، ودَعا رسولُ اللهِ عَيْكِ اللهِ عَجْوَةٍ من عَجْوَةِ المدِيْنَةِ، فلاكَها في فِيْهِ حتَّى ذابَتْ ثُمَّ قَذَفَها في فِيِّ الصَّبِيِّ، فجَعَلَ الصَّبِيُّ يتلمَّظُها. قالَ: فقالَ رسولُ اللهِ عَيَكِ اللهِ عَيَكِ اللهُ عَلَى اللهِ عَيْكِ اللهِ عَيْكِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَيْكِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ا

قالَ: فَمَسَحَ وَجْهَهُ وسمَّاهُ عَبْدَ اللهِ.

قال سُفْيانُ: قالَ رجلٌ من الأَنْصَارِ: فَرَأَيْتُ لَمْ اِيسْعَةَ أُولادٍ كُلُّهُمْ قَدْ قرأَ القُرآن. يعني من أُولادِ عبدِ اللهِ المَدْعُولَةُ بالبَرَكَةِ الذي وُلِدَ من جماعِ تِلْكَ اللَّيلَةِ التي ماتَ فيها أَبُو عُمَيْرٍ ما فَعَلَ النَّغَيْرُ».

ففي «الصَّحيحَيْنِ» (أَ) من حديثِ أَنَسٍ رَضِّوَالِلَهُ عَالَ: كَانَ النَّبِيُّ عَيَّالِكَةٍ مِن أَحْسَنِ النَّاسِ خُلُقًا، وكان لي أخٌ يُقَال لَهُ أبو عُمَيْرٍ، وكانَ النَّبِيُّ عَيَّالِكَةٍ إذا جاءَ يقولُ لَهُ: «يَا أَبَا عُمَيْرٍ مَا فَعَلَ النَّغَيْرُ».

والنُّغَيْرُ - أَيُّهَا النَّاسُ - هو طائِرٌ أَحْرُ المِنْقارِ يشْبِهُ العُصفُورَ كان يلْعَبُ بِهِ فهاتَ فَحَزِنَ عليهِ، فكانَ رسولُ اللهِ ﷺ يَسْتَقْبِلُهُ، ويقولُ لَهُ ذلِكَ مازِحًا ومُداعِبًا.

أَيُّهَا النَّاسُ قد دَلَّ الحديثُ على صبرِ أُمَّ سُلَيْمٍ وعِظَمِ إِيهانِها وكهالِ دِينِها وعَقْلِها، فَهِيَ لَمْ تَجْزَعْ ولَمْ تَهْلَعْ كعادَةِ النِّساءِ عندَ المصائِبِ، ولكنْ تَصَبَّرَتْ وتَجَلَّدَتْ، فكانَ جَزاؤها أَنْ بارَكَ اللهُ لها في ذُرِّيَتِها.

كَمَا فِي مُسنَدِ أَحْمَدَ بِسندِ صحيحٍ صحَّحَهُ الوادِعِيُّ فِي «الصَّحيحِ المُسْنَدِ» (2) عن رَجُلٍ من الصَّحابَةِ من أَهْلِ البادِيَةِ قالَ: أَخَذَ بِيَدِيْ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَجَعَلَ يُعَلِّمُني ما علَّمَهُ اللهُ \_ تبارَكَ وتعالى \_ ، وقال: «إِنَّكَ لَنْ تَدَعَ شَيئًا اتَّقَاءَ اللهِ \_ عزَّ وجَلَّ \_ إِلَّا أَعْطَاكَ اللهُ حيرًا مِنْهُ».

قال النَّوَوِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وفي هذا الحَديثِ مناقِبُ لِأُمِّ سُلَيْمٍ رَضَّ اللَّهُ عَنْهَا: مِن عِظَمِ صَبْرِها وحُسْنِ رِضاها بِقَضَاءِ اللهِ ـ تعالى ـ وجزالَةِ عَقْلِها في إِخْفَائِها مَوْتَهُ على أَبِيْهِ في أَوَّلِ اللَّيلِ؛ لِيَبِيْتَ مُسْتَرِيحًا بلا حُزْنٍ، ثُمَّ عَشَّتُهُ، وتَعَشَّتْ، ثُمَّ تَصَنَّعَتْ لَهُ،

<sup>(1)</sup> رَواهُ البُخاريُّ (6129)، ومسلمٌ (2150).

<sup>(2)</sup> اصحيحًا أخرجَهُ أحمدُ (78/5)، وصحَّحَهُ شيخُنا الوادِعِيُّ في «الصحيحِ النُسنَدِ» (1489).

وعَرَّضَتْ لَهُ بإصابَتِهِ، فأَصَابَها. وفيهِ اسْتعمالُ المعارِيضِ عند الحَاجَةِ؛ لقَوْلِها: «هو أَسْكَنُ مَمَّا كَانَ» فإنَّهُ كلامٌ صحيحٌ مع أَنَّ المفْهومَ مِنْهُ أَنَّهُ قد هانَ مَرَضُهُ وسَهُلَ وهو في الحياةِ وشَرْطُ المعاريْضِ المُباحَةِ أَلِّا يَضِيْعَ بِهِ حَقُّ أَحَدٍ، واللهُ أَعْلَمٌ»(١).

وقالَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وضَرْبُها لِمَثَلِ العَارِيَةِ دَليلٌ لكهالِ عِلْمِها وفَضْلِها، وعِظم إِيْهانِها وطُمَأْنِينَتِها» (2).

اللَّهُمَّ ارْضَ عَن أُمِّ سُلَيْمٍ ووَلَدِها أَنَسٍ وعبدِ اللهِ وزَوْجِها أَبِي طلحَةَ واجْمَعْ بينَهم مَعَ أَبِي عُمَيْرٍ فِي الفِرْدَوسِ الأَعْلى.

اللَّهُمَّ بِحُبِّنا لَهُمْ فِيك احْشُرْنا مَعَهُمْ.

<sup>(1) «</sup>شرحُ مسلمٍ» (ص1347).

<sup>(2) «</sup>شرحُ مسلم» (ص1493).

## و29 سعيدُ بنُ المسيّبِ (1)

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحُمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّاتِ أعمالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ حَمَدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

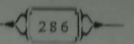
- \_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِدِهِ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَٱنتُم مُّسَلِمُونَ ﴾ (النَّخْيِرَانَا : 102).
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَذِى خَلَقَاكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَأَلَقَتُ وَالنَّسَةُ اللَّهِ الْفَلَامِةُ اللَّهِ الْفَلَامِةُ اللَّهِ الْفَلَامِةُ اللَّهِ اللَّهُ اللْحَالِمُ اللللللَّهُ اللْمُلْمُ الللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَ
- ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرَ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَجْزَلَا عَالَى 10 71).

أَمَّا بَعْدُ، فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ \_ وَ اللهِ عَلَيْكُ وَ مَ وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلَّ مُحْدَثةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ في النَّارِ.

أَمَّا بَعْدُ \_ حديثي معكم اليَومَ \_ أَيُّهَا النَّاسُ \_ عَنْ عالمِ أَهْلِ المدينةِ وسيِّدِ التَّابِعِينَ فِي زَمَانِهِ إِنَّهُ سعيدُ بنُ المُسَيَّبِ تلميذُ الصَّحابَةِ وُلِدَ لِسَنتَيْنِ مَضَتا مِن خلافَةِ عُمَرَ رَضَيَّالِلَهُ عَنْهُ.

قال الذَّهَبِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ عَنْهُ: رَأَى عُمَرَ، وسمِعَ عُثمانَ وعليًّا، وزيدَ بْنِ ثابتٍ، وأبا موسى، وسعْدًا وعائشَةَ، وابنَ عبَّاسٍ، ومحمد بْنَ مَسْلَمَةَ وخلْقًا سواهم - رَضِيَ اللهُ عنهم أَجمعين - .

<sup>(1)</sup> انظرُ «الطَّبَقَاتِ» لابنِ سعدٍ، و «تاريخَ الإسلام» للذَّهبِيِّ، و «البِدايّةَ والنِّهايّةَ» لابنِ كثيرٍ، و «السِّيرُ» للذَّهبيّ.



وقالَ: وكانَ مِمَّنْ بَرَزَ في العلم والعَمَلِ.

أَيُّهَا النَّاسُ لقدْ كانَ سعيدٌ مِنَ المُمْتَحَنين امْتُحِنَ فلَمْ تأخُذْهُ في اللهِ لومَةُ لائِمٍ، صاحِبُ عِبادةٍ وجماعَةٍ وعِفَّةٍ وقناعَةٍ وكان كاشمِهِ بالطَّاعاتِ سعيدًا، ومن المعاصِي والجهالاتِ بعيدًا.

أَيُّهَا النَّاسُ سأَقْتَصِرُ معكم على ذكرِ جَوانِبَ مُشْرِقَةٍ من حياةِ هذا الإِمامِ. فمِنْ تِلْكَ الجوانِبِ المشرقَةِ في حياةِ سعيدِ بنِ المسَيَّبِ - أَيُّهَا النَّاسُ - حرصُهُ على العِلْمِ فَقَدْ أَنْفَقَ عُمُرَهُ في تحصيلِ العِلْم.

يقولُ عن نَفْسِهِ: «إن كنتُ لَأَسيْرُ الأيامَ واللياليَ في طلبِ الحَديثِ الواحِدِ».

وفي كَنَفِ الصَّحابَةِ أَخَذَ ينُهَلُ من نَبْعِ العِلْمِ الصَّافي كها كان زواجُهُ من ابْنَةِ الصَّحابِيِّ الجَليلِ أبي هُريرَةَ رَضِحَالِلَهُ عَنْهُ المنْحَةَ الرَّبَّانِيَّةَ النَّي هيَّأَتْ لَهُ الفرصَةَ لسَماعِ مِئاتِ الأحاديثِ من ذاكرةِ الوَحْيِ حتَّى صارَ أَثْبَتَ النَّاسِ وأَعلَمَهُمْ بحديثِ أبي هُريرَةَ رَضِحَالِللَهُ عَنْهُ ، كها كان مُغْرَمًا بِتَتَبُّعِ أَقْضيةٍ عُمَرَ وتَعَلَّمِهَا حتَّى قِيلَ لَهُ (رَاوِيَةُ عُمرَ). وكان عبدُ اللهِ بْنِ عُمرَ رَضِحَالِللَهُ عَنْهُما يُرسِلُ إليهِ يسألُهُ عنها.

قالَ أبو طالبِ: قلتُ لأَحْمَدَ بنِ حَنْبَلِ: سعيدُ بنُ المسَيَّبِ عَنْ عُمَرَ حُجَّةٌ ؟ قالَ: هوَ عندَنا حُجَّةٌ قد رأَى عُمَرَ وسمِعَ منهُ إذا لمَ يُقْبَلُ سعيدٌ عن عُمَرَ فمَنْ يُقْبَلُ ؟! ومع طولِ المُثَابَرَةِ والجِدِّ والاجْتهادِ صارَ سعيدٌ عالمَ أهلِ المدينةِ بِلا مُدافَعةٍ وعصورِ ومع طولِ المُثَابَرةِ والجِدِّ والاجْتهادِ صارَ سعيدٌ عالمَ أهلِ المدينةِ بِلا مُدافَعةٍ وإمامَ فُقهَائِها السَّبْعَةِ الَّذِينَ كانوا الواصِلَ الحقيقيَّ بينَ عصرِ الصَّحابَةِ وعصورِ المناهِ عَلَيْكِيَّةٌ ولا أبو بَكْرِ المذاهِبِ الفقهيةِ فيقولُ: «ما أَحَدٌ أعلمُ بقضاءٍ قضاهُ رسولُ اللهِ عَلَيْكِيَّةٌ ولا أبو بَكْرٍ ولا عُمَرُ مِنِّيْ».

وقالَ عنهُ قَتَادَةُ: «ما أَحَدٌ أعلمُ من سعيدِ بنِ المُسَيَّبِ».

وعن مَكُحُولِ قالَ: "طُفُتُ الأَرْضَ كُلَّها في طلبِ العِلمِ فها لَقِيْتُ أعلمَ مِنْ سعيدٍ". وسألَ رَجُلُ القاسِمَ بنَ مُحمَّدِ عن شَيْءٍ فقالَ: أَسِأَلْتَ أَحَدًا غَيْرِيْ؟ قالَ: نَعَمْ، عُرْوَةَ وفُلانًا وسعيدَ بنَ المسَيَّب.

فقالَ: أَطِعْ ابْنَ المسَيَّبِ فإنَّهُ سيِّدُنا وعالِمُنا.

وكانَ عبدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ رَضَالِللهُ عَنْهُمَا إذا سُئِلَ عَنْ شَيْءٍ يُشْكِلُ عليهِ يقولُ: «سَلُوا سعيدَ بْنَ المسَيَّبِ فإِنَّهُ كانَ يُجلسُ الصَّالِيْنَ».

وقالَ عليُّ بنُ المدِيْنِيِّ: «لا أَعْلمُ في التَّابِعِينَ أَوْسَعَ عِلمًا مِنْهُ، وإذا قالَ سعيدٌ مَضَتِ السُّنَّةُ فَحَسْبُكَ بِهِ».

وقالَ أبو حاتم: «ليسَ في التَّابِعينَ أَنْبُلُ منهُ».

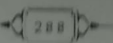
أَيُّهَا النَّاسُ لا بُدَّ لنا أَنْ لا نُغْفِلَ حَقِيْقَةً هامَّةً هي أَنَّ العِلمَ الذي رَفَعَ سعيدَ بْنَ المسَيِّبِ إلى سهاءِ المَجْدِ بَلْ ورَفَعَ أَيَّ أُمَّةٍ لا بُدَّ أن يكونَ اللَّبِنَةَ الأُولى في صَرْحِ تَقَدَّمِنا المنشود؛ فالعِلْمُ الشَّرعِيُّ المُسْتَقَى من رياضِ الكتابِ وصَحيحِ السُّنَّةِ طَرِيْقُنا إلى إمامَةِ الدُّنيا والدِّينِ!

واعْلَمُوا - أَيُّهَا النَّاسُ - أَنَّ أَيَّ رُقِيٍّ بدونِ علم وهمٌ وسَرابٌ ﴿ كَمَرَكِم بِقِيعَة يَعْسَبُهُ الظَّمْ عَانُ مَآءً حَقَّ إِذَا جَاءَهُ لَز يَجِدُهُ شَيْنًا ﴾ .

ومن الجوانِبِ المُشْرِقَةِ في حياةِ سعيدِ بن المسَيَّبِ - أَيُّهَا النَّاسُ - حِرْصُهُ على الصَّلاةِ في جماعةٍ

فقدْ كَانَ حَرِيصًا على الصَّلاةِ في الجماعَةِ فلمْ تَفُتْهُ صَلاةٌ ولِهذا رفَعَهُ اللهُ وبارَكَ في علمِهِ.

فها هُوَ - أَيُّهَا النَّاسُ - يقولُ عن نَفْسِهِ: «ما فاتَنْنِي الصَّلاةُ في الجماعةِ مُنْذُ أَرْبَعين سَنةً».



وقال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: "مَنْ حافَظَ على الصَّلَواتِ الخَمْسِ في جَماعةٍ فَقَدُ ملاً البَرَّ والبَّحْرُ عِبادةً".

وقالَ: "مَا أَذَّنَ الْمُؤَذِّنُ مِنلُ ثَلاثِينِ سَنَةً إلَّا وأَنا في المَسْجِدِ".

وعن مَيْمُونَ بنِ مَهْرَانَ قالَ: «إنَّ سعيدَ بنَ المُسَيَّبِ مَكَثَ أَرْبعينَ سَنةً لم يَلْقَ اللهُومَ قَدْ خرجُوا من المسْجِدِ وفرَغُوا من الصَّلاةِ».

وعن بُرْدٍ مولى ابنِ المسَيَّبِ قالَ: «ما نُودِيَ للصَّلاةِ مُنْذُ أَرْبعين سنةً إلَّا وسعيدُ في المُسْجِدِ».

وعَنْ إسهاعيلَ بنِ أُمَيَّةَ عن سعيدِ بنِ المسَيَّبِ قالَ: «ما دَخَلَ عَلَيَّ وقْتُ صَلاةٍ إلَّا وقَدُ أَخَدُتُ أُهْبَتَها ولا دَخَلَ عليَّ قضاءُ فَرْضِ إلَّا وأنا إِلَيْهِ مُشْتاقٌ».

وعن قَتَادَةَ قالَ: قالَ سعيدُ بْنُ المسَيَّبِ ذاتَ يومٍ: «مَا نَظَرْتُ فِي أَقْفَاءِ قَومٍ سَبِقُونِ بِالصَّلاةِ منذُ عِشريْنَ سَنةً».

ومن الجوانِبِ المُشْرِقَةِ في حياةِ سعيدِ بن المسَيَّبِ - أَيُّهَا النَّاسُ - حِرْصُهُ على صلاةِ اللَّيْلِ. فها تَرَكَ قيامَ الَّيلِ منذُ عَرَفَ الإسلامَ حتَّى لُقِّبَ (رَاهِبَ قُرَيْشٍ).

و كَانَ يُكْثِرُ مِن قَولِ: «اللَّهُمَّ سلَّمْ سَلَّمْ».

فَإِذَا دَخَلَ اللَّيْلُ خَاطَبَ نَفْسَهُ قَائلًا: «قُوْمِي يَا مَأْوَى كُلِّ شَرِّ وَاللَّهِ لأَدَعَنَكِ تَزْحَفِينَ زَحْفَ البَعيرِ».

فكانَ إذا أصبَحَ وقَدَماه منْتَفِخَتانِ يقولُ لنَفْسِهِ: «بِذا أُمِرْتُ ولِذا خُلِقْتُ».

وعنْ عبدِ المنْعِمِ بنِ إِدْريسَ عن أبيهِ قالَ: "صلَّى سعيدُ بنُ المسَيَّبِ الغَداةَ بوُضوءِ العَتمّةِ خُسِينَ سَنَةً".

ومن الجوانِبِ المُشْرِقَةِ في حياةِ سعيدِ بن المسَيَّبِ - أَيُّهَا النَّاسُ - زُهْدُهُ في الدُّنيا.

فقد كانَ يعيشُ من كَسْبِ يَدِهِ لَهُ أُربِعُهَائَةِ دينارِ يَتَّجِرُ بَهَا فِي الزَّيْتِ ويقولُ عَنْ هذا المالِ: «اللَّهُمَّ إِنَّك تعلمُ أَنِيَّ لَمُ أَمْسِكُهُ بُخْلًا ولا حِرْصًا عليه ولا محَبَّةً للدُّنيا ونيلِ شَهَوَاتِهَا وإِنَّهَا أُرِيدُ أَنْ أَصُونَ بِهِ وَجْهِيْ عن بَنِي مرْوانَ حتَّى أَلْقى اللهَ فيَحْكُمَ فِيَّ شَهَوَاتِهَا وإِنَّهَا أُرِيدُ أَنْ أَصُونَ بِهِ وَجْهِيْ عن بَنِي مرْوانَ حتَّى أَلْقى اللهَ فيَحْكُمَ فِي وَفِيهِم وأَصِلَ مِنْهُ رَحِيْ وأُودِي منهُ الحُقوقَ الَّتِي فيهِ وأَعودَ منهُ على الأَرْمَلَةِ والفقيرِ والمسكِينِ واليتيم والجارِ».

وكانَ من أَوْرَعِ النَّاسِ فيما يدخُلُ بيتَهُ وبَطْنَهُ.

ومنْ أَقْوالِهِ: «من اسْتَغْني باللهِ افْتَقَرَ النَّاسُ إِليهِ».

وقولِهِ: «الدُّنيا نَذْلَةٌ وهيَ إلى كُلِّ نَذْلٍ أَمْيَلُ وأَنْذَلُ منها من أَخَذَها من غير وَجْهِهَا ووَضَعَها في غَيْرِ سَبِيْلِها».

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

الخُطُبِهُ الثَّانيةُ \_ كيفَ زَوَّجَ سعيدُ بنُ المسَيَّبِ ابْنَتَهُ ١٩ (١) :

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أَمَّا بَعْدُ، تَقَدَّمَ الحديثُ معكُمْ - أَيُّهَا النَّاسُ - عن سعيدِ بنِ المسَيَّبِ وبعْضِ من الجوانِبِ المشْرِقَةِ في حياتِهِ، والآنَ حَديثي معكم عن قِصَّةِ زَواجِ سعيدِ بنِ المسَيَّبِ ابنَتَهُ بِدِرْهَمَيْنِ.

أَيُّهَا النَّاسُ لقد تزوَّجَ سعيدُ بنُ المسَيَّبِ بابْنَةِ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ فكان صِهْرَهُ وكانَ إذا رَآهُ قالَ: «أسألُ الله أَنْ يجمَعَ بَينيْ وبينكَ في سُوقِ الجَنَّةِ».

وقد أكْثَرَ عن الرواية عنه ولم البخ في الحديث والفِقْهِ جلسَ للتَّدْرِيْسِ وتَتَلْمَذَ عليه كبارُ علماءِ زَمَانِهِ ومنهُمْ سالمُ بنُ عبدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ ومحمدُ بنُ شِهابِ الزُّهْرِيُّ، وقَتَادَةُ، وعَمْرُو بنُ دِينارِ، وكانَ مِنْ بينِهِمْ تلميذٌ يُدْعى كُثَيِّرِ بنَ أَبي ودَاعَةَ فَفَقَدَهُ أَيَّامًا وقَتَادَةُ، وعَمْرُو بنُ دِينارِ، وكانَ مِنْ بينِهِمْ تلميذٌ يُدْعى كُثَيِّرِ بنَ أَبي ودَاعَةَ فَفَقَدَهُ أَيَّامًا عَمَّا وَقَتَادَةُ، وعَمْرُ و بنُ دِينارٍ، وكانَ مِنْ بينِهِمْ تلميذٌ يُدْعى كُثَيِّرِ بنَ أَبي ودَاعَة فَفَقَدَهُ أَيَّامًا عَمْ جَاءَ ولْنَدَعْهُ يحكيْ لنا قصَّتَهُ كها جاءَتْ في طبقاتِ ابنِ سَعْدٍ وجِلْيَةِ الأَوْلياءِ وسِيرِ أَعَلام النَّبُلَاءِ.

قال ابنُ أبي وداعَةَ رَحِمَهُ اللَّهُ: «كُنْتُ أُجالِسُ سعيدَ بنَ المسَيَّبِ فَفَقَدَنيْ أَيَّامًا، فلما جِئْتُهُ قالَ: أَينَ كُنْتَ؟

قلتُ: تُوُفِّيَتْ أَهْلِلْ فَانْشَغَلْتُ بِهِا!

فقال: ألا أَخْبَرْتَنَا فَشَهِدْناهَا، ثُمَّ أَرَدْتُ أَنْ أقومَ فقالَ: هل اسْتَحْدَثْتَ امْراًةً؟ فقلتُ: يرحَمُكَ اللهُ، ومن يُزَوِّ جُنِيْ وما أَمْلِكُ إلا دِرْهَمَينِ أو ثَلاثَةَ؟ فقال: أنا.

<sup>(1)</sup> انظرُ الطبقاتِ لابنِ سعدِ (5/138) وحليةَ الأَوْلياءِ (16/2)، السّيرَ (1/17).

فقلتُ: أَوَ تَفْعَلُ؟

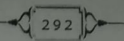
قال: نَعَمْ.

ثُمَّ حَمِدَ اللهَ وصَلَّى على النَّبِيِّ عَيَلَكِاللَّهِ وزَوَّجَنِيْ على دِرْهَمينِ أو قال: ثَلاثَةٍ.

قالَ: فقمتُ وما أَدْرِيْ ما أَصْنَعُ من الفَرَحِ، فَصِرْتُ إلى مَنزِلِي وجعَلْتُ أَتفكَّرُ مِمَّنْ أَخُذُ ومِمَّنْ أَسْتَدِيْنُ، فَصَلَّيْتُ المغرِبَ وانْصَرَفْتُ إلى منزلي، واسْتَرَحْتُ، وكُنْتُ وحْدِي صَائعًا فَقَدَّمْتُ عَشَائِيْ أُفْطِرُ وكان خُبزًا وزيتًا، فإذا بآتٍ يَقْرَعُ، فقلتُ: مَنْ هذا؟ قال: سعىدٌ.

قال: فَفَكَّرْتُ فِي كُلِّ إِنسَانٍ اسْمُهُ سعيدٌ إلَّا سَعيدَ المُسَيَّبِ، فَإِنَّهُ لَمْ يُرَ مُنْذُ أَربعينَ سَنةً إلَّا بِينَ بَيْتِهِ والمُسْجِدِ، فقمتُ فخرجْتُ فإذا سعيدُ بنُ المَسَيَّبِ، فظَنَنْتُ أَنَّهُ قد بَدَا لَهُ الرُّجُوعُ عن زَواجي، فقلتُ: يا أَبا مُحَمِّدٍ إلا أَرْسلْتَ إليَّ فَاتِيَكَ؟

قال: لا، أَنْتَ أَحَقُّ أَنْ تُؤْتَى، فقال: إِنَّكَ كُنْتَ رَجُلا عَزَبًا لا زَوْجَ لَكَ، فَكَرِهْتُ أَنْ تَبِيْتَ اللَّيْلَةَ وحْدَكَ وهذِهِ امْرأتُكَ فإذا هي قائِمَةٌ مِنْ خَلْفِهِ في طُولِهِ، فَكَرِهْتُ أَنْ تَبِيدها فَدَفَعَها بالبابِ ورَدَّ البَاب، فَسَقَطَتْ المَرْأَةُ من الحياءِ، فاسْتَوْتُقْتُ من الحياءِ، فاسْتَوْتُقْتُ من البابِ ثُمَّ تَقَدَّمْتُ إلى القَصْعَةِ التي فيها الزَّيْتُ والخُبْزُ فَوضَعْتها في ظِلِّ السِّراجِ للجَيْلا تَراها ثُمَّ صَعَدْتَ إلى السَّطْحِ فناديتُ الجيرانَ. فَجاؤُنِيْ وقالُوا: ما شَأْنُك؟ لكَيْلا تَراها ثُمَّ صَعَدْ بنُ المسَيَّبِ ابنتَهُ اليَومَ، وقدْ جاءَ بها إليَّ على غَفْلَةٍ، وها هي ويكُمْ زَوَّ جَنِي سعيدُ بنُ المسَيَّبِ ابنتَهُ اليَومَ، وقدْ جاءَ بها إليَّ على غَفْلَةٍ، وها هي في الدَّارِ، فَنزَلُوا إليها في دارِيْ فَبَلَغَ أُمِّيَ الحَبَرُ فجاءَتْ وقالَتْ: وَجْهي من وَجْهِكَ في الدَّارِ، فَنزَلُوا إليها في دارِيْ فَبَلَغَ أُمِّيَ الحَبَرُ فجاءَتْ وقالَتْ: وَجْهي من وَجْهِكَ حَرامٌ إِنْ مَسَسْتَها قبلَ أَنْ أُصْلِحَها إلى ثلاثَةِ أَيَّامٍ - تعني تُزيِّنُها اسْتعدادًا للدُّخولِ عَرامٌ إِنْ مَسَسْتَها قبلَ أَنْ أُصْلِحَها إلى ثلاثَةِ أَيَّامٍ - تعني تُزيِّنُها اسْتعدادًا للدُّخولِ بها ـ قالَ: فأقَمْتُ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ ثُمَّ دَخَلَتُ بها فإذا هي مِن أَجْلِ النِساءِ وأَحْفَظِهِنَ بها ـ قالَ: فأَقَمْتُ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ ثُمَّ دَخَلَتُ بها فإذا هي مِن أَجْمَلِ النِساءِ وأَحْفَظِهِنَ بها عَلَى النَّيْءِ فَلَيَّا أَنْ كَانَ قَرُبَ الشَّهُرُ أَتَيْتُ سَعيدَ في حَلَقَتِهِ، فسَلَّمْتُ سعيدُ بنُ المَسَيَّبِ ولا آتِيْهِ فَلَيَّا أَنْ كَانَ قَرُبَ الشَّهُرُ أَتَيْتُ سَعِيدَ في حَلَقَتِهِ، فسَلَّمْتُ



عليه فَرَدَّ عليَّ السَّلامَ، ولم يُكلِّمْني حتَّى تَفَوَّضَ ـ تَفَرَّقَ ـ المَجْلِسُ، فلَمْ يَبْقَ غَيرِيْ، فقال: ما حالُ ذلِكَ الإنْسانِ؟

فقلتُ: خيرًا يا أَبا مُحَمَّدٍ على ما يُحِبُّ الصَّديقُ ويَكْرَهُ العَدُوُّ، فانْصَرَفْتُ إلى منزلي فَوَجَّهَ لِي بعشرين أَلْفِ دِرْهَمِ».

قَالَ عَبِدُ اللّهِ بِنُ سُليمانَ: وَكَانَتْ بِنتُ سَعِيدِ بِنِ المُسَيَّبِ قَدْ خَطَبَهَا عَبِدُ المُلكِ بِنِ مَرْوانَ لاَبْنِهِ الوَلِيدِ حَينَ ولَّاهُ العَهْدَ، فَأَبَى سَعِيدُ أَن يُزَوِّجَهَا وزَوَّجَهَا بَأَحَدِ طُلَّابِهِ!

## (30 أُنورُ الدِّينِ محمُودُ (1) أَ

الخُطْبةُ الأُولى :

إِنَّ الْحُمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ، ونستعينُهُ، ونستغفرُه، ونعوذُ بهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنا، ومِنْ سيَّنَاتِ أعهالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هادِيَ لَهُ. وأشهدُ أَنْ لا اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لَهُ، وأشهدُ أَنَّ مَحَّمدًا عَبْدُهُ ورسولُهُ.

- ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقَوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِدِ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (النَّاغَيْمَاتِنَا: 102).
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَاكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْيِرًا وَلِسَآءً وَالنَّنَيْنَا إِنَّا اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (اللِّنَكَيْنَا إِنَّ : 1).
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوْلُا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (الأَخْزَلَاثِ : 70 - 71).

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كَتَابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ \_ عَلَيْكَ ﴿ \_ ، وَ وَلَى اللهِ وَكُلَّ ضَلالةٍ فِي النَّارِ. وشرَّ الأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وكُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وكلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌ، وكُلَّ ضلالةٍ فِي النَّارِ.

أَمَّا بَعْدُ، حديثي معكمُ اليَومَ - أَيُّهَا النَّاسُ - عَنْ عَلَم من أَعْلامِ الإسلامِ وعن قائدِ من قادتِهِ العظامِ من أهل الهِمَمِ القويَّةِ والعزَائِمِ المَرْضِيَّةِ إِنَّهُ المَلِكُ العادِلُ نُورُ الدِّينِ عمودُ أميرُ المؤمنينَ وتَقِيُّ المُلُوكِ ولَيْثُ الإسلامِ كَمَا وَصَفَهُ الذَّهَبِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ (2).

وقال عنهُ الحافِظُ ابْنُ كَثيرٍ رَحِمَهُ أَللَهُ: ﴿ وُلِدَ وقتَ طُلوعِ الشَّمْسِ مِن يُومِ الأَحَدِ السَّابِعَ عَشَرَ مِن شُوَّالَ سَنَةَ إِحْدَى عَشْرَةَ وَخَمْسِمِ أَنَةٍ بِحَلَبَ، ونَشَأَ في كَفَالَةٍ والدِهِ السَّابِعَ عَشَرَ مِن شُوَّالَ سَنَةَ إِحْدَى عَشْرَةَ وَخَمْسِمِ أَنَةٍ بِحَلَبَ، ونَشَأَ في كَفَالَةٍ والدِهِ صَاحِبِ حَلَبَ، والمَوْصِلَ، وغيرِها من البُلدانِ الكَثيرةِ الكَبيرةِ. تَعَلَّمَ القُرآنَ، صَاحِبِ حَلَبَ، والمَوْصِلَ، وغيرِها من البُلدانِ الكَثيرةِ الكَبيرةِ. تَعَلَّمَ القُرآنَ،

<sup>(1)</sup> انظرُ «الهمة العالية» لمحمد بن إبراهيم الحمد فقد استفدتُ منهُ في إعداد هذه الخُطبةِ جزاه الله خيرًا.

<sup>(2) (</sup>السِّيرُ (20/331).

والفُروسِيَّةَ، والرَّمْيَ، وكانَ شَهْمًا، شُجاعًا، ذا هِمَّةِ عالِيَةٍ، وقَصْدِ صالحٍ، وحُرْمَةٍ والفُرةِ، ودِيانَةِ بَيِّنْةٍ»(١).

أَيُّهَا النَّاسُ لَقَدْ جَمَعَ اللهُ \_ سُبَحَنَهُ، وَتَعَكَلَ \_ لِنُورِ الدِّينِ من المنَاقِبِ الشيءَ الكَثِيرَ، وآتاهُ من مُهَيِّئاتِ النُّبُوغِ، ومُقَوِّماتِ الأَلْمِيَّةِ ما يَجْعَلُهُ يَتَبَوَّأُ مَكَانَةً عالِيةً ومنزِلَةً سامِيةً في تاريخ الأُمَّةِ الإسلامِيَّةِ.

فَمِنْ تلكَ الصِّفاتِ التي اتَّصَفَ بها نورُ الدِّينِ مَحْمودُ التَّقْوى والصَّلاحُ. فلقَدْ كانَ نورُ الدِّينِ تقِيًّا، صَالحًا، وَرِعًا زاهِدًا ذا تألُّهٍ وعِبادَةٍ، وأَوْرادٍ، وقِيامٍ.

قال ابنُ الأَثِيْرِ رَحِمَهُ اللّهُ مُتَحدِّثًا عن نورِ الدِّينِ: «فمِنْ ذلك زُهْدُهُ، وعَبادَتُهُ وعِلْمُهُ، فإنَّهُ كان لا يَأْكُلُ ولا يَلْبِسُ ولا يَتَصَرَّفُ إلَّا في الَّذيْ يَخُصُّهُ مِنْ مُلْكِ كان لَهُ قَدِ اشْتراهُ من سَهْم من الغَنيمَةِ ومن الأموالِ المُرْصَدةِ لِلصَالِحِ المسْلمِينَ ولَقَدْ شَكَتْ إليهِ زوجَتُهُ من الضَّائِقَةِ، فأَعْطاها ثَلاثةَ دكاكِينَ في حِمْصَ، كانتْ لَهُ يَحْصُلُ لَهُ منها في السَّنةِ نَحْوَ العشرِينَ دِينارًا.

فلما اسْتَقَلَّتْهَا قالَ: لَيْسَ لِي إِلَّا هذا، وجَمِيعُ ما بِيَدِيْ أَنا فِيْهِ خازنٌ للمُسْلمينَ فِيْهِ، ولا أَخُوضُ نَارَ جَهَنَّمَ لِأَجْلِكِ.

وكانَ يُصَلِّي كَثيرًا بِاللَّيْلِ، ولَهُ أورادٌ حَسَنَةٌ، وكانَ كما قِيلَ:

جَمَعَ الشَّجاعَةَ والخُشُوعَ لِرَبِّهِ ٥٠٥ ما أحسَنَ المِحْرابَ في المِحْرابِ وي المِحْرابِ وي المِحْرابِ وي المَّدِنِ خَاتُونُ تُكْثِرُ القيامَ في اللَّيلِ.

فَأَلْبَسَ اللهَ هَاتِيْكَ العِظامَ وإِنْ ٥٠٥ بَلَيْنَ تَحْتَ الثَّرَى عَفَوًا وغُفْرانَا

<sup>(1) «</sup>البدايّةُ والنِّهايّةُ» (12/ 299).

## سَقَى ثَرَى أَوْ دِعُوْهُ رَحْمَةً مَلَأَتْ ٥٠٥ مَثْوَى قُبُورِهِمُ رَوْحًا ورَيْحَانَا ١٠٥١

وقال الذَّهَبِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: «كَانَ نُورُ الْدِّينِ مَلَيْحَ الْحَطِّ، كَثِيرَ المطالَعَةِ، يُصَلِّيْ في جَمَاعَةٍ، ويَصُومُ، ويتلُو، ويُسَبِّحُ، ويَتَحرَّى في القُوْتِ، ويَتَجَنَّبُ الكِبْرَ، ويَتَشَبَّهُ بالعُلهاءِ والأَخْيارِ، ذَكَرَ هذا ونحْوَهُ الحافِظُ ابنُ عَساكِرَ»<sup>(2)</sup>.

وقال سِبْطُ ابنِ الجَوْزِيِّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «كَانَ لَهُ عجائِزُ، فكَانَ يَخِيْطُ الكَوافِي، ويَعْمَلُ السَّكَاكِرَ، فَيَبِعْنَها سِرًّا، ويُفْطِرُ على ثَمَنِها»(3).

ومن تِلْكَ الصِّفاتِ التي اتَّصفَ بها نورُ الدِّينِ محمودُ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ العَدْلُ. فكان مُتَحَرِّيًا للعَدْلِ في كافَّةِ أُمورِهِ يُضْرَبُ بِهِ المَثَلُ في العَدْلِ بَلْ إِنَّهُ كانَ يُسَمَّى الملِكَ العادِلَ.

قال ابنُ الأَثِيرِ رَحْمَهُ أللَهُ: "وقد طَبَقَ الأَرْضَ بِحُسْنِ سِيرَتِهِ، وعَدْلِهِ، وقد طالَعْتُ سِيرَ الملُوكِ المتقدِّمِين فلَمْ أَرَ بعْدَ الخُلفاءِ الرَّاشِدينَ وعُمَرَ بنِ عبدِ العَزيزِ أَحسَنَ من سِيرَ الملُوكِ المتقدِّمِين فلَمْ أَرَ بعْدَ الخُلفاءِ الرَّاشِدينَ وعُمَرَ بنِ عبدِ العَزيزِ أَحسَنَ من سِيرَتِهِ، ولا أكثرَ تَحَرِّيًا مِنْهُ للعَدْلِ "40.

وقال الذَّهَبِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «صاحِبُ الشَّامِ الملِكُ العادِلُ نورُ الدِّينِ» (٥٠). وقالَ: «وكانَ نورُ الدِّين حامِلَ رايَتَيْ العَدْلِ والجِهادِ قَلَّ أَنْ تَرى العُيونُ مِثْلَهُ» (١).

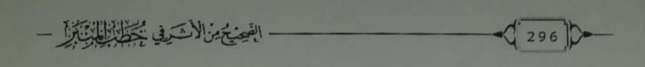
<sup>(1)</sup> انظر "الكامِلَ" لابنِ الأَثِيرِ (6/125)، و "البدايّةُ والنّهايّةُ" لابنِ كَثيرِ (1/300).

<sup>(2) (</sup>السَّيِّرُ (20/333).

<sup>(3) «</sup>السِّيرُ» (537/20).

<sup>(4) «</sup>السِّيرُ» (20/853).

<sup>(5) «</sup>السَّيّرُ» (531/20).



(6) «السِّيرُ» (2/20).

وقال ابنُ كَثِيرِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وكانَ يَقُوْمُ بِأَحْكَامِهِ بِالمَعْدَلَةِ الْحَسَنَةِ، واتِّبَاعِ الشَّرْعِ المُطَهَّرِ، ويعْقِدُ مجَّالسَ العَدْلِ، ويتولَّاها بِنَفْسِهِ، ويَجْتَمِعُ إِلَيْهِ في ذَلِكَ القاضِيْ والفُقَهَاءُ والمفْتُونَ منْ سائِرِ المذَاهِبِ.

ويَجْلِسُ يومَ الثُّلاثَاءِ في المُسْجِدِ المُعَلَّقِ الَّذِي بالكُشْكِ؛ لِيَصِلَ إِليهِ كُلُّ واحدٍ من المُسْلِمينَ وأَهْلِ الذِّمَّةِ حتَّى يُسَاوِيَهُمْ»(1).

ومن تِلْكَ الصِّفاتِ التي اتَّصفَ بها نورُ الدِّينِ محمودُ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ الغِيْرَةُ الصَّادِقَةُ.

فقد كانَ ذا غِيرةٍ صادِقَةٍ على دينِ اللهِ وعلى محارِمِ المُسْلِمينَ، فلقَدْ تَفَتَّحَتْ عَيناهُ على أَحْوالِ المسْلمينَ المُترَدِّيةِ، وعلى هَزائِمِهِمُ المتلاحِقَةِ، وكانَ ذلِكَ يُؤْلِمُهُ أَشَدَّ الألمِ فكانَ قليلَ الابتسامِ فلَّما وعَظَهُ إِمامُهُ أَنَّ الابتسامَ مِنْ وَصَايا النَّبوَّةِ قال لَهُ نورُ الدِّينِ: لا تُقُاخِذني ـ أَيُّهَا الشَّيْخُ ـ كيفَ أبتسِمُ وآلافُ المُسْلماتِ سَبايا عِندَ كفَّارٍ لا يَتَّقُونَ ولا يرْحَمُونَ؟ وكيْفَ أبتسِمُ والمسْجِدُ الأَقْصى يُدَنِّسُهُ العَدُو ؟ (2).

ومن تِلْكَ الصِّفاتِ التي اتَّصفَ بها نورُ الدِّينِ محمودُ - أَيُّمَا النَّاسُ - الهمَّةُ العالِيَةُ. فقد كانَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ ذا هِمَّةٍ عالِيَةٍ، ونَفْسِ كبيرةٍ طمَّاحَةٍ.

لَـهُ هِمَـمَ لا مُنتَهـى لِكِبارِهـا ٥٠٥ وهمَّتُهُ الصُّغْرى أَجَلُّ من الدَّهْرِ

فقدْ كَانَتْ كُلُّ أُمْنِيَتِهِ فَتْحَ بَيْتِ المَقْدِسِ وتَطْهِيرِها من رِجْسِ الصَّلِيبِ.

ومما يَدُلُّ على عُلُوِّ همَّتِهِ أَنَّهُ كَانَ فِي حَلَبَ وَقْتَ تَسَلُّطِ الصَّلَبيِّينَ وسيطَرَتِهِمْ على بَيْتِ المَقْدِسِ أَنَّهُ قَامَ بِعَملِ مِنْبَرٍ عَظيمٍ وبالَغَ في تحْسِيْنِهِ وإِثْقَانِهِ وقالَ: هذا عَمِلْنَاهُ؛ لِيُنْصَبَ في بيتِ المقْدِسِ.

<sup>(1) «</sup>البدايّةُ والنّهايّةُ» (12/ 299).

<sup>(2)</sup> انظرُ «أبطالٌ ومواقِفُ» (ص434) بواسِطَةِ «الهُمَّةِ العاليَّةِ» (283).

وقد حقَّقَ اللهُ لَهُ أُمْنِيَتَهُ، فَفُتِحَتْ بَيْتُ المُقدِسِ على يَدِ تلميذِهِ صلاحِ الدِّيْنِ ونُصِبَ فيها المِنْبَرُ وذلكَ بَعْدَ وَفَاةِ نورِ الدِّينِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ.

قَالَ ابنُ الأَثِيْرِ رَحِمَهُ اللَّهُ: «إِنَّ نُورَ الدِّينِ محمودًا كَانَ قَدْ عَمِلَ بحَلَبَ مِنْبُرًا أَمَرَ الصُّنَاعَ بالمبالَغَةِ فِي تَحْسِيْنِهِ وإِثْقَانِهِ وقالَ: هذا عَمِلْنَاهُ؛ لِيُنْصَبَ بالبَيْتِ المُقَدَّسِ، الصُّنَاعَ بالمبالَغَةِ فِي عَدَّةِ سِنينَ لَمْ يُعْمَلُ فِي الإسلامِ مِثْلُهُ، فَأَمَرَ بِإِحْضَارِهِ، فَحُمِلَ مِنْ فَعَمِلَهُ النَّجَّارُونَ فِي عِدَّةِ سِنينَ لَمْ يُعْمَلُ فِي الإسلامِ مِثْلُهُ، فَأَمَرَ بِإِحْضَارِهِ، فَحُمِلَ مِنْ حَمَلِ المِنْبَرِ وحَمْلِهِ ما يَزِيْدُ على عِشْرِينَ سنَةً، وكانَ حَمَلِ المِنْبَرِ وحَمْلِهِ ما يَزِيْدُ على عِشْرِينَ سنَةً، وكانَ هذا مِن كَراماتِ نُورِ الدِّينِ وحُسْنِ مَقَاصِدِهِ (١٠).

ومن تِلْكَ الصِّفاتِ التي اتَّصفَ بها نورُ الدِّينِ محمودُ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ الشَّجَاعَةُ.

قال ابنُ الأَثِيْرِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وأَمَّا شجاعَتُهُ فإلَيها النِّهايَةُ وكانَ في الحَرْبِ يأْخُذُ قَوسَينِ وتُرْكُشَيْنِ (أَيْ: جَعْبَةُ السِّهام) ليُقاتِلَ بها.

فقالَ القُطْبُ النَّيْسَابُوريُّ الفَقِيهُ: باللهِ علَيكَ لا تُخاطِرْ بنَفْسِكَ وبالإِسْلامِ؛ فإِنْ أُصِبْتَ في المعْرَكَةِ لا يَبْقى من المسْلِمينَ أَحَدٌ إلا أَخَذَهُ السَّيْفُ.

فقالَ لَهُ نُورُ الدِّين: ومَنْ محمودُ حتَّى يُقالَ هذا؟ مِنْ قَبْلِيْ حَفِظَ اللهُ البِلادَ والإسلامَ ذلِكَ اللهُ الَّذي لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ»<sup>(2)</sup>.

وقال ابنُ قَسِيمٍ يَصِفُ شجاعَتَهُ:

تبدو الشَّجاعَةُ في طلاقَةِ وجْهِهِ ٥٠٥ كالرُّمْحِ دَلَّ على القَسَاوةِ لِيْنُهُ وَوَرَاءَ يُقْظَتِهِ أَنَاةً مُجَرِّبٍ ٥٠٥ للهِ سَطْوَةُ بأسِهِ وسَكُونُهُ (٥)

<sup>(1) «</sup>الكامِلُ» لابنِ الأَثيرِ (9/184، 185).

<sup>(2) «</sup>الكامِلُ» لابن الأَثير (9/125).

<sup>(3)</sup> الرَّوضَتينِ (1/57)، وانظر «الأدب العربي» (ص70).

وقالَ الذَّهبِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وكانَ بطلًا شُجاعًا، وافِرَ الهَيْبَةِ، حَسَنَ الرَّمْيِ، مليحَ الشَّكْلِ، ذا تَعَبُّدِ وخَوْفٍ وَوَرَعٍ، وكانَ يَتَعرَّضُ لِلشَّهادَةِ سَمِعَهُ كاتِبُهُ أبو اليُسْرِ يَسْأَلُ اللَّهَ أن يَخشُرَهُ من بُطُونِ السِّباعُ وحَواصِلِ الطَّيْرِ»(١).

وقالَ: «قال ابنُ واصِلِ: كَانَ مِن أَقُوى النَّاسِ قَلْبًا وبَدَنًا، ولَمْ يُرَ على ظَهْرِ فَرَسٍ أَحَدٌ أَشَدُّ مِنْهُ، كَأَنَّما خُلِقَ عليهِ لِيَتَحَرَّكَ»(2).

وقال الذَّهَبِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: «وكانَ يقولُ: طالما تَعَرَّضْتُ للشَّهادَةِ فلَمْ أُدْرِكُها. قلتُ - أَيْ الذَّهَبِيُّ - قدْ أَدْرَكها على فِراشِهِ، وعلى أَلْسِنَةِ النَّاسِ: نُورُ الدِّينِ الشَّهيدُ »(3).

ومن تِلْكَ الصِّفاتِ التي اتَّصفَ بها نورُ الدِّينِ محمودُ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ الهَيْبَةُ الوافِرَةُ والتَّواضُعُ الجَمُّ. فقد كانَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ مَهِيْبًا وَقُورًا، وفي الوقْتِ نفسِهِ كان جَمَّ التَّواضُعِ لَطِيفَ المعْشَرِ، وتِلْكَ هِيَ أَخْلاقُ العُظَهاءِ.

قَالَ ابنُ الأَثِيْرِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وكَانَ وَقُورًا مَهِيْبًا مَعَ تُواضُعِهِ وَبِالْجُمْلَةِ فَحَسَنَاتُهُ كَثيرَةٌ، ومناقِبُهُ غَزِيرَةٌ لا يَحْتَمِلُها هذا الكتابُ»(4).

وقال الذَّهَبِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ عن ابْنِ عَسَاكِرَ: «وكانَ مَنْ رآهُ شَاهَدَ مِنْ جَلالِ السَّلْطَنَةِ وَهَيْبَتِهِ مَا يُجْهِرُهُ فَإِذَا فَاوَضَهُ رَأَى مِن لَطَافَتِهِ مَا يُحَيِّرُهُ، حَكَى مَنْ صَاحَبَهُ حَضَرًا وَهَيْبَتِهِ مَا يُحْيِّرُهُ، حَكَى مَنْ صَاحَبَهُ حَضَرًا وَهَيْبَتِهِ مَا يُحْيِرُهِ» (5).

وقال الحافِظُ ابنُ كَثيرٍ رَحِمَهُ اللَّهُ: «وقدْ كانَ مَهِيبًا وَقُوْرًا شَدِيدَ الهَيْبَةِ في قُلوبِ الأُمَراءِ لا يَتَجاسَرُ أَحَدٌ أَنْ يَجُلِسَ بينَ يَدَيْهِ إلا بِإِذْنِهِ.

<sup>(1) «</sup>السِّيرُ» (20/25).

<sup>(2) (</sup>السِّيرُ» (537/20).

<sup>(3) «</sup>السَّرُّ» (20/537).

<sup>(4) «</sup>الكامِلُ» (9/126).

<sup>(5) «</sup>السِّيرُ» (20/333).

لَا يَكُنْ أَحَدٌ مِنَ الأُمراءِ يَجُلسُ بلا إِذْنِ سوى الأَميرِ نَجْمِ الدِّينِ أَيُّوبَ، وأَمَّ أَسَدُ الدِّينِ شِيرَكُوْهُ، وتَجُدُ الدِّينِ بنِ الدَّايَةِ نائِبُ حَلَبَ وغَيْرُهُما مِن الأَكابِرِ فَكَانُوا يَقِفُوْنَ بِينَ يَدِيْهِ. ومَعَ هذا كانَ إذا دَخَلَ عليهِ أَحَدٌ مِن الفُقهاءِ أو الفُقراءِ قامَ لَهُ، ومَشَى خُطُواتٍ، وأَجْلَسَهُ مَعَهُ على سَجَّادَتِهِ في وقارِ وسُكونٍ.

وإذا أُعْطِيَ أَحَدٌ منهم شيئًا مُسْتَكْثَرًا يقولُ: هَؤَلاءِ جُنْدُ اللهِ، وبِدُعائِهِمْ نُنْصَرُ على الأعداءِ، ولهمْ في بيتِ المالِ حَقِّ أَضْعافُ ما أُعْطِيهِمْ، فإذا رَضُوا بِبَعْضِ حَقِّهمْ فَلَهُمُ المِنَّةُ عَلَينا»(١).

ومن تِلْكَ الصِّفاتِ التي اتَّصفَ جها نورُ الدِّينِ محمودُ - أَيُّهَا النَّاسُ - الحِرصُ على التَّباعِ السُّنَّةِ، ونَشْرِها والعَمَلِ بِها.

قال الحافِظُ ابنُ كَثيرِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «أَظْهَرَ السُّنَّةَ وأَماتَ البِدْعَةَ»(2).

وقال رَحْمَهُ ٱللّهُ: "قَدْ سَمِعَ عليهِ جُزْءَ حَدِيثٍ وفِيْهِ: فخَرجَ رسولُ اللهِ عَيَلِكِلَةٍ وكيف كان مُتَقَلِّدًا السَّيْف، فجَعَلَ يَتعجَّبُ من تَغَيِّرِ عَاداتِ النَّاسِ لما ثَبَتَ عنه عَيَكِكِلَةٍ وكيف كان يربِطُ الأَجْنادُ والأُمَراءُ على أَوْساطِهِمْ، ولا يَفْعَلُونَ كما فَعَلَ رسولُ اللهِ عَيَكِكِلَةٍ ثُمَّ أَمَرَ الجُنْدَ بأَنْ لا يَحْمِلُوا السُّيُوفَ إلا مُتَقَلِّدِيهَا ثُمَّ خرجَ هُوَ فِي اليومِ الثَّانِي إلى المُوكِب، وهو مُتَقَلِّد بأَنْ لا يَحْمِلُوا السُّيوفَ إلا مُتَقَلِّد يُها ثُمَّ خرجَ هُو فِي اليومِ الثَّانِي إلى المُوكِب، وهو مُتَقَلِّد السَّيْف، وجميعُ الجيشِ كذلك، يُريدُ بذلك الاقْتِدَاءَ برسولِ اللهِ عَيَاكِلَةٍ "قَانَ اللهِ عَيَاكِلَةً " "دُنْ اللهُ عَلَيْكِةً اللهُ الل

ومن تِلْكَ الصَّفاتِ التي اتَّصفَ بها نورُ الدِّينِ محمودُ ـ أَيُّهَا النَّاسُ ـ مَحَبَّةُ العِلْمِ والعُلماءِ والصَّالحينَ. والعُلماءِ والصَّالحينَ.

<sup>(1) «</sup>البدايّةُ والنهايّةُ» (12/208).

<sup>(2) «</sup>البدايّةُ والنهايّةُ» (12/299).

<sup>(3) «</sup>البدايّةُ والنهايّةُ» (12/202 - 303).

قال ابنُ الأَثيرِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وكان يُكْرِمُ العُلماءَ، وأَهْلَ الدِّينِ، ويُعَظِّمُهُمْ، ويَقُومُ إليهمْ، ويَجْلِسُ مَعَهم، ويَنْبَسِطُ مَعَهُمْ، ولا يَرُدُّ لَهَم قَولًا، ويُكاتِبُهُمْ بِخَطِّ يَدِهِ ١٠٠٠.

قال ابنُ عساكِرَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «رَوى الحَديثَ، وأَسْمَعَهُ بالإِجازَةِ»(2).

وأَمَّ جهادُهُ - أَيُّهَا النَّاسُ - فَكَأَنَّهُ لم يُخْلَقُ إِلَّا لِذلكَ.

قال الموَفَّقُ عبدُ اللَّطيفِ: «كانَ نورُ الدِّينِ لم يَنْشَفْ لَهُ لِبَدٌّ من الجِهادِ»(3).

وقال ابنُ الأَثِيْرِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وكانَ قَدِ اتَّسَعَ مُلكُهُ جِدًا، وَخُطِبَ لَهُ بالحَرَمَيْنِ الشَّرِيْفَيْنِ، وباليَمَنِ» (4).

وقالَ الحَافِظُ ابنُ كَثيرِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «أَقامَ الحُدودَ، وفَتَحَ الحُصونَ، وكَسَرَ الفِرَنْجَ مِرارًا عَديدَةً واسْتَنْقَذَ من أَيْدِيهمْ مَعَاقِلَ كَثِيرةً» (5).

وقالَ ابنُ الجُوزِيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ: «جاهَدَ وانْتَزُعَ من الكُفَّارِ نَيِّفًا وخَسْينَ مَدِينَةً وحِصْنًا، وبَنَى بالمَوْصِلِ جَامِعًا غَرِمَ عليهِ سبعينَ أَلْفَ دينارِ، وتركَ المُكُوسَ قَبْلَ مَوتِهِ، وبَعَثَ جُنودًا فَفَتَحُوْا مِصْرَ، وكان يَمِيلُ إلى التَّواضُعِ وحُبِّ العُلهاءِ والصُّلحاءِ، وكاتبنيْ مِرَارًا، وعَزَمَ على فَتْحِ بَيْتِ المَقْدِسِ فَتُوفِيَ فِي شوالَ سنةَ تِسْعِ وستِّينَ وخَمْسِمِائَةٍ» (٥).

قلتُ: قَدْ حقَّقَ اللهُ لَهُ أُمْنِيَتَهُ وفُتِحَتْ بيتُ المَقْدِسِ على يَدِ تلميذِهِ صلاحِ الدَّينِ الأَيُّوبِيِّ رَحِمَ اللهُ الجَميعَ.

وأَسْتَغْفِرُ اللهَ.

<sup>(1) «</sup>الكامِلُ» (9/125).

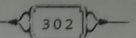
<sup>(2) «</sup>السِّيرُ» (20/333).

<sup>(3) «</sup>السِّيرُ» (20/34/5).

<sup>(4) «</sup>الكامِلُ» (9/125).

<sup>(5) «</sup>البدايّةُ والنهايّةُ» (12/ 299).

<sup>(6) «</sup>السِّيرُ» (20/335 - 536).



الخُطْبةُ الثّانيةُ \_ ما أكْرَمَ اللهُ بِهِ نورَ الدِّينِ مَحْمودَ :

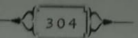
الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْمُرْسَلِينَ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمعينَ.

أُمَّا بَعدْ، تَقَدَّمَ الْحَدِيثُ مَعَكُمْ لَ أَيُّهَا النَّاسُ لَ عَنْ «سِيْرَةِ نورِ الدِّينِ محمودَ رَحَمَهُ اللهُ بِهِ».

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ أعظَمَ مَا أَكْرَمَ اللَّهُ بِهِ نُورَ الدِّينِ محمودَ تِلْكَ الرُّؤْيا الظَّاهِرَةُ العظيمَةُ إِنَّهُ رأى في المنَام رسولَ اللهِ ﷺ في نومِهِ وهُوَ يُشِيرُ إلى رَجُلَين أَشْقَرَيْنِ، ويقولُ: أَنْجِدْنِي أَنْقِذْنِي من هَذَيْنِ، فاسْتَيْقَظَ فَزِعًا وصلَّى ونامَ فَرأَى المنامَ بِعَينِهِ فَاسْتَيْقَظَ وَصَلَّى وَنَامَ فَرَآهُ \_ أَيضًا \_ مَرَّةً ثَالِثَةً، فَاسْتَيْقَظَ وَقَالَ: لَم يَبْقَ نَومٌ. وكَانَ لَهُ وَزِيْرٌ من الصَّالحِينَ يقالُ لِهُ جَمالُ الدِّينِ المَوْصِليُّ فأرسَلَ خَلْفَهُ لَيلًا وحَكَى لَه جميعَ ما اتَّفَقَ لَهُ فقالَ لَهُ: وما قُعودُكَ اخْرُج الآنَ إلى المدينَةِ النَّبُويَّةِ واكْتُمْ ما رَأَيْتَ. فَتَجَهَّزَ في بَقِيَّةِ لَيْلَتِهِ وخَرَجَ على رَواحِلَ خَفِيْفَةٍ في عشرينَ نَفَرًا وصُحْبَتُهُ الوَزيرُ المذكورُ ومالُ كثيرة فقدِمَ المدينَةَ في سِتَّةَ عَشَرَ يَومًا فاغْتَسَلَ خارِجَها ودخَلَ فصَلَّى بالرَّوضَةِ وزَارَ ثُمَّ جَلَسَ لا يدْرِيْ ماذا يَصْنَعُ. فقالَ الوَزيْرُ وقد اجْتَمعَ أهلُ المدينَةِ في المسْجِدِ: إنَّ السُّلطانَ قَدْ قَصَدَ زِيارَةَ النَّبِيِّ عَيَلِياتُهُ وأَحْضَرَ مَعَهُ أموالًا لِلصَّدَقَةِ فَاكْتُبُوا مَنْ عِندَكُمْ فَكَتَبُوا أَهْلَ المدينَةِ كُلَّهُمْ وأَمَرَ السُّلطانُ بِخُضُورِهِمْ، وكُلُّ مَنْ حَضَرَ لِيَأْخُذَ يَتَأَمَّلُهُ لِيَجِدَ فِيْهِ الصَّفَةَ الَّتِي أَرَاها النَّبِيُّ عَيَالِيَّةٍ فلا يَجِدُتِلكَ الصِّفَةَ فَيُعْطِيْهِ ويَأْمُرُهُ بالانْصِرافِ إِلَى أَنْ انْفضَّ النَّاسُ، فقالَ السُّلطانُ: هَلْ بَقِيَ أَحَدٌّ لَمْ يَأْخُذْ شَيئًا مِن الصَّدقَةِ، قالُوا: لا، فقال: تَفَكَّرُوا وتَأَمَّلُوا، فقالُوا: لم يَبْقَ أَحَدٌ إلَّا رَجُلَينِ مَغْرِبِيَّيْنِ لا يَتَناوَلانِ مِن أَحَدٍ شيئًا وهُما صَالحانِ غَنِيَّانِ يُكْثِرانِ الصَّدَقَةَ على المحاويج، فانْشَرَحَ صدرُهُ وقالَ: عَلِيَّ بِهِمَا. فأُقِي بِهِمَا فَرَآهُمَا الرَّجُلَينِ اللَّذَينِ أَشَارَ النَّبِيُّ وَيَلَكِينَ ۖ إليهمَا بقَوْلِهِ: «أَنْقِذْنِي من

هَذَيْنِ». فَقَالَ لَمُهَا: مِنْ أَينَ أَنْتُها؟ فَقَالا: مِن بِلادِ المَغْرِبِ جِئْنا حاجَيْنِ فاخْتَرْنا المجاوَرَةَ فِي هذا العَامِ عندَ رسولِ اللهِ وَيَكُلِلهُ فقال: أصْدُقاني، فَصَمَّها على ذلِك، فقال: ألم المنزِ لهما؟ فأخبر بِأَنَّهُما في رِباطٍ بِقُرْبِ الحُجْرِةِ فأَمْسَكَهُما وحَضَرَ إلى منزِ لهما فَرأَى فيهِ مالًا كثيرًا وخَتْمَتَيْنِ وكُتُبًا في الرَّقائِقِ ولَمْ يَرَ فيهِ شيئًا غَيْرَ ذلِكَ فأثنى عليهما أَهْلُ للدينَةِ بخيرٍ كثيرٍ وقالُوا: إِنَّهُما صائمانِ الدَّهْرَ مُلازِمانِ للصَّلاةِ في الرَّوْضَةِ الشَّرِيفَةِ وزيارَةِ النَّيِيِّ وَيَكُلِللهُ وزيارَةِ البَقِيْعِ كُلَّ يَوْمٍ بُكُرةً وزيارَةِ قُباءَ كُلَّ يومٍ سَبْتٍ ولا يَرُدَّانِ سائلًا قَطُ بحَيْثُ سَدًّا خُلَّةَ أَهْلِ المدينَةِ هذا العامَ المُجْدِب، فقالَ السُّلطانُ: سبحانَ الله عَفُورًا يَنتَهِى إلى صَوْبِ الحُجْرَةِ الشَّرِيْفَةِ.

فَارْتَاعُ النَّاسُ لَذَلِكَ وَقَالَ السُّلطانُ عَندَ ذَلِكَ: اصْدُقَانِيَ حَالَكُمَا، وَضَرَبَهُما ضَرْبًا شديدًا فَاعْتَرَفَا بِأَنَّهُما نَصْرانيَّانِ بَعَثَهُما النَّصَارى في زَيِّ الحُجَّاجِ المغارِبَةِ وَأَمُوهُما بالتَّحَيُّلِ على شَيءٍ عَظِيمٍ خيَّلَتْهُ لَمْم أَنْفُسُهُمْ وَأَمُوهُما بالتَّحَيُّلِ على شَيءٍ عَظِيمٍ خيَّلَتْهُ لَمْم أَنْفُسُهُمْ وَقَوْمُولُ إلى الجَنَابِ الشَّرِيْفِ ويَفْعَلُوا بِهِ ما زَيّنَهُ لَمَ إِبْلِيسُ فِي النَّقْلِ وَمَا يَتَرَبَّ عَليه فَنزَلا فِي أَقْرِبِ رِباطٍ إلى الحُجْرَةِ الشَّرِيْفةِ وفَعَلا مَا تَقَدَّمَ وصَارا يَخْفِرانِ لَيْلًا ولِكُلِّ مِنها فِي غَفَظَتِهِ ويَخْرُجانِ لإِظْهارِ زِيارَةِ البَقِيعِ فَيُلْقِيَانِهِ بِينَ مِن التَّرَّابِ يَجْعَلُهُ كُلُّ مِنهُما في مِحْفَظَتِهِ ويَخْرُجانِ لإِظْهارِ زِيارَةِ البَقِيعِ فَيُلْقِيَانِهِ بِينَ مِن التَّرَابِ يَجْعَلُهُ كُلُّ مِنهُما في مِحْفَظَتِهِ ويَخْرُجانِ لإِظْهارِ زِيارَةِ البَقِيعِ فَيُلْقِيَانِهِ بِينَ مِن التَّرَابِ يَجْعَلُهُ كُلُّ مِنهُما في مُحْفَظَتِهِ ويَخْرُجانِ لإِظْهارِ زِيارَةِ البَقِيعِ فَيُلْقِيَانِهِ بِينَ مِن التَّرَابِ يَجْعَلُهُ كُلُّ مِنهُما في مُخْفَظَتِهِ ويَخْرُجانِ لإِظْهارِ زِيارَةِ البَقِيعِ فَيُلْقِيَانِهِ بِينَ مِن التَّرَابِ يَجْعَلُهُ كُلُّ مِنهُما في مُخْفَظَتِهِ ويَخْرُةِ الشَّرِيفَةِ أَرْعَدَتِ السَّمَاءُ وأَبْرَقِتُ الشَّرِيفَةِ وَعْمَى التَقْدِمِ السَّلطانُ صَبِيحة تِلكَ الجَالِ فَقَدِمَ السَّلطانُ صَبِيحة تِلكَ السَّيطَة واتَّفَقَ إِمْسَاكُهُما واعْتِرافُهما فَليَّا اعْتَرَفًا وظَهَرَ حالهُما على يَدَيْهِ ورأَى تأهِيلَ وَصَامِ اللَّيقِيعَ ثُم أَمَرَ بِضَرْبِ رِقَابِها فَقُتِلا تَحْتَ الشَّبَاكِ اللَّهِ لَهُ لَلْ لَكُ دُونَ غيرِهِ بَكَى بُكَاءً شَدِيدًا وأَمْرَ بِضَرْبِ رِقَابِها فَقُتِيلَا تَعْمَ الشَّبَاكِ الْجَعْرَة لَمُ اللَّهُمَ اللَّهُ عَلْمَ وَلَا عَرِو مَاكُمُ والْمُ الْمَولِ وَاللَّهُ عَلْمَ الْمُولِ وَلَا الْمَلْمُ عَلَى الْمُولِ وَلَا عَلَى الْمُؤْمَ الْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ اللَّ



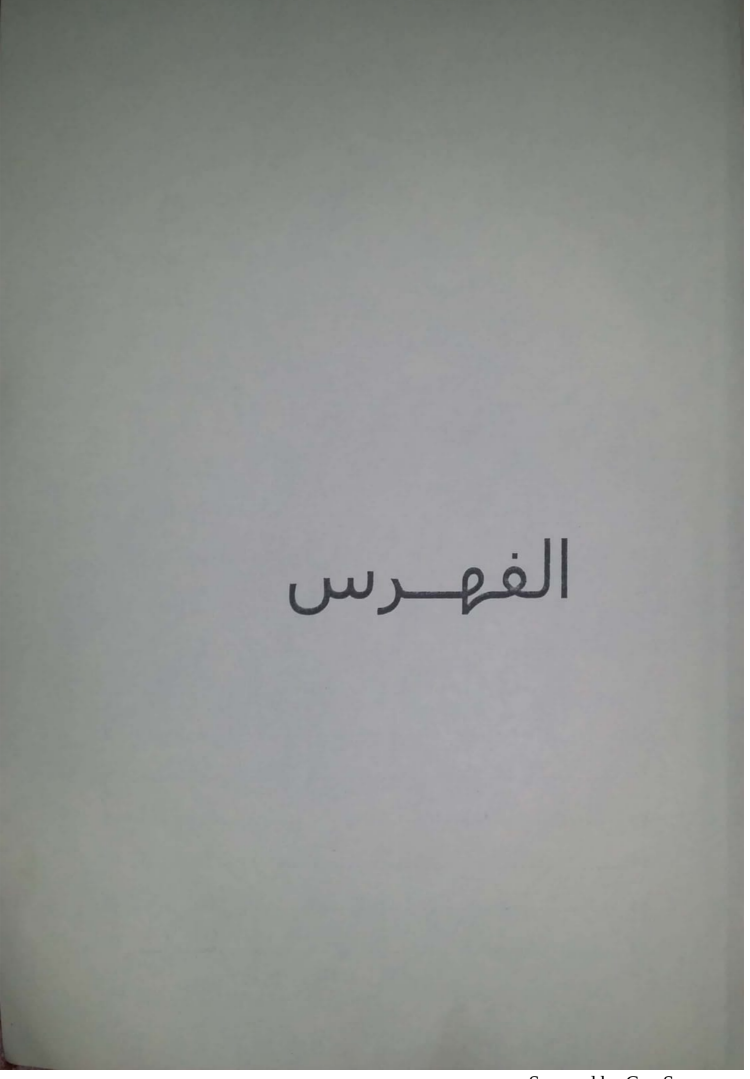
خَنْدَقًا عظيمًا إلى الماءِ حَوْلَ الحُجْرَةِ الشَّرِيْفَةِ كُلِّها وأُذِيْبَ ذلك الرَّصاصُ ومَلاَّ بِهِ الخَنْدَقَ فصارَ حولَ الحُجْرَةِ الشَّرِيْفَةِ سُورًا رصاصًا إلى الماءِ، ثُمَّ عادَ إلى مُلْكِهِ وأَمَرَ بإضعافِ النَّصارَى وأَمَرَ أَنْ لا يُسْتَعْمَلَ كافِرٌ في عَمَلٍ مِنَ الأَعْمالِ وَأَمَرَ مَعَ ذلك بِقَطْعِ المُكُوسِ جَمِيْعِهِا (1).

والحمدُ للهِ أَوَّلًا وأَخيرًا وظاهِرًا وباطِنًا.

اللهُمَّ ارْحَمْ نورَ الدِّينِ محمودَ واغْفِرْ لَهُ ذَنْبَهُ اللهُمَّ انْصُرْ دِيْنَكَ وأَعْلِ كَلَمْتَكَ واجْعَلْنا مِن أَنصارِ دِينِكَ وخُذْ بأَيْدِينا إلى ما فِيهِ رِضاكَ اللهُمَّ أَعِنَّا على ذِكْرِكَ وشُكْرِكَ وحُسْن عِبادَتِكَ.

<sup>(1)</sup> ذكرَها المحدِّثُ حَمودُ التُّويْجِرِيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ فِي كتابِهِ «الرُّؤَيا» (ص100-102).

وذكرَ مَصْدَرَها هناكَ عَنِ ابنِ النَّجَارِ في كتابِهِ «ذَيْلُ تاريخِ بَغْدادَ» والفاسِيُّ في كتابِهِ «العِقْدُ الثَّميْنُ في تاريخِ البَلَدِ الأَمِينِ» وابنُ الجَزْرِيِّ في كتابِهِ «إِتحافُ الورى بأخبارِ أُمِّ القُرى» والسَّمْهودِيُّ في كتابِهِ «وفاءُ الوَفاءِ الوَفاءِ بأخبارِ دارِ المصْطَفَى».



## الفهرس

| محه | الص | الموضوع                                                    |
|-----|-----|------------------------------------------------------------|
| 5   |     | للْقَدَّمَةُ                                               |
|     |     | - العَقِيدَةُ                                              |
| 7   |     | 1 - عظمةُ اللهِ                                            |
| 15  |     | ـ ثمارٌ تعظيمِ اللهِ. ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 19  |     | 2 - الخَوفُ من اللهِ                                       |
| 26  |     | _ أسبابُ الخَوفُ من اللهِ.                                 |
| 31  |     | 3 - الرجاءُ.                                               |
| 38  |     | - وَصِيَّةُ رسولُ اللهِ ﷺ قَبْلَ مَوْتِهِ                  |
|     |     | _ الرَّقائِقُ                                              |
| 41  |     | 1 - شَطْرُ الإيانِ                                         |
| 47  |     | _ ما يَنْقُضُ الطَّهُورَ                                   |
| 51  |     | 2- الإسراءُ والمِعْراجُ                                    |
| 58  |     | _عظمَةُ الصَّلاةِ                                          |
| 60  |     | 3- الخُشُوعُ في الصَّلاةِ                                  |
| 64  |     | _ أَسْبَابُ الْخُشُوعِ فِي الصَّلاةِ                       |
| 69  |     | 4- سُنَنْ قَلَّ العَمَلُ بِهَا                             |
| 78  |     | _ سُننُ مَنْسِيَّةً                                        |

| فحة | الموضوع                                                                         |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------|
| 80  | 5- القلبُ السَّليمُ                                                             |
| 87  | - صوَرٌ مُشرِقَةٌ لأصحابِ القَلْبِ السَّلينم.                                   |
| 90  | 6- الفرَجُ بعدَ الشِّدَّةِ                                                      |
| 97  | _ أسبابُ الفَرَج بَعْدَ الشِّدَّةِ                                              |
| 100 |                                                                                 |
| 107 | ـ تَكلُّفُ السَّجْعِ فِي الدُّعاءِ                                              |
| 109 | 8 - الاسْتِقامَةُ                                                               |
| 114 | _أسبابُ الاسْتِقامَةِ                                                           |
| 117 | 9- فَضَلُ لا حولَ ولا قُوَّةَ إلَّا باللهِ                                      |
| 124 | - البُعدُ العَقَدِيُّ لهذِهِ الكلِمَةِ العظيمَةِ «لا حولَ ولا قُوةً إلا باللهِ» |
| 126 | 10 - السَّعادَةُ.                                                               |
| 133 | موانِعُ السَّعادَةِ.                                                            |
| 137 | 11 - فضائِلُ اليَمَنِ في الكتابِ والسُّنَةِ                                     |
| 143 | _ فضائِلُ بعْضِ القبَائِلِ اليهَانِيَّةُ                                        |
| 147 | 12 - الثَّبَاتُ على دِينِ اللهِ.                                                |
| 154 | _ من أسبابِ الشَّاتِ                                                            |
| 157 | 13 - غزوَةُ بدْرٍ                                                               |
| 163 | _ فوائِدُ من غَزْوَةِ بَدْرٍ                                                    |

| المام | 4 300 )p                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الموضوع                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _ الأَدَبُ والأَخْلاقُ                                      |
| 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1 - عُلُوُّ الهِمَّةِ. ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | - عُلُوُّ هِمَّةِ سلمانَ في البَحْثِ عن الحَقِّ             |
| 175                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2- أَهَمِيَّةُ النَّصِيحَةِ                                 |
| 180                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ آدابُ النَّصيحَةِ.                                        |
| 185                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3- فَضْلُ صِلَةِ الرَّحِم                                   |
| 192                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2 4                                                         |
| 195                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 4- آدابُ الجوارِ                                            |
| 201                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ـ تحريمُ أَذِيَّةِ الجارِ.                                  |
| 206                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 5 - الأمانَةُ                                               |
| 213                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ـ من صِفاتِ الموظَّفِ                                       |
| 217                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 6- خَطَرُ الدُّيُونُ                                        |
| 223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 28                                                          |
| 226                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                             |
| 232                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                             |
| 236                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                             |
| 246                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 5 60 -                                                      |
| 254                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                             |
| 256                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                             |
| 263                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عن الميم المجنوبية                                          |

| (309)  | القِمِنعُ مِنَ الأَثْرِيقِ مُجَلِّمُ لِلنَّالِينِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْم |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة | الموضوع                                                                                                        |
| 266    | 1 - نِعْمةُ الجَوَّالِ                                                                                         |
| 272    | _ آدابُ استعمالِ الجَوَّالِ                                                                                    |
|        | _ قِصَصٌ وعِبَرٌ                                                                                               |
| 276    | ا - أُمُّ سُلَيْم رَضِوَالِلَّهُ عَنْهَا                                                                       |
| 281    | - صلابَةُ أُمِّ سُلَيْمٍ في دِيْنِها.                                                                          |
| 285    | 2- سعيدُ بنُ المسَيَّبِّ. ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                 |
| 290    | ـ كيفَ زَوَّجَ سعيدُ بنُ المسَيَّبِ ابْنَتَهُ؟!                                                                |
| 293    | 3 - نورُ الدِّينِ محمُودُ. ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                |
| 301    | ما أَكْرَمَ اللَّهُ بِهِ نُورَ الدِّينِ مَحْمُودَ.                                                             |

من أحدث اصدارات دارالإيمان

المولود المواقية

تأليف رُفي مِرُلِق فِي مَلِ اللهِ عَنْهُ وَكُورُو فَالْمِرُلِ فَي اللَّهِ عَنْهُ وَاللَّهِ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ





من أحدث اصدارات دار الإيمان

النبيري المنابها . موانعها . ثمرتها

تأليث رُفْيَ مِرُولِوَ مِنْ فِي مِنْ مِنْ مِنْ فَالْمِرُولُولَ إِنْ مِنْ كُلُولُ فِي مِنْ مِنْ فَالْمِرُولُ فِي الْمِر عَنَاللّهُ عَنْهُ





من أحدث اصدارات دارالإيمان

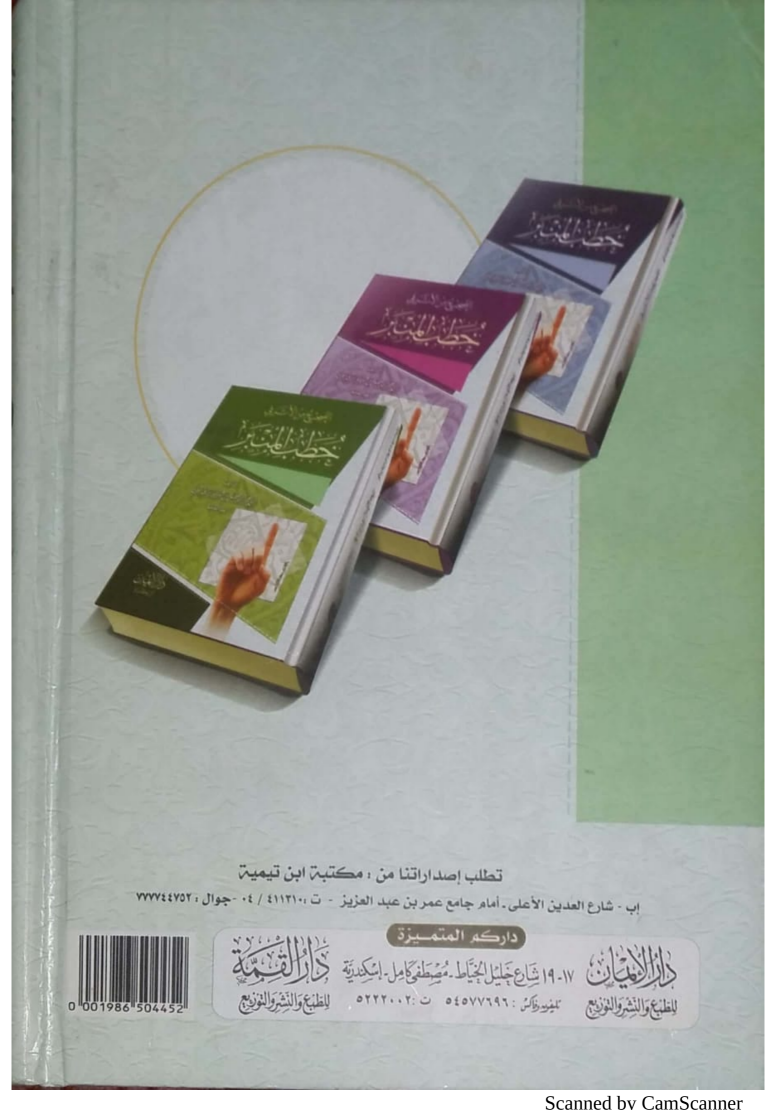


والتسليم لما قُدُرُ اللَّهُ وقَضَى

تأليفُ رُفي مِبر (لِدِن مِي لَ بُن مُحِبرُهُ قَالِمُ (لِطَى إِسْرِيّ عَفَا اللّهُ عَنْهُ







Scanned by CamScanner