# تحصيلالمرام

في عبلاج مشكلية الشهوات والنظر الحرام

محمَّد بسمحمَّد الأسطل



مؤسسة زاد



مُحَمَّد بن مُحَمَّد الأَسْطَل

### مُعِفُون (الطبّع مَجِفُوظ المِعْلُف

### الطبعة الأولى

#### 7.19

| تحصيل المرام           | اسم الكتاب          |
|------------------------|---------------------|
| محمد بن محمد الأسطل    | اسم المؤلف          |
| Mastal2010@hotmail.com | البريد الإلكتــروني |
| ٤٨٣٤ / ١٠٠٦            | رقم الإيداع         |
| مؤسسة زاد              | اســـم الناشـــر    |
| ٢١٦ صفحة               | عدد الصفحات         |
| ٢ لون                  | عدد الألوان         |







الحمدُ لله ربِّ العالمين، وصلَّى الله على نبيِّهِ الكريم، وبعد:

فإنَّ الحقيقة المُوجعة أنَّ شابَّ هذا العصر منهمكٌ في تَصَفُّحِ مواقع الانترنت ووسائل التواصل الاجتهاعي، وكان الغالبُ في التصفُّح قبل سنوات أن يكون عبرَ الحاسوب، فكان الاستعمال قليلاً، لكن تطور الأمرُ سريعًا حتى بات في الجوال، وانخفضت قيمةُ الاشتراكِ الشبكي حتى بات أشبه بالمجان..

وأصبح الحرامُ الذي كان يَتَطَلَّبُ رحلةً إلى بلاد الكفر قديمًا لا يحتاج اليوم أكثر من نقرةِ زر، وصار بإمكان الشاب وهو جالسٌ في بيته أن يشاهد ما يشاء، ويراسل من يشاء، وينسج علاقات آثمةً مع من يشاء، ولو أراد أن يسمع صوت من يكلمه أو يرى صورته فليس أكثر من نقرةِ زرِّ أخرى، فالحرام أسهل من الحلال، والإشكال أنَّ الشاب الذي يسير في هذه الطريق المُلَغَّمة يعاني غالبًا من هشاشةٍ في عظام الإيهان، مما يعني أنَّ نسبةَ الإصابةِ بتلك الجراثيم الشهوانية عالية!.

والعجيب أنَّ نفسَ مواقعِ التواصل أو بث الفيديو التي تصلح بوابةً للخير هي نفسها مدخل الشر، فنحن في مرحلةٍ اختلط فيها الحلالُ بالحرام، والصوابُ بالخطأ، والحلو بالمر، والعسل اللذيذ بالسم الناقع، والداء الفتاك بالدواء الفعَّال، والله المستعان.

ومن الشكاوى المتكررة أنَّ من يُعَانِي السَّيئات يُخْبِرُ أنَّهُ يصلي ويصوم ويتلو كتاب الله ويقرأ في كتب العلم ويحضر الدروس ويفعل الخير، ثم إذا تَصَفَّحَ مَواقِعَ الشر فإنه يجد نفسه ضعيفًا وينظر للحرام، ويفعل الحرام، وكأنَّ بُرجَ الإيمان الذي تَعَنَّى في بنائه قد انهار في لحظة، فيصرخ مستغيثًا ما الحل؟!.



وتَشْتَدُّ هذه الزفرات عندما يَتَذَكَّرُ الشابُّ طموحاتِه، وخططَهُ وبرامجَهُ التي كان يُؤَمِّلُ إنجازها، ثم ها هي تتحطُّمُ على صَخرةِ الشَّهَوات، ويكاد يضطرب نبضه القلبيُّ عندما يحسب السنوات التي ضاعت منه، وما زالت تركض أمام عينيه، فيتسرب إليه لأجل ذلك مقاديرٌ من الهمِّ والغَـمِّ والحـزنِ والألم!.

يريد أن يخرج من هذا الجو الذي تدب فيه القسوة في القلوب، فتزيد معها الذنوب، وتفزع بسببها السكينة الداخلية، يريد الرجوع لذلك الزمن البعيد، يوم أن كان يشعر بصفاء القلب ونقاء الإيمان في دروس التربية وحلقات التحفيظ.

وأمام هذه الشكاوي المتكررة كان لا بدمن وقفة معالجةٍ ووقايةٍ إزاء هذا الداء الذي عكَّر صفونا، وشوَّش مَسَارَنا، هذا الداء الذي يبدأ بالنظر المحرم، ويمضي في سلسلةٍ تنتهي بفعل الفاحشة الكبرى، ولهذا جمع الله بينهما في الأمر باجتنابها لَهُمْ النور: ٣٠]؛ ليُعلِمَ بأنَّ النظرَ سببٌ للفاحشة، وأنَّ ما بينهما محرمٌ كذلك؛ كالتقبيل واللمس والخلوة وغير ذلك.

وقد جعلت الكتاب مادةً مركزةً تعالج مَرَضَ النظر المُحَرَّم؛ قطعًا لتلك السلسلةِ من السيئات؛ تنبيهًا على أنَّ من ضبط نفسه بغض البصر فقد استراح من عناء الترك لما بعده.

وقد جاء الكتاب في أربعة مباحث: الأول: مقدمات تأصيلية، والثاني: جرعات الدواء، والثالث: حراسة الذات من ذنوب الشهوات، والرابع: مسائل منثورة، وهي من تتيات البحث ومهاته؛ من مثل داء العلاقات الثنائية، وحكم النظر للأمرد وفقه التعامل معه، والتربية الإعلامية للأطفيال إزاء الاستعمال الخاطيع للانترنت، والحديث بوضوح عن الفاحشة الكبري من زنا ولواط وما يتبع ذلك.



وقد حرصت أن أُخرِج مادَّةَ الكتاب على هيئة صالحة للاستعمال في الدروس والمحاضرات؛ ليكون عونًا للوعاظ والخطباء والمربين على تناول الموضوع أو أجزاء منه، ويظهر ذلك جليًّا في موضوعات منها: سياسة الشيطان في غواية الإنسان، وفقه التعامل مع الذنب، ونظرية التطييب، ومنطلقات العبد في التعامل مع الرب، والسيئة المهلكة، وتضييق دائرة المحرمات عند تحتمها، وغير ذلك.

وفي ختام هذه المقدمة: أسأل الله أن ينفعني وإياكم بهذا الكتاب، وأن يجعله حجةً لي لا علي يوم المآب، إنه رحيمٌ تواب كريمٌ وهًاب.

وأشكر فضيلة شيخنا الدكتور يونس بن محيي الدين الأسطل وكذلك أخي الشيخ حمزة بن عبد الكريم الأغاعلى ما تفضلا به من مراجعةٍ للكتاب، وإثراءٍ له بها يسر القلب ويبهج النفس، فجزاهما الله كل خيرٍ وفضيلة.

وهذا ما أنجزت تأليف وترتيبه، وجمعه وتبويبه، فإن أحسنت فهذا محض فضل الله علي، وإن زللتُ فالزلل منسوبٌ إلي، وأعوذ بالله أن أذكر كم به وأنا منه براءٌ براء، وأستنصحكم بقول العلامة الحريري في خاتمة اللُحَةِ:

فَانظُرْ إليها نَظَرَ المُستَحسِنِ وَأُحسِنِ الظَّنَّ بها وَحَسِّنِ الظَّنَّ بها وَحَسِّنِ وَانْ تَجِدْ عَيبًا فَسُدَّ الخَلَلا فَجَلَّ مَنْ لا فيهِ عَيبُ وَعَلا (١)

والله الموفق، والهادي إلى سواء السبيل

مُحَمَّد بن مُحَمَّد الأَسْطَل

فلس<mark>طين - قطاع غزة - خان ي</mark>ونس

للتواصل (۱): Mastal2010@hotmail.com

<sup>(</sup>١) ملحة الإعرا<u>ب (١/ ١</u>٦).

<sup>(</sup>٢) يمكن التواصل <mark>على ا</mark>لفيس بو<mark>ك ع</mark>لى حساب: «محمد بن محمد الأسطل».





### المبحث التمهيدي

### مقدمات تأصيلية

يشتكي كثيرٌ من الشباب ضغطَ الشهوة عليه، وينتهز الشيطان هذه الثغرة عند الشاب(١) فيهون عليه الوقوع في درك آثام الشهوات عامة، والنظر إلى الحرام خاصَّة، ثم تبدأ رحلة العذاب النفسي بعد تلطخه بالذنب.

وقبل الإدلاء بجرعات الدواء وأشكال الوقاية لا بد من تفكيك أطراف القضية، فنتكلم أولاً عن الداء، ثم نتعرف على طبيعة الشهوة نفسها وخصائصها، ونقف على عقلية الشيطان في غواية الإنسان، وكيف يخلط حبله الأول «الشهوات» بحبله الآخر «الشبهات»، ثم نستعرض معالم فقه التعامل مع الذنب فيها لو حصل، وإمكانية الشفاء من جراحاته، بل وبناء صح إيهانيًّ شاهق يحمي صاحبه إلا من طلقات الصغائر الطائشة.

وهذه التوطئة تستدرجني إلى بثِّ هذا المبحث في ستة مطالب:

<sup>(</sup>١) أي والفتاة، وأكتفي بذكر الشاب تغليبًا؛ لأنَّ الفتنةَ من جهة النساء أشد، وإلا فالكتاب موجهٌ لكل من يحتاجه.



## 

### البطاقة الشخصية للداء

باتت طريق الشاب ملغمةً بها تقع عينه عليه، ولم يعد الخطر آتيًا من الانفتاح في بعض المجتمعات، والاختلاط في بعض الجامعات والتجمُّعات فحسب، بل -بعد أن أصبح العالم قريةً واحدة عبر التواصل الشبكي- بات التواصل المُحَرَّم والنظر المُحَرَّم لا يحتاج أكثر من ضغطة زر!.

نعم! صار بإمكان الشاب أن يراسل من يشاء، ولو أراد أن يسمع صوته فليس أكثر من ضغطة على الأيقونة المخصصة لذلك، ولو أحب أن تكون المكالمة فيديو فضغطة أيضًا على الأيقونة التي بجوارها، فيصبح كأنه أمامك ولو كان في أقصى الأرض!.

ولو خطر ببالك التجول في ميادين المواقع الالكترونية، وفتحت موقعًا مشهورًا؛ كاليوتيوب مثلاً. فستجد نفسك داخل سوق ضخم، فيه أكثر من ١٢٠ مليار مادة مرئية (١٠)، وما فيه من سلع فهي بالمجان، ومادة الخير بجوار مادة الشر؛ فمقاطع التلاوة المبكية، والمواعظ المؤثرة، والمحاضرات العلمية المتخصصة بجوار مقاطع الفحش والفساد، كأنك في متجر، ومن يبيع فيه المصحف بجوار من غير حدًّ فاصل بينها!.

<sup>(</sup>١) انظر موقع ثقافة أون لاين، بعنوان: كم عد<mark>د ال</mark>فيديوهات على موقع اليوتيو<mark>ب.</mark>



إنَّ موقعَ اليوتيوب وحده يستقبل أكثر من ٦٠ ساعة فيديو كل دقيقة، وهذا يعني أنَّ ما يرفع فيه كل يوم يعادل ٩ سنوات و ١٠ أشهر من المشاهدة المتواصلة، وأن عدد المشاهدات اليومية تتجاوز ٤ مليار مشاهدة (١٠)!.

وكان الغالب في تصفح الانترنت قبل سنوات أن يكون عبر الحاسوب، وتطور الأمر سريعًا حتى بات في الجوال، وانخفضت قيمة الاشتراك الشبكي حتى بات أشبه بالمجان؛ لأن الثمن الغالي الخيالي هو الإنسان، ويأتيك من شهادات الواقع يوميًّا ما لا يحصى من الإفادات التي تنبئ بانهيار طموحات كثير من الشباب، وتفكك العديد من البيوت، وفقدان حلاوة الإيان، وهجران كثير من الطاعات، والتوغل في مسالك كثيرة من السيئات، كطرف من مظاهر الثمن الذي ندفعه، وكم حضرنا تشييع كثيرٍ من العوائل أرْدَتُهَا طلقات مواقع التواصل.

أي مقدار من الإيهان يحتاجه الشاب في هذا الزمان حتى يُقلع عن النظر فيها لو حملته الخطرات الرديئة على فتح جواله، وتيسر رؤية ما كان الرجل إلى عهدٍ قريبٍ يحتاج لرحلة إلى بلاد الكفر ليرى ما هو أقل منه بمراحل!.

وإذا انضم هذا إلى هشاشة عظام الإيهان في الإنسان الذي خُلِق ضعيفًا، وأن نبينا على ما ترك بعده فتنةً أضر على رجال أمته من النساء، وإذا استحضر العبد أنه لو تمادى في رغبات نفسه، وتفاعل مع وساوس شيطانه أنه عُرضة لما وراءه يوم الوعيد من العذاب الغليظ، والبطش الشديد، وأن الله عظيمٌ حقُّهُ أن يُطاع فلا يعصى، وألا تنتهك محارمه.. قفز سؤال عندئذٍ فرض نفسه على صفحة ذهن صاحبه وسبطر عليه:

<sup>(</sup>١) انظر موقع youtube للصحافة.



### كيف أتعامل مع هذا العناء العظيم؟

وكيف أفعل وأمواج الفتن تهيج، وسعار الشهوات يشتد، وعيون الغريزة مستيقظة تتمنع على النوم، والزواج عقّدته قيود المجتمع؟!.

### والآن خلِّ عنك جوابَ هذا، ولنرجع قليلاً في السنوات..

لو فتَّش الشاب في أوراقه القديمة، وقلَّب دفاتره العتيقة، ورأى خططه وطموحاته لَّا كان ابن عشر سنين ما شعوره عندما يرى أنه بلغ سن الحلُم(١) فجأة، وأصبح أهلاً لأن يُخَاطب بالتكليف الشرعي، وبات قادرًا على معرفة الحق من الباطل، بها يشي بأنه ذو منزلةٍ رفيعةٍ وقدر كبير في نظر الشريعة!.

في هذا التوقيت بالذات بدأ ماردُ الشهوة يتململ من جوانبه، كأول جدار يعترضه في طريق الابتلاء بالتكاليف الشرعية، وأنه إن تجاوزه سار في طريق طموحاته وأبدع وتألق، وإن رسب فقد سيطرت الشهوة على عقله، حتى بدأ يرتخي في مسالك العلم والإيان والالتزام، وتوجه في مسارٍ جديد.

### ولكن لماذا عُلِّقَ التكليفُ بتهام خمس عشرة سنة على الأكثر في الذكر والأنثى؟.

نقل السيوطي عن السبكي أنَّ المكلف يبلغ سن النكاح عند هذا العمر، ويمكن حينها أن يأتي بمثله بإذن ربه.

ثم إنه في هذه الفترة يبدأ يشعر بهيجان الشهوة إلى النساء، بل وتتسع دائرة الشهوات الأخرى كالمطعم والمشرب، مما يدعوه إلى التبسط في ذلك، واقتراف ما يحرم، ولا يحجزه عن ذلك إلا رابطة التقوى، وتشديد المواثيق عليه عبر الوعيد والترهيب، بالإضافة لتربية الوعد والترغيب.

<sup>(</sup>۱) بـأن احتلـم الغـلام، أو حا<mark>ضـت ا</mark>لفتـاة، أو بلـغ كل منهـما خمسـة عـشر عامًا هجريـة، بـما يـوازي أربعـة عـشر عامًا ميلاديًّا ونصفًا تقريبًا.



وأمرٌ ثالث: أنه في هذه السن ينضَج عقله، ويشتد أزره، وتتوفر قوته البدنية، مما يُمَكِّنه من أداء الطاعات، واحتال العقوبات عند المخالفة.

فاقتضت الحكمة الإلهية توجيه التكليف إليه عند توافر الدواعي الشهوانية، والقوى البدنية، والمدارك العقلية (١).

وبهذا أصبح للصبر على الطاعات وعن السيئات قيمة وأي قيمة، فهو اليوم يعاني السيئات ويقاسي الخطيئات، وربما تذكر نفسه قبل هيجان الشهوة عنده، حين كان يجتهد في حفظ القرآن في حلقات التحفيظ، ويبالغ في بر والديه، والاعتناء بدراسته، ثم هو اليوم مشتت الحال، منشغل البال، تدهورت دراسته، وماتت طموحاته، كلما رتب ملفاته تبعثرت من جديد، كلما كتب وخطَّط تشوش ذهنه وتخبَّط، وهو يرى نفسه يسقط مرة بعد مرة، وربها اقتحم الحرام في الأزمنة أو الأمكنة الفاضلة، حتى حاق به الإحباط، وسكن فيه اليأس.

وفي لحظة حيوية إيهانية تجده يرجع إلى ربه، ويتوب إليه، ويشهده أنه يجبه ويحب دينه ورسله وعباده الصالحين، وأنه يكره الكفر والفسوق والعصيان، ويشرع في تحصيل رصيد فعًال من التقوى والإيهان، ثم إذا رأى فتاةً أو مقطعًا مصورًا ينسى كل ذلك في لحظة، ولا يملك الصبر عن النظر، ثم يعود شاكيًا من جديد:

<sup>(</sup>۱) الأشباه والنظائر للسيـوطي ص (٣٩٢)، وانظر: غايـة المنــى شرح سفينــة النجا للدوعني ص (١٠٨).



#### هل إلى خروج من هذه البئرمن سبيل؟١

### أقول: هذا الكتاب محاولةٌ اجتهاديةٌ للجوابِ عن هذا السؤال.

ولكن ليعلم أخي القارئ أني لا أستطيع فعل شيء دون عزم منه على التفاعل معه، فالقراءة النافعة مشروطة هنا باستحضار نية العمل، وفي نفس الوقت لا أَنظِّر للعصمة، فقد انتهت بموت المعصوم عَيَّةً.

لكن قضيتنا في النهاية ليست أكثر من مشكلة، وكل مشكلة مهم تعقد تسكله مله القيم فلها حل، وما من داء إلا وله دواء، وأحد أطباء الآفات التربوية وهو ابن القيم كتب كتابًا أسماه: «الداء والدواء» جوابًا عن سؤال ينتسب للموضوع الذي نناقشه هنا، وتم تسجيل السؤال في صدر الكتاب، ونصه:

«ما تقول السادة العلماء أئمة الدين رضي الله عنهم أجمعين في رجل ابتلى ببلية وعلم أنها إن استمرت به أفسدت دنياه وآخرته، وقد اجتهد في دفعها عن نفسه بكل طريق فها يزداد إلا توقدًا وشدة! فها الحيلة في دفعها، وما الطريق إلى كشفها، فرحم الله من أعان مبتلى، والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه، أفتونا مأجورين (۱).

وأنبه أنَّ مادةَ هذا الكتاب لا تتناول نظر الحاجة، ولا الذي يشق على صاحبه التفلت منه مع خلوه من الشهوة؛ كالنظر إلى المحاضِرة الجامعية، أو إلى الموظفة التي تنجز لك معاملة رسمية، أو بعض نساء الجيران، مع تجاوز الخلاف الفقهي في ذلك، وإنها تدندن مادتنا حول النظر المحرم الذي صاحبه القصد من صاحبه.

<sup>(</sup>١) الداء والدواء لابن القيم ص (٢).



# المطلب الثاني و المطلب الشهوة

ألقيتُ محاضرةً دعويةً من سنواتٍ بعيدة في طلبة إحدى الكليات، ومر بنا حديثٌ عن الشهوة، ومنذ ذلك اليوم وأنا أُقلِّبُ النظرَ في طبيعة الشهوة، وخصائصها، وأدون هنا خلاصة ما تحصَّل عندي من مطالعة وتأملات، مما يدل مجموعُهُ أنَّ الشهوة معجزةٌ كبرى لو فُقِدت لتغير وجه العالم.

ينشأ الشاب والشهوة فيه كامنة نائمة، فإذا بلغ سن التكليف استيقظت شهوته، وبدأ الذي كان يزمجر غضبًا وهو صغير لو مازحه أحد من أقاربه أن يتزوج يرى في الزواج اليوم حبل النجاة، ولا يهدأ له بال دونه، ومستعد لأن يقضي أعز سنوات شبابه في العمل من أجل تحصيل المهر، وتكاليف البيت والزواج. فإذا تزوج غمره الحنين للبنين، والبوابة لذلك هي الشهوة، وهذه البوابة هي المسئولة عن امتداد الجنس البشري كله.

والآن هو قائدُ بيتٍ وربُّ أُسْرَةٍ، ومن ثَمَّ يواصل العمل ويتحمل العناء بقية العمر لتحصيل نفقات الإعالة لأهله، ويدفعه ذلك للعمل المناسب المتاح، ولأجل ذلك ترى المصانع والمعامل والمتاجر والأسواق والمدارس والجامعات والشركات وما لا يُحصى من أشكال الوظائف، في حركةٍ فاعلةٍ صاخبةٍ تذهل كل متأمل.

وأما الزوجة فإنها تخضع لآلام عند الولادة يكاد العقل أن يفقد تركيزه وهو يسمع عنها، وربها حلفت المرأة ألا تعود لذلك أبدًا، وما إن تهدأ الأوجاع حتى تجرها شهوة الغريزة وحب الولد إلى الحمل وهنًا على وهن من جديد!.



فالشهوة إذن هي القوة الهائلةُ المحركةُ لإقامة البيوت، ومشاريع الاقتصاد، وامتداد النسل البشري كله، وكأن الإنسان يُستدرج لهذا يها، شاء أو أبي!.

### وأما خصائص الشهوة التي تقدمت الإشارة إليها فإليك سبعًا منها:

أولاً: إنَّها عنيفةٌ إلى آخرِ حد، ومن عنفها وشدتها كانت أضرَّ فتنةٍ يُختبر بها الناس، ولا تفرق بين مراهقٍ صغير وشيخٍ كبير، وإن تفاوت الناس في درجة ذلك، بل يبقى في الشيخ الهرم الفاني من الميل القلبي ما يستذكر به ما كان عليه، ولهذا لم يُستثن في الأحكام الفقهية من حرمة النظر والخلوة ونحوهما.

ومع أنها كذلك إلا أنها محاطةٌ بما يهذبها؛ فهي في محل عورة، وفي الموضع الذي يخرج منه البول النجس والمني القذر عند الرجل، ودم الحيض والنفاس عند المرأة، واللقاء الزوجي يقوم على اجتماع آلة البول عند الرجل بجوار آلة البول عند المرأة، كما قال أحدهم مزهدًا من الدنيا:

### وأشهى ما ينال المرء فيها مبالٌ في مبالٍ مستطاب

ومجمل هذه الأشياء تنفر الإنسان من تلبية نداءات الشهوة، حتى قال إبراهيم النخعي: إذا رأيت المرأة فأعجبتك فاذكر مناتنها(١)!.

ورغم كل ذلك إلا أن عنفها جعلها بها تسطر مهذبة منضبطة لا ضعيفة، حتى إنَّ الرجل ليطلب أهله بشوقٍ بمجرد تطهرها من الحيض أو النفاس.

ثانيًا: إنها ضعيفةٌ إلى آخر حد، فالعنف لا يستلزم القوة، وبلغ الضعف بها أنه يمكن العيش من غير زواج أصلاً، بخلاف شهوة الطعام مثلاً، فهي هادئة لا عنيفة، لكنها قوية لا يستطيع صاحبها الاستغناء عنها ولو لأيام معدودة.

<sup>(</sup>١) كتاب الآثار لأبي يوسف، رقم الأثر: (٨٩٤).



وبناء على ذلك يوجد من لم يتزوج، ومن هنا صنَّف الشيخ عبد الفتاح أبو غدة كتابه: «العلاء العزَّاب الذين آثروا العلم على الزواج»، كالإمام مسلم والنووي وابن تيمية.

وهذا يخدم في إمكانية صبر الشاب عنها، وضبطه لأمرها حتى يتيسر أمر زواجه، وإن الذي خلق الإنسان قال في القرآن: ﴿وَلْيَسَتَعْفِفِٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ ذِكَاحًاحَتَّى يُغْيَكُمُ اللّهُ مِن فَضَلِهِ ﴾ [النور: ٣٣].

### ثالثًا: إنها سريعة اليقظة سريعة النوم.

فيمكن أن تستيقظ بمجرد رؤية صورة عابرة، أو فتاة متبرجة سائرة، وقد يتعكر صفو صاحبها بعدها أيامًا، ويستثار بذلك لَما للشهوة من قوة جذب شديدة جدًّا، ولهذا حُرِّمت مقدمات الزنا، من نحو إطلاق البصر والخلوة ومصافحة النساء ومصاحبة الأراذل؛ لأن هذه المنطقة لا يتم السيطرة عليها مع الأيام..

ويضرب الشيخ محمد راتب النابلسي صاحب الأمثلة الإبداعية مثلاً لذلك بتيار كهربائي قوته ٨٠٠٠ فولت، يقول: هذا التيار مجاله ثمانية أمتار، من دخل في مجاله أصبح فحمة سوداء من قوة جذبه، ولهذا يضعون أسلاكًا شائكة حوله بمقدار المجال، وزيادة في الاحتياط يضعون دائرة ثانية من الأسلاك، ويكتبون عليها: ممنوع الاقتراب، ومن هنا منعت الشريعة الاقتراب من المنطقة المحيطة بالفاحشة (۱)، قال تعالى: ﴿وَلاَتَقَرَبُو ٱلزِنَى إِنَّهُ وَكَانَ فَحِشَةً وَسَاعَسَبِيلاً ﴿ [الإسراء: ٣٢]؛ إذ

ولما كان النظرُ أحدَ المقدمات الأساسية لمن يقع في الفاحشة جمع الله بينهما في الخرمة بقوله جل شأنه: ﴿قُلُ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْمِنَ أَبْصَلِ هِمْ وَيَحَفَظُواْفُرُ وَجَهُمْ ﴾ [النور: ٣٠].

<sup>(</sup>١) انظر محاضرة «الإنسان والشهوة» للشيخ محمد راتب النابلسي.



ولا يتاح لك العجب بعد الذي قرأت إن رأيت اللهجة النبوية تشتد على مقتحم تلك المقدمات؛ ففي المصافحة مثلاً يقول: «لأن يُطْعَنَ فِي رَأْسِ أُحدِكُم بِمخيط من حَدِيدٍ خَيرٌ لَهُ مِن أن يَمسَّ امرأةً لا تَحِلُّ لَهُ»(١).

ولهذا لا تقبل التبريرات الباردة؛ كذاك الذي يزعم أن له المصافحة لأنها لا توقظ شهوته، ولو افترضا صحة كلامه فستستيقظ شهوتها هي، ولو لم يحصل ذلك في المرة الأولى فإنه سيحصل في المرة الثانية أو الثالثة، ولو افترضنا برودهما المطلق فإنها حالة شاذة ونادرة، والنادر في النظر الفقهي لا حكم له، فيبقى الحكم على أصله من الحرمة.

وفي الاتجاه المعاكس فإنَّ الشهوة يمكن أن تنام فورًا، ولو وجدت بعض المثيرات، وبمجرد أن يُنْزِلَ الرجل فإنها تنام مباشرة، ولعل من حكمة ذلك أنها لا تهدأ إلا إذا أنزل الرجل بها يضمن امتداد الجنس البشري، ولله الحكمة البالغة.

رابعًا: ليس لحضورها ضابط، فيمكن أن تشتد في أوقات، وربها من غير سبب، وتبرد في أوقات، وربها مع قيام السبب، ولعل السر في ذلك أن يخف سعارها؛ إذ لو توافقت تمامًا بين الجنسين لكانت أشد هياجًا، لكن الملاحظ أن يقظتها في ظلام الليل أكثر من ضياء النهار.

خامسًا: إنها زينة لا قيمة؛ كمكياج المرأة لا يعبر بالضرورة عن جمالها، وهذا المعنى مستفادٌ من قوله تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ مِنَ ٱلنِّسَاءَ ﴾ [آل عمران: ١٤]، وهذا الجزء من الآية يجيبنا عن سر الخضوع للشهوات مع ما يحيط بها من مُنفِّرًات.

<sup>(</sup>۱) المعجم الكبير للطبراني، رقم الحديث: (٤٨٦)، وصححه الألباني في صحيح الجامع برقم: (٥٠٤٥).



لكن من أهم ما ينبغي التوقف عنده هنا أنها خادعة؛ فقد تزين لك النظر، وتشعرك أن المرئي في غايةٍ من الجهال، ولو تمكنت منه لم تجده على قدر ما رأيت، كالسراج لو أدنيت منه متاعًا لرأيت ظِلَّهُ كبيرًا، وهو في الواقع صغير، وهذا يحمى الإنسان من الاغترار بها.

سادسًا: أنها حيادية، فلو أنفقها الشاب في الزواج لأخذ أجرًا، ولو جعلها في الفاحشة لحَمَل مقتًا ووزرًا، كالذكاء يمكن أن يتخذه صاحبه مطيةً لفعل الخير أو لفعل الشر.

ومن العجب أنَّ الإنسانَ يَقبَلُ أن يراها من غيره، ويسوؤه أن تُرى منه، ولهذا سُمِّيت سوأة.

سابعًا: إنها عامةٌ في الناس، وإن كانت خفيةً مستورة؛ لأنها من جملةِ حوائج الجسد.

وأنبه هنا أن بعض الناس لا يتفهم طلب ولده البالغ الزواج، خاصة إذا كان مغتربًا، أو يعمل أو يدرس في أماكن مختلطة، وربها تهكم به، وأنه ما زال في عُمُرٍ أقرب إلى الصغر، وإني لأخشى أن يفضي هذا التعامل إلى تفلت الولد وتدميره نفسيًا إذا رأى أهله لا يتفهمون حاجته.

### الشهوة في النظر الشرعي(١):

الشهوةُ من أهم مقومات التكليف، ولحكمةٍ أرادها الله تناقض الطبعُ مع التكليف، فالطبع يتوافق مع حاجة الجسد، والتكليف يأمر بالغض من إطلاق البصر، لكن التكليف هنا يتوافق مع الفطرة.

<sup>(</sup>١) <mark>بعض</mark> ما جاء هن<mark>ا مست</mark>فاد من <mark>محاض</mark>رة «الإنسان <mark>وال</mark>شهوة<u>» للشيخ محمد رات</u>ب ال<mark>نابل</mark>سي.



وللسلامة من هذا التعارض فإن الشريعة تشق لكل شهوة قناةً نظيفة يمر الناس منها، وتتمثل هنا في الزواج، فالمسألة في الشريعة تنظيمٌ للشهوة لا حرمانٌ منها.

وأما ألم معاناة الشهوات قبل التمكن من الدخول في القناة النظيفة فهو الجبهة الشرسة التي يُمتحن فيها الناس، وهو منسجم مع حف الجنة بالمكاره واحتفاف النار بالشهوات، فمن صبر حتى يغنيه الله من فضله ارتقى إلى الله بصبره، ومن تزوج ارتقى إلى الله بشكره، فالشهوة سبيل للترقى في معراج علاقتك مع الله إما صابرًا وإما شاكرًا.

بالله عليك؛ هل كان ليوسف أن يكون على خزائن الأرض، وأن يصبح عزيز مصر، وصاحب الكلمة النافذة فيها، لو خضع لامرأة العزيز؟!.

والله ما بلغ ولا صار إمام العفاف في القرآن إلا لما قال لامرأة العزيز: ﴿مَعَاذَاللَّهِ إِنَّهُ وَرَكِيَّ أَحْسَنَ مَثْوًاى ﴾ [يوسف: ٢٣]، والذي رفع مقامه أنه قال ذلك وهو شابٌّ أعزب وفي غربةٍ وأشبه بالعبد وهي التي راودته، مع ما كانت عليه من منصب وجمال، وهو آمنٌ من العقوبة، فسبحان من خلّد ذكره في القرآن بهذا العفاف الفاخر.

وباعتبار الشهوة جبهةً في النظر الشرعي فإنَّ العبدَ لو زلَّ بالنظر المحرم فما فوقه مع بقاء الشهوة تتململ في أرجاء نفسه فإن هذا يجعلها قوةً دافعةً للتوبة المتكررة، والاستغفار الكثير، وفعل الحسنات الماحية للذنوب، وحيث نظر العبد إليها على أنها قوةٌ دافعةٌ للعمل لا أنها قوةٌ مدمرةٌ للأمل فبشره بالفقه العميق والفهم الدقيق!.

ومن المهم أن تعلم أن هذه الجبهة لها أخوات أُخَر، وقد طاف بعض الخبراء التربويين في نصوص الشريعة وميادين الحياة وقدموا لنا إحصاءً يفيد بأنّ الجبهات



التي تغوي الإنسان خمس: شهوات الدنيا، والشيطان، والنفس الأمارة بالسوء، وإخوان السوء، وحظوظ النفس المذمومة، وقد نظمها المختار بن بونا ، بقوله:

ودنيا وإخــوان حَمِيَتُهم خطــر ومَنُّ وتوفيــقُّ وعفــوُّلمـن وزر هلاك وعاملنـا بخمستك الأخــر للإنسان شيطانٌ ونفسٌ وحظُّها ولله فضلٌ لا يزال ورحمةٌ إلهي اكفنا الخمس التي في اتباعها

وفي ختام هذا المطلب أؤكد أنَّ ما تسطر فيه كفيلٌ بأن يستفز همة المهتم ليتعمق في فهم هذا النظام العجيب الذي ركبه الله في بني آدم، والحمد لله رب العالمين.



<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، رقم الحديث: (۱۸۱)، سنن النسائي، رقم الحديث: (۱۲۳)، سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (۲۳)، سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (٤٧٩). صححه الألباني واللفظ لأبي داود.

<sup>(</sup>٢) سنن النسائي، رقم الحديث: (١٦٥). وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٣) انظر: الشرّح الممتع لابن عثيمين (٧/ ٢٨٢)، تمام المنة في التعليق على فقه السنة للألباني ص (١٠٣).





### سياسة الشيطان في غواية الإنسان

هذا العنوان عام، والمقصود خاصٌّ بالباب الذي نعالجه.

وبعد..

فإنَّ الشيطانَ لما طُرد من رحمة الله لم يحتمل أن ينجو بنو آدم دونه، وقد أدرك أن نقطة الضعف فيهم هي نظام الشهوات الذي ركبه الله فيهم، ومن هنا اتخذ من كشف العورات منطلقًا لخطة إغوائهم؛ كما قال تعالى: ﴿ فَوَسُّوسَ لَهُمَا الشَّيْطانُ لِيُبُدِى كَشَف العورات منطلقًا لخطة إغوائهم؛ كما قال تعالى: ﴿ فَوَسُّوسَ لَهُمَا الشَّيْطانُ لِيُبُدِى لَهُمَا مَا وَوَلَّ عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا وَلَيْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

ثم أراد خلع عمود الإيمان من القلب سعيًا في توحيد المصير بدخول نار السعير، وإن فشل فلا أقل من خلخلة ذلك العمود ليدخل المؤمن النار أولاً وإن دخل الجنة آخرًا، وفي أضعف الأحوال ينجح في حط درجته في الجنة، وبهذا تلتقي جميع الخطط في زحزحة مادة الإيمان عن القلب كلها أو بعضها.

وهذه الأهداف الكبيرة لا بد لها من خطط معقدة.

وفي وضوحٍ تامٍّ بيَّن الله جل وعلا علاقتنا بالشيطان بقوله:

﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ لَكُمْ عَدُقٌ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ﴾ [فاطر:٦]..



وبدأت المعركة على هذا الأساس، ولنتصور قلب المؤمن حصنًا مستهدفًا لقلع مادة الإيمان منه، والأعمالُ الفاضلةُ والصفات الحسنة الساكنة فيه بمثابة الجنود الذين سيصدون اعتداء الشياطين.

### وبدأت المعركة!.

وأول أخبار المواجهات بيننا وبينه بدأت بتقدم الشيطان وجنده إلى الحصن، وفرضوا عليه حصارًا رباعيًّا أعلمتنا به سورة الأعراف عبر تسجيل تهديد الشيطان لبني آدم بقوله: ﴿ ثُمُ لَا تَينَهُ مُونَ بِينَا أَيْدِيهِ مُونِ مَ خَلِفِهِمُ وَعَنَ أَيْمَنِهِمُ وَعَن أَيْمَنِهُمُ وَعَن أَيْمَنِهِمُ وَعَن أَيْمَنِهِمُ وَعَن أَيْمَنِهِمُ وَعَن أَيْمَنِهِمُ وَعَن أَيْمَنِهِمُ وَعَن أَيْمَنِهِمُ وَعَن أَيْمَن فِي وَلَا عَل الله المناب المناب المناب الشهوات (۱).

وما إن أحس المؤمنون بتقدم العدو حتى امتشقوا السلاح، واعتلوا الأسوار، وأعدوا خطط الدفاع سريعًا، وقام من يُحرض المؤمنين على القتال، ويرغب في الشهادة، ويزهد في الدنيا، وينفر من التثاقل إلى الأرض، وتمكن المجاهدون بهذا المستوى من الجهوزية العسكرية من صدكل محاولة لاختراق الحصن، وكلما أعاد الشيطان الكرّة ضُرب جنده بالحديد، وانتكسوا من جديد.

### وبقى النزال على هذا الحال أيامًا وأسابيع!.

وبدأ اليأس يسيطر على القوات الشيطانية، وأخذ الإحباط منهم كل مأخذ، حتى اضطر الشيطان لإعادة التخطيط والتدبير، وأخيرًا لاحت في ذهنه فكرة خطيرة! فكرةٌ كفيلة بنزع سلاح القوم من غير قطرة دم! بل وقادرة على إخضاع المجاهدين لتسليم أنفسهم بأنفسهم، في الذي يتردد في صدره يا ترى؟!.

<sup>(</sup>١) المختصر في الت<mark>فسي</mark>ر، تفسير <mark>سورة الأعراف ص (١٥٢)، والتفسير من إصدار مركز تفسير للدراسات القرآنية.</mark>

لما حلَّ الظلام جمع الشيطان جنده وقسَّمهم ثلاثة أقسام: فريق يركب الخيل، وفريق راجل يمشي، وفريق مدني لا سلاح معه، وأمر القسمين الأولين بالاختفاء عن المشهد بالكلية، والبقاء على جاهزية للهجوم، وكلَّف الفريق الثالث بإنشاء معالم حياة آمنة، من بيوت وسوق وحدائق وغير ذلك، ثم عقد مهرجانات غنائية صاخبة، فيها الأكل والشرب والله و والنساء والرقص، وهكذا!

وتابع المجاهدون ذلك باهتهام، وما إن اكتمل البناء حتى ارتفعت أصوات الغناء، ورأى المجاهدون تمايل النساء، ومظاهر الفرح والصخب، ولا يشكُّون أن ذلك خدعة، لكن مع استمرار الحال على ذلك أيامًا تراخوا ووضعوا السلاح بجانبهم، مع إمكانية امتشاقه بسرعة عند أي طارئ، ثم قرر عددٌ منهم النزول ليستكشفوا الأمر عن قرب، وعادوا يخبرون إخوانهم بأن القوم قرروا العيش في سلام، وأنهم ملوا الحروب، وهم في النهاية أهل لذات وشهوات لا أكثر ولا أقل!.

واستطاع هولاء من خلال الاحتكاك المباشر أن يستميلوا بعض المجموعات المؤمنة بالمال، ووعدوهم بإصلاح الحال، فعادوا يبشرون إخوانهم أن الله كفاكم القتال، وفتح لكم بابًا من الخير، وبدأت الوفود تتتابع في النزول، وآل الأمرُ بأكثرهم إلى الاختلاط بهم، ومؤاكلتهم، وحضور حفلاتهم على ما فيها من اختلاطٍ وفسادٍ وعورات، واقترفوا معهم السيئات!

وفي وسط هذا التساقط المظلم ما زالت هناك فئةٌ مؤمنةٌ ثابتةٌ تصدح فيهم: احذروا هؤلاء، لقد سقطتم في الامتحان، هذه حيلةٌ كبرى لإبادتكم، لكن صوت هذه الفئة خافتٌ في وسط صخب الكثرة الساقطة.

وصورة المشهد الآن أنَّ الكثرةَ نزلت في الميدان، وأن بقيةً صالحةً ما غادرت الحصن، وما زالت على العهد تحرس الثغور الموكلة ها.



وفجأة! يأمر الشيطان جنده الذين غيَّبهم عن الأنظار بالتقدم بسرعة البرق، وتتحرك القوتان الراكبة والراجلة وتتمكن من أبواب

الحصن ومنافذه، ويكتشف المؤمنون أنهم وقعوا في الفخ، واستدرجوا في كمين محكم، وأنهم مُقَتَّلون لا محالة، والكارثة أن السلاح عنهم بعيد، مسافة وقلبًا، فها عادت قلوبهم على عهدها من طلب الشهادة والإقبال على الجنة، وأين ما هم فيه الآن من وسخ الشهوات عما كانوا عليه من الطهارة والخشية وبيع النفوس رخيصة في ذات الله؟!!.

أذلّتهم المعصية، وجعلتهم ينتظرون قرار الشيطان فيهم، وقام الشيطان يقطع ذهولهم ويقول: لن أفتك بكم، ولكن سأشارككم في حصنكم!، فكادوا يرقصون طربًا من الفرح، لكنه قطع عليهم فرحهم قائلاً: إن شركتي ليست على التحديد، ولكن على الشيوع، بمعنى أني لن أجعل جزءًا من الحصن لي وجزءًا لكم، ولكن نتشارك في كل جزء فيه مناصفة، فلي في كل بيت وسيارة ومتاع النصف، ولكم كذلك، أما الأفراد الذين ما زالوا يحرسون ثغورهم فلن أخوض حربًا معهم؛ لأنهم على استعداد بالقتال بحيث لا أصل إلى واحد منهم إلا إذا قتل منا نفرًا، فهؤلاء لا سلطان لي عليهم إلا من المناوشات الخفيفة!.

ولم يملك القوم إلا الموافقة على هذه الشركة المجحفة، لكنها أهون في نظرهم من الطرد التام، وبدأت معالم هذه الشركة تظهر في الأموال والأولاد وعموم التصرفات.

فالمال مثلاً نصف ينفق في رضا الرحمن، ونصف في سبيل الشيطان، وقد يأتي من حلال، وهذا حتَّ الرحمن، لكنه ينفق في حرام، وهذا نصيب الشيطان.

الولد مسلمٌ على دين الرحمن، لكن تربيته على مبادئ الشيطان، فالذي ينظر في هويته يقول: إنه مسلم، والذي ينظر في أفعاله يقول: إنه شيطان!.



تجد الواحد فيهم يصلى امتثالاً لأمر الرحمن، لكن لا يجعل صلاته في المسجد تماشيًا مع رغبة الشيطان.

والذي يصلى في المسجد اتباعًا لحق الرحمن تجده لا يخشع في صلاته، أو لا يستفيد منها في ميدان حياته؛ فتجده يماطل في المعاملات المالية، أو يعتى والديه، أو يظلم زوجته وأولاده، أو يشرب الدخان، أو يقطع الأرحام، أو يحضر المسلسلات والأفلام، وينظر إلى الحرام، وربم صافح النساء، وحادث الفتيات، وكان ممن ينتهك محارم الله في الخلوات.

وبالجملة؛ فإنه يجتهد في إنجاز حقوق الله من الصلاة وطلب العلم والجهاد وغير ذلك من العبادات، لكنه يلتزم بالعقود التي أبرمها مع الشيطان، بحيث من ينظر إلى صفاته في الجانب الأول يشهد له بالخيرية والفضل، ومن ينظر إلى خصاله في الجانب الآخر يعتقد أنه من شرار الخلق، اجتمعت شخصيتان متقابلتان متعاكستان في جشةٍ واحدة!.

والآن بعد أن اطلعت على طرفٍ من السياسة الشيطانية في غواية الناس ناشدتك الله؛ هل هناك مكرٌ صادر عن مخلوق أعظم من هذا المكر؟! هل هناك استدراج أنكد من هذا الاستدراج؟! هل هناك ازدواجية أشأم من هذه الازدواجية التي تفرزها هذه السياسة؟!.

وبعد؛ فإنَّ مجملَ هذا المشهد التمثيلي ما هو إلا محاولةُ تقريبِ ميسرِ للإجمال الوارد في آيات الإسراء:

﴿ وَٱسْتَفْزِزْ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُ م بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ في ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِيدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّاغُرُولًا ١٤ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ وَكَفَى بِرَبِّكَ وَكِيلًا ﴾ [الإسراء: ٦٤، ٦٥].

بِالله عليك أعـد تـلاوة الآيتين مسـتحضرًا المشـهد العسـكري الفائـت، ومتأمـلاً روعة التعبير وعظمة التصوير!.



إنَّ الآية الأولى تقول: استفز الشيطان العباد الصالحين من أماكنهم بصوت الشهوات والغناء (١)، واستدرجهم به من حصنهم إلى العراء، حتى إذا صاروا ببعد عنه وعن أسلحتهم أجلب عليهم بقواته الراكبة والراجلة (٢)، وأخذ يملي عليهم شروط عقد الشركة معهم، ويعدهم بأن لهم النصرة على من أرادهم بسوء وشر (٣).

ولعل أشد الوعود هو إغراء الوعد بالعفو والمغفرة بعد الذنب والخطيئة، وهي الثغرة التي يعز عليه غزوها من الثغرة التي يعز عليه غزوها من ناحية المجاهرة بالمعصية والمكابرة، فيتلطف حينئذ إلى تلك النفوس المتحرجة، ويزين لها الخطيئة وهو يلوح لها بسعة الرحمة الإلهية، وشمول العفو وللغفرة (أ)؛ لئلا تتحسس من الذنب والمعصية، ومن أدلة ذلك قول إخوة يوسف: ﴿ القَّالُولُ يُوسُفَ أُولُ المَّاكِمُ وَجُهُ أَبِيكُم وَالمَاكِم وَمَه وَعَلَى مَن بني إسرائيل: ﴿ وَفَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِ مَنْ مَا لَا عَن بني إسرائيل: ﴿ وَفَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِ مَا مَاكُولُ وَلَا الله وَالله وَالله وَلَا الله وَلَا الله وَالله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَالله وَلَا الله ولَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَالله وَلَا الله ولَا الله ولا الله ولا الله ولا اله ولا الله وله ولا الله ول

لكن فئة من الناس لم يكن للشيطان فيهم نصيب، ولا له عليهم سلطان، وهم الذين تناولتهم الآية الثانية، أولئك الذين حفظوا أمر الله في أنفسهم فحفظهم الله يوم اللقاء، مكر الله لهم أعظمُ من مكر الشيطان وحزبه بهم، أولئك ذخائر الله الذين تحدث عنهم الرافعي فقال وأحسن القول: إن عباد الله الصّالحين في تاريخ الشياطين كأسهاء المواقع التي تنهزم فيها جيوش المقاتلين (°)!.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري (۱۷/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>۲) تفسير <mark>الزمخشري (۳/ ٥٣١).</mark>

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (٧١/ ٤٩٥).

<sup>(</sup>٤) في ظلال القرآن لسيد قطب (٥/ ٣٣).

<sup>(</sup>٥) وحى القلم للرا<mark>فعي (٢/ ٥٥١).</mark>



ولو استعرضنا الآن نتائج المعركة لوجدنا سيطرة شيطانية تامةً على الكثرة من الناس، وهذا يجعلنا نعترف أنه نجح في تهديده بالاستيلاء علينا، والذي قصَّهُ الله علينا في قوله جل شأنه:

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَ ۚ كَ وَاسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ قَالَ ءَأَسْجُدُلِمَنْ خَلَقْتَ طِينَا ۗ قَالَ أَرَءَيْتَكَ هَـٰذَا ٱلَّذِى كَرَّمْتَ عَلَىَّ لَبِنْ أَخَرْتَنِ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَــَمَةِ لَأَحْتَنِكَنَّ ذُرِيَّتَهُۥ إِلَّا قَلِيلًا﴾ [الإسراء: ٦١، ٦٢].

لأحتنكن ما تحت هذا التوعد من المعنى يا ترى؟.

إن أصل الاحتناك هو الاستيلاء على الشيء، يقال: حنك فلانٌ الدابة.. إذا وضع في حنكها أي في ذقنها الرَّسَن ليقودها به(١).

وذلك أن العادة أنَّ الرجل إذا أراد أن يقود دابةً فإنَّه يجعل في حنكها اللجام الذي مُقدَّمُه الحديد، فإذا قادها وشد اللجام ضغط الحديد على السقف الأعلى للفم، فتشعر الدابة بألم شديد، وعندئذ تتحرك بأي إشارة من سائقها ليترك شد اللجام، فإذا شعرت أنه يشد من الجهة اليمنى تحركت يمينًا، أو اليسرى تحركت شالاً.

والشيطان هنا يضغط على الإنسان بحبلي الشهوات والشبهات، ويستغل عنف الشهوة المركب فيه في قيادته كالدابة، وعندئذ يصبح يتحرك بحركة الشيطان، ويبالغ في الانسلاخ من الأحكام، واقتحام الحرام، وقد عبر صاحب الظلال عن هذا التهديد بقوله: أي: فلأستولين عليهم وأحتويهم وأملك زمامهم، وأجعلهم في قبضة يدي أصرف أمرهم (٢).

<sup>(</sup>١) الوسيط لسيد طنطاوي (١/ ٢٦٥١) بترقيم المكتبة الشاملة.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن لسيد قطب (٥/ ٣٢).



فيريد الشيطان عبر الشهوات أن يمتطي الإنسان امتطاء الحار!.

والله إنَّ الإنسانَ ليشعر بالوجع وهو يتابع سياسة الشيطان في إغوائنا، ومع ذلك فإني أصارحك القول: إن الشيطان نجح نجاحًا مدهشًا في خطته، اقرأ إن شئت قول الله تعالى: ﴿وَلَقَدْأَضَلَّ مِنكُمْ جِيلَّاكَ يُرِيلًا أَفَالَمْ تَكُونُواْتَعُقِلُونَ ﴾ [يس: ٦٢]، وقوله تعالى:

﴿ وَلَقَدُ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ وَفَأَتَّ بَعُوهُ إِلَّا فَرِيقَاهِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَمَاكَانَ لَهُ وَعَلَيْهِمِ مِّن سُلَطَنٍ ﴾ [سبأ: ٢٠، ٢٠]!.

هذا الفريق اليقظ الثابت يرفع الرأس، ويبهج النفس، هو الذي تلقى أمر الله بالانقياد والإذعان إذ قال: ﴿ يَبَنِي َ ادْمَلاَيَفْتِنَذَّكُو ٱلشَّيْطَنُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُوَيْكُو فِنَ ٱلْجَنَّةِ يَكُو عُنَّهُ مَالِبُويَهُ مَالَوَ وَتِهِمَا ﴾ [الأعراف: ٢٧].

إن هذا الفريق العظيم الذي تعالى على الشهوات، وجعلها تحت قدميه، وهو الذي عناه عبد القادر الجيلاني بقوله: مَا لِلأقوياء والشَّهوات؟ إِنَّمَا خُلِقَتِ الشَّهوات لِلضعفاء (١)(٢)!.

هذا الفريقُ ليس معصومًا بالمناسبة، لكن الخطأ عنده عارضٌ لا أصلي، فخطؤه لا يرقى لا تفاقِ دائم مع الشيطانِ حتى يعد داخلاً في عقد الشركة التي ذكرناه آنفًا، ولهذا من علامة المنتمي لهذا الفريق أنه لا يبرر ذنبه، ويتوب عن قريب كلما أخطأ، حاله كما قال الله: ﴿إِنَّ ٱلنِّينَ ٱتَّقَوْ إِذَا مَسَهُ مُطَنِيفٌ مِّنَ ٱلشَّيَطُنِ تَذَكُو لُفَإِذَا هُم مُرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠١].

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء للذهبي (٢٠/٤٤٤).

<sup>(</sup>٢) واضح أن الشهو<mark>ات تعتري الأقوي</mark>اء والضعفا<mark>ء، لكن المراد أن من يتبعها هم الضعف</mark>اء.



بقي أن أشير إلى أن الشيطان قد يسلك سبيل التدرج في زرع بنور الشهوات في القلب، فمن أراد أن يوقعه في مستنقع الأفلام الإباحية يبدأ معه بمسلسل أكثره نافع، وفيه سمٌ قليل ناقع، يتمثل في وجود بعض المتبرجات، وبعض المقاطع التافهة، ويصبح من الناس من يدافع عنه بحجة كمية الصلاح التي فيه، فإذا استقرت نسبة السم في الجسد انتقل لمسلسل أكثر فسادًا وأقل صلاحًا، ويبقى هكذا يستسيغ السم مرة بعد مرة حتى يجد إيانه مسمومًا كله، ولهذا قال ربنا الكبير المتعال:

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَيِّعُواْخُطُوَتِ ٱلشَّيْطَنِ وَمَن يَنَّيِّعْخُطُوَتِ ٱلشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ رِيَاْمُرُ بِٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وُمَازَكَى مِنكُومِّنَ أَحَدٍ أَبَدَ اوَلَكِنَّ ٱللَّهَ يُرَكِّى مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [النور: ٢١].





# © المطلب الرابع بين الشهوات والشبهات

تتوزع مادة الإيمان على قلب الإنسان وعقله، ويتسلل الشيطان لإفسادها في القلب عن طريق حبل الشهوات، وفي العقل عن طريق حبل الشبهات.

وفي ظني أنَّ من أعظم مواد الشهوات التي يتوسل الشيطان منها اليوم لذلك فتنة المرئيات الإباحية التي تبدأ رحلتها من النظر الحرام، كما أن من أعظم الشبهات التي يُعكر بها مادة الإيان الساكنة في عقول الشباب فتنة الأفكار الرديئة التي تجتاح اليوم العالم الإسلامي.

وأصل العلاج في الشبهات أن يكون بالعلم، وأصله في الشهوات أن يكون بالصبر، ولا نستطيع تجاوز ذلك في الجرعات المقدمة للمُصاب مهما حاول التفلت منهما.

ومن مهات الفقه في هذا الموضع أنَّ الشبهات تحتاج إلى لين عند العلاج؛ لأن الشدَّة تزيدها عنادًا وقوة، وإنها ترفع بالعلم والحجة والبرهان، وأن الشهوات تحتاج إلى شِدَّة؛ لأن الرفق يزيدها ألفة واستئناسًا، وزوالها يكون بإزالة المغريات، وقطع التواصل، وتعظيم الخالق سبحانه، وذلك يحتاج إلى صبرٍ ومكابدة.

والآن نتحول لمسألة عظيمة النفع لو نُهمت جيدًا، وهي مسألة العلاقة بين الشهوات والشبهات، والذي ظهر لي أن هناك صلة رحم بينها، وتفصيل ذلك:

إنَّ الذي يقترب من مستنقع الشهوات ويغرق في وحله لا يعجبه أن ينظر إليه الناس أنه عاص، وأنه منتكس، وربما لم يحب أن ينظر إلى نفسه أنه كذلك،



فإذا شعر بضغط الشهوة عليه بدأ يفكر في مخارج تريحه؛ كأن يبحث عن قولٍ فقهي، أو فتيا من شيخ يبرر بها موقفه، ويُسوِّغ صنيعه، ومن مظاهر ذلك اليوم ما تراه من الحملة التشكيكية في حرمة الغناء والمعازف والاختلاط بين الشباب والفتيات ومصافحة النساء وغير ذلك.

بل إنَّ الذي يتوغل في وحل الشهوات أمتارًا بعيدة يصل به التفكير إلى التمرد على فكرة التحريم الشرعي أصلاً، ويبدأ يتهم الطرح الشرعي بأنه من التشدد، فهو يؤصل لانسلاخه من الأحكام والقِيم والأخلاق عبر هذه التهمة المريحة، ويبقى في نظر الناس سالمًا من الذنوب والعيوب.

وقد لخَّص الشيخ عبد العزيز الطريفي فرج الله عنه خطة هؤلاء بقوله: تثبت الشبهات على أرض الشهوات، يشتهون شيئًا ثم يفعلونه، فإذا انتُقِدُوا.. شرعوا الشهوة لتكون شبهة فيسلموا من النقد(١١).

والحق أنَّ هذه النفسية التي تشبَّعَت بهذه الشبهة ليست نفسية تائب معترف بها اقترف، وتلح على الله أن يغفر لها، ولذلك يقول الشيخ الطريفي أيضًا: يريد الله من المذنب أن يستغفر، ويريد المفسدون أن يذنب، ولا يرى أنه أذنب، ﴿وَٱللَّهُ يُرِيدُ أَنَ يَتُوبَ عَلَيْ كُمُ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ يَتُعُونَ ٱلشَّهَوَاتِ أَن تَمِيلُواْمَيْ لَا النساء: ٢٧] فقوله: «ولا يرى أنه أذنب» ألصق بالشبهة.

إذن؛ فضغط الشهوات هو من أدخله في نفق تشوش عنده فيه بَثُّ اليقينيات، وتخلخل فيه حبلُ القطعيات، وربا كان مصحوبًا بتوهم البحث عن الحق واليقين، لكنَّ التشخيصَ الصحيحَ أنَّ عقلَهُ ما صار مستودعًا للشبهات إلا لما غرق في مستنقع الشهوات.

ولا يكاد ينقضي عجبك -والله- من ذلك الدعاء الذي أحسن استنباط معناه

<sup>(</sup>١) أسطر من الن<mark>قل و</mark>العقل وا<mark>لفك</mark>ر للطريفي ص<mark> (٣٥٣).</mark>



الإمامُ الحريري صاحب المقامات المشهورة، والذي من جماله تشتهي أن تجوب به المنابر، وتصدح به في المنائر، وذلك في قوله:

«ونعوذ بك اللهم من سَوْق الشهوات إلى سُوق الشبهات(١٠)»!.

فلا يوجد شبهة في الواقع إلا وقد خرجت من رَحِم شهوة، ولهذا قد ينفق بعض الإخوة أوقاتهم في رد الشبهات، وأصلُ الدَّاء في منطقة الشهوات، ومن ذلك قوله تعلى عن المشركين: ﴿وَإِذَا فَعَلُواْ فَحِشَةً قَالُواْ وَجَدُنَا عَلَيْهَا ءَابَاءَنَا وَاللَّهُ أَمَرَنا بِهَا قُلْ إِنَّ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءَ أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٨].

ثم إنَّ هذه الشبهة تمارس دورًا قبيحًا في تثبيت الشهوة وتعزيزها، فالشبهات بمثابة البيئة الخصبة التي تترعرع فيها الشهوات، وتجعلها متجذرة صلبةً صعبة القلع.

فتأمل بالله عليك؛ الشهوات تدفع للشبهات، والشبهات تمكن للشهوات، لكن هذا التشابك وإن ظُن تعسرُ فكاكِ صاحبه إلا أنه لا يصمد -والله- أمام النصوص التي تخلع القلوب، وتأخذ بالألباب، وتُطير النعاس من الأجفان، فإذا نزلت دموع التوبة غارت في جوف الإنسان حتى قلعت كل جذر تعب الشيطان في غرسه، ولهذا كان من أعظم حلول الشبهات بعد برهان العلم تقليلُ الشهوات، وتكثيرُ الحسنات، وتقليلُ السيئات، والاستغفار الكثير المتكرر آناء الليل وأطراف النهار.

وقبل أن نأخذ طريقنا إلى ختام القول هنا أبين أنَّ بعضَ الناس يدفعه ضغط الغريزة إلى التفكير أن الله لا بد أن يعذره بها هو فيه، حتى في المعاصي المجمع على تحريمها؛ كالنظر الحرام، والتي حُسم القول فيها، حتى قال ابن القيم بشأنها:

والثابت أنه لا عذر لأحدٍ في معصية الله ومخالفة أمره، وإلا فعلى ماذا يستوجب العقوبة واللوم(٢)!.

<sup>(</sup>۱) مقامات الحريري ص (۲).

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين لابن القيم (١/٩/١).



لكنه اهتزاز الإيمان في الإنسان؛ لكثرة الشبهات التي يبثها أولياء الشيطان. والذي أبتغي التنبيه عليه أن من وسوست صدره بمثل هذه الأفكار لا ينبغى أن يُتشدد معه، بل يترفق به، فشره ناتج عن ضعف تقوى لا عن قناعة بذنب.

ومثل هذا يذكر له من تعظيم الخالق الآمر ما يحمله على تعظيم الأوامر، وأن هذه الدنيا جُعلت محلًا للاختبار، وشأن الاختبار أن يكون شاقًا، ومن رحمة الله بعباده أنه جعل هذه المشقة محتملة؛ إذ لم يكلف النفوس إلا وسعها وطاقتها.

وسياسة الأمر والنهي منسجمة تمام الانسجام مع قانون الجزاء بالجنة والنار في الآخرة، وجرعات الشوق للجنة تستفز الإنسان ليعمل الصالحات؛ إذ «من عرف أجور الأعمال هانت عليه في كل الأحوال»، وأخبار الخوف من النار تخمد في الإنسان حب الانحدار في أودية الآثام.

وأنى لشابٍ يلتمس لنفسه الأعذار في اقتحام الأوزار وهو يرى خروج أبيه آدم الله من الجنة لما انبسط فأكل أكلة واحدة لم يؤذن له فيها، مع أنه صفي الله ونبيه، وخَلَقَهُ بيده وأسجد له ملائكته!.

بالله عليك هل تأملت يومًا شعور أبينا آدم ه وهو يُزج من سماءٍ إلى سماءٍ حتى أُوقِع بالأرض؟!(١) ثم يتنزل القرآن يأسف لضعف عزيمته في الأمر ﴿وَلَقَدَّ عَهِدُنَا إِلَى ءَادَمَمِن قَبَلُ فَنَسِى وَلَمْ يَجَدُ لَهُ وَعَزْمًا ﴾ [طه: ١١٥].

هل شعرت بنبي الله يونس هلا غضب غضبة واحدة في غير موضعها، فحبسه الله في بطن الحوت في ظلمات ثلاث في قعر البحار، وغيَّر اسمَه فعال: ﴿وَذَا ٱلنُّونِ إِذَ ذَّهَبَ مُغَضِبًا ﴾ [الأنبياء: ٨٧] فنسبه إلى سجنه (٢)، ثم قال لنبينا: ﴿فَاصْبِرْ لِحُكْمٍ رَبِّكَ وَلَاتَكُن كَمَاحِ الْخُوتِ ﴾ [القلم: ٤٨].

<sup>(</sup>١) منهاج العابدين إلى جنة رب العالمين للغزالي ص (٢٠٦)، ونص كلامه: "وأمر الملائكة الذين حملوا سريره يزجونه من سماء إلى سماء حتى أوقعوه بالأرض".

<sup>(</sup>٢) منهاج العابدي<mark>ن إل</mark>ى جنة ر<mark>ب الع</mark>المين للغزالي ص (٢٠٨).



والمقصود أنَّ العبدَ إذا أذنب لا يشتغل بالتبرير، ولكن بالاعتراف بالتقصير، وإرادة التغيير، والاستغفار الكثير، فإذا تم ذلك فأدعك تتمتع بقول ربنا المتعال الكبير: ﴿وَمَن يَعْمَلُ سُوَءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ و ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ غَفُولًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: ١١٠].

وهذه الآية تُعالج لنا شبهةً أخرى يقع فيها نمطٌ من الناس، يدفعهم ضغطُ الشهوات، والوقوع في دَرَكِهَا مرة بعد أخرى إلى الشعور أن الله لن يغفر لهم..

وذلك أنَّ العبد إذا تكرر منه الذنب استغل الشيطان شدة ندمه على مقارفته إلى غرس بذرة القنوط من رحمة الله، وأنه ليس أهلاً لفضل الله ولا توفيقه، وأن الله لن يفتح له باب التوبة والرحمة، وأن غيره قد وفقه الله له دونه!.

وهكذا تبدأ موجة مرعبة من سوء الظن بالله تعالى، وربها أخذته دوامتها إلى الانسلاخ من المواطن الصالحة التي استعمله الله فيها؛ كالعلم والدعوة والجهاد، بحجة أنه فاسد لا يصلح لها، ويبقى يتجنب الطاعات التي تعليه وينحدر هابطًا في سفح الأعهال التي ترديه، وما نجح الشيطان في إلجامه إلا من شبهة عدم صلاحه لمغفرة الله ورحمته، وقد عطّل بهذا اليأسِ النكدِ رحمة الله التي هي أعظم صفاته وأجلُها، وأنه كان يتوجب عليه الموازنة بين الخوف والرجاء، وبين محاسبة النفس على خطئها وديمومتها في الطاعات التي أمر الله بها، وأنه ما كان ينبغي أن يتوقف قطار الحسنات ولو استمر مسير قطار السيئات؛ فليس من شروط صحة الطاعات توقف الخطيئات.

أما ذاك الذي يقترف السيئات عن قصدٍ وجرأة، وكلما نُصح تعلل بأنَّ اللهَ غفورٌ رحيم، في نفسيةٍ متساهلةٍ تُفْضِي للمزيد من المنكرات فهذا سأخصه بكلام منفردٍ في المطلب الأول من المبحث الأخير من الكتاب إن شاء الله تعالى.



## © المطلب الخامس ©

### فقه التعامل مع الذنب

اعلم أنَّ العلمَ بهذا المطلب عظيمُ النفع، والجهل به عظيمُ الضرر، وأذكر هنا ستة معالم من فقه التعامل مع الذنب، دونها بين يديك أحسن الله إليك:

### المَعْلمُ الأول:

يشترك الناسُ في أصل الذنب، ولا يخلو منه أحد، كم سيأتي برهانه، لكنهم بعد ذلك يفترقون افتراقًا كبيرًا في الكمية والنوعية والحال.

أمّا الكميّة فمن النّاسِ من لو أُحْصِيت ذنوبه لكان يعصي الله في الأسبوع مرة، ومنهم من يعصي في الساعة مرة، ومنهم فوق دلك، ومنهم دون ذلك، ومنهم من أحاطت به خطيئته، فهو متدنسٌ بها حتى أذنيه، فهي تلجمه إلجامًا.

وأما النوعية فمن النَّاسِ من يقترف الصغائر، ومنهم من يقتحم سُورَ الكبائر، ومنهم من يقتحم سُورَ الكبائر، ومنهم من يتوغل حتى يصل إلى المُوبقات المهلكة، وهي كبائر الكبائر، ومن الناس من تكون الكبائر عنده أصلية؛ كالزنا والعياذ بالله، ومنهم من تكون بتكرار الصغائر؛ كالنظرة المحرمة؛ إذ الصغيرة إذا انضمَّت لمثلِها، وتكرر ذلك منه صارت بمنزلة الكبرة.

وأما الحال فمن الناس من يتبع الذنب بتوبة، ومنهم من يتبعه بذنب مثله، ومنهم من يقع فيه عن جرأةٍ وقلةِ



مبالاة، ومنهم من يأتيه ولا يصر عليه، ومنهم من يفعله ويصر عليه، ويكرره حتى يرسخ في قلبه ويألفه، ويبقى كذلك حتى لا يقدر أن يصبر عنه، وإن لم يجد فيه لذة، لكنه مر الفراق.

ومن النَّاسِ من يعصي في السر، ومنهم من يجاهر بالذنب، ويتبجح به، ويدعو إليه، ومنهم من يتحرى ألا يعصي في الأماكن الفاضلة كالمساجد، ولا الأزمنة الفاضلة؛ كرمضان والأشهر الحرم، ومنهم من يقتحم الحدود كلها من غير اكتراث بزمانٍ ولا بمكان.

ومن الناس من يتعامل مع الصغائر كأنها كبائر، من فَرَطِ تعظيمه لربه، ومنهم من يتعامل مع الكبائر كأنها صغائر، من فرط استهانته بأمر ربه، نعم؛ من الناس من يرى ذنبه ولو كَبُر كذبابة وقعت عليه، فحرك يده يطردها، ومنهم من يرى ذنبه كصخرة رابضة على صدره، يبكي لذنب مظنون، فهل يستوي مع من يضحك بعد ذنب متيقن!

والله لو كانوا يعقلون لضحكوا قليلاً ولبكوا كثيرًا، لكنهم في غفلة معرضون.

إنَّ الدمعاتِ النبوية التي نزلت عقب تنزل آيات الأنفال التي تُخطِّعُ قبول الفدية في أسرى بدر -مع أنَّ النبيَّ عَيْ ليس آثاً قطعًا لإقدامه عليها مشورة واجتهادًا له لي السند المتصل الذي يُعزز منهج الخشية الذي نراه في الطلائع الشبابية المؤمنة الجديدة، ترى الواحد فيهم يحيط به الغم على ورد قرآنيٌّ فاته، أو ركعاتٍ نام عنها، تراهم خاضعين خاشعين تفيض أعينهم من الدمع حزنًا على ما فاتهم، وهذا -وربي- لا يتأتى إلا ممن سكنت مهابة الله في قلبه، وعظمت عنده الأوامر لما عظم عنده الآمر.

فالناسُ -إذن- طبقاتُ ومراتبُ في ذلك، والمقطوع به أنَّ كل تفاوت بين العباد في ذلك يقابله حساب من الله، ولو قلّ ذلك التفاوت، اقرأ في ذلك قرآنًا بالحق نزل:

تحصیل المرام

﴿ وَنَضَهُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيكَمَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسُ شَيْعًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةِ مِّنْ خَرْدَلِ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَسِبِينَ ﴾ [الأنبياء: ٤٧]، واقرأ أيضًا: ﴿ فَنَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَوُ وَكِن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَوُ وَ ﴾ [الزلزلة: ٧،٨].

ويناء على ذلك؛ فالإنسانُ العاقلُ يجاهد نفسه أن يُقِلَ من الذنوب جدًّا، وإن وقع فلا يتجاوز الصغيرة، ولا يكون اقترافها عن جرأة، ولكن عن ضعف، ويتبعها بتوبة عاجلة، ويستر على نفسه، ويستغفر، وقد جاء عند ابن ماجه في سننه عَنْ أَي هُرَيْرَة هَ فَ أَنَّ رَسُولَ اللهَّ عَنْ قَالَ: "إِنَّ المُؤْمِنَ إِذَا أَذْنَبَ كَانَتْ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ فِي قَلْبِهِ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ صُقِلَ قَلْبُهُ (۱)، فَإِنْ زَادَ زَادَتْ، فَذَلِكَ الرَّانُ الَّذِي ذَكرَهُ اللهُ فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ صُقِلَ قَلْبُهُ (۱)، فَإِنْ زَادَ زَادَتْ، فَذَلِكَ الرَّانُ الَّذِي ذَكرَهُ اللهُ وَي كِتَابِهِ: ﴿ كَلَّرَانُ كَانَ قُلُومِهِم مَّا كَافُولُ يَكِيمُهُونَ ﴾ (۱). حسَّنَهُ الألباني.

إذا تبيَّن هذا فأعودُ إلى البرهنةِ على ما تقرَّرَ من اشتراك النَّاسِ في أصل الذنب، وعدم خلو أحدٍ منه، وذلك بالاتكاء على شهادة الواقع، ومن قبل ذلك بما ورد من أدلة صحيحةٍ صريحةٍ في ذلك، فهذا ربنا العظيم يقول في الحديث القدسي:

«يَا عِبَادِي إِنَّكُمُ تُخْطِئُونَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ، وَأَنَا أَغْفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيعًا، فَاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِرْ لَكُـمْ..»<sup>(٣)</sup>.

وهذا نبينا ﷺ يصرح بذلك قائلاً: «كُلُّ ابْنِ آدَمَ خَطَّاءُ، وَخَيْرُ الْخُطَّائِينَ التَّوَّابُونَ»(٤٠).

ويقول في حديثٍ أصرح منه، وكم ترددت في إيراده؛ خشية أن يفهمه أحدٌ على غير وجهه، لكني آثرت ذِكْرَهُ، وأعوذ بالله من سوء فهمه، يقول النبيُّ: «مَا مِن

<sup>(</sup>١) صقل قلبه أي جلاه، والمعنى: نظف وصفًى مرآة قلبه؛ لأنَّ التوبةَ بمنزلة المصقلة تمحو وسخ القلب. انظر: مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح للمباركفوري (٨/ ٤٢).

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (٤٢٤٤)، والآية في سورة المطففين رقم (١٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، رقم الحديث: (٦٧٣٧).

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي، رقم الحديث: (٢٤٩٩). حسنه الألباني.



عبدٍ مؤمنٍ إلا ولَهُ ذَنبٌ يَعتَادُهُ الفَينَةَ بَعْدَ الفَينَةِ، أو ذنبٌ هُوَ مُعْدَ الفَينَةِ، أو ذنبٌ هُوَ مُقيمٌ عليه لا يفارقه حتَّى يُفَارِقَ الدُّنيَا، إنَّ المؤمنَ خُلِقَ مُفْتَنَا توابًا نَسِيًّا، إذَا ذُكِّر ذَكَر (''. صححه الألباني.

فالحَدِيثُ ينطقُ بأنَّ الإنسانَ لا بدأن يقع في الذنب الحين بعد الحين، فلا عصمة لأحدٍ، وفي نفس الوقت لا عذر له في ذلك كما مرَّ، لا سيما وأنَّ قولَ النبي على هذا من الأمر القدري لا الشرعي، بمعنى أنَّه يتكلم أنَّ الخطأ سيحصل في علم الله، لا أن العبد مطالبٌ بفعله ليثبت وقوعه، بل مع استفراغ وسعه في العصمة منه إلا أنه سيقع لضعفه، ولتحتم وقوع ذلك منه فتح الله له باب التوبة، ووعد بقبولها تفضلًا منه سبحانه، فقال جلَّ شأنه: ﴿وَهُو ٱلَّذِي يَقَبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعَعُواْ عَنْ السُوري: ٢٥].

وقوله: «إِنَّ المؤمنَ خُلِقَ مُفْتَنَّا»؛ أي ممتحنًا يمتحنه الله بالبلاء والذنوب والفتن كثيرًا.

وقوله: «توابًا نَسِيًّا، إذا ذُكِّر ذَكر»؛ أي يتوب ثم ينسى فيعود ثم يتذكر فيتوب وهكذا(٢)، فمن دلائل الإيهان التي يقررها الحديث أنَّ العبدَ المؤمنَ كثير التوبة، قد ينسى ويذنب، لكنك إذا ذكَّرته بالله ووعظته تذكَّر واتعظ.

وبخصوص موضوعنا الذي نناقشه في الكتاب نجد النبي عَلَيْ يقول بوضوح لا لبس فيه: «كُتِبَ عَلَى ابْنِ آدَمَ نَصِيبُهُ مِنَ الزِّنَا، مُدْرِكُ ذَلِكَ لاَ تَحَالَة، فَالْعَيْنَانِ زِنَاهُمَا البَّطْشُ، وَالْيَدُ زِنَاهَا الْبَطْشُ، وَالنَّظَرُ، وَالأَذُنَانِ زِنَاهُمَا الإسْتِهَاعُ، وَاللِّسَانُ زِنَاهُ الْكَلاَمُ، وَالْيَدُ زِنَاهَا الْبَطْشُ، وَالرِّجْلُ زِنَاهَا الْفَرْجُ وَيُكَذِّبُهُ» (٣).

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير للطبران، رقم الحديث: (١١٨١٠).

<sup>(</sup>٢) التيسير بشرح الجامع الصغير للمناوي (٢/٦٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، رقم الحديث: (٦٩٢٥).



يقول الإمام النووي شارحًا: إنَّ ابنَ آدم قُدَّر عليه نصيبٌ من الزنا، ومن النَّاسِ من يكون زناه حقيقيًّا، ومنهم من يكون مجازًا بالنظر الحرام، أو باللمس أو القبلة أو الفكر بالقلب، والفرج يحقق ذلك الزناحقيقة، أو يكذبه بألا يفعل (١).

وأصلُ زنا الفرج زنا البصر، فالعينان له قائدان، وإليه داعيان (٢)، كما قال الشاعر:

كل الحوادث مبدؤها من النظر ومعظم النار من مستصغر الشرر

نعوذ بالله من موجبات غضبه وسخطه ومقته.

### المعلم الثاني:

تقدم قريبًا أن الشريعة تدعو إلى تفعيل قطار الحسنات حتى لو استمر مسير قطار السيئات، وقد أحسن الشيخ أحمد سالم(٣) إذ قال: الباب الأعظم للشيطان ليس أن تقع في الذنب؛ بل أن تهجر الطاعة، وتصير الذنوب لك حالاً دائمة..

فالذنب يتركك في حالة وهاء نفسي، يختلط فيها احتقار النفس بتخلي حفظ الله عنك، ما يقود للاسترسال في ذنوبٍ شتى، ويقود للمصيبة الكبرى حقًا؛ وهي ترك الطاعات..

فالمعصية تُفقدك الثقة بنفسك، وتُحدث خللاً في الجهاز المناعي، وهذا هو الأصل الذي يندرج تحته ما يُذكر من أنَّ من عقوبة الذنب الذنب بعده، فالحالة النفسية التي هو عليها هي مِفتاح القنوط، لكنها ليست حالاً لازمة، وإلا لما قال النبي: "وَأَتبع السَّيِّئَة الحَسَنة تَمْحُها»(٤).

<sup>(</sup>١) شرح النووي على مسلم (١٦/١٦).

<sup>(</sup>٢) التيسير بشرح الجامع الصغير للمناوي (٢/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٣) باحثٌ في العلوم الشرعية، وهو مصري، مشتغلٌ بالتدريس والتصنيف، من مؤلفاته: السبل المرضية لطلب العلوم الشرعية، وصورة الإسلامين على الشاشة.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذ<mark>ي، رق</mark>م الحُدي<mark>ث: (١٩٨٧). وقد ح</mark>سنه ا<mark>لألباني.</mark>



والمقصود أنَّ من منهجيات التعامل مع الذنب -غير الركض إلى الاستغفار والتوبة- الفزعَ إلى الطاعات، والذي يعد أصلاً عظيمًا في العلاح، فتصنع لك مسادًا ثابتًا للطاعة، لا بتأثر بهقهعك في الذنب، م

العلاج، فتصنع لك مسارًا ثابتًا للطاعة، لا يتأثر بوقوعك في الذنب، مع الحرص على عدم الاسترسال في ذنوبٍ أخرى، فلا تكن كمن وجد في بيته حشرةً ففتح النافذة لتتسرب منها سائر أنواع الهوام. ا.هـ.

وهذا الأصل يشهد له قول الله تعالى: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّلَوَةَ طَرَفِي ٱلنَّهَارِ وَزُلْفَامِنَ ٱلنَّيْلِ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّاتِ ذَلِكَ ذِكْرَى لِلذَّكِرِينَ ﴾ [هود: ١١٤]، فدعا لفعل الحسنات بعد السيئات، وبناءً عليه؛ في يُطلقه بعض الدعاة من أنَّ من أذنب فلينتظر ذنبًا بعده عقوبةً له ليس بجادةٍ تربوية في العلاج، بل من السهل أن يفعل الإنسان الذنب ثم يترك، ويفعل الحسنة الماحية له، ويعود إلى عهده الجميل من الاستقامة، والله أعلم.

### المعلم الثالث:

مكابدةً تركِ الذنبِ فيها عناءٌ وأي عناء، لكن هذا المقدار من العناء أقل منه بعد التورط بالذنب، ونية العودة بعده مع وجوب تحمله، فكل خطوة تخطوها في نفق المعصية تزيدك ضعفًا، ويكون ثمن الرجوع أغلى.

ولذلك من رحمة الله بعباده أنه حرَّم عليهم مقدمات الزنا؛ كالنظر الحرام ومصافحة النساء والخلوة بهن، لأن مشقة الصبر عن الدخول في هذه المرغوبات هي أخف بكثير من أن تنجر إليها، ثم تريد الخروج الآمن؛ وذلك لضعف السيطرة في هذه المنطقة.

ولهذا من علامات الشاب الذكي أنه يرفض دخول هذا «المربع الملغم» أصلاً، ولو اتُّهِمَ بالتشدد؛ لأنه يتبع السياسة الشرعية القائمة على ضبط نفسه في القليل؛ إنقاذًا لها من مواجهة الثقيل.



ولو دخل فإنه يجعل الخطوة الأولى هي سقفه الأعلى، فلا يتادى؛ لأن كل خطوة يتقدمها سيدفع مقابلها مقدارًا كبيرًا من العناء والبلاء، وبهذا يكون ممن عمهم قول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّعَوَّا إِذَا مَسَّهُمْ طَلَيِفٌ مِّنَ ٱلشَّ يَطَانِ تَذَكُّرُولَ فَإِذَاهُم مُّبْصِرُونَ ﴾ [الأعراف:٢٠١]، والله الموفق وحده.

### المعلم الرابع:

لا يجوز أن يصل الشعورُ بخطرِ النَّنبِ إلى اليأس، فإنهِ ﴿لَايَايْصُ مِن رَّوْحِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ [يوسف: ٨٧]، ﴿ وَمَنْ يَقْنَظُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّدِيٓ إِلَّا ٱلضَّهَ ٱلَّونَ ﴾ [الحجر: ٥٠].

ومما يعين على ذلك أن يعلم الإنسان أنَّ الذنبَ هو جزءٌ من حياته، وليس كل حياته، وبقية أجزاء الحياة مليئة بالحسنات والإنجازات، ولهذا يقول الشيخ الطريفي:

ترديد النفس لهزائمها ومواضع ضعفها يورثها الهوان، وينسيها مواضع القوة فيها، والله يقول:

### ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَنتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩].

فالشعور الذي يدل على فقه صاحبه أن يضع الذنب في موضعه المناسب؛ فلا يضخمه حتى يصل به إلى اليأس من رحمة الله، ولا يُقَزِّمُهُ حتى يصل به إلى الاستهانة بحرمات الله، ولكن يعظم الذنب، ويعتقد في نفس الوقت أن هذا الذنب يتلاشي، ولا يبقى له أثر إذا وضع بجنب عفو الله ورحمته ورضوانه، ولهذا كان من فقه الشافعي أنه أنشد عند موته:

لَمْ تَزَلْ تَجُودُ وَتَعْفُو مِنَّةً وَتَكَرُّمَا (١)

وَلَمَّا قَسَا قَلْبِي وَضَاقَتْ مَذَاهِبِي حَمَلْت الرَّجَامِنِّي لِعَفْوك سُلَّمَا تَعَاظَمَنِي ذَنْبِي فَلَمَّا قَرَنْتِه بِعَفْوِك رَبِّي كَانَ عَفْوُك أَعْظَمَا وَمَـا زِلْت ذَا عَفْ وِ عَـنْ الذِّنْبِ

<sup>(</sup>١) <mark>ديوان</mark> الإمام الشا<mark>فعي</mark> ص (١٠١<mark>).</mark>



### المعلم الخامس:

الأصلُ في المُسلمِ نسيان الحسنات، وتذكر السيئات، أما من فعل الجناية بِحَقَّ ربه، ثم نسيها.. فإنَّهُ من أظلم خلق الله، قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِحَايَاتٍ وَبِهِ وَاللَّهِ وَنسوه. مِمَّن ذُكِّرَ بِحَايَاتٍ رَبِّهِ وَفَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِيهِ مَاقَدَّ مَتْ يَكَاهُ [الكهف:٥٧]، أحصاه الله ونسوه.

وذلك أنَّ الإنسانَ إذا نسي حسناته، وعدَّها كأن لم تكن.. تشجَّع لغيرها، وكأنَّ الحسنة التي تَحْصُلُ نجاته بها لم يفعلها بعد، وهذا يدفعه بعد كل حسنة أن يستدرك بأخرى؛ خشية ألا تكون الأولى قد قُبلَت، أو نزل بساحتها ما يحبطها، وبهذا يصبح من سُبَّاق العالمَ في تعداد الحسنات، ولسنا نعظه بفعل ما لا يطيق؛ بل بها في وسعه من غير كسلٍ ولا تهور..

ولعل آيات سورة المؤمنون جمعت كل هذه المعاني وزيادة؛ إذ يقول ربنا الكبير في ترتيب بديع: ﴿وَإِنَّ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَاءَاتَواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ۞ أُولَلَبِكَ يُسْرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَهُمْ لَهَا سَلِيعُونَ ۞ وَلَا نُكِلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [المؤمنون: ٦٠-٦٢]، ولهذا قالوا: إذا مضى العمل بقي الوجل.

وإذا تذكر الإنسان سيئاته انطلق يستغفر ربه منها، ويفعل من الحسنات الماحية ما يفتتها، وهذا مشروطٌ بألا يجعلها قبالة عينيه إلى الحد الذي تحبطه وتيئسه من رحمة الله.

وهذان الأمران مجرد شعور نفسي، لكن ما أعظمه من شعور!.

شعور بمثابة سُلَّم يصعد فيه صاحبه إلى منصب «عابد»، فيصبح مستحقًا لهذا اللقب وهو في سن الشباب! فأين من هذا الفضل من جعل شعوره نسيان السيئات التي فعلها، فأكثر منها، وذِكْرَ الحسنات على قلتها، فاكتفى بها! نسأل الله أن يرزقنا شعورًا يدنينا منه، ويقربنا إليه.



### المعلم السادس:

الذنوب المقترنة.. إذ ثمة أمورٌ يمكن أن تقترن بالمعصية وينبغي ألا تقترن بها، ومنها الخمسة الآتية:

- استكبار الذنب، فإنه قد يُفضي لليأس من رحمة الله، فاليأس من أكبر الكبائر، واليائس كافرٌ ضال، والله يقول: ﴿وَلَاتَاٰيْعَسُواْمِن رَّوْحِ ٱللَّهِ إِنَّهُ ولَا يَانِّعُسُ مِن رَّوْحِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَفْوَرُونَ ﴾ [يوسف: ٨٧].
- ٢) استصغار الذنب، بحيث يتجاسر عليه، مما يفضي للأمن من مكر الله، والآمن من مكر الله، والآمن منه خاسر، والله تعالى لما ذكر طرفًا من عصيان الأمم الماضية وعقابها قال بعدها معاتبًا: ﴿أَفَأُمِنُواْمَكُرَاللّهِ فَلَايَأُمَنُ مَكُراً لللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْخَيرُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٩].
- ٣) الإصرار على الذب، وهذه المرتبة تُكبِّر الصغائر فتجعلها كبائر، وتُكبِّر الكبائر فتجعلها كبائر، وتُكبِّر الكبائر فتجعلها فواحش أو موبقات، والتربية القويمة أن يتوب الإنسان من فوره ولا يصر، فإن فعل دخل في جملة من مدحهم الله بقوله:

  ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَكَ صَمَّةً أَوْظَلَمُواْ أَنفُسَهُ مَذِكُرُ واللَّهَ فَأَسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمَ وَمَن يَغْفِرُ الذُنوبَ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّ واْعَلَى مَافِعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾

[آل عمران: ١٣٥].

- الجهر بالذنب، فإنه دعوةٌ إليه، وفي الصَّحِيحِ عند البخاري عن أبي هريرة هُ أنَّ النبيَّ عَلَيْ بشَّر وأنذر في آنٍ واحدٍ إذ قال: «كُلُّ أُمَّتِي مُعَافَى إلاَّ النبيَ عَلَيْ بشَر من سَتَرَ على نفسه بعفو الله، وخوَف من تحدث عن معصيته باستثنائه من ذلك.
- ٥) الجرأة على الذنب، والجسارة عليه، وقد ذكر شيخنا العلامة محمد الحسن ولد الدو الشنقيطي نقلاً عن ابن القيم أنَّ الناسَ في ذلك على أربعة أقسام:

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، رقم الحديث: (۲۰۲۹).



- ١. منهم من يكون الحاجز بينه وبين الذنب كجبل،
   فلا يرى المعصية، ولا يسمع أصواتها، ولا يرى ألوانها ولا حركاتها، ولا يشم رائحتها، وهؤلاء هم المحظوظون، وهم قليل.
- ۲. ومنهم من يكون حاجزه كالزجاج، لا يستطيع اختراقه، فلا يصل اليها، ولا يسمع أصواتها، ولا يشم روائحها، ولكنه يرى حركاتها وألوانها.
- ٣. ومنهم من يكون حاجزه كالماء، يمكن أن يُحترق بصعوبة، وهو لا يحجز الروائح، ولا الأصوات، ويمكن أن تُرى من ورائه الحركات والألوان.
- ٤. ومنهم من يكون حاجزه كالهواء، فهو مع المعصية في لحاف واحد،
   يسهل اختراقه، وهو لا يحجب صوتًا ولا رائحةً ولا حركةً ولا لونًا.

### وقد نظم الشيخ محمد عالي ه تلك الأمور الخمسة بقوله:

للذنب خمسة على القلوب أشد أضرارًا من الذنــوب تعظيمُهُ احتقارُهُ والإصرارُ والجهر والجرأة يا غفـار

### باأيها الأخ المبارة :

مدارُ هذا المُعْلَمِ على الذنوب المقترنة بالذنب، والتي ربها تفوق جرمًا الذنب نفسه، وهذا الملحظ الدقيق العميق تناوله ابن القيم بكلام قيِّم إذ قال:

فهنا أمرٌ ينبغي التفطن له؛ وهو أنَّ الكبيرة قد يقترن بها من الحياء والخوفِ والاستعظام لها ما يُلحقها بالصغائر، وقد يقترن بالصغيرة من قلة الحياء، وعدم المبالاة، وتركِ الخوف، والاستهانة بها، ما يلحقها بالكبائر، بل يجعلها في أعلى رُتَبِها، وهذا أمرٌ مرجعه لما يقوم بالقلب، وهو قدرٌ زائدٌ على مجرد الفعل(١).

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين لابن القيم (۲۸/۱).



ومن نفس المشكاة جاء قول الفضيل من قبل: بقدر ما يعظم عندك يصغر الذنب عندك يعظم عند الله، وبقدر ما يعظم عندك يصغر عند الله(۱).

والمقصود أنَّ الإنسانَ إذا اقترف ذنبًا لا يُهَوِّلُهُ ولا يُهوِّنُه ولا يُصِرُّ عليه، ولا يجهر به، ولا يتجاسر عليه، ولا يُسَرُّ به، ولا يُبَرَرُّ له، ونحو ذلك مما قد يقترن به.

ومن العجيب أنك قد تجد العاصي يقترف معصيته، ويستدل بالخلاف الفقهي، أو ببعض الفتاوى المتناثرة هنا وهناك على تهوين ما فعل، وهو يعلم -بواعظ الله في قلبه - أنه متجرئ على حرمات ربه؛ وذلك أنَّ الله قد أقام دينه في النفوس قبل أن يقيمه عبر النصوص.

ولو جاءهُ طرفٌ من علم الغيب أنه ميتٌ بعد ساعةٍ لأقلع من فوره، واستغفر وأحسن التوبة، لكنَّهُ العنادُ والإصرارُ والاغترار، والعجيب أنه قد يبتغي بذلك تزكيةً اجتماعيَّةً إزاءَ أفعالِه، وهو يعلم أنَّ الله يعلمُ ما في الصدور.

سلَّمَنِي اللهُ وإيَّاك من الغرور والشرور، أو إتباع المعصية بالسرور والحبور.



<sup>(</sup>١) الداء والدواء لابن القيم ص (٣٣).



### © المطلب السادس ﴿

### الإيمان النامي

خَلقَ اللهُ الإنسانَ على حَالٍ صالحةٍ للنَّماء، وقابلةٍ للانحطاط، وبالتَّالِي يمكن أن يصِلَ إلى رتبة الملائكة، ويتفوق عليها، ويمكن أن ينحَطَّ لِدَرجةِ البهَائم، ويتدنَّى عنها.

### ومكونات الإنسان ثلاثة: البدن والعقل والروح.

شرخُ لطائفةِ كبيرة من هذه المراتب(١).

وبتطبيق هذا القانون عليها فإنَّ البدنَ كما أنه من الممكن أن تُروض عضلاته حتى يحمل الأثقال، ويعتاد عليها؛ فإنَّ العقل كذلك، يمكن أن يقوم بعمليات الرياضة العقلية من النظر في المسائل والمقارنات العلمية، بالإضافة للقراءة المعمقة، والدخول في المناقشات بين الأقران، والمتابعة مع أهل الاختصاص، حتى يكون كالوادي المتسع لكثير من السيول، فيصبح عالمًا أو مفكرًا، يتسع صدره لكثير من العلوم، كما في قوله تعالى إشارةً: ﴿أَنْزَلُمِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءَفَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِها ﴾ [الرعد: ١٧]. وكذلك الحال في التربية الروحية، فيمكن للعبد أن ينطلق في الرحلة خاويًا من القيم الإيمانية والتربوية، ويبدأ سريعًا في استبعاد الصفات المذمومة، صفة بعد أخرى، في خطة منصوصة، حتى يصل إلى ساء تلك التربية، وإن الكتاب الرائع الماتع في خطة منصوصة، حتى يصل إلى ساء تلك التربية، وإن الكتاب الرائع الماتع في خطة منصوصة، حتى يصل إلى ساء تلك التربية، وإن الكتاب الرائع الماتع النافع «مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين» لابن القيم، إنها هو النافع «مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين» لابن القيم، إنها هو

<sup>(</sup>١) والمهتم بذلك يكفيه أن يقرأ تهذيبه لعبد المنعم صالح العزي في مجلد واحد، ولا ينبغي لمهتم ولا لخطيب أو طالب علم أن يستغني عنه، ومن كان في عجلةٍ من أمره يمكنه الاكتفاء بشرح طرف حسن من مادته للشيخ محمد سيد حاج رحمه الله، وهي منشورة صوتيًّا على الشبكة.



وعليه؛ فالإنسان يمكن أن يكون من خير البرية، ويمكن أن يكون شرًّا من الكلاب والخنازير البحرية والبرية.

تجد في الناس من يسخط لو شاكته شوكة ، ويمكن أن تجد من بلغ رضاه كأم إسماعيل التي أسكنها زوجها إبراهيم البواد صحراوي، هناك بين الجبال حيث لا بَشَرَ ولا زرع ولا ماء ولا طعام، ثم يفاجئها بقيامه يمشي راجعًا عنها، فأحذت تنادي عليه؛ آلله أمرك بهذا؟! قال: نعم، قالت: إذن لن يضيعنا!!.

وهذا يعني إمكان بناء حصنٍ من العفاف والإيمان يعتصم به الشاب في هذا الزمن من فتن الشهوات التي تحوم ليل نهار، صباحَ مساء.

### اختلاف الناس عند اليقظة:

### وهم في ذلك أزواحٌ ثلاثة:

من الناس من يستيقظ من غفلته، لكنه ينام سريعًا.

ومنهم من يستيقظ، لكنه يحتاج لمنبهات تُثَبِّتُ يقظته، كحال من يحتاج للقهوة أو الشاي لضهان اليقظة، وهؤلاء يحتاجون لمثبتاتٍ ومعيناتٍ؛ كالأخ الصالح والبيئة المحافظة والمواسم الفاضلة؛ كرمضان والأشهر الحرم.

ومنهم من يستيقظ، ثم ينطلق يسعى فورًا، وربما أخذ يركض في بعض المحطات، ويبقى على هذه الحال وتلك لا ينحط عنهما، ولا أجد توصيفًا لحال هؤلاء أروع مما جادت به قريحة ابن الجوزي إذ خطَّ قائلاً:

ومن الصفوة أقوامٌ مذ تيقظوا ما ناموا، ومذ سلكوا ما وقفوا، فَهَمُّهُم صعودٌ وترقُّ، كلم عبروا مقامًا إلى مقام رأوا نقص ما كانوا فيه فاستغفروا!(١٠).

<sup>(1)</sup> صيد الخاطر لابن الجوزي ص (١١٩).



والمُنتَسِبُ إلى هؤلاء أو كان قريبًا من منزلتهم تجده صاحبَ نفسيةٍ تحتمل أن يبدأ في مشروع تقرير العزائم؛ كالتهجد الطويل، وتثبيت جلوسه في المسجد بعد الفجر للشروق، والدوام على إدراك تكبيرة الإحرام، وضبط التخصص العلمي، والبدء في حفظ القرآن أو ضبطه، والجهاد في سبيل الله، ومباشرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وترك الغيبة، وهجر اللغو من القول، والتعفف عن النظر المحرم، والالتزام بقسطٍ من الصدقة لا يتوقف، وغير ذلك، فيبدأ بعزيمة بعد أخرى، يكرر الواحدة شهرًا حتى تستقر ثابتةً في حياته، ثم يتحول لثانيةٍ وثالثةٍ وهلم جرًّا، ولو قُدِّر له أن يطلع على منجزاته في نحو سنةٍ من الزمان لاندهش من القادير الهائلة من توفيق الله وإعانته له، ليبلغ المنازل العالية في آمادٍ قصيرة!.

ولا يستبعد أن يَمُنَّ اللهُ على بعض العباد بالتحول القسري، فيكون غافلاً أيما غفلة، ثم يصبح مهتديًا أيما هداية، ولا عجب؛ فقد أفلح السحرة في لحظة، وفي نفس اليوم أصبحوا دعاةً مهرة، ثم شهداء بررة، والله يصلح المهدي في ليلة.

وما زلت أذكر شابًا لم يكن ملتزمًا، وفجأة في إحدى ليالي الحرب الماضية على غزة عام ٢٠١٤م قام فاغتسل، وصلى، وقام من الليل ما شاء الله أن يصلي، ودعا، وتعطّر، وبعد أقل من ثلاث ساعات كان مُفتّتًا بصاروخ استهدفه به الصهاينة المعتدون، وارتقى إلى الله شهيدًا نحسبه كذلك والله حسيبه.

وأنبه أن بعض الناس إذا استيقظ من غفلته، وباشر ألوان التعبد، فإنه يجد لذة ذلك مع أنه في بداية الطريق، ولم يتعب في تحصيل ذلك، وفجأة يفقد الجو العجيب الذي كان فيه، مع أنه ما بدَّل ولا غيّر ولا قصّر ولا تقهقر، والتحليل لهذه الحالة أن الله تفضّل عليك وأعطاك ما رأيت دون تعب، فإذا تلذذت بالطعم الذي ذقت، وعرفته، وأردت دوامه فلا بد من دفع الثمن، ألا ترى أنك لو ذهبت لمحل حلويات، فإن البائع قد يعطيك قطعة أو قطعتين لتذوق الطعم، وذلك بالمجان، لكن بعد أن تقرر طلب كمية، فلا بد من دفع الثمن!.



### فياأيها الأخ الفضيل:

إنَّ الطريقَ طويل، والعمر قصير، وفي العمل تقصير، والناقد بصير، فابدأ في مشروع تفتيت الصفات المذمومة، وغرس الصفات المحمودة، حتى تترعرع في نفسك شجرة القيم والأخلاق والعفاف والعلم والإيمان، فتنتفع بثارها في دنياك وآخرتك.

وكليا قطعت مرحلة اجعلها حدّك الأدنى، حتى إذا ما انخفض مستوى الالتزام في المرحلة الثانية مثلاً عدت للمرحلة الأولى لا لنقطة الصفر، وكذلك تفعل في المرحلة الثالثة وما فوقها، والحفاظ على رأس المال فضيلة وأي فضيلة في هذه الأيام، والله الموفق وحده.





### جرعات الدواء

في هذا المبحث نبداً بتقديم جُرُعاتِ الدَّواء لهذا الدَّاء، وهي جرعاتٌ فعّالةٌ قويةُ التأثير حسنةُ الأثر، عددها ثهاني جُرَع منها: تجفيف المنابع، وتيسير الزَّواج، واعتهاد الاستغفار الخاشع والتوبة العاجلة والحسنات الماحية، ومكابدة الاصطبار بعد الصبر، والعمل على تضييق دائرة المحرمات عند تحتمها، وتبهيت وهج الشهوة، والدخول في عزائم ينتج عنها قرارات، وغير ذلك مما سجَّله هذا المبحثُ المهم.

هذا الإجمالُ وإليك التفصيل:





# المطلب الأول و المنابع المنابع

وهذا أصلُهُ من وظيفةِ الدَّولة، ومراقبة وليِّ الأمر.

وذلك أنَّ بعضَ الناس عنده من الإيمان ما يعصمه أن يقصد أماكن المعصية، لكنه يضعف لو كانت متوفرةً بين يديه.

وعلى ذلك؛ ففلترة المواقع فلترة دقيقة، وتضييق نطاق الثغرات الالكترونية، وحذف عامة محطات التلفزة الفاسدة، ومنع الانفتاح في البيوت، والاختلاط في الجامعات.. من أهم العوامل المعينة على ترك النظر إلى الحرام.

ومن متمات ذلك كثرة التوعية، والتوجيه المدرسي، والخطاب المنبري، والطرح الإعلامي، وغير ذلك من وسائل التربية والتعبئة، فهذه من مقومات صناعة بيئة صالحة تَعصِمُ أبناءَها من الهلكة.







وهـذا مـن وظيفةِ عُقـلاءِ المجتمع وحكمائه، وكذلك ما فيه مـن مؤسساتٍ فاعلـة.

وأصلُ هذه الجرعـةِ قوله تعالى: ﴿وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْكَمَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَايِكُمْ إِن يَكُونُواْ فُقَى آءَ يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضَّلِهِ ٤٠ [النور: ٣٢]؛ أي لا يمنعنكم فقرهم من إنكاحهم(١).

وكذلك ما أخرج البخاري في الصَّحيح عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ يَزِيدَ قَالَ: دَخَلْتُ مَعَ عَلْقَمَةَ وَالْأَسُودِ عَلَى عَبْدِ اللهَّ، فَقَالَ عَبْدُ اللهَّ: كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ شَبَابًا لَا نَجِدُ شَيئًا، فَقَالَ لَنَا رَسُولُ اللهَّ ﷺ: (بَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ، مَنْ اسْتَطَاعَ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجُ؛ فَإِنَّهُ شَيئًا، فَقَالَ لَنَا رَسُولُ اللهَّ ﷺ: (بَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ، مَنْ اسْتَطَاعَ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجُ؛ فَإِنَّهُ أَعُضُ لِلْبَصِرِ، وَأَحْصَنُ لِلْفَرْجِ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ؛ فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءً (٢٠).

أي: من استطاع منكم تحصيل مؤن الزواج وتكاليفه فليتزوج، ومن لم يستطع فليصُم دَفعًا لشهوته (٣)؛ فإنَّ الصّومَ قامعٌ لشهوةِ النكاح، واستشكل بأنَّ الصومَ يزيد في تهييج الشهوة، وأُجيب بأنَّ ذلك إنَّهَا يقع في مبدأ الأمر، فإذا تمادى عليه واعتاده سكن ذلك، إذ الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم، والجوع يُضيق مجاريه، والله أعلم (٤).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري (۱۹/۱۹۹).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٥٠٦٦).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري لاب<mark>ن ح</mark>جر (٩/ ١٠٨)، وهناك ت<mark>فاصيل أخرى</mark> حسنة يَرجِعُ إليها الحريص عليها.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري لابن حجر (٤/ ١١٩).

تحصیل المرام

وقول النبيِّ: «فَإِنَّهُ أَغَضُّ لِلْبَصَرِ» فيه إشعارٌ بأنَّ الزَّواجَ أعونُ على غضِّ البصر، وليس رافعًا له بالكلية، وهذا ما يُستفاد من صيغة اسم التفضيل إذا جرت على بابها، وعليه؛ فالزواج جزءٌ من العلاج لا كل العلاج، وقد تتهيَّج الشهوةُ عند المتزوج لبرود الزوجة، أو لضغط البيئة المُنفَتِحة التي يخالطها، أو لغير ذلك، مما يجعله محتاجًا أشدَّ الحَاجةِ لبقيَّة الجُرَع من العلاج؛ لئلا تزل قدمه بعد ثبوتها.

إذن؛ فالزواج جرعةٌ مهمةٌ في العلاج، وهذا يدعو إلى تيسير أمره؛ إذ البلد الذي يتعسرُ فيه الحلالُ يتيسر فيه الحرام.

وإني أرقبُ حركة المجتمع من سنوات، وأراه إزاء هذه المشكلة يترقى في سُلَّم الجنونِ لا في سُلَّم الرَّشَاد؛ فالأصلُ متى اشتد ضغطُ الشهوات، وعمت الأزمات، وانتشرت البطالة، وقلَّت مصادر المال، وارتفعت تكاليف المعيشة، وتيسرت أسباب الزواج، واستحكم الحصار أن يؤدي ذلك إلى التخفيف الإجباري في تكاليف الزواج، والذي سيكون عندئذٍ تفاعلاً طبيعيًّا مع حلول تلك المشاكل المعقدة.

لكني أرى العكس تمامًا عند الأكثرين؛ فالمهور في كل يوم تزيد، والتكاليف تزيد، والتكاليف تزيد، وأصبح معتادًا أن نسمع أنَّ مهرَ فلانة ٥٠٠٠ دينار أردني مقدمًا، و٥٠٠٠ مؤخرًا، و٥٠٠٠ عفش بيت، وهذا يعني أن هذا المهر ١٥ ألف دينار بها يعادل ٢١ ألف دولار!.

وبعض المهور قد تصل إلى ثلاثين ألفًا، أو دون ذلك، أو فوق ذلك.

والعجيبُ أنَّ بعضَ الشَّبَابِ يظن أنَّ المهرَ هو المقدمُّ منه فقط، ولا يدري أنه يقصم ظهر نفسه بأثقال الديون المتمثلة في المهر المتأخر، الذي هو عُرْفٌ انتشر في الناس في الأزمنة المتأخرة، وليس أمرًا شائعًا في زمن السلف الصالح، وهو لا يعدو أن يكون تقسيطًا للمهر، تعجلت منه قسطًا قريبًا.



### ويا ليت الأمر وقف عند هذا الحد!.

بل رأينا المجتمع اليوم يفرض على أبنائه مُهورًا جديدة، لكنها في جانب الأزواج لا في جانب الزوجات؛ فأصبح من ضروريات النواج أن تكون الشقة مجهزة من الطراز الأول كما يقال، وأن يكون موكب السيارات على درجة من الفخامة يسمع به القريبُ والبعيد، وأن تكون الصالةُ ذائعة الصيت، والتي تزيد أجرتها اليوم عن ٧٠٠ دولار في بعض الأحيان، وأن تكون الوليمة عامة تكلف نحو ألفي دولار، وقد ينفق فيها مالاً لبدًا، ويدعو إليها الأغنياء دون الفقراء، فتكون من أردأ الوجبات.

وهذا العنت كله بافتراض جريانه بالمباحات التي يستحب التخفف منها، فكيف لو تضمن بعضًا من المنكرات الأصلية التي يجب قطعًا تركها؟!.

ثم إنَّ المجتمع قد ربط هذه الأشياء بمسألة شعورية تتمثل في قولهم: فرحة العمر!، فلا يشعر الشاب أنه نال فرحة العمر إلا إذا مرَّ على سلسلة الحواجز الفائتة، حتى إذا مضى شهرٌ على الأكثر ذهبت السكرة وجاءت الفكرة، فمن أين يسدد القروض المتراكبة، وهل يستحق الزواج كل هذا العنت!.

ولو فكّر الشاب أن يخرج عن ثقافة المجتمع في ذلك كله أو بعضه لجَلَدَهُ أقرب الناس إليه، ولأصبح مادةً تلاك على الألسنة؛ ماذا يقول عنك الناس وشقتك ليست مكتملة التجهيز والتشطيب؟! ماذا سيقول الناس إن لم تولم وليمة كبيرة معتبرة؟! ماذا سيتحدث عنك الناس لو ذهبت إلى صالة متدنية المستوى لا تليق بك ولا بعائلتك؟! وهل سترضى زوجتك بهذا المستوى من عفش البيت؟! وهل ستقبل بهذا البيت أو بتلك الوظيفة؟! وكأن صاحبتنا العزيزة تم استيرادها من كوكب آخر لم نسمع به بعد، إلا أن يكون قريبًا من الزُّهرة أو المريخ! مع أنها من المجتمع الذي يأكل البطيخ ولا يجد الطبيخ كا يقول المثل!.



أرأيت كيف ينشأ الشاب يخشى ألسنة المجتمع؟! ولو كان المجتمع يرهمه، ويترفق به، ويقف معه، ويدعو له، ويعينه.. لما خرجت مثل هذه الكلمات أو اللَّكَمات.

ألا يكفي أن يتزوج الشاب في بيتٍ مستقلِّ متواضع، ويولم لأهل بيته وبيت زوجه وبعض المقربين جدًّا فقط، ويأتي بسيارتين أو ثلاثٍ فقط؟ ويقيم فرحه أمام بيته لو تيسر، أو على سطح منزل أو في صالة زهيدة الأجر؟!.

### إنَّ الفرح في الزواج، لا في طقوس الزواج، ومراسم الاحتفال.

لكن تبدل الثقافات من تيسيرٍ لتعسيرٍ أمرٌ مرهتٌ نفسيًّا وماليًّا واجتماعيًّا، ومفسدٌ خُلقيًّا.

والعجيب أنَّ الشابَّ الذي اعتُقِل لوجهة نظر المجتمع يستيقظ في اليوم الثاني من زواجه على كميات مهولة من الديون، وعندما لا يجد ما يقضي به، يسمع المجتمع يسلقه من جديد: يا أخي؛ «الذي ما معه ما يلزمه»!، وكيف لفلان أن يتزوج ويتمتع على حساب جيوب الناس!.

ولذلك منذ أن نشأتُ وأنا أعتمد سياسةً واضحةً مع المجتمع، وربا لم تَرُقْ لبعض المقربين، تتمثل في قولنا: إذا أردت أن تعيش فعليك بالتطنيش!(١).

لكني أشعر أنها الأنفع لشباب اليوم.

ربها قال قائلٌ في نفسه: إنَّ كاتبَ هذه الكلهات عنده مقدارٌ من البساطة، وأرطالٌ من الدروشة، ومتأثرٌ بالطرح المشيخي السطحي، لكني أقول: لا -والله- ليس الأمر كذلك؛ لكني لا اقنع أبدًا أن يعاني الشاب أشد العناء من أجل تلبية ضغوطات المجتمع، فالأصل العكس لا عكس العكس.

<sup>(</sup>١) وهي كلمة دارجةٌ على ألسنة الناس، ويراد بها عدم الاهتهام بالأقوال والعادات المرهقة، ما دام ذلك لا يُعد مخالفةً شرعية.



وإني ما رأيت أسهل ولا أيسر من منهج المجتمع النبوي في أمر النزَّواج، وكذلك الطلاق، والمقام ضيتٌ عن التفصيل، ولعلي أكتبه في مناسبة بحثيَّة أخرى، وبنيانه يقوم على إتاحة الزواج بقنطارٍ من المال، أو بحديقة غَنَّاء، وفي نفس الوقت يضع حلًّا للراغب في الزواج، حتى يمكنه ذلك بالسورة من القرآن، أو حتى بالخاتم من الحديد لا من الفضة ولا من الذهب!.

والكلام هنا ليس عن حلالٍ وحرام؛ فيجوز أن يكون المهر قنطارًا من المال، كما قال تعالى: ﴿وَءَاتَيْتُمُ إِحْدَاهُنَ قَطَارًا ﴾ [النساء: ٢٠]، لكن المستوى العام لحال الناس اليوم يدفع إلى التخفيف، وإنَّ ما يصلح لفلان من التشديد قد لا يصلح لعلان، وبعض الشباب لا يصلحه إلا الزواج، ويعذبه طول الانتظار، فعلام يقع أسيرًا لقيد المجتمع؟!.

بالله عليك؛ هل يعقل أن يكون الشاب الذي ينتظر الزواج بفارغ الصبر لا يفصله عن بيت الفتاة التي تنتظر الزواج على أحر من الجمر إلا بضع دقائق، ومع قيام الحاجة الماسة فيهما إلا أنه لا سبيل لوصوله إليها إلا بعد تخطي تلك الحواجز المرعبة المتولدة من الثقافات المجتمعية المتعبة!.

رحم الله زمانًا كان الواحدُ منا يتزوج بمهر يسير، ووليمة محدودة، وفي بيت متواضع، ويقام الفرح أمام البيوت، أو على بعض أسطح المنازل، ولهذا كان الشاب يتعجل في زواجه به لا يتجاوز العشرين من العمر غالبًا، وإذا تم الزواج كان الدَّيْنُ قليلاً، وعند ذلك كفاه ما يأتي به من مالٍ ودخل لمعيشة حسنة المستوى، بدلاً من إنفاقه في قضاء الديون الثقيلة التي تحملها وناء به حِمْلُها.

ثم دعني أتقدم خطوةً في الطرح، وأناقش قضية مهر الفتاة نفسه، وأتساءل: هل يستفيد بيت الزوجية منه؟ وهل المنفعة العائدة على الفتاة تتناسب مع عناءِ الشاب في تحصيله؟!.



إنَّ أغلبَ المهر يُنفق اليوم في شراء الملابس والذهب، والملاحظ أنَّ أكثرَ النِّسَاءِ تخزِّن أكثر الذهب للتزين به في المناسبات، والملابس قد تتضيق عليها بعد أشهر معدودة، وبالتالي لا تقع التكاليف الباهظة التي تعنَّى الشابُ سنواتٍ طوالاً في جمعها موقعَها من حاجة بيت الزوجية، بل الملاحظ أن البيت يبدأ في عناء الطلبات الجديدة التي تلح بها الزوجة أو يلوح بها أهلها، حتى إنَّ الزوجَ ليتناسى الديون الماضية تحت ضغط الطلبات الحاضرة، وانظر التبعات النفسية والمشاكل الزوجية التي تنتج عن ذلك؟!.

والحاصل: أني أعظ أهلنا الأحباب بتخفيف المهور، وتقليل نفقات الفرح، والقبول بالبيوت المتواضعة، ابتغاء مرضاة الله وتثبيتًا للحياة الفطرية، ثم لينطلق الزوجان في تكميل ذلك، وبناء حياتها كما يشتهيان وهما معًا في بيت الزوجية.

ولنجعل الطاقة الذهنيَّة والثقافة المجتمعيَّة تتوجه إلى تحصين البيت الذي يُؤسَّس، من نشر فقه إدارة البيوت، وإرشاد الزوجين لما لهما من حقوق، وما عليهما من واجبات، مع ترسيخ الأخلاق والقيم اللازمة لإسعاد البيوت واستقرارها؛ كالحب والعدل والحكمة والحِلم؛ وذلك من أجل أن نتجنب الحياة الزوجية التي تُنزع منها السكينة، وتُفقد فيها الطمأنينة، والتي تنتهي في كثيرٍ من الأحيان بالطلاق المبكر.







### تطييبُ النفس مما علق بها من خبائث النظر

تَقَدَّمَ أَنَّ الذنبَ ملاصقٌ للآدمية، والذنب شيءٌ خبيثٌ نجس، وإذا نظر الإنسان إلى الحرام فقد اتسخ قلبه بمقدار ما نظر، ولا بد حينئذٍ من التنظيف والتطييب.

وإنَّ اللهَ تعالى جعل الدور ثلاثًا: دارًا أُخلِصَت للطيبين، وهي حرامٌ على غيرهم، وقد جمعت كل طيب، وهي الجنة، ودارًا أخلصت للخبيثين، وهي حرامٌ على غيرهم، وقد جمعت كل خبيث، وهي النار، ودارًا امتزج فيها الطيب والخبيث، وهي دار الدنيا، فإذا كان يوم القيامة رد اللهُ كلَّا إلى داره، وأنشأ الله تعالى من أعها الفريقين ثوابَهم وعقابَهم، فجعل حسنات الطيبين نعيمًا عليهم، وسيئات الخبيثين عذابًا عليهم (۱)؛ ليجزي الذين أساؤوا بها عملوا، ويجزي الذين أحسنوا بالحسنى.

وإن الله طيبٌ لا يقبل في جنته إلا طيبًا، وإن ذنوب الشهوات عرضة للتكرار لأنها متجددة، وهذا يعني أنه لا بد من التنظيف المستمر، والتطييب الدائم.

والتطييب يكون في الدنيا بأربعة أشياء: بالتوبة والاستغفار وعمل الحسنات الماحية والمصائب المُكَفِّرة(٢)، وهاك تعقيبًا على كلِّ منها:

<sup>(</sup>١) زاد المعاد لابن القيم (١/ ٦٧).

<sup>(</sup>٢) مجمل نظرية التطييب هي لابن القيم، ذكرها في كتابه «مدارج السالكين» (١/١٤٢-١٤٣) وزاد المعاد (١/ ٦٧ – ٢٨).



### أولاً: التوبة العاجلة:

فإذا وقع الإنسانُ في وحل الشهوات عامة، أو النظر الحرام خاصة.. فليتشبث برافعة التوبة فورًا؛ ليتصحح بها مسار حياته، فيندم على الماضي، ويقلع في الحاضر، ويعزم ألا يعود في المستقبل، وهذه هي شروط التوبة الثلاثة، وقد توزعت على الأزمنة الثلاثة لتمنح صاحبها شعورًا بميلادٍ نفسيًّ جديد؛ إذ التائب من الذنب كمن لم يقع في الذنب أصلاً!.

واعلم أنَّ من علامات قبول التوبة أن يكون العبدُ بعد التوبة خيرًا مما كان عليه قبلها، وأن تحصل له كَسْرةٌ في قلبه خاصة، بحيث تلقيه بين يدي ربِّه طريحًا ذليلاً خاشعًا؛ فليس شيءٌ أحبَّ إلى الله تعالى من الكسرة والخضوع والتذلل والخشوع (١)(١)، والافتقار لب العبودية.

<sup>(</sup>١) انظر مدارج السالكين (١/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٢) قد يقال: لا يشترط أن تصل إلى رتبة عليّة من الإيهان من أول يوم بعد التوبة، فإذا تبت، وأخذتْ علامات التوبة المقبولة تظهر تباعًا، وثبتت على ذلك.. فإن الرجاء أن تَصِلَ، وأن تُقبل، أما إذا لم تَرَتمام مرادك فلا تبأس، بل اثبت، وأعدِ الكّرّة، والله يكرمك ويتولاك.



### ثانيًا: الاستغفار الخاشع:

والاستغفارُ في الحقيقةِ حصنٌ يعتصم به المذنب من غضب الله ومقته، ولم أر أزكى من استنباط الحسن لذلك بقوله: لا أظن أنَّ الله يعذب عبدًا يستغفر! قيل له: لماذا؟ قال: من الذي ألهمه الاستغفار؟ قالوا: الله، قال: كيف يلهمه الاستغفار ويريد به أذى وهو القائل: ﴿وَمَاكَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُ مُوَهُمُ

والشيء الله م أن الاستغفار ممكن مع عدم التوبة، فبمجرد أن يقول الإنسان بعد الذنب: أستغفر الله، اللهم اغفر لي.. فقد استغفر، لكن التوبة تحتاج لندم وإقلاع عن الذنب وعزم على عدم العود، بيدَ أنَّ الاستغفار المثمر الكامل التام هو الذي يصاحبه ذلك، فيكون استغفارًا وتوبة معًا، وبهذا يُعلم أنَّ مطلقَ الاستغفار أمرٌ سهل؛ لأنه عبارة عن كلام يتلفظ به الرجل من غير شروط، ولهذا تتوجه النصيحة لمن ابتلي بفعل سيئة أن يركض إلى حصن الاستغفار بعد الذنب فورًا.

ويمكن أن يجعل ذلك في ثوب ركعتين، يطيل فيهما السجود، ويعتذر فيهما إلى الله تعالى، ومن فعل ذلك فلتُزَفَّ إليه البشائرُ بما أخرج أبو داود من رواية أي بكر الله أنَّ النبيَّ عَلَى قال: «مَا مِنْ عَبْدٍ يُذْنِبُ ذَنْبًا فَيُحْسِنُ الطُّهُورَ ثُمَّ يَقُومُ فَيُصلِّ لَكُ». ثُمَّ قَرَأَ هَذِهِ الآية:

﴿وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَحِشَةً أَوْظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ ٱللَّهَ ﴾ إِلَى آخِرِ الآيَةِ (''. صححه الألباني.

اصدقني القول: هل خطر ببالك وأنت تقرأ هذا الحديث أنك إن أذنبت أن تقوم فتبالغ في تحسين الوضوء، وأن تصلي ركعتين، ثم تشتغل بالاستغفار مائة مرة مثلاً، أم قرأته بنية العلم دون العمل؟!.

<sup>(</sup>١) <mark>سنن أبي داود، رقم الحديث: (٢٣</mark>٥١)، والآية في سورة آل عمران رقم: (١٣٥).



أدع الإجابة لك، المهم أنك إذا أخذت في الصلاة، ووصلت السجود، أو دعوت بعد الصلاة، فيمكن أن تناجي ربك بالإضافة للأدعية المأثورة بما فيه تذلل وخضوع، ومن ذلك أن تقول:

يا ربِّ، لم يكن منِّي ما كان من ذنب عن استهانة بحقك، ولا جهلاً به، ولا إنكارًا لاطِّلاعك، ولا استهانة بوعيدك؛ وإنها كان عن غلبة الهوى، وضعف القوة عن مقاومة مرض الشهوة، وطمعًا في مغفرتك، وسعة حلمك ورحمتك، واتكالاً على عفوك، وحسن ظنِّ بك، ورجاء لكرمك، وقد غرَّني بك الشيطان، والنفسُ الأمارة بالسوء، وسترك المرخي عليَّ، وأعانني جهلي، ولا سبيل إلى نجاتي إلا بك، ولا معونة على طاعتك إلا بتوفيقك(١).

إله عن عبدك الآبق رجع إلى بابك، عبدك العاصي رجع إلى الصلح، فاعف عني بجودك، وتقبلني بفضلك، وانظر إليَّ برحمتك، اللهم اغفر لي ما سلف من الذنوب، واعصمني فيما بقي من الأجل، فإن الخير كله بيدك، وأنت بنا رؤوفٌ رحيم...

يا مجلي عظائم الأمور، يا منتهى همة المهمومين، أحاطت بي ذنوبٌ أنت المذخور لها، يا مذخورًا لكل شدةٍ تب على، إنك أنت التواب الرحيم..

يا من لا يشغله شأنٌ عن شأن، ولا سمع عن سمع، يا من لا يبرمه إلحاح الملحين، أذقني برد عفوك، وحلاوة مغفرتك، برحمتك يا أرحم الراحمين، إنك على كل شيء قدير(٢).

اللهم إني أُشْهِدُكَ أني تُبتُ الآن إليك من كلِّ ذنب، نادمٌ على ما فعلت، مقلعٌ على ألا أعود، فبدل سيئاتي حسنات.

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين لابن القيم (۱/ ۱۸۲ – ۱۸۳).

<sup>(</sup>٢) منهاج العابدين للغزالي ص (٦٣).



يا ربِّ ضعفتُ أمام شهوتي ولا غيرك يقويني، يا رب ضللت ولا سواك يهديني، يا رب غرقت في حب الدنيا ولا غيرك ينجيني، يا رب احترقت في نار المعاصي ولا سواك ينقذني، فاغفر لي -اللهم- ذنبي كله، دِقَه وجله، أوله وآخره، علانيته وسرَّه.

ونحو هذا من الكلام المتضمن للاستعطاف والتذلل، فهذا من تمام التوبة والاستغفار، ويسلكه الأذكياء في التعامل مع ربهم.

### ثالثًا: عمل الحسنات الماحية:

بمجرد وقوع العين على هذه الجملة يقفز إلى الذهن نصَّان عظيهان؛ الأول منها قول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذَهِبَنَ ٱلسَّيِّ الْ ﴿ [هود: ١١٤]، والآخر حديث النبي: «وأَتْبِعِ السِّيئةَ الحَسَنةَ تَمْحُهَا»(١).

والنصَّان يشعران بأنَّ الذنبَ واقعٌ من غير شك كما تقدم، لكن المهم أنه إن وقع أن يشتغل الإنسان بمحوه وإذهابه.

تخيل شابًا وهو يُقلِّبُ في محطَّاتِ التلفزة، أو مواقع الانترنت نقرت يده على مقطع فيه ما يحرم النظر إليه، وتفاعل معه، وبقي يتنقل من مقطع إلى آخر، ثم تذكر، فبدأ الغم يتنزل بساحته، وضاقت عليه نفسه، وظنَّ أن لا ملجأ من الله إلا إليه، فأخذ يذكر الله، واستغفر الله مائة مرة، وبقي مهمومًا كيف يمحو ما حصل منه؟؛ سعيًا في تبييض الصحيفة، والنجاة من ألم الحساب والعتاب أو العقاب يوم القيامة، فلاحت في خايله العطايا الربانية التي تتيح له خاصيَّة المَحْو لما وسَّخته يداه في سجل أعماله.

<sup>(</sup>١) <mark>سنن</mark> الترمذي، رقم الحديث: (١٩<mark>٨٧). وقد حسنه الألباني.</mark>



### وبدأ مشروع المحو!.

فقام يجالس أمه، ويزيل عنها همومها، أو ذهب يصل بعض رحمه، ويدخل السعادة عليهم، أو رأى في طريقه طفلاً أو صاحب حاجةٍ فأعطاه شيئًا من المال، وهو يستحضر حديث النبي: «صَدَقَةُ السِّرِّ تُطْفِئُ غَضَبَ الرَّبِّ»(۱)، أو أمسك كتابًا وأخذ يقرأ شيئًا من العلم ليعبد الله على بصيرة.

أو صلى ركعتين قبل نومه، أو بعد يقظته، أو مكث في المسجد حتى شروق الشمس؛ ليظفر بأجر حجة وعمرة، لعله يعود من ذلك كيوم ولدته أمه نظير الحاج المحرم.

أو جلس بعد صلاة العصر(٢) أو المغرب في المسجد نصف ساعة مثلاً، وهو ينوي بذلك التحصل على دعاء الملائكة المجاب؛ استفادةً من قول النبي على التولي النبي المؤلدة أيضلُّونَ عَلَى أَحَدِكُمْ مَا دَامَ في مَجْلِسِهِ الَّذِي صَلَّى فِيهِ، يَقُولُونَ: اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ الْحَمْهُ، اللَّهُمَّ الْفُورْ لَهُ، اللَّهُمَّ تُب عَلَيهِ، مَا لَم يُؤذ فيه، مَا لَم يُحُدِث فِيهِ، (٢)، وهو يستشعر شدة الحاجة لهذه الأدعية الثلاثة تحديدًا، وهذه فرصةٌ نفيسة، ولما تذوق ابن بطال قدرها أخذ ينصح ويقول:

"فمن كان كثير الذنوب وأراد أن يحطها الله عنه بغير تعب فليغتنم ملازمة مكان مصلاه بعد الصلاة، وليستكثر من دعاء الملائكة واستغفارهم له؛ فهو مرجو

<sup>(</sup>١) شعب الإيمان للبيهقي، رقم الحديث: (٣١٦٨)، وهذا جزء من الحديث، وقد صححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) وقد ورد فضل خاص لمن جلس في المسجد يذكر الله بعد صلاة الفجر حتى الشروق أو بعد صلاة العصر حتى الشروق أنس بنن صلاة العصر حتى الغروب؛ فقد أخرج أبو داود في سننه بوقم (٣٦٦٩) عَنْ أَنس بْن مَالِكِ فَي قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ فَيْ «لأَنْ أَقْعُدُ مَعَ قَوْمٍ يَذْكُرُونَ اللهُ تَعَالَى مِنْ صَلاَةِ الْغَدَاةِ حَتَى تَطَلَعُ الشَّمْسُ أَحَبُ إِلَى مِنْ وَلَدِ إِسْبَاعِيلَ، وَلاَنْ أَقْعُدَ مَعَ قَوْمٍ يَذْكُرُونَ اللهُ يَعَلَي مِنْ وَلَدِ إِسْبَاعِيلَ، وَلاَنْ أَقْعُدَ مَعَ قَوْمٍ يَذْكُرُونَ اللهُ مِنْ صَلاَةِ الْعَصْر إِلَى أَنْ تَغُرُبَ الشَّمْسُ أَحَبُ إِلَى مِنْ أَنْ أَعْتِق أَرْبَعَةً». حسنه الألباني.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، وقم الحديث: (٢١١٩، ٧٧٤)، صحيح مسلم، وقم الحديث: (١٥٣٨) واللفظ لمسلم.



### إجابته لقوله تعالى: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَى ﴾ [الأنبياء: ٢٨](١٠].

وربها حمله تفكيره على أن يعتكف في المسجد يومًا أو بعض يوم؛ سعيًا في دخوله في قول النبي عَنَيُّ: «مَا تَوَطَّنَ رَجُلٌ مُسْلِمٌ المُسَاجِدَ لِلصَّلَاةِ وَالذِّكْرِ إِلَّا تَبَشْبَشَ اللهُّ لَهُ كَمَا يَتَبَشْبَشُ أَهْلُ الْغَائِبِ بِغَائِبِهِمْ إِذَا قَدِمَ عَلَيْهِمْ" (٢٠). صحَّحه الألباني.

وقوله: «إِلَّا تَبَشْبَشَ اللهُ لَهُ ايْ: أقبل عليه وتلقاه بِبِرِّه، وإكرامه وإنعامه؛ لوقوع صنيعه الموقع الجميلَ عنده (٣).

﴿لَأُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّ عَاتِهِمْ وَلَأَدُخِلَنَّهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾

[آل عمران: ١٩٥]

تعقيبًا على الهجرة والإخراج من الديار والإيذاء في سبيل الله والقتال والقتل.

أو سمع أنَّ فلاتًا مريضٌ فقصده بالزيارة ليخفف عنه، ويخفف كذلك عن نفسه! وهو يلتذ باستدعاء حديث النبي على إلى ذهنه: «مَن عَادَ مَريضًا خَاضَ في الرَّهْةِ، فَإِذَا جَلَسَ عِندَهُ استَنقَع فيها»!(٥). صححه الألباني.

<sup>(</sup>١) شرح صحيح البخاري لابن بطال (٢/ ٩٥).

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (٨٠٠).

<sup>(</sup>٣) التيسير بشرح الجامع الصغير للمناوي (٢/ ٦٧٣).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي لابن تيمية (٢٨/٢٨).

<sup>(</sup>٥) الترغيب والترهيب للمنذري، رقم الحديث: (٧٧٦). من رواية كعب بن مالك ١٠٠٠.



يا الله؛ ما أمتع هذا الحديث! إن قوله: «خاض في الرحمة»، وقوله: «استنقع فيها» يستحوذان على الانتباه كل استحواذ، ويسيطران على الأذهان كل سيطرة، شابُّ وقع في الإثم، فخرج يطلب رحمة الله، ودخل عند أخيه المريض زائرًا، وهو يستشعر أن بيته كوعاء كبير من الرحمة، وجلس يخوض فيه كما يخوض أحدنا في البحر، وانتقع فيه كما ينتقع العصفور في الماء، وخرج مرحومًا بعد أن كان محرومًا!.

وغير ذلك مما يفتح الله به عليه.

وهناك أمرٌ فوق المحو؛ وهو أنَّ فعل الطاعات نافعٌ للمجتمع من جهة، كما تقدم من إدخال السرور على الأهل والأرحام والفقراء والمرضى، وحراسة المسلمين من عدوهم، وقد أفاد الشعراوي أن هذا الملحظ هو إحدى الحِكم لعدم قبول توبة المرء عند الاحتضار والغرغرة؛ لأنها توبةٌ لا ينتفع منها المجتمع؛ بل هو شرٌّ تغلصت منه الأمة (۱۱)، ونافعٌ لصاحبه كذلك، من حيث إن الحسنات تقوده للثبات الذي يحتاجه في مواجهة سيول الفتن، ويدل على ذلك قول الله تعالى: ﴿وَلُوَانَهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُ مُوالَّمُ وَاللَّهُ مَا الصالحات، كما يتوهمه كثيرٌ من النَّاس.

وبتعبير آخر: إنَّ فعلَ الحسنات من جملة أسباب ترك السيئات، وقد أعجبني قول الشيخ الطريفي إذ غرَّد قائلاً: «الطاعات والمعاصي تتنافر، فمن أراد الخلاص من معصية فليزاحها بطاعة حتى تزول».

### رابعًا: المصائب المُكَفِّرَة:

من جُملة ما يواجه به المذنب ذنبه أن يُبالع في تَحَمُّلِ المصائب النازلةِ به، وإنه

<sup>(</sup>۱) تفسير الشعرا<mark>وي،</mark> تفسير الآ<mark>ية (</mark>۱۷) من س<mark>ورة النساء، ص (۱٤۱۱).</mark>



ينبغي لمن أكثر من أفعال السوء أن يربي نفسه ألا يستاء البتة من البلايا التي قدَّرها الله عليه.

والأصل في التعامل مع المصيبة أن يسير الإنسان في خطَّين متوازيين: أن يأخذ بأسباب دفعها أو تخفيفها من جهة الجوارح، وأن يصبر عليها من جهة الشعور القلبي.

والصبر ليس التعامل الوحيد مع المصيبة؛ بل هو المرتبة الأولى، والتي تقوم على ضبط الإنسان لمشاعره التَّقدة، فلا يتكلم أو يفعل ما فيه إثم رغم الغليان الذي في صدره.

والمرتبة الثانية: الرضا، ويزيد على الصبر بأنَّ نَفسَهُ تكون معه ساكنةً مطمئنة.

والثالثة: الشكر على ما قدَّر الله؛ لأنَّ المصائبَ في نظره من جملة النعم؛ لما فيها من تكفير السيئات، وتكثير الحسنات، والنعم الباطنة في قوله تعالى: ﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَطَلِهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ [لقان: ٢٠] هي المصائب في تأويل بعض العلماء.

والرابعة: المحبة لله بعدها؛ لأنه يعتقد أن الله محسنٌ إليه في كل وقت، ويريد به خيرًا، وأنه يمنع عنه ما يريد ليعطيه ما يحتاج.

وبالتالي تصبح المصائب بهذا التعامل الشعوري من جملة ما يبدد الإنسان به زلّاته، وإن ربنا جل وعلا قد علم قلة طاعاتنا، وكثرة سيئاتنا، فأراد أن يطهرنا بهذا السبيل؛ ليقل حرجنا يوم القيامة، وليس المراد بالبلاء أن تُعنَبُ؛ لكن المراد أن تُهنَّب، وإلا لو عاملنا الله بمقدار ذنوبنا لما كان لنا أقدامٌ نمشي بها على وجه الأرض، وهو القائل سبحانه: ﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ اللّهُ النّاسِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَابَّةٍ وَلَكِن يُؤخِّرُهُمْ إِلَى أَجَلِ مُسمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللّهَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَابَّةٍ وَلَكِن يُؤخِّرُهُمْ إِلَى أَجَلِ مُسمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللّهَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَابَّةٍ وَلَكِن يُؤخِّرُهُمْ إِلَى أَجَلِ مُسمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللّهَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَابَّةٍ وَلَكِن يُؤخِّرُهُمْ إِلَى أَجَلِ مُسمَّى فَإِذَا جَاءَ اللّه قالى الله وقالى الله وهذه من أشد الآيات على قلبي.

تحصيك المرام

وعليه؛ فلا داعي أن تتنكد إذا منع الله عنك شيئًا من العافية أو المال، وقد قال ابن عطاء: «العطاء من المخلوق حرمان، والمنع من الخالق إحسان»، وقال: «متى فتح لك باب الفهم في المنع عاد المنعُ عينَ العطاء»، بل تعامل أنك في نعم من نوعٍ خاص، تجني منها الرحمة حينًا، والعلو في الدرجات في الجنة حينًا آخر.

ويدل على الأول ما أخرج أبو داود عَنْ أَبِي مُوسَى قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهَ ﷺ

«أُمَّتِي هَذِهِ أُمَّةٌ مَرْحُومَةٌ، لَيْسَ عَلَيْهَا عَذَابٌ فِي الآخِرَةِ، عَذَابُهَا فِي الدُّنْيَا الْفِتَنُ وَالزَّلاَزِلُ وَالْقَتْلُ والبلايا»(١٠). صححه الألباني.

ويدل على الآخر ما أخرج الحاكم في المستدرك من حديث أَبِي هُرَيْرَةَ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهَ عَيْقِ:

«إِنَّ الرَّجُلَ تَكُونُ لَهُ النُّزِلَةُ عِنْدَ اللهَّ فَمَا يَبْلُغُهَا بِعَمَلٍ، فَلَا يَزَالُ يَبْتَلِيهِ بِمَا يَكْرَهُ حَتَّى يُبْلِغَهُ ذَلِكَ»(٢). حسنه الألباني.

إلى هنا ننتهي من وسائلِ التطييب في الدنيا، والتي تتصدر جُرَع الدواء لقوة فاعليتها في ردم ما انهدم بالذنب في علاقة العبد بربه، وأرى أن أستطرد لإكال نظرية التطييب من غير بسطٍ، فأقول:

إن الوسائل الأربع إذا طهَّرت العبد وطيَّبته كان من الذين ﴿تَوَفَّاهُمُ ٱلْمَلَآمِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلَمُ عَلَيْكُرُ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَاكُنْتُمْ تَعَمَلُونَ ﴾ [النحل:٣٢].

وإن لم تف هذه الأربع بأن لم تكن التوبة نصوحًا، وهي العامة الشاملة الصادقة، ولم يكن الاستغفار كاملاً تامًا، وهو المصحوب بمفارقة الذنب والندم عليه، ولم

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، رقم الحديث: (٤٢٨٠).

<sup>(</sup>٢) المستدرك عل<mark>ى الص</mark>حيحين <mark>للحا</mark>كم، رقم ال<mark>حديث: (١٢٢١).</mark>



تكن الحسناتُ الماحيةُ والمصائبُ المكفرة كافيتين لقلتها أو لعظم الذنب، مُحِّص في البرزخ بثلاثة أشياء:

أحدها: صلاة أهل الإيان الجنازة عليه، واستغفارهم له، وشفاعتهم فيه، لما أحرج مسلم في صحيحه عن ابن عباس الله قال: سمعت رسول الله على يقول:

ويصلح أن يقال: إنَّ الحديثَ اشترطَ نوعًا دقيقًا من الناس، وهم الذين لا يشركون بالله شيئًا، وهذا يعني أنهم على مرتبةٍ من الصدق والإخلاص، فينبغي للذي يعاني الذنوب والسيئات أن يحرص على صحبة أهل الإيان والفضل، فإنهم يوم أن يرحل ويصلوا عليه ينتفع بصلاتهم عليه بتوفيق الله جل وعلا.

والثاني: ما يُهدي إليه إخوانه المسلمون من هدايا الأعمال؛ من الصدقة عنه، والحج والصيام عنه، وقراءة القرآن وسقاية الماء، وجعل ثواب ذلك له، وقد أجمع أهل العلم على وصول الصدقة والدعاء، واختلفوا فيها وراء ذلك، وأوسع المذاهب في وصول القُرَب إلى الميت مذهب الإمام أحمد ...

والثالث: إن لم يكف ما سبق فلا بد من تحيصه بفتنة القبر، وعذابه، وروعة الفتان، والعصرة والانتهار، وتوابع ذلك.

فإن لم تف هذه بالتمحيص مُحِّص بين يدي ربه في الموقف بأربعة أشياء:

أحدها: أهوال القيامة وشدة الموقف.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، رقم الحديث: (٢٢٤٢).



والثاني: شفاعة الشفعاء، ولذلك ثلاثة شروط: أولها: أن يقبل الله الشافع، فقد يؤمل إنسانٌ في شفاعة أحد الشهداء له، وهو بحاجة لمن يشفع له، والثاني: أن يأذن الله للشافع بالشفاعة، والثالث: أن يرضى عن المشفوع أن يشفع له، كما قال الله:

﴿ وَكَم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَ تِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيًّا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيُرْضَي ﴾ [النجم: ٢٦].

والثالث: عفو الله عز وجل، ومن وسائل الفوز به عفو الإنسان عن خصومه ومن آذاه.

فإن لم تف هذه الثلاثة فهنا يتوقفُ الكلام وينعدم البيان، هنا الرزية الكبرى والبلية العظمي، هنا المصيبةُ التي لا تُجبر، والثلمة التي لا تسد، هنا دخول النار رحمةً في حقه؛ ليتخلص ويتمحص ويتطهر في النار، ويكون مكثه فيها على حسب كثرة الخبث وقلته، وشدته وضعفه، فإذا استؤصل خبثُهُ وصُفِّي ذهبه وصار خالصًا طيبًا.. أخرج من النار وأدخل الجنة، وصلح ساعتئذٍ لأن تخاطبه الملائكة:

﴿سَلَامُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴾ [الزمر:٧٧].

وباكتهال محطات التمحيص أختم الكلام عن هذه النظرية بتعقيب كأنه الياقوت النفيس في جودته وعمقه، وهو لصاحب النظرية نفسه ابن القيم عليه رحمة الله إذ قال:

قد يكون في الشخص مادتان، فأيها غلب عليه كان من أهلها، فإذا أراد الله به خيرًا طهره من المادة الخبيثة قبل الموافاة، فلا يحتاج إلى تطهيره بالنار، فيطهره منها بما يوفقه له من التوبة النصوح، والحسنات الماحية، والمصائب المكفرة، حتى يلقى الله وما عليه خطيئة، ويمسك عن الآخر مواد التطهير، فيلقاه يوم القيامة بهادةٍ خبيثةٍ ومادة طيبة، وحكمته تعالى تأبى أن يجاوره أحد في داره بخبائثه، فيدخله



النار طهرة له وتصفيةً وسبكًا، فإذا صلح لجواره أخرج منها، وإقامةُ هذا النوع من الناس في النار على حسب سرعة زوال الخبائث، جزاء وفاقًا، وما ربك بظلام للعبيد..

ولما كان المشرك خبيث العنصر خبيث الذات لم تطهر النار خبثه، بل لو خرج منها لعاد خبيثًا كما كان، كما قال سبحانه: ﴿وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نَهُواْ عَنَهُ وَإِنَّهُمُ لَكَاذِهُونَ ﴾ [الأنعام: ٢٨]؛ وذلك كالكلب إذا دخل البحر ثم خرج منه فإنه لا يطهر، فلذلك حرَم الله تعالى على المشرك الجنّة.

ولما كان المؤمن الطيب المطيب مبرءًا من الخبائث كانت النار حرامًا عليه؛ إذ ليس فيه ما يقتضي تطهيره منها، فسبحان من بهرت حكمته العقول والألباب، وشهدت فِطَرُ عباده وعقولهم بأنه أحكم الحاكمين، وربُّ العالمين، لا إله إلا هو(١).



<sup>(</sup>۱) زاد المعاد لابن ا<mark>لقيم (۱/ ٦٨).</mark>



## © المطلب الرابع

### صبر واصطبار

تقدم أنَّ الأصلَ في علاج الشهوات هو الصَّبر، وهذه جرعةٌ لازمةٌ لا تَفَلَّت منها، وبها يتحقق قصدُ امتحانِ المُكَلَّفِ في هذه الدار؛ إذ لو كانت طريقُ الجنة كلها مسَّرات، ومحفوفة بالشهوات لأتاها الناس رغبة فيها لا امتثالاً لأمر الله، ولو كانت طريق النار محفوفة بالمكاره والأمور المستثقلات لفر الناس عنها رغبة عنها لا اتقاءً لغضب الله، فجاء الأمر مخالفًا للرغبات الآدمية ليتحقق القصد من الابتلاء في المكلفين.

فإن اشتكى الشابُّ المشقة والعناء بسبب ضغطِ الفتنِ وتَهَيُّجِ الشهوات فيُ وصى بالاصطبار بعد الصبر؛ فإنَّ الاصطبار نهايةُ الصبر وغايته (١١)، وهذه الطاء أصلها تاء الافتعال التي تفيد التكلف في الفعل، وكأنه في ساحة نزال وميدان قتال..

وقد أعجبني تعليق المفسر المشهور ابن عطية على قوله تعالى: ﴿رَّبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَلَهُ مَعَالَى: ﴿رَّبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَابَيْنَهُمَا فَأَعَبُدُهُ وَاصطِبِرَاعِيكَ لِعِيكَ لَهِ وَالله عليها الشّرع، وإشعار ما بصعوبتها، فهي شريعةٌ تحتاج إلى اصطبار، أعاننا الله عليها منه (٢٠)!.

<sup>(</sup>۱) تفسير الثعالبي (۳/ ۱۵).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن عطية (٤/ ٢٤-٢٥).



أما عبقري المفسرين المعاصرين الإمام الطاهر ابن عاشور شيخ الزيتونة بتونس فقال: الاصطبار هو شدة الصبر على الأمر الشاق، وإن الله نزل القائم بالعبادة هنا منزلة المغالب لنفسه، المقاتل لها، ولهذا عُدِّي الفعل باللام كما يقال: اثبت لعدوك(١٠)!.

إذا عُلِم هذا فليس من فراغ أن يكون الصبر مع العلم المفضي لليقين هما الجناحين اللذين يطير عبرهما الطامح في الإمامة في الدين، كما قال ربنا: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَالُمَّا صَبَرُواْ وَكَانُواْ بِعَالِكِتَنَا يُوقِ نُونَ ﴾ [السجدة: ٢٤].

وإياك أن تحسب أنَّ من تراهم على العفَّةِ والالتزام أنهم خُلِقُوا بشهواتٍ ضعيفة، كلا؛ ولكنهم يتكلفون الصبر ويعانون شدته في ذات الله، ولك أن تدرك عظم المجاهدة، وحاجتها إلى نفسٍ صامدة بتأمل ما قال أبو يزيد: ما زلت أسوق نفسي إلى الله وهي تبكي، حتى سقتها وهي تضحك!.

على أنَّ العاقلَ قد يضعفُ في لحظةٍ وينظر للحرام، لكن لا يكون عبدًا لشهوته على الدَّوَام، بل كم انهزم الشيطان على بابه وتقهقر، فيصبح بذلك من عباد الله الصَّالحين الذين هم في تاريخ الشياطين كأسماء المواقع العسكرية التي تنهزم فيها جيوشُ المقاتلين كما قال الرَّافِعي (٢)!.

ولعل أعظم أنموذج للساب الصابر بَطَلُه إمام العفافِ في القرآن، يوسف هم، فإن أسباب الوقوع في الفاحشة قد تكاثفت عليه من كل جانب، لكنّه صبر، وصار بِصَبرِه هذا وعِفّتِه إلى ما بلغ من الإمامة في الدين والملك في الدنيا، مع أنّ الذي ابتلي به -كما قال ابن القيم- أمرٌ لا يصبر عليه إلا من صبّره الله؛ فإن موافقة الفعل إنما هي بحسب قوة الداعي وزوال المانع، والداعي هنا في غاية القوة من وجوه منها الاثناعشر وجهًا الآتية:

<sup>(</sup>۱) التحرير والتنوير (۱۲/۱۲۲–۱٤۳).

<sup>(</sup>٢) وحى القلم للرا<mark>فعي (٢/ ٥٥١).</mark>

تحصیل المرام

أحدها: ما ركَّبَهُ الله في طبع الرجل من ميله إلى المرأة كما يميل العطشان للماء والجائع للطعام.

والثاني: أن يوسف الله كان شابًا، وشهوة الشباب أقوى.

الثالث: أنه كان عزبًا لا زوجة له تكسر شدة شهوته.

الرابع: أنه كان في بلاد الغربة، ويتأتى للغريب من ذلك ما لا يتأتى لغيره، لا سيها وأن الفضيحة بين المعارف والأرحام منتفيةٌ هنا.

الخامس: أنَّ المرأة كانت ذاتَ منصب وجَمال، وكلا الأمرين يدعو إلى موافقتها.

السادس: أنها غير متمنعة، وكثير من الناس يزيل رغبتَهُ تمنعُ النساء؛ لما يجد في نفسه من ذل السؤال والخضوع لهن.

السابع: أنها هنا هي من طلبت وأرادت، فَكَفَتْهُ مؤنةَ الطُّلَب وذل الرغبة إليها.

الثامن: أنه يعيش في دارها وتحت سلطانها، بحيث يخشى إن لم يطاوعها من أذاها.

التاسع: أنَّهُ لا يخشى أن تُخبِرَ عنه؛ فإنها الطالبة له، وقد غَلَّقَتِ الأبواب، وغيَّت الرقاء.

العاشر: أنه كان مملوكًا لها في الدار، بحيث يدخل ويخرج ويحضر معها ولا يُنْكَر عليه، وليس قبح الفاحشة من عبد بدرجة قبحها من حر.

الحادي عشر: أنها توعدته بالسجن والصغار، وهذا نوع إكراه، وهو تهديد ممن يغلب على الظن وقوع ما هدد به، وقد وقع لاحقًا بالفعل.

الثاني عشر: أنَّ الزوجَ لم يَظْهَر منه الغيرة عليها، وكل الذي فعله أنه وعظهما بالترك، ومعلومٌ في النفس أنَّ شدةَ الغيرة هي أقوى الموانع، وقد انتفت هنا.

ومع كل هذه الدواعي إلا أنَّهُ أثَرَ مَرضاةَ الله وخوفه، واختار السِّجْنَ على الزِّنَا، وهذا من كمالِ معرفته بربه وينفسه (١)، وهو ما زال شابًّا في مقتبل العمر!.

<sup>(1)</sup> الجواب الكافي لابن القيم ص (١٤٨).



فيالله لهذا الصبر اليوسفي الذي نحتاج بعضه اليوم، حتى نُكْمِلَ طريقنا إلى الله في رحلة الامتحان بسلام وأمان، ولا يكون مثل أحدنا كمثل ذاك الكلب الذي استقبح اسمه فقال للأسد: يا سيد السباع غير اسمي! فقال: إنك خائن لا صبر لك! قال: جربني، فأعطاه قطعة لحم، وقال: إن حفظتها غيرت اسمك، فرقص طربًا من الفرح، فلما جاع جعل ينظر إلى اللحم، ويصبر، فلما غلبته نفسه هجم عليها وأكلها وقال يعزي نفسه: والله ما الكلب إلا اسم حسن (۱)!.

إنَّ الصَّبْرَ اليوسفي يصدح في سمع الشباب أنَّ المؤمنَ القويَّ بكلِّ أرضٍ يتقي، ويقرر أنَّ فساد البيئة ليس عذرًا في ترك الاستقامة، ويبشر بأن كل قطعة من العناء ستنقلب إلى قناطير من الهناء فيها يستقبل من الزمان، فالعناء جسر الهناء.

فاصبريا يُوسُفِيَّ الخُلُق واصطبر، واعلم أنَّ الله تعالى قدَّر أن تكون المعصيةُ سهلةً لذيذة، ليميز بها الخبيث من الطيب، وجعل أجرَ الصابر مبهمًا إشارة إلى فرط عظَمِه وكثرته، فقال سبحانه: ﴿إِنَّمَا يُوفِيُ ٱلصَّبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠].

واعلم أنَّ الصبر في زمان شدة الفتن أعظم أجرًا، وأكثر فضلاً؛ فقد أخرج أصحاب السنن إلا النسائي أن النبي على قال:

«فَإِنَّ مِنْ وَرَائِكُمْ أَيَّامَ الصَّبْرِ الصَّبْرِ الصَّبْرُ فِيهِ مِثْلُ قَبْضٍ عَلَى الجُمْرِ لِلْعَامِلِ فِيهِمْ مِثْلُ أَجْرِ خَمْسِينَ رَجُلاً يَعْمَلُونَ مِثْلَ عَمَلِهِ»(٢). صححه الألباني.

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر لابن الجوزي ص (١٤٠).

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود، رقم الحديث: (۳۲۵)، سنن الترمذي، رقم الحديث: (۳۰۵۸)، سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (۴۰۵۸)، علمًا بأن الحديث طويل، لكن هذه الفقرات هي التي صحت منه بناء على حكم الشيخ الألباني رحمه الله.

وإن الله تعالى لم يجعل شِفَاء القلب فيها حَرَّمَهُ على العَبْد، فَأَمَرنا بِغَضِّ البَصَر؛ ذلك أنَّ النظرة سهمٌ مسمومٌ من سهام إبليسَ، فإن تكرر النظر اشتد السُّم، فكيفَ يُتداوى من السُّمِّ بِالسُّمِّ "؟!.

ويما يُعين العبدَ على الصبر أن يعلم أنَّ اللهَ شدَّدَ عليه في غضِّ البصر، فقال: ﴿ قُلُ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنَ أَبْصَارِهِمْ وَيَحَفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَضَنَعُونَ ﴾ [النور: ٣٠] فأمر بالغضِّ صراحةً في صدر الآية، ونبَّه في جوفها أنَّ ذلك أَطهرُ لهم، وختمت بتهديد مقلق، وتأمل نصَّه: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصَّنَعُونَ ﴾، فإنَّ أطهرُ لهم، وختمت بتهديد مقلق، وتأمل نصَّه: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصَّنَعُونَ ﴾، فإنَّ الخبيرَ هو العليم بدقائق الأمور وتفاصيلها (٢٠)، وإنَّ من يصنع شيئًا يُركِّبُهُ من مواد متفرقة، فكأنَّ العبدَ يحتال بجملةٍ من التدابير على مقارفة الشهوات، والله يُعْلِمُهُ أنه خبيرٌ بصناعته.

والأمر بالغض يُشْعِرُ بوجود مُحَرَّم يقع النظرُ عليه، وإن كانت سياسةُ الشَّرِيعةِ هي تحريم التبرج في مقابل تحريم النظر، فلا بد لذلك من الصبر، وأدعك الآن مع صاحبِ القلمِ المبدع والتأصيل المدهش، الشيخ عبد العزيز الطريفي فرَّج الله عنه إذ قال فأحسن القول:

شَدَّدَ الله على الرجل في غض البصر، وشدد على المرأة في الحجاب، حتى يقل ما بينها من تجاذب وميل، ولا يعني هذا أنه يجوز للرجل إبداء مفاتنه فيَفتِن، ولا أنه يجوز للمرأة إطلاق بصرها فتُفتن، ولكن الوحي يشد الحبال المرتخية في النفوس أشد من الحبال الثابتة فيها، وأقرب الناس إلى السُّقُوطِ يجذب أشد من البعيد عنها، حتى تكتمل فطرة العفاف وتصح..

<sup>(</sup>١) روضة المحبين لابن القيم ص (٩٣-٩٤).

<sup>(</sup>۲) التحرير والتنوير لابن عاشور (۲۲/ ۳۱۰)، تفسير الألوسي (۱۲۳/۱۳)، تفسير روح البيان للخلوق (۷/ ۱۰۰).



فإذا لم يغض الرجل بصره؛ فإنَّ المرأة تدفع فتنته بحجابها، وإن لم تتحجب المرأة؛ فالرجل يدفع فتنتها بغض بصره..

ولهذا ربط الله بين غض البصر وبين الزنا؛ لأنه سببٌ له، فقال للرجال: ﴿ وَقُلُ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنَ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ﴾ [النور: ٣٠]، وقال للنساء، ﴿ وَقُلُ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغَضُضْنَ مِنَ أَبْصَارِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ [النور: ٣١]، ولكنّه زاد في النّساء: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنّ ﴾ (١).

وعرض الإمام الغزالي علاج الصبر عن الشهوات في حلةٍ حسنة فقال:

إن المريض إذا اشتدت ضراوته لمأكولٍ مُضِرِّ فطريقه أن يستشعر عظم ضرره، ثم يغيب ذلك عن عينه فلا يُحضره، ثم يتسلى عنه بها يقرب منه في صورته ولا يكثر ضرره، ثم يصبر بقوة الخوف على الألم الذي يناله في تركه، فلا بدعلى كل حالٍ من مرارة الصبر(١٠).

وعقب الذي تسطر يطيب لك الآن أن تترنم بقول الشاعر:

سَأَصْبِرُحتى يعجزَ الصَّبْرُ عن صَبْرِي سَأَصْبِرُحتى يَنْظُرَ الله فـــي أَمْرِي سَأَصْبِرُحتى يَنْظُرَ الله فـــي أَمْرِي سَأَصْبِرُحتى يَعْلَم الصَّبْـرِ سَأَصْبِرُحتى يَعْلَم الصَّبْـرِ أَنّني صَبَرْتُ على شيءٍ أَمَـــرَّ من الصَّبْرِ

والله الموف<mark>ق وحده.</mark>



<sup>(</sup>١) الحجاب في الشرع والفطرة للطريفي ص (٢٠).

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين للغزالي (٧/ ١٩١)، وقد توسع الغزالي في ذلك وغيره من أنواع العلاج فلينظره من ابتغي التوسع.



# © المطلب الخامس (

# تضييقُ دائرة المحرمات عند تحتمها

يقول: حاولت بكل سبيلٍ أن أدع ذلك الذنب، لكني أسقطُ فيه مرة بعد مرة، رغم أني أجتهد في البعد عنه، وقد حلفت غير مرة ألا أعود إليه، لكنّي أقع، وبافتراض ضعفي المتكرر وتحتم الوقوع في الذنب قطعًا فم إرشادكم؟!.

#### أقول:

متقررٌ عند أيِّ عاقلٍ أنَّ من خسر درهمًا ليس كمن خسر اثنين، ومن سُجن سنةً ليس كمن صُحِن سُنتين، وهنا تنظيرٌ لسياسة تقليلِ الشَّر قدر الإمكان.

فإذا كان الطريق إلى الفاحشة يبدأ من محطة الخواطر السيئة، ويمر بقراءة المواد الفاحشة، ومصافحتهن، والخلوة المواد الفاحشة، ومصافحتهن، والخلوة بهن، ونحو ذلك وغيره.. فإنَّ الإنسانَ إذا خضع لذل المعصية في محطة فينبغي أن يتوقف عندها ولا يكمل، ويجتهد أن ينعطف راجعًا على عجل..

فإن اشتغل مثلاً بالخواطر فلا يتجاوز للنظر(١١)؛ فإن وقع في النظر فأن يكون لصورةٍ أولى من أن يكون لمقطع فيديو، وهذا أهون من الخلوة بالنساء أو مسهن، وهكذا..

<sup>(</sup>١) مع بقاء الاجتهاد في حفظ النفس من الخواطر، فمن ضبطها أو قلًل منها سهل عليه ترك ما بعدها، ولهذا يقول الغزالي: من كان إلى ضبط خواطره أقرب.. كان لرتبة الولاية أقرب».



هذا أولاً، ثم أن تكون نظرة أخف من نظرتين، وأن يكون النظر مرة في اليوم أو الأسبوع أهون من أن يكون مرتين.

فالسِّيَاسةُ هنا تنص على التوقف عند أقل الضرر في الدِّين، وهو في نفس الوقت مُقرِّ بأنَّه آثمٌ، ولا يبرر فعله، لكنه يضيق الخناق على عسكر الشر.

ثم إنه يُسِرُّ بذنبه، ولا يجهر به، ولا يدعو الناس إليه، فمن كان فاسدًا فحذار أن يكون مفسدًا.

وهو مع كل ذلك محافظٌ على خطِّ الحَسنات من صلاةٍ وسننٍ وتهجد وصدقةٍ، وصلة رحم ودعوةٍ وجهاد وتلاوةٍ وحفظٍ، ولا يلتفت لمن قال بعدم جدوى الحسنات مع استمرار السيئات؛ فإن الحسنات يذهبن السيئات، فضلاً عما فيها من الأجور المضاعفات.

فإذا نجح في ذلك كله أو بعضه فليشع في بند جديد في منطق هذه السياسة، يقوم على عزل هذا الذنب عن بقية الذنوب؛ فمن كان يضعف عند ذنب ما وليكن النظر للحرام بحكم الباب الذي نعالجه - فليقطع نفسه عن عامة الذنوب التي لا يقع هو فيها ضعفًا بضغط الجِبِلَّة التي تركبت في الغريزة وشدة الفتن في الواقع، فلا يكذب قط، ولا يسب ولا يغتاب ولا يحلف كذبًا ولا يشهد زورًا، ولا يأكل حقًا ولا يقطع رحمًا، فيحصر الداء في المنطقة التي تضعف سيطرته فيها على نفسه.

وأما بخصوص التعامل مع نفس هذه المعصية؛ فإنّه يجتهد في تركها، فإن لم يفلح فيعمل على تقليلها، والتوبة منها، وليكثر في مقابلها من عمل صالح بعينه؛ ليجلب من الحسنات ما يوازن به ما ورد عليه من السيئات، ويجتهد أن يستحدث طاعة مشروعة لم يكن يعملها، أو يبالغ في طاعة يعملها لم يكن يبالغ فيها من قبل.



وأذكر أنَّ أحد الإخوة قال لي: درستُ في بلدٍ أجنبيٍّ عدة سنوات، وكانت الفواحش أمرًا مستساغًا جدًّا في ذلك البلد، ورأيت عددًا من الناس يملكون ويتلطخون في قاذورات المعاصى، ورأيت أني واقعٌ في دائرة الذنب لا محالة، فقررت أن أكتفي باختلاس النظر إلى الحرام ولا أتجاوزه قط؛ فلا أجلس إلى الفتيات، ولا أصافحهن، ولا أختلي بهن، فضلاً عما فوق ذلك، مع إقراري بمأثمة ذلك، لكني أضعُف، وقد عصمني الله من التردي في باطن الإثم وله الفضل والحمد!.

إذن؛ فالحكمةُ تَقبلُ بالوقوفِ عند درجةٍ من الإثم؛ قطعًا لخطِّ تتابعهِ وتزايده، مع التنويه بأنَّ انتهاكَ حُرُماتِ الله في بلد العافية أثقل من انتهاكها في بلد الفتنة، وأجر الصبر في بلد الفتنة أعظم من الأجر في بلد العافية، فدرجة المشقّة ذاتُ تأثير طرديِّ في حجم المعصية.

وعلى ما سبق؛ فمن ابتُلِيَ بذنبِ يؤرقه فلا يتجاوزه لغيره، ثم لْيواجهه بالاستغفار والتوبة وفعل الحسنات الماحية وتحمل المصائب المكفرة، ويقطع طريق التوسع التي يعتمدها الشيطان أصلاً في جر الإنسان إلى شباكه، كما قال ربنا ١٠ ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَاتَنَّبِعُواْ خُطُوَتِ ٱلشَّيْطِينِ وَمَن يَتَّبِعْ خُطُورِتِ ٱلشَّيْطِنِ فَإِنَّهُ مِيَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكِي [النور: ٢١]..

<mark>فإنـه</mark> لـو تماشــي مـع الشـيطان في سياسـته، وطاوعـه في خطواتـه فقـد تجـده مقبـلاً بشراهمةٍ على الذنوب؛ فيشرب الدخان ويشاهد الأفلام، ويضيع الصلوات ويقترف الموبقات، وربها نام على جنابة واستيقظ على جنابة، كأنه جيفةٌ والعياذ بالله.

وهذا التَرَدِّي الشائن والسقوط المهلك هو الذي حذّر منه ابن القيم فقال: من عقوبة المعصية أنها تجعل صاحبها من السِّفْلَةِ بعد أن كان مهياً لأن يكون من العِلْيَةِ، وإنَّ اللهَ تعالى جعل أهل طاعته أكرم خلقه عليه، وأهل معصيته



# أهون خلقه عليه، وجعل العزة لهؤلاء، والذلة والصغار لهؤلاء، كما قال النبي: «وَجَعَلَ الذِّلَّةَ وَالصَّغَارَ عَلَى مَنْ خَالَفَ أَمْرِي»(١٠).

وكلم عمل العبد معصية نزل درجة إلى أسفل، ولا يزال في نزول حتى يكون من الأسفلين، وكلم عمل طاعة ارتفع بها درجة، ولا يزال في ارتفاع حتى يكون من الأعلين الأكرمين، وقد يجتمع للعبد في أيام حياته الصعود من وجه والنزول من وجه، وأيهم كان أغلب عليه كان من أهله؛ فليس من صعد مائة درجة ونزل درجة واحدة كمن نزل مائة درجة وصعد درجة واحدة (٢)!.

وهذا الذي ختم به كلامه هو عين ما أربد، فيمكن أن يُوجد شابٌ ملتزمٌ صاحبُ أدبٍ وتعبدٍ، يحمل السلاح ويجاهد ويصل الرحم، لكنه لو فتح الانترنت، وأخذ يشاهد مقاطع حَسَنةً، ثم رأى بجانبها مقطعًا سيئًا فإنَّهُ ينسى كلَّ المواعظ، وينقر بيده عليه ويعصي، فها ينبغي لهذه الدرجة من السقوط أن توقف عشرات الدرجات من الصعود.

أعني: فما ينبغي لسيئةٍ من السِّيئات أن توقف زحفَ العشرات من الطاعات.

وفي نفس التقرير لهذه الثقافة يقول الشيخ أحمد سالم: ما أُعلِمُكَ إيَّاهُ أن تصنعَ لك مسارًا ثابتًا للطاعة لا يتأثر بوقوعك في الذب، واحرص على عدم الاسترسال في ذنوبٍ أخرى، حتى لو ابتليت بذنبٍ أصررت عليه لا تطاوعك نفسك على تركه.. فلا تنتقل من خانة الذنب بغير إصرار إلى خانة الإصرار، ولا تنتقل من خانة الإذناب بإصرار إلى خانة الاسترسال في الصغائر، ثم من ذلك إلى خانة الكبائر، ثم إلى خانة المعائر، ثم إلى خانة المعائر، ثم الله انتهك، ويبقى يتنقل حتى يألى خانة الموقات، ثم إلى خانة من لا يبالي أيَّ محارم الله انتهك، ويبقى يتنقل حتى يُختم له بالكفر، فالسياسة أنَّك تقف بالخسارة عند حدها الأدنى مع الحفاظ على مسار الطاعة ثابتًا لا يتأثر بمسار المعصية. ا.هـ.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٢٩١٣).

<sup>(</sup>٢) الجواب الكافي لابن الفيم ص (٥٨).

تحصيك المرام

وأحب هنا التأكيد على أنَّ الصبرَ على غضِّ البصر أيسر من الصبر على غضِّ البحر أيسر من الصبر على ألم الترك لها يزداد عند كل محطة يقطعها، ولهذا قال ابن القيم: الصبر على الشهوة أيسر من الصبر على ما توجبه الشهوة(١١)، ولهذا من غض بصره فقد أراح نفسه.

ومن أعظم صور العذاب النفسي أن ترى ما لا صبر لك عنه ولا عن بعضه، ولا قدرة لك على نيله، ولك أن تتخيل أن شخصين دخلا السجن، ومُنع عنها الطعام، ولكن وضع الطعام عند أحدهما مع منعه منه، فإنه سيكون أعظم ألمًا من الأول، ولهذا قال الشاعر:

وكنتَ متى أرسلت طَرْفَكَ رائدًا لقلبك يـومًا أتعبتك المناظر رأيتَ الذي لا كلَّه أنت قـادر عليه ولا عن بعضه أنت صابر

وهذا الذي نُنَظِّر له هنا نحتاجه أيضًا في المواطن التي يمكن أن تجتمع فيها المباحات والله يقول: المباحات ولا يتعداها، والله يقول:

وأذكر أنَّ بعضَ طلبةِ الطب في إحدى الجامعات في دولةٍ عربيةٍ ذكروا لي أنَّ جامعتهم مختلطة، وأنَّ الجامعة عندما تقوم بإرسال الطلاب والطالبات إلى المشافي التعليمية لمهارسة الطب والتدرب عليه تجعلهم في مجموعاتٍ مختلطة، ولا يمكن تفلت الطالب من ذلك، فإذا تحتَّم الأمر عليه فالواجب على الشاب غض البصر قدر الإمكان، والوقوف عند حدود العلاقة دون تقدم.

أما من توسَّعَ في العلاقة مع الفتيات، وربها صافحهن وصادقهن وتبسَّط في محادثتهن ومراسلتهن والدراسة معهن دون الطلاب، وبرر ذلك أو بعضه بمسوغاتٍ سخيفة.. فهذا من المعصية المتأكدة، والإنسان يحتال على نفسه فكيف لا يحتال

<sup>(1)</sup> الفوائد لابن القيم ص (١٣٩).



على غيره؟!، وهو يعلم بوازع الله في قلبه حد الحلال من الحرام؛ فإنَّ اللهَ يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، ويعلم المفسد من المصلح، ويكفي المسلم زجرًا قول الله تعالى:

﴿ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ [الطلاق: ١].

وإنَّ الدخول في المنطقة التي تضعف سيطرته فيها على نفسه؛ كالمصافحة والمحادثة.. تجعله معذبًا نفسيًا، وربها انحدر التزامه يومًا بعد يوم، وهبطت أخلاقه أسبوعًا بعد أسبوع، فكان الأخف عليه أن يقطع مادة الشر ويغض البصر، ويرحم نفسه من الدخول في ذلك المشوار المتعب أصلاً، ويُيئس نفسه من ذلك، وكها قالت العرب: اليأس إحدى الراحتين!.

فإن توسع العبد، ولم يأخذ بمنهج الترك للمعصية أو التضييق لدائرتها.. توالت عليه رماح الشهوات، وسهام النظرات، حتى أوقعته جريحًا أو قتيلاً، قال ابن القيم: ومن العجب أنَّ النظرة سهمٌ لا يصل إلى المنظور إليه حتى يتبوأ مكانًا من قلب الناظر نفسه، فيؤذي صاحبه، ثم أنشد قائلاً:

يا راميا بسهام اللَّحْظِ مجتهدا أنت القتيل بما ترمي فلا تصب وباعث الطرف يرتاد الشفاء له احبس رسولك لا يأتيك بالعطب(١)

وفي ختام هذا المطلب أقص عليك قصةً لطيفة، آوت إليها العذاب النفسي الدي تكلمنا عنه، شم الراحة بالقطع الذي نظّرنا له، وأترك صاحب القصة بنفسه يتكلم عما جرى معه، وهو الشيخ الأديب صاحب القلم المبدع الشيخ على الطنطاوي فيقول:

من أصعب ما مر بي من تجارب في مجال الدروس الخصوصية تجربة كنت ناسيها في حدثتكم حديثها، هي أنه كان في «بوَّابة الصالحية» مؤسسة أهلية

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي لابن القيم ص (١٠٦-١٠٧).

لأستاذ لبناني اسمه سليان سعد، تدعى «الجامعة العربية»، سمع بأن أحسن العربية، وأحتاج إلى المال، فعرض عليَّ أن ألْقِي عنده درسًا خاصًا لطالبِ واحدٍ بأجرِ كان يعتبر كبيرًا جدًّا، فقبلت، وكانت المفاجأة الكبيرة يوم الدرس أن هذا الطالب جاء يحمل معه تاء التأنيث، لم يكن طالبًا ولكن طالبة شابة تتفجر شبابًا وتفيض حسنًا، تنشر حولها ساحة من الفتنة مثل الساحة المغناطيسية!.

لم أقدر أن أُمَكِّن نظري منها لأصف وجهها وعينيها، ولكنَّ اللحظة التي لقيت عيناي فيها عينيها كفت لتقول لي وأقول لها...!.

والخلاصة أني أُصِبتُ منها بمثل ما يصيب من يمسه السلك مشحونًا بتيار الكهرباء، ووقفت ألتقط أنفاسي وأرقب أن أفيق من دهشتي، يتقاذفني ميلٌ نفسيٌّ إلى تدريس هذه الفتاة مع حاجتي إلى الأجر الكبير الذي عُرض عليّ، وخوفي من الله الذي أسأله أن يبعدني عن طريق الحرام ومزلات الأقدام..

وترددت أن أقول: لا. فأحرِمَ نفسي متعة الجهال والمال، أم أقول: نعم.. فأسلك سبيل الضلال؟

وتمنيت أن أقوى على الرفض فلم أستطعه، ومنعني ديني من أن أعلن القبول، وكانت هذه الخواطر تمر في نفسي مر الفِلم الذي يكر مسرعًا، وهما يرقبان الجواب، وهو يشجعني على القبول، فقلت: ولكني لا أستطيع أن أدرس هذه الآنسة وحدها -وقد نسيت أن أقول لكم: إنها كانت سافرةً يتهدَّل شعرها على كتفها وتبدو ذراعاها - قالا: ولمه؟

قلت: لأنَّ ديني يحرم هذا علي، قالت: آتي بأخي معي يحضر الدرس، وليتها ما نطقت<mark>؛ فقد كان صوتها</mark> فتنة أخرى كامن<mark>ة ف</mark>يها، ومن الأصوا<mark>ت ما</mark> يفتن ولو نطقت صاحبته بالموعظة والتذكير!.



وحضر أخوها ودرَّستها، درَّستها أربع حصص أو خمسًا، الله أعلم كيف كنت فيها، وإن لم أدر (صدقوني) ما لون عينيها، فأنا كنت الخجلان لا هي، فكنت أتحاشى النظر إليهما على رغبة مني فيم أتحاشاه!.

ثم رأيت أن استمرار الدرس مع غض البصر ولزوم الاحتشام ومع ما في النفس من الرغبة الطاغية نوعٌ من عذاب الدنيا، ونظري إليها ورفع الكلفة معها وتوثيق الصلة بها تعريضٌ لنفسي لما هو أشد منه من عذاب الآخرة، فتركت لها ما بقي من الأجرة معها، وهربت منها وقلبي عندها(۱)!!.



<sup>(</sup>۱<mark>) الذ</mark>كريات لعلى <mark>الطنط</mark>اوي (۲/ ۹۰ ۱–۱۹۲).





### تبهيت شهوات الدنيا بشهوات الدين

الشهوات لها وهج، ولا بد من تبهيته.

ويكفي في ذلك أن نعلم أنَّ الشهوات هي المنطقة التي تحف جهنم من عامة الجهات، فطريقها أوله لذة وهناء لكن آخره عذابٌ وشقاء، أما طريق الجنة فأوله شقاءٌ وعناء، لكن آخره نعيمٌ وهناء وأي هناء!.

فمن تخطى عقبة العناء انقلبت حياته نعياً وهو في دار الدنيا دار العمل، وأصبح يجد شهوته ولذته ومتعته في نفس الأعمال الصالحة التي تُفضِي إلى الجنة، وكأنها صبغت بطرف من نعيم الجنة نفسه، والأعداد الهائلة التي نجحت في تخطي تلك العقبة صرحت بفضل لذات الحسنات على لذات السيئات، وما عادت تُهزم أمام شهوات الأجساد ولو قويت، فوجب أن نخمد الشهوات البدنية بالشهوات البدنية القلبية.

وأمثلة هذا الباب يشق حصرها، وأكتفي بتسجيل بعضٍ منها، في أبواب التعبد والجهاد والعلم.

أما اللذة في التعبُّدُ؛ فيقفز إلى الذهن ذاك الركوع النبوي الذي يتكلم عنه عوف بن مالك الله فيقول كما في رواية النسائي: «فَلَمَّا رَكَعَ مَكَثَ قَدْرَ سُورَةِ الْبَقَرَةِ يَقُولُ فِي رُكُوعِهِ: «سُبْحَانَ ذِي الجُبَرُوتِ وَالْلَكُوتِ وَالْكِبْرِيَاءِ وَالْعَظَمَةِ» (١٠)!!. صححه الألباني.

<sup>(</sup>١) سنن أبي داو<mark>د، رق</mark>م الحديث: (٨٧٣)، سنن <mark>النس</mark>ائي، رقم الحديث: (١٠٤٨)، واللفظ له.



الله أكبر! ركوعٌ يزيد عن ساعةٍ ونصف!.

أي لذة كانت تغمره وهو يستمتع بتكرير هذه الكلمات!.

إنَّ قريبًا من ذلك كان يمر به بعضُ الفضلاء من المعتكفين، ولهذا قلما اعتكف شابٌ وترك الاعتكاف بعد ذلك.

وأذكر أنَّ أحدهم أخبرني يومًا أنه يجد في نفسه ضيقًا عندما يصل التشهد؛ لمشقة الخروج من الصلاة لفرط اللذة التي يشعر بها، وآخر انفرد يصلي في جوف الليل، فلم جاء وقت السحور قبيل الفجر ناداه بعضهم، فانتهى من ركعتيه سريعًا ظنًا أن هناك أمرًا، فتفاجأ بوصول الفجر وكان يظن الساعة الثانية ليلاً!.

وأما اللذة في الجهاد؛ فأكتفي بشهادة الفارس المجاهد الذي حضر مئات المشاهد، الشيخ عبد الله عزام هو فإنه قال: كم أدعو الله ألا يحرمني الجهاد، وإني لا أُطِيقُ أن يمر بِمُخَيلتِي العود للحياة الناعمة من الإفطار إلى الغداء إلى العشاء ثم المنام، وكم أَجِدُ ضيقًا يفتك بِصَدري، بل تكاد تموت نفسي إذا غادرت ساحة القتال لزيارة الأهل ولقاء المحبين؛ فالجهاد لي كَالمَاء للسمك، فإن لم أجاهد أَمُتْ، لكني ألتقي بكم طمعًا في تجنيد بعضكم، فأنا كَصَيَّادِ السمك، وكلها تمنى على حبيبٌ إطالة الزِّيارة قلت: لا أطيق فراق أرض الجنة وعُشَّاقِ الحُور(۱)!.

وسَمِعتُ قريبًا من هذا المنطق من أحد المجاهدين عندنا، فإنه قال لي: والله ما ينفك عني الضيق إلا إذا دخلت موقع التدريب!.

وأما اللذة في العلم؛ فيكاد يُجمع كل من غاص في بحور العلم أنَّ للعلم شهوةً عارمةً في النفس، ولذةً تهيمن على الذهن، حتى قال بعضهم: إنِّ لأخشى ألا أؤجر على العلم؛ لأنه معدودٌ عندي في جملة الشهوات!.

وانظر الكلمة المرئية على الرابط: http://www.youtube.com/watch?v=iqvbvullZHM

<sup>(</sup>١) كلمات من النار للشيخ عبد الله عزام ص (٢٢٤).



والعجيب أنَّ جماعةً من العلماء كالشيباني والماوردي وابن القيم قد عدوا شهوة العلم شرطًا لِعَدِّ الرجل من أهل العلم، وقالوا ما معناه: لن تكون عالمًا حتى يصير شهوةً من شهواتك(١)، ولنأخذ نص ابن القيم مثلاً فإنه قال بأسلوبه الجنَّاب الذي يأخذ بالألباب:

ومن لم يغلب لنة إدراكه العلم وشهوته على لنة جسمه وشهوة نفسه.. لم ينل درجة العلم أبدًا، فإذا صارت شهوته في العلم ولذته في إدراكه رُجِيَ له أن يكون من جملة أهله، ولنة العلم لنة عقليّة روحانية من جنس لنة الملائكة، ولنة شهوات الأكل والشراب والنكاح لنة حيوانية يشارك الإنسان فيها الحيوان، ولنة الشرور والظلم والفساد في الأرض شيطانية يشارك صاحبها فيها إبليس وجنودة (٢).

وشهد الشافعي منتصرًا لهذا المعنى بقوله: جعلتُ لذَّتِي في هذا العلم وطلبه حتى رزقني الله منه ما رزق (٢)، ولما سألَهُ تلميذُهُ الربيعُ بن سليمان [ت ٢٧٠ هـ]: كيف شهوتك للأدب؟ قال: أسمع بالحرف منه مما لم أسمعه، فتود أعضائي أنَّ لها أسماعًا تتنعم به مثل ما تنعمت الآذان (أ)!.

وانظر إلى كليم الله موسى؛ فقد اصطفاه الله برسالاته وبكلامه، لكنه لما علم أن رجلاً بمجمع البحرين أعلم منه قال: ﴿لاَ أَبْرَحُ حَقَّ آَبُلُغُ مَجْمَعُ ٱلْبَحْرَيْنِ أُوَّامُضِيَ حُقُبًا ﴾ [الكهف: ٦٠]، فلولا لذة الزيادة من العلم وحبه له.. لما تجشم عناء الوصول إلى الخضر، ولو سلخ من عمره مئات السنين.

<sup>(</sup>١) ارتياض العلوم لمشاري الشثري ص (١٦).

<sup>(</sup>٢) مفتاح دار السعادة (١ / ١٤٢).

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد للخطيب البغدادي (٢/ ٥٩).

<sup>(</sup>٤) مناقب الشاف<mark>عي ل</mark>لبيهقي (٢/٣/٢ -١٤٤).



وهذا أحد الشعراء يقول:

لجلسةٌ مع أديبٍ في مناظرة أشفي بها الهم أو أستذهب التّعبا أشهى إلى من الدنيا وزخرفها وملئها فضة أو ملئها ذهبا

وبلغ الحال ببعضهم أن يصدح قائلاً: للكلمةُ الحسناءُ أشرف من الجارية العذراء، والمعنى اللَّهَ وَم أحب من الحال المُكوم (١٠)!.

وأصرح من ذلك وأغرب ما قاله العلامة اللغوي الكبير محمد محمود بن التلاميد التركزي الشنقيطي [١٣٢٢ هـ] ضمن قصيدة تخطَّت حاجزَ المائتي بيت، ذكر فيها أنَّ لذة العلم طغت على سائر لذاته، بل أحالتها سمومًا مهلكة فقال:

سواها من اللذات عندي كالسم سلوت عن الأوطان والأهل والخِلْم فأدركت ما أدركتُ بالصبر والحزم<sup>(۲)</sup>

ولما طعمت لذة العلم صيّرت ولما عشقت العلم عشق دراية وأمعنتُ في إدراك ما رُمت نيلَـه

ومن لطيفِ ما ذكره الشيخ محمد بن إدريس بلبصير الضرير قال: عندما كنت طالبًا بجامع القروبين بفاس كان يسكن بالقرب من البيت الذي أقيم فيه مع الطلبة فقيه له مكتبة فوق السطوح يظل يقرأ فيها الليل كله يقرأ ويبحث ويتدبر ويستنبط، وكان إذا فتح الله عليه في مسألةٍ من المسائل يأخذ دفًا كان يعلقه في حائط غرفته، ويبدأ في الضرب عليه بسعادةٍ وفرح، وكان الناس إذا سمعوا ضرب الدف يقولون: ها هو الشيخ قد فهم وفتح له (٣)!.

<sup>(</sup>١) الهوامل والشوامل للتوحيدي ص (١١).

<sup>(</sup>٢) نقلًا عن ارتيا<mark>ض ال</mark>علوم لمشاري الششري ص (٢١).

<sup>(</sup>٣<mark>) نبض</mark>ات قلم لرب<mark>يع الس</mark>ملالي <mark>ص (</mark>٥٧).



ويدل على ما تسطر ما أخرج الحاكم في مستدركه عَنْ أَنْس هُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهَ ﷺ: «مَنْهُومَانِ لَا يَشْبَعَانِ: مَنْهُومٌ فِي عَلْم لَا يَشْبَعُ» (١٠). صححه الألباني.

ولا يَخفَى أنَّ إدراكَ هذه اللذة لا يكون بصلاة ركعتين خفيفتين في باب التعبد، ولا برباط ليلة في باب الجهاد، ولا بقراءة كتابٍ أو كتابين في باب العلم، فلا بد من الانتهاء للجانب الذي تريد التلذذ به، والتعمق فيه، والإقبال إليه، والدوام عليه، ومن ثَمَّ ينقلب قطعةً من نعيم، حتى لكأنك تعيش في روضة خضراء، وحديقة غَنَّاء، فلا يصدنك عن هذه الجنة التي أكرمنا الله بدخول طرفٍ منها تلك المكاره التي تحفها، وأسوار الجهل التي تحيط بها، ولعلك تنتفع بهذا الكلام النفيس القيم الذي جادت به قريحة ابن القيم فقال وأحسن القول:

إنَّ السعادةَ الحقيقيةَ النفسيَّةَ الروحيةَ القلبيةَ هي سعادة العلم، وهي الباقية على تقلب الأحوال، والمصاحبة للعبد في دار الدنيا ودار البرزخ ودار القرار، وبها يترقى في معارج الفضل ودرجات الكال، ولولا جهل الأكثرين بحلاوة هذه اللذة، وعظم قدرها. لتجالدوا عليها بالسيوف، ولكن حُفَّت بحجاب من المكاره، وحجبوا عنها بحجابٍ من الجهل؛ ليختص الله لها من يشاء من عباده، والله ذو الفضل العظيم (٢)!.



<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين، رقم الحديث: (٢٨٦).

<sup>(</sup>۲) مفتاح دار السعادة لابن القيم (۱/ ۱۰۸ – ۱۰۹).



# © المطلب السابع ♦

### شراء الراحة بقرار واحد

كثيرٌ من الشباب لا يفصله عن طموحاته إلا قرار، ولا ينقذه من أمواج الشهوات إلا قرار، وقد تجده في الواقع صاحبَ إدارةٍ وقرار، يتبِعُ كثيرٌ من الناس قولَهُ، ويأتمرون بكلمته، إلا أنه لا يستطيع تطبيق قراراته الشخصية على نفسه!.

ولذلك فأكثر الناس استمتاعًا بالحياة، وتأثيرًا في الواقع أكثرهم ضبطًا للمشاعر، وتنظيمًا للقرارات التي تخصهم أنفسهم.

وقد شهد المطلبُ الفائت شهادةَ عدل لا زور فيها قط أنَّ لذةَ العلم ولذة التعبد ولذة الجهاد لا تقل أبدًا عن لذة الشهوة؛ بشرط الانتهاء إلى الجانب الذي تريد لذَّتُهُ أن تكون أصلاً في حياتك.

فهاذا على الذي يعاني السيئات، ويقاسي الفتن والشهوات لو أخذ قرارًا أن يصبح طالب علم متقدمًا في الطلب، يدرس اللغة مثلاً أو الإدارة أو التاريخ أو الجغرافيا السياسية أو الشريعة؟!

أو قرر أن يكون عابدًا صاحب تهجد وحفظ للقرآن؟!

أو عزم أن يكون مجاهدًا يستشعر أنه يعادي الصهاينة أو المنافقين، ويصبح من الكوادر البشرية المركزية في البلد الذي يعيش فيه، تلك التي ستزهق الباطل وتشتت أهله?!.



قال لي أحدُ الشباب يومًا: خطتي أن أكون أخطر رجل على الصهاينة في فلسطين، وتقدم في خطته، وقام بأعمال جهادية فاخرة، وقدر الله أن يُستشهد باستهداف صاروخيً خاص لما أدرك الصهاينة عظيم خطره!.

#### ويتركيز الحديث حول الموضوع الذي نعالجه أقول:

إنَّ الكثرةَ من النَّاسِ لا يستبهم عليها الحلالُ من الحرام في باب الشهوات؛ فالحلال بيِّن والحرام بين، ولكنها تحتاج لقرارٍ جريءٍ بترك حضور المسلسلات والأفلام، وترك المصافحة للنساء ومراسلة الفتيات، وما أشبه ذلك.

فإن قرَّر القرار ولكنه تبعثر في الهواء فيمكن أن يخوض تجارب القرارات القاسية التي تقتلع أصل الداء من جذره الممتد في نفسه.

فإن كان لا يفصله عن الحرام إلا نقرة زر على جواله الحديث مثلاً فهاذا لو قرر أن يترك جواله ويعود إلى جواله القديم «الكشّاف»؟! بل ماذا لو قطع النت تمامًا عن بيته؟! أو على الأقل اعتمد جوالاً كشافًا قديمًا لنفسه، وترك النت في جوال مهجور لا يراه إلا على قلة، أو أبقى النت في الحاسوب ليس إلا، وكان فيه من الزاهدين.

أعي تمامًا أنَّ هذا الأمر من الصعوبة النفسية بمكان، بعد أن أصبحت هذه الأجهزة وبرامجها جزءًا من الحياة الشخصية العملية، لكني مقتنع أيضًا أن جوالاً لا ينبغي أن يكون سببًا في هدم حياة إنسان عاقل، له إنجازات ولديه طموحات، وكلها تدفن بسبب جوال أو تلفاز أو انترنت، ومتقرر عند العقلاء قبل الفقهاء أنَّ درءً المفاسد مقدم على جلب المصالح إذا تساوت أو كانت المفاسد أغلب!

وحتى لو افترضنا السلامة من الإثم فهذه الشواغل الذهنية أصبحت صارفة عن الطموحات الكبرى التي يحملها صدر الإنسان، وكم من طاقاتٍ تبددت، وأوقاتٍ أهدِرَت، وشخصياتٍ انعقدت عليها الآمال ثم جرفتها سيول برامج التواصل الاجتماعي، وبقيت في أحسن الأحوال تشتغل بالمفضول عن الفاضل!



وعلى صعيدي الشخصي كنت قبل ثلاث سنوات أعاني عدم القدرة على فطام النفس عن الدخول للفيس بوك، ويسرق من وقتي نحوًا من نصف ساعة يوميًّا على الأقل، وكلم عزمت على تقليل المدة أو عدم فتحه أصلاً فشلت..

وفي تلك الأيام قدّر الله أنَّ بعضَ المسائل الفقهية بَقِيَت محلَّ إشكالٍ عندي، ولم أجد حلها في الكتب التي أعتاد النظر فيها، فبحثت في «جوجل» للتحصل على الجواب بسرعة كالعادة فلم أجده، فأفردت يومًا لبحثها في مكتبتي، ومكثت ساعات طويلة أتنقل بين رياض الكتب المطولة، فحصل لي من اللذة البحثية لانهار الفوائد العلمية ما ذكّرني بسابق العهد قبل سطوة الانترنت على عقول طلبة العلم، ورأيت أنَّ الوصولَ السريعَ المختصرَ إلى الجواب عبر الشبكة يحرمك من عشراتِ الفوائد المعرفية المهمة، فقررت فصل الانترنت عن البيت، ولم أعده إلا بعد نحو سنة لما سافرت لإكهال الدراسة العلمية، وخصَّصت إذ ذاك يومين أسبوعيًّا للتواصل الشبكي مع الأهل، ولم أجعل عليه البرامج المُشغلة كالفيس بوك وتويتر، ولا تسألني عن البركة التي وجدتها في الوقت بعد ذلك.

ومن أكثر الأخبار فاعليةً في غرس ثقافة القرارات الجريئة تلك القصة التي تُذكر عن مالك بن دينار والتين، وهاك سردها:

دخل مالك بن دينار السوق يومًا فرأى رجلاً يبيع التين، فاشتهاه، فقال للبائع: أتداينني بكذا وآتيك بالثمن في الغد؟ فقال: لا. فقال: لو رهنت عندك حذائي أتقبل؟! قال: لا، فمشى ولم يتكلم.

فتنكد بعض الحاضرين وعاتبوا البائع وأخبروه أن الذي طلب منه ذلك هو الإمام العابد الزاهد مالك بن دينارا.



فأراد البائع أن يستدرك الأمر سريعًا فقال لعبده: الخُتق بذاك الرجل، واعرض عليه عربة التين كلها، فإن قبلها منك فأنت حرُّ لوجه الله!.

فطار العبد فرحًا، وحث الخطى يسعى، والحرية تتخايل بين ناظريه، ووصل سريعًا إليه، وقال: يا إمام؛ إن سيدي البائع يهديك عربة التين كلها!

فقال له: قبل لسيدك: إن مالك بن دينار لا يَشْتَرِي التينَ بالدِّين، وقبل له أيضًا: إن مالك بن دينار قد حَرَّمَ على نفسه أكلَ التِّين إلى يَوم الدِّين!.

أدرك مالك بن دينار أنَّ الرجلَ سيعطيه التين لمقامه الديني المنتشر بين الناس، فيكون قد دخل للدنيا من بوابة الدين، فأراد سد الثغرة التي دُهِم منها.

لكن العبد لم يدرك الرسالة بعد، فقال: خذه يا إمام؛ فإن في أخذك عتقي! فرد عليه: إن كان فيه عتقك فإن فيه رِقِي!.

بالله عليك؛ هل رأيت فقهًا أعمق أو أدق أو أجود من ذلك!.

لن نختلف أنَّ صنيعَهُ عزيمةٌ شخصيةٌ ليس من شرطٍ أن تطَّرد كالقانون بين الناس.

لكن يكفي أن تبقى أنموذجًا مستحبًا لكل من أراد أن يقطع تأثير الشَّهَواتِ على مسيرة حياته بقرار جريء، وأنموذجًا كذلك لكل عالم وطالب علم في الاحتراس من استفادة الدنيا وحظوظها عبر مدخل ديني، وهذا الموضوع حقُّهُ التحليل والبسط، وهو من أخطر المفاهيم التي بات إدراكها واجبًا على المشتغلين بالعلم والدعوة؛ لكثرة المتعثرين في شباكه اليوم، ولعل الله ييسر معالجته وبيان فقهه وحدوده في مؤلَّف يناسبه.



والمقصود من هذا المطلب أنَّ من كان يُعَاني الشَّهَوات، والنظر للفتيات في الجامعة أو السوق أو عبر الشاشات ما أحوجه إلى الاتجاه

ناحية القرارات التي تحل المشكلة جزئيًّا أو كليًّا؛ كأن يقرر شغل وقته بالدخول في تخصص علميٌّ يستحوذ على تفكيره، أو يبحث عن وظيفةٍ تسيطر على وقته، أو يقرر الزواج، أو يعزم على التعفف حتى يغنيه الله من فضله، فهذه هي البطولةُ والرجولة والشجاعة التي قال عنها الشاعر:

يوم النزال ونار الحرب تشتعل

لیس الشجاع الذی یحمی مطیته لكنْ فتَّ غَضَّ طرفًا أو ثني بصرًا عن الحرام فَذَاكَ الفارس البطل

مع التنبيه المهم أنَّ الفرة التي تعقب القرار تتضمن عناءً نفسيًّا عادةً قد يمتــد لأيــام أو أســابيع، كثمــن يدفـع مقابــل التعــود عــلي مــا تحولــت إليــه، ومهــمٌّ كذلك ألا تزيد عن قرار أو اثنين، وأن يكون في حدِّ الإمكان، وأنك إن رسبت في التنفيذ فيمكن أن تعيد الكرة حتى تفلح، واستعن على ذلك بالإلحاح على الله أن يعطيك ويكرمك، فالله إذا أعطى أدهش بعطائه، وعسى أن نرى منك قراراتٍ جريئةً نافعةً بتوفيق الله لك، فيها صلاح دينك ودنياك.





# © المطلب الثامن ر

# الخطة الإدارية المكثفة

سألتُ أحدَ كبارِ رجال الأمن عن أكثر الأسباب تأثيرًا في اختلالِ التزامِ الشباب، وإصابتهم بأمراض الشهوات، من خلال جلوسه معهم، فقال لي بدون تلعثم: وقت الفراغ!.

ورغم أنَّه جوابٌ متوقع إلا أنَّ استفادته من الفئةِ التي انهارت طموحاتها أمام امتحان الشهوات يجعل العناية به أمرًا من محاسن الوجبة المقدَّمة في العلاج.

وكان يقترح أن يملأ الشابُّ وقتَهُ بالدراسة والرياضة، مع اجتهاده في فطم نفسه عن الشهوات، وتقليل فرصة الخلوة التي تستيقظ فيها الشهوة.

وبشكل عملي لا بد أن تقوم هذه الجرعة من العلاج على أن يكتب الشابُ خطة عملٍ مكثفة، تسيطر على فكره، وتهيمن على عقله، ويكون هامش التفلت فيها محدودًا.

وتتوزع الخطة على خمسة محاور: الأول: الإيهاني والتربوي والخلّقي، والثاني: العلمي والمعرفي، والثالث: الدعوي، والرابع: الاجتهاعي، ويدخل فيه الوظيفة والبيت والزواج، والخامس: الشخصي، ويدخل فيه الجانب الترفيهي والرياضي والصحي، وجانب المهارات المختلفة؛ كتعلم مهارة السباحة والخط وقيادة السيارات وغير ذلك.

ويجعل الخطة سنويةً على الأقل، فإن شقَّ عليه ذلك فلتكن شهرية، وحبذا لو جرت على قواعد التخطيط كما ينص عليها المختصون في الإدارة، وهذا الأمر قد



بسطته مفصلاً في كتاب: «فقه الاستدراك»(۱)، يسر الله نشره قريبًا.

ويمكن الاستعانة بدورات التخطيط التي تملأ الانترنت، وكذا قراءة كتاب: «الخطة البراقة لذي النفس التواقة»، للدكتور صلاح الخالدي، وهو منشورٌ على الانترنت، وقد نفع الله به كثيرًا من الشباب الطموح.

فإذا سلك الشاب هذا السبيل؛ فإنَّ المتوقعَ ألا يتبقى معه كثيرُ وقتٍ للهو، فإن وقع في الإثم كان سقوطه قليلاً، ونهوضه منه سريعًا.

ومن علائم التوفيق الإلهي للشاب في هذه المرحلة أن تتضمن خطتُه مشروعاتٍ ذاتَ قيمة؛ كما لو اهتم بدراسة علم ما، سواء كان منسجًا مع تخصصه الجامعي أو لا، كما لو درس علم التاريخ أو الإدارة أو السيرة أو الدراسات الإسلامية، وكذلك يتعلم التلاوة وأحكام التجويد، ويشرع في حفظ بعض أجزاء القرآن الكريم؛ كسور المُفصَّل، من سورة الحجرات إلى سورة الناس.

وكلم كان الوقت مشحونًا بالأعمال كانت الإنجازات سببًا مهمًّا في راحة نفسية الشاب، ودافعة له لاستحداث المزيد من الأعمال الصالحة المشروعة التي لم يكن يعملها، ويخف ضغط السيئات عليه يومًا بعد يوم.

ويصبح <mark>الإن</mark>جاز شيئًا أساسيًّا في يومه مهم كان مشغولاً.

وأذكر أني التقيت بأحد القيادات التي يغلب على الظن انشغالها البالغ، ففاجأني أنه أتم عفظ القرآن الكريم خلال سنة ونصف، بتحديد ساعة ونصف فجر كل يوم حيث لا يحتاجه أحدٌ من الناس في هذا الوقت!.

<sup>(</sup>١) وهو كتاب يتكلم عن فقه استدراك ما مضى من العمر، وكيفية تصحيح المسير، وتعويض ما فات في الزمن الطويل في زمن قصير، حتى لكأنَّ صاحبه استثمر حياته مبكرًا.



و جالست طبيبًا أخبرني أنه اقتطع وقتاً مهمًّا لحفظ القرآن، بجوار دوامه في المستشفى والعيادة الخاصة، وأنه أكمل قرابة العشرين جزءًا بفضل الله، وخطته أنه يحفظ ثلاثة أجزاء في كل سنة، ويبقى يكررها حتى لا تتفلت.

وشخصٌ ثالثٌ يدرس الطب أخبرني أنه يخصص خمس ساعات في اليوم لدراسة الطب، ويجعل بجوارها ساعة لورده من القرآن تلاوةً وحفظًا، وساعة للتفسير، وساعتين لقراءة نحو من خمسين صفحة في الثقافة الإسلامية والفكرية، وقد قرأ أكثر من مائة كتاب بهذه الطريقة التي ما زال ملتزمًا بها من سنوات!.

إن استحضار هذه الإنجازات لمن كان مشغولاً تجعل الإنسان يشعر بالأسى على نفسه المُقَصِّرةِ أولاً، ثم على الشاب الذي يمشي بدون بوصلة ولا هذف ولا خطة، فتجده يسهر حيث ينبغي أن ينام، وينام حيث ينبغي أن يستيقظ، وقد يكون متورطًا بترك الصلاة التي هي رأس العبادات في دين الله جل وعلا.

والحقيقة التي لا مناص من التصريح بها أنَّ كل شاب لا يستطيع حل مشكلاته الخاصة يتحول هو إلى مشكلة اجتماعية كما يقول الدكتور عبد الكريم بكار.

وهناك ملحظ لطيف أشير إليه في الختام؛ وهو أن الذي يمشي وفق خطة مدروسة تجده يفعل أكثر من ٧٠٪ من الخطة، ويبقى مهمومًا على فوات النسبة المتبقية، بينها الذي يمشى من غير خطة تجده يفعل نحوًا من ٣٠٪، ويكون في غاية الفرح!.

والمقصودُ من هذه الجرعة أن يُهرع الشابُّ إلى تسيير حياته وَفق خطة إدارية يكتبها بنفسه، وبعفوية، ويجتهد في تطبيقها حتى تُسَيطر على وقته وفِحْرِه، ويصل بها حد الكلل بها لا يمنحه مجالاً للتفلت والضياع، وإن لم يفعل ذلك فإنه سيبقى غالبًا جزءًا من مشاكل المجتمع، وربها رضي بحياة الكسل، وترك العمل، وكثرة الجدل، وأصبح مع الأيام قليل الحيلة، مزعجًا لأهله، مرهقًا لإخوانه، فهيا تقدم -أخي الشاب- ولا تتكاسل، واقصد فضل الله، وإنَّ الله إذا أعطى أدهش! والله ذو الفضل العظيم.



# المبحث الثالث

# حراسة الذات من ذنوب الشهوات

معلومٌ أنَّ درهم وقاية خيرٌ من قنط ارِ علاج، وعليه؛ فدفعُ النَّفسِ عن الوقوع في المعصية أسهلُ من فعلها ثم التَّعَنِّي في رفعها من القلب والسلوك، ولذلك قالوا: الدفع مقدمٌ على الرفع.

وذلك أنَّ الإنسانَ قويٌّ في بعده عن المعصية، والشيطان ضعيفٌ أن يوقعه فيها، ما لم تخطُ الخطوة الأولى، فإن خطوتها صرت أضعف وصار أقوى؛ إذ إنَّ ألم الوقاية والترك أهونُ من ألم العلاج والرفع، ولذلك قال عمر: إنَّ تركَ الخطيئة خيرٌ من معالجة التوبة (١).

ومَنطِقُ الوقايةِ والاحتراس من الوقوع في الذنب أصلاً معتمدٌ عند كثيرٍ من أصحاب العزائم في السلف والخلف، ونكتفي بمثالٍ لرجلٍ من السلف، وآخر من الخلف، في التعامل مع داءٍ واحدٍ وهو الغيبة؛ لنطلع على منهج التفكير في دفع هذا الذنب.

(۱) نثر الدر للآبي (۱/۱۱۷).



أما المثالُ الأول: فعن ابن عياش قال: كنت جالسًا مع وهب بن منبه، فجاءنا رجلٌ فقال: إني مررت بفلانٍ وهو يشتمك، فغضب وهبٌ وقال: أما وجد الشيطان الذي يريد أما وجد الشيطان الذي يريد أن يفسد العلاقة بين الناس أن يجد شخصًا يُحمِّلُهُ ذلك غيرك؟! - قال: في برحنا من عنده حتى جاء ذلك الرجل الشاتم، فسلَّم على وهبٍ فرد عليه السلام وصافحه، وأخذ بيده وضحك في وجهه، وأجلسه إلى جنبه (۱)!.

وأما الآخر: فهو للإمام المفسر محمد الأمين الشنقيطي صاحب الكتاب النفيس الرائع «أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن»، يحكي حادثة وصلت معه فيقول: مررتُ يومًا في رحلة الحجّ بقرية نائية، فالتمست وإخواني أعرابيًّا نبيتُ عنده، فأنزَلنا مَنْزِلاً يَعْوِي منهُ الكلبُ، وأَعْلقَ علينا بابَ البيت، وكان البرد شديدًا، ولم يأت لنا الرجل بها نتغطى أو نستدفئ به، فَبِثنا ليلةً في خوفٍ وبردٍ لا أعادَ اللهُ علينا مثلَها، حتى كان صُبحُها أحبّ غائب إلينا، ووالله الذي لا إله إلا هو ما سألتُ عن اسمه ولا اسم أبيه؛ خشيةً مِنَ الوُقُوعَ فِيهِ!.

(١) تهذيب الكمال للمزي (٣١/ ١٤٩)، حلية الأولياء لأبي نعيم (٤/ ٧١).

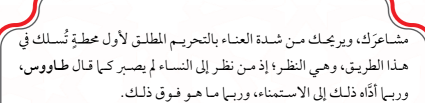


والشيخ محمد الأمين هو صاحب الكلمة التي تُعَدُّ من مفاخرِ الأقوال التربوية: وَاللهِ لَقَتل أُولَادِي ونهب أَمْوَالِي أَهون عِندِي مِنَ الغيبةِ التي تأكلُ حَسَنَاتِي بعد أَن أَتْعَبَت رَجُلاً كَبِيرًا مِثْلِي!.

وبعد الذي قرأت عيناك ووعاه فؤادك ناشدتك الله؛ هل تتوقع أن يقع وهب بن منبه أو الشيخ محمد الأمين في الغيبة؟! إن الأمر أقربُ إلى المحال؛ لأن سياستهم التربوية قائمةٌ على قطع أسباب المعصية نفسها.

وهذا المنطق هو الذي يقوم عليه علائج الشهوات في الشريعة، فربنا جل وعلا لم يحرم الزنا فحسب؛ بل حرم معه المقدمات التي قد تفضي إليه، فقال: ﴿وَلَا تَقُرُبُو ٱلزِّنَ الإسراء: ٣٢]، فلم يقل: ولا تزنوا، بل حرم الاقتراب الذي يشمل حظر المقدمات.

وهذا المعنى نشعر به أيضًا في قوله تعالى: ﴿ قُلُ لِلْمُؤْمِنِينَ يَعُضُّواْمِنَ أَبْصَلِ هِمْ وَيَحَفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ﴿ [النور: ٣٠] فحرَّمَ النظر الذي هو سببٌ للوقوع في الفاحشة؛ قطعًا لطريق المعاناة؛ لأنَّ النظرَ بوابةُ الدخولِ للمنطقة التي تضعف فيها السيطرة، والتي نجد فيها التبسط في الكلام مع الفتيات، ومحادثتهن، ومصافحتهن، والخلوة بهن، ثم الوصول للمس والتقبيل حتى تُوصِلَ السلسلةُ الآثمة إلى درك الفاحشة الكبرى والعياذ بالله تعالى، ومن توحَّلت قدماه في هذه المنطقة تعنَّى في الخروج منها، فأراد الله أن يحفظ



وفي هذا المبحث -الذي أسهبت في مقدمته لأهمية التنظير لفكرة الحراسة من الحراسة من العوامل التي يتحقق بها مفهوم الحراسة من الوقوع في الذنب.

وأنبه أنَّ هذه العوامل أكثرها قناعات شعورية تعين على المقصود، ثم إنها أقرب إلى الترهيب منها إلى الترغيب؛ لأننا نتكلم عن اللحظات التي تسبق المعصية، أما إذا وقع الذنب فلا بد أن يُفتح باب الرجاء والترغيب؛ لئلا ييأس الإنسان من روح الله أو يقنط من رحمته، فيحصل بذلك التوازن المطلوب.

ودونك الآن تبيان ذلك في عشرة مطالب:







# سياج الحماية

وأعني بهذا السياج الأمني البيئة العاصمة من التَّهَادِي في الذنوب، فتقللها إلى آخر حد، وهي تتكون من البيتِ المحافظ، والصَّديقِ الصالح، والمسجد الحاضن، والالتزام بالأنشطة الجهاعية؛ من مثل الدورات العلمية والدروس المنهجية وحلقات التحفيظ، وأعباء الجهاد في سبيل الله.

واعلم أنَّ التربيةَ الإيهانيةَ مسئوليةٌ فردية؛ فقد لا تجد بيتًا محافظًا، ولا صديقًا صاحًا، ولا صديقًا صاحًا، ولا مسجدًا فعالاً شبابُهُ؛ فها العمل؟.

ابتداءً لا بد من شحن وقتك بالأوراد المكثفة؛ فتقرر الدراسة التخصصية، حتى لو كنت قد أنهيت تخصصًا فلتبدأ في آخر، أو لتكمل في نفس الاتجاه، فطلب العلم حافظٌ من الضياع، فتوزع وقتك على الدراسة الأكاديمية، والقراءة الفردية في كتب الفقه والعقيدة والتفسير والحديث والسيرة والفكر والثقافة والإدارة وغير ذلك، وتضع خُطَّةً لكل ذلك(١)، وتسمع كذلك لبعض الشخصيات المؤثرة في التربية الوعظية؛ كالشيخ محمد بن محمد المختار الشنقيطي، وغيره من أهل الفضل والدعوة.

<sup>(</sup>۱) هناك خطة متكاملة كتبتها لمن رام طلب العلم الشرعي، بعنوان: «المعراج العلمي المقترح لطلب العلوم الشرعية»، وهي منشورة على قناتي التليغرام، والقناة باسم: «محمد بن محمد الأسطل»، «malastal».



وتشرع في حفظ أجزاء من القرآن الكريم، وحسنٌ لو التحقت بحلقة تحفيظ حتى لو كنت متقدمًا في السن، وكليا أذنبتَ عاتبت نفسك به وقلت: ألست بالذي يحفظ؟ فحالك تربيةٌ لك، ولهذا من الكليات الرائعة لفضيلة شيخنا الشهيد نزار ريان المائية قال باللغة العامية: "ربِّ دَقنك بِتُربِّيك»!؛ أي: أعف لحيتك وهي تتولي تربيتَك!(١).

إذن؛ فالأوراد المكثفة حلٌ حسن، وإن كنت أنصح بالبحث عن حلولٍ جزئيةٍ لكل ركن من أركان السياج الأمنى؛ فمثلاً:

إذا لم يكن المسجد القريب منك فعالاً فيمكن أن تقصد مسجدًا أبعد، ولو أن تصلي فيه بعض الصلوات، وتتابع بعض الأنشطة العلمية والدعوية فيه، وماذا عليك لو غبَّرت قدميك في سبيل الله! وماذا عليك لو استثمرت وقت المشي في أوراد المراجعة والتسبيح!.

وإذا لم تجد صديقًا صالحًا قريبًا فابحث عنه ولو كان بعيدًا؛ فإنَّ الصاحبَ الصالحَ عطةٌ تستحق البحث عنها جيدًا، فإن سقطت في حُفَر الغفلة هُرع لنجدتك وإغاثتك. وإياك أن تصاحب فاسقًا؛ فإنَّ من خان أول منعم عليه لا يفي لك غالبًا (٢)!.

أمًّا إن سألتني عَن صِفَات الصَدِيقِ وسِمَاتِه؛ فَأُهْدِيكَهَا في آيةٍ ما أَحْلاها ومَا أَبْهَاهَا؛ بل هي والله عندي من أجمع النصائح وأزكاها، قال الله عندي

﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم مِ الْفَدَوْةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ وَلَا تَعَدُّعَيْنَاكُ عَنْهُم تُرِيدُ زِينَةَ الْخَيَوْةِ الدُّنْيَا وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ وَعَن ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَكُهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَفُطًا ﴾ [الكهف: ٢٨]، فإياك أن تصاحب فاسدًا غاف لا متبعًا للهوى، أو فاش لا انفرطت أموره، بل صاحب الصالح الخلوق كثير الإنجاز.

<sup>(</sup>١) يقصد بذلك أن إطلاق اللحية من مظاهر التدين، وحالتئذ فإن صاحبها يستحي أن يرتكب المعصية حتى لا يسقط من أعين الناس، فضلاً عها تورثه اللحية في الغالب من حالة الخشية من نخالفة الأوامر بعد أن اتسم صاحبها بالديانة والتعبد.

<sup>(</sup>٢) المدهش لابن الجوزي ص (٤٢٦).



فإن قلت: إنَّ إخوان الصدق عملةٌ نادرة.. قلت لك: إنَّ أرضَ الله لم تَخلُ من صالح صاحب أدبٍ وخُلُقٍ وتعبد، وإن لم تجد أخًا كاملاً كالذي تريد.. فخذ من كل صديقٍ أحسن ما فيه؛ فلو أخذت عبادتك وتُقَاك من فلان، وعِلْمكَ من علان، وهيئتك ولباسك من جارك، وأدبك وأخلاقك من زميلك.. لَكُنْتَ قد أحسنت صنعًا.

فإن مرَّت بك الأيام تطوى، وتكرَّرتِ الشكوى، فإليك نصيحةً حُسنى:

لا يُبَطِّنَنَكَ عن مَسلك الغُرباء المهتدين قِلَّةُ السالكين؛ فَإِنَّ النَّاجِين قِلَة، والغُرباء قِلَةُ القِلَّة، فاسلك سبيل الحق، وطريق العفة والخُلُق، ولا تستوحش من قلة أهلها، والرجاء فيك ما صحَّ منك العزم أن تصل بصلاحك إلى أن تكون أنت قدوةً صالحةً لغيرك، فتصبح صالحًا مصلحًا، تهزم الشيطان وجنده، وكم رأينا من كان مضطرب الحال، ثم أصبح محلًا لفضل الله وكرمه وتوفيقه، وإنَّ الله إذا أعطى أدهش.





#### © المطلب الثاني ⊘

# السيئة المهلكة

وَرَدَ عن جعفرِ الصَّادق أَنَه قال: إنَّ الله أخفى رضاه في طاعته، فلا تحتقرن من من الطاعة شيئًا؛ لعل رضاه فيه، وأخفى سخَطَهُ في معصيته، فلا تحتقرن من المعصية شيئًا؛ لعل غضبه فيه، وأخفى أولياءه بين عباده، فلا تحتقرن من العباد أحدًا؛ لعله وليُّ الله تعالى(١).

والجزءُ الذي نحتاجُهُ هو الثَّانِ، لكن يحسن أن أُمَثِّلَ للأوَّل والثالث تتميعًا للموضوع، ثم نتفرغ للكلام على الثاني بعونه تعالى.

أما الأول فيعني أنَّ الإنسان وإن تعبَّد كثيرًا إلا أنه يجهل العبادة التي يحل عليه بها رضوان الله، وهذا يجعله ينشط لأداء المزيد من الطاعات؛ فلعل الطاعة التي يدخل بها الجنة أو ترفعه فيها لم يعملها بعد.

## ومنه شواهدذلك:

ما أخرج الشيخان عن أبي هريرة الله أن النبي الله قال: «بَيْنَهَا رَجُلٌ يَمْشي بِطَريقٍ وَجَدَ غُصْنَ شَوكٍ عَلَى الطريقِ فأخَرَه فَشَكَرَ اللهُ لَهُ، فَغَفَرَ لَهُ" (١).

<sup>(</sup>١) قوت القلوب لأبي طالب المكي (١/ ٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٦٥٢)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٩٠٤٩).



وهذا المؤمنُ الذي ورد خبرُهُ في سورة يس، تَكَلَّمَ بجُملٍ يسيسرة فسي الدعوة إلى الله ونصرة رسله، فقتل سريعًا، فقسال الله عنه عنه: ﴿قِيلَ ٱدْخُلِ ٱلْجُنَّةَ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي يَعَامُونَ ﴿ بِمَاعَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ الله عليه بعد الذي قال، ورسا الله عليه بعد الذي قال، ورسا يتكلم الداعية بالخير ولما ينطق بعدُ بها يجعله مقبولاً عند ربه.

ويغبط بعض العلماء رجاء بن حيوة الذي اقترح على سليمان بن عبد الملك أن يولي عمر بن عبد العزيز خليفة للمسلمين من بعده (١)، وشاء الله أن يقيم عمر حضارة إسلامية ما زال الناس يتغنون بها إلى اليوم، رغم أنه لم يدم في الخلافة إلا حولين، قالوا: فكل ما عمله عمر فهو في ميزان حسنات رجاء!.

لكن غبطتهم لمصعب بن عمير الشد؛ فإنه لما سافر للمدينة سفيرًا للإسلام جالس سعد بن معاذ الله وتلا عليه القرآن، وكلمه بجمل قليلة يعرض عليه الإسلام، فأسلم، وقدَّر الله ألا تبقى دارٌ في المدينة إلا وفيها رجالٌ مسلمون ونساء مسلمات، وذلك بعد إسلام سعد (٢)، ولحكمة أرادها الله انطلقت دولة الإسلام في أرجاء الأرض من المدينة وإن انطلقت الرسالة من مكة، ولذلك عقَّب بعض العلماء بقوله: فالناس وذراريهم ومن أسلم على أيديهم في ميزان سعد الله وسعد وكل هؤلاء في ميزان مصعب، ولو لم يتكلم مصعب إلا بتلك الكلمات التي تحدث فيها مع سعد ربها لكفته عند الله!.

وأمَّا الجُرعُ الثالث فيعني أنَّ الإنسانَ قد يحتقر واحدًا من الناس، ويكون صالحًا وليًّا لله تعالى، وأكتفي في التمثيل لذلك بخبر أويس القرني من قبيلة قرن

<sup>(</sup>١) عمر بن عبد العزيز لعلى الصلابي (٣/٢٦٢).

<sup>(</sup>٢<mark>) انظر</mark> تفصيل <mark>ذلك في كتاب السيرة النبوية لابن كثير (٢/ ١٨٤)، والروض الأنف للسهيلي (٤/ ٢٤).</mark>

تحصیل المرام

باليمن، فإنه كان في غَمْرِ الناس، ولم يكن بمحلِّ التقديرِ منهم، لكن بمحلِّ التقديرِ منهم، لكن النبيَّ عَنِّ قال فيه: «إنَّ خَيْرَ التَّابِعِينَ رَجُلٌ يُقَالُ لَهُ: أُوَيْسٌ، وَلَهُ وَالِدَةُ وَكَانَ بِهِ بَيَاضٌ، فَمُرُوهُ فَلْيَسْتَغْفِرْ لَكُمْ»(')!!.

وذكر الذهبي أنَّ أصحابَ أويس القرني كانوا يسخرون منه ويؤذونه، وكان له ابن عم يحتقره، حتى إنَّ عمرَ الله لما سأل عنه كان ابن عمه في وفد أهل اليمن فقال: يا أمير المؤمنين، هو ابن عمي، وهو رجلٌ فاسدٌ لم يبلغ أن تعرفه أنت، فأنكر عمر عليه ذلك، وأخبر الناس بفضله وقول النبي في فيه، ثم التقى به عمر الله بعد ذلك، وكان من أخباره ما كان (٢)!.

فانظر كيف يُعامل في الأرض وما وجاهته في السَّماء!.

ولك أن تتخيل أنك تَسُبُّ أحدًا أو تهين أخًا أو قريبًا أو صديقًا ويكون هو بالمنزل العظيم عند الله تعالى، أنت تؤذيه في الأرض وهو معدودٌ في أهل الفردوس في السَّاء!.

وهذه -وربي- موعظة كافية كفيلة بأن تربي وتؤدب الواقع في ذلك.

والآن نعود إلى الجُرزِع الشَّانِي من الكلمة، وهو الذي نحتاجه هنا، والمعنى: إذا كان سخط الله غير معلوم لنا في أيِّ معصيةٍ هو؛ فإنَّ الإنسانَ يخشى أن يكون الذب الذي تلبس به هو الذي حلَّ سخط الله عليه فيه، فلا يفلح بعده، فإذا استشعر الناظر للحرام هذا الشعور أعانه ذلك على الصبر عن معصيةِ الله اتقاءً لسخطه ومقته.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، رقم الحديث: (٦٦٥٥).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء للذهبي (٤/ ٢٣-٢٤). وهناك تفاصيل كثيرة هنا يمكن أن يطلع عليها من أحب أن يسبط له في علمه.



#### ومن شواهد المسألة:

ما جاء في الصحيحين عن ابن عمر ﴿ عن النبي ﷺ قال: «دَخَلَتْ امْرَأَةٌ النَّارَ فِي هِرَّةٍ رَبَطَتْهَا فَلَمْ تُطْعِمْهَا، وَلَمْ تَلَعْهَا تَأْكُلُ مِنْ خَشَاشِ(١) الْأَرْضِ»(٢).

ففي الحديث تفخيمُ الذَّنبِ وإن كان صغيرًا(")، وذهب النووي إلى أنَّ هذه المعصيةَ ليست صغيرة؛ بل صارت بإصرارها كبيرة (٤)، وليس في الحديث أنها تُخَلَّد في النار(٥)، وهذا الحديث ورد بهذه الشدة؛ لئلا يتكل أحد، ولا بد أن تُستحضر أحاديث الترغيب بجواره؛ لئلا ييأس أحد أو يقنط، فيحصل بهذا التوازن المطلوب.

<sup>(</sup>١) الخشاش: هوام الأرض وحشراتها واحدِهُ: خشاشة.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٣٣١٨)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٩٨٩). واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٣) مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح للملا على القاري (٦/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٤) اختلف العلماء همل تنقلب الصغيرة إلى كبيرة بالتكرار؟ كلام النووي هنا ترجيحٌ للقول بذلك، وهنا قول آخر مفاده أن الصغيرة لا تنقلب كبيرة بحال، ولا تُخرج الكبيرةُ من اللِّهِ إلا بالاستحلال.

و ممن ذهب إلى الأول الإمام الغزالي؛ فإنه عقد فصلاً في كتابه «إحياء علوم الدين» بعنوان: 
«بيان ما تعظم به الصغائر من الذنوب»، وذكر أن الصغيرة تكبر بأسباب وذكر منها: 
الإصرار والمواظبة، ولهذا قيل: «لا صغيرة مع إصرار ولا كبيرة مع استغفار»، فكبيرة واحدة 
تنصرم ولا يتبعها مثلها لو تُصور ذلك لكان العفو عنها أرجى من صغيرة يواظب العبد 
عليها، ومثال ذلك: مثال قطرات من الماء تقع على الحجر على توال فتؤثر فيه، وذلك القدر 
من الماء لو صبَّ عليه دفعة واحدة.. لم يؤثر، إلا إن الكبيرة قلها يتصور الهجوم عليها بغتة 
من غير سوابق ولواحق من جملة الصغائر؛ فقلها يزني الزاني بغتة من غير مراودة ومقدمات، 
وقلها يقتل القاتل بغتة من غير مشاحنة سابقة ومعاداة، فكل كبيرة تكتنفها صغائر سابقة 
ولاحقة.

وُذكر أسبابًا أخرى أهمها: استصغار الذنب، والسرور بالصغيرة، والتهاون بستر الله عليه وحلمه عنه وإمهاله إياه، وأن يجهر به، ويظهره؛ لما فيه من جناية على ستر الله الذي أسدله عليه، وغير ذلك مما ذكره وفصل فيه، فلينظره من أحب أن يبسط له في علمه في المجلد السابع ص (١٠٩-١١٦).

<sup>(</sup>٥) شرح النووي على مسلم (١٤/ ٢٤٠).



وعند البخاري في الأدب المفرد عن أبي هريسرة الله قال: قيل للنبي: يا رسول الله، إِنَّ فُلاَنَةَ تَقُومُ اللَّيْلَ وتَصُومُ النَّهَارَ، وتفعل وتصدق، وَتُؤذِي جِيرَانَهَا بِلِسَانِهَا، فقال رسول الله: لا خَيْر فِيهَا، هِي من أهلِ النَّارًا(۱). صحَّحَهُ الألباني.

وجاء في سورة الأعراف: ﴿وَسَّعَلَهُ مْعِنِ ٱلْقَرْبِةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذَ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبَتِ فِي ٱلسَّبَتِ إِذْ تَأْيِيهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّكًا وَيَوْمَ لَا يَسَبِتُونَ لَا تَأْيِيهِمْ كَعُدُونَ فِي ٱلسَّبَ الْإِذْ تَأْيِيهِمْ صَلَاتِ إِذْ تَأْيِيهِمْ صَلَاتِ الْهُولُولُ مَا اللّهُ عَلَى هيئة القرود التي حرام، وجعلوه في صورة مباح، فعاقبهم الله بأن جعلهم على هيئة القرود التي تشبه الإنسان وليست بإنسان.

ولو سرَّحت نواظر التأمل لوجدت أنهم لم يزيدوا في نظر الرائي على الاحتيال لأكلة سمك، ورُبَّما لو طرحت سؤالاً بين مجموعة من طلبة العلم: أيهما أشنع: الاحتيال على أمر شرعي لصالح أكلة سمك أم قتل إنسان بريء.. لرجح كثيرٌ منهم فظاعة القتل، لكن السياق يخالف ما يقع في الظنون، ويشير إلى أنَّ غضبَ الله حلَّ عليهم عند هذا الذب، حتى جعلهم قردةً ذليلين حقيرين، ولا يخفى ما في ذلك من تشنيع الاحتيال على أمر الله وحكمه.

والمقصود: أنَّ الإنسانَ إذا شعر بضغط الشهوة عليه، وعزم على المعصية فينبغي أن يستحضر هذا الشعور، وأن غضب الله قد يحل عليه؛ لئلا يستهتر بالمعصية أو يستخف بها.

لكن لو أذنب حقًا فم ينبغي أن يقنط من رحمة الله، فيغلب ساعتئذٍ جانب

<sup>(</sup>١) الأدب المفرد للبخاري، رقم الحديث: (١١٩).



الطمع في رحمة الله ومغفرته وعفوه؛ لينشط في الاستغفار والتوسة وعمل الحسنات الماحية، ليستقيم جناحا الخوف والرجاء بذلك التوازن الحسن.

ولذلك ينصحون في دروس التزكية أن يجعل الإنسان ميزانه في النظر إلى الأشياء ميزان ذهب؛ إذ إنَّ الجرامَ الواحد ثمنه كبير، حتى إنَّ بعضهم ينصح المشتري أن يفتح عينيه جيدًا عند البائع؛ فلو نفخ في يده، أو وضع مروحةً قريبةً لأثَّر ذلك على الميزان، وتكلف المشتري مالاً لبدًا، ولا ينبغي أن يجعل ميزانه ميزان شاحنات كبيرة؛ لأنه لا يُظهر النتيجة إلا عند وزنٍ معين، فلو وقف عدة أشخاص ربها ما ظهروا في الميزان!.

فكلما كان الشاب هيّابًا من الله تعالى، يقلقه الذنب الصغير كلما كان أقرب إلى الهدى، وأعون له على العفاف والتقى، فإنه عندئذ يسهل عليه أن يقول: «معاذ الله إنه ربي»، أو إني أخاف الله رب العالمين، وكان بذلك ممن خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى، فإن الجنة هي المأوى، وقد حدثنا القرآن أن أهل الجنة إذا أقبل بعضهم على بعض يتساءلون، قالوا: إنا كنا قبلُ في أهلنا مشفقين، وذلك أنهم مشفقون من الساعة ويعلمون أنها الحق، كما أنهم من عذاب ربهم مشفقون، إن عذاب ربهم غير مأمون، ولذلك فإن السجون أحب إليهم مما يدعونهم إليه أهل الشهوات، أو أن يقترفوا ما هم مقترفون.





#### © المطلب الثالث ⊘

## ترك السيئات؛ لئلا تُحبَطُ الحسنات

من المشاعر الزاجرة عن مقارفة السيئة أن يستشعر العبدُ أنَّ هذه السيئة رسما أبطلت أعمالاً صالحةً في مقابلها، عبر ما يُسمَّى بقانون حبوط العمل.

وهذا اللحظ نبَّهَ عليه الإمام أحمد بقولٍ يقطر فقهًا نصُّه: وينبغي للعبد في هذا الزمان أن يستدين ويتزوج؛ لئلا ينظر ما لا يحل فيحبط عمله(١)!.

وإذا قال الإمام أحمد هذه الكلمة في زمنه القائم على البساطة، والذي كان مستوى العفة فيه مرتفعًا، وكانت الفتن فيه قليلة مقارنةً باليوم، فهاذا عساه يقول لو أدرك زماننا!.

ولا أستطيع كتم دهشتي من ذلك الفقه العالي الذي سطره ابن القيم حول قانون الحبوط، فهيئ ذهنك جيدًا لإدراك الفلسفة الشرعية في هذه القضية الخطيرة، ومن مهات ما قال: الحبوط قسمان: عامٌ وخاص..

فالعام: حبوط الحسنات كلها بالردة، وحبوط السيئات كلها بالتوبة.

والخاص: حبوط السيئات والحسنات بعضها ببعض، وهذا حبوطٌ جزئي، ولما كان الكفر والإيهان كلٌ منهم يبطل الآخر ويذهبه، كانت شعبة كل واحدٍ منهما لها تأثيرٌ في إذهاب بعض شعب الآخر، فإن عظمت الشعبة ذهب في مقابلتها شعبٌ كثيرة!.

<sup>&</sup>lt;mark>(١)</mark> الصلاة وحك<mark>م تار</mark>كها لاب<mark>ن القي</mark>م ص (٨٥<mark>).</mark>



قلت: معنى هذا الكلام أنَّ شُعبَ الإيان إذا كانت بضعًا وسبعين شعبة.. فإن للكفر وكذلك النفاق شُعبًا في مقابلها،

وسببين مسببين مسبب عن المسلم المسلم السَّالِحَ الدَي يقابله في نفس الشُّعبة، فإذا كان الذنب كبيرًا أحبط شعبًا كثيرة، فلو كان الذنب ردةً عن الدين فقد أحبط كلَّ الشُّعب إذا مات على الردة لقوله تعالى: ﴿وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَلَى السَّعُ وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَلَى الْمُن وَهُوَكِ إِذَا مات على الردة لقوله تعالى: ﴿وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَلَى السَّعُ وَهُوَكِ إِذَا مات على الردة لقوله تعالى: ﴿وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمُ عَن دِينِهِ عَلَى السَّعُ وَهُوكِ إِذَا مات على الردة لقوله تعالى: ﴿وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمُ مَعَن دِينِهِ عَلَى اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَي الدُّن الله المسلمات التي في مقابلها، فيها خَيلِدُون ﴾ [البقرة: ٢١٧]، وكذلك الحسنات تذهب السيئات، وكان يمشي على فإن تاب الإنسان من كل ذنوبه أحبطت توبته عامة السيئات، وكان يمشي على الأرض كيوم ولدته أمه!.

ولذلك كان النبي عَلَيْ يحرص أن يدعو في سجوده: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي كُلَّهُ، وَقَالُهُ وَآخِرَهُ، عَلاَئِيَتَهُ وَسِرَّهُ ((). فكل قطعة منه تأتي على عامة السيئات لتكون المغفرة عامةً لا تُبقِى ذنبًا ولا سيئة.

ومن الشَّواهِدِ التي ذكرها ابنُ القيم على الحبوط الخاص ما قالته أمُّ المؤمنينَ عائشة لأم زيد بن أرقم، وكان قد تعامل بالعِينَةِ وهي نوع من أنواع الربا: أخبري زيدًا أنه قد أبطل جهاده مع رسول الله إلا أن يتوب، لما باع بالعينة!.

لماذا بطل الجهاد تحديدًا بسبب هذه المعاملة الربوية؟! لماذا لم تحبط الصلاة مثلاً أو صلة الرحم أو الصدقة؟!.

يجيب العلامة ابن القيم فيقول: وتأمل كيف قويت هذه الشعبة التي أذن الله فاعلها بحربه وحرب رسوله على إبطال محاربة الكفار، فأبطل الحرابُ المكروة الحرابَ المحروب، كما تبطل محاربة أعدائه التي يجبها محاربته التي يبغضها!.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، رقم الحديث: (١١١٢).



قلت: فالمجاهد مُحَارِبٌ لأعداء الله، والمرابي متعرضٌ للحرب من الله، فلما تقاربا في المعنى أبطل إثم الحرابُ الثاني أجر الحرابَ الأول، ومن تلبَّس بالربا فينبغي أن يستعين مع التوبة بالجهاد في سبيل الله على إبطال ما حصل بسبب الربا من سيئات، فإذا كان الربا يجبط أجر الجهاد فإنَّ الجهاد يجبط إثم الربا، والله أعلم.

فإن قيل: كيف تحبط الأعمال بغير الردة؟ قيل: دل القرآن والسنة والمنقول عن الصحابة أن السيئات، ومن ذلك الصحابة أن السيئات ثُمُّبِطُ الحسنات كما أنَّ الحسنات يذهبن السيئات، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبُطِلُواْ صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِّ وَالْأَذَى ﴿ وَالبقرة: ٢٦٤]، وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصَوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّيِّ وَلَا تَجَهَرُواْ لَهُ بِالْقَوَلِ لَهُ مِ بِعَضِكُمْ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ [الحجرات: ٢](١).

وقول عائشة وكلمة الإمام أحمد المتقدمان يدلان على ذلك، فكما أنَّ السيئة تَذهَبُ بحَسنةٍ أكبر منها.. فإنَّ الحسنة كجبط أجرها بسيئة أكبر منها.

ومن تخيل مشهد حبوط العمل في ساحة القيامة في أشد الأوقات فاقةً وحاجةً إلى الحسنة الواحدة كاد أن يطيش عقله!.

ويمكن تقريب ذلك بطالب دراسات عليا أنفق سنتين من الزمان يُصَنِّف رسالته العلمية، ثم اجتاح جهازه الحاسوب فايروس خطير، ولما نقر على أيقونته الموهومة تلفت الملفات كلها وهو في أمس حاجتِه إليها، وتعذر استرجاعها لأنها عطبت في نفسها!.

وأذكر أنَّ أحدَ الإخوة حدثني أنَّ سائقًا قال له: طلب مني أحد الركاب أن أوصله إلى بيته، ويقع في جوف قرية نائية، وذلك ليأتي بأهله ومن ثم أوصلهم

<sup>(1)</sup> انظر مجمل ما <mark>ذكر</mark> في كتا<mark>ب الص</mark>لاة وحكم <mark>تارك</mark>ها لابن القيم ص (٨٥-٨٧).



إلى مكانٍ ما، وكان هذا في الليل بعد العشاء، فأوصلته على تعب مني، فلما وصلنا بيته قال له: ليس معي فكّة، والذي معي مائة شيكل؛ فهل لك أن تعطيني خمسين لآتي لك بالمائة، فأعطيته، وكان هذا هو الذي حصّلته من العمل طوال النهار(١١)، فذهب وبقيت في انتظاره، ولكن طال الانتظار جدًّا ولم يعد، فأدركت أنه لصّ محتالٌ ماهر، ولم أستطع تحديد شقته في العمارة التي يسكنها؛ لتعدد الشقق فيها، وكم تعذبت نفسيًّا على ضياع جهد اليوم كله في لحظات!.

وهذه هي العبرة التي أريد، فتخيل أنك تتعب في الحسنة ثم تفقدها بالحبوط، في وقتٍ تكون الحسنة أثمن من الدنيا وما فيها!.

وإنَّ استحضارَ هذا الشعور قبل التلبُّسِ بالمَعصيةِ مُعِينٌ على الإحجام عنها، وجهذا يصبح ترك السيئات من جملة وسائل المحافظة على ذخيرة الحسنات.

على أنه ينبغي أن يُعلم أن سيئات العبد الحديثات إذا استغرقت حسناته ولم القديمات وأبطلتها ثم تاب منها توبةً نصوحًا خالصةً عادت إليه حسناته، ولم يكن حكمه حكم المستأنف لها؛ بل يقال له: تبت على ما أسلفت من خير؛ فإن الحسنات التي يفعلها الكافر في فإن الحسنات التي يفعلها الكافر في كفره من عتاقة وصدقة وصلة، وقد قال حكيم بن حزام الله على أرأيت أمورا كنت أتحنث بها في الجاهلية من صدقة أو عتاقة أو صلة رحم أفيها أجر؟ فقال: «أسلمت على ما أسلفت من خير» (٢)؛ وذلك لأن الإساءة المتخللة بين الطاعتين قد ارتفعت بالتوبة، وصارت كأنها لم تكن فتلاقت الطاعتان واجتمعتا، والله أعلم ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>۱) تساوى ۱<mark>٥ دو لارًا تقر</mark>يبًا.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، رقم الحديث: (١٤٣٦)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٣٣٨).

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين لابن القيم (١/ ٨٢٨).





إنَّ حالةَ المرءِ عند مماته هي مُلخَّصُ ما كان عليه في حياته، وإنَّ عمله في السر والعلن هو الريشة التي ترسم بها صورة مشهد وفاته، ولهذا لو نظرت في الأسبوع الأخير من حياة أيِّ صَالحٍ أو فاسدٍ لوجدت الأعمال التي عملها هي من جنس الأعمال التي اعتادها، وكثيرٌ من الناس تخرج روحه عند عملٍ بعينه مما كان يعمل خيرًا كان أو شرًّا، والهناء كل الهناء لمن مات على طاعة، والشقاء كل الشقاء لمن مات على معصية.

ولذلك قلَّ أن تجد من كان يدخن أو يغني أو يأكل الحقوق أو يقيم على العقوق أو يقيم على العقوق أو يترك الصلوات أو يقارف ذنوب الشهوات أنه أقلع في الأيام الأخيرة من حياته، وقد يمن الله على بعض العباد بالتوبة فيها، وكذلك يندر أن تجد من كان يصلى أو يجاهد أو يصل الرحم أنه فسق في الأيام الأخيرة من حياته.

ولعل هذا ما عناه مجاهد بقوله: إنَّ المؤمنَ يَموتُ مؤمنًا وَيُبعثُ مؤمنًا، وإن الكافر يَموتُ كافرًا وَيُبعثُ كافرًا "٢٠]!.

<sup>(1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) ذكرت الكلمة في جملة من التفاسير منها: تفسير ابن عطية (٥/ ٨٥)، تفسير البحر المحيط لأبي حيان (٨/ ٤٧)، تفسير القرطبي (١٦٦/١٦).



وقد أشار القرآن الكريم للقاعدة التي ترجمت بها المطلب في قوله تعالى: ﴿ أَمْرَصِيبَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ

الصّلِحتِ سَواءً مَّحْياهُمْ وَمَمَاتُهُمُ وَسَاءَمَا يَحَكُمُونَ ﴾ [الجائية: ٢١] أي: إنَّ من الظن الفاسد أن يعتقد أهلُ السيئات أن يُسَوِّيَ اللهُ بينهم وبين ذوي الحسنات في المحيا والمات، فكما تخالفوا في أعمال الحياة فسيتخالفون في مشهد الختام، عدلاً من الله في أصحاب الحسنات.

أما الحديث الذي أشكل على بعض الإحوة؛ وهو حديث الصحيحين عن ابعن مسعود النبي النبار، حَتَّى البن مسعود النبي النبي

فأنت ترى أنَّ النبيَّ عَيَّ قيَّد ذلك فيما يبدو للناس، وليس من ذلك أنَّ العبدَ الموفق الذي قضى حياته في عباده ربه أن يخذل عند مماته، فهذا بعيدٌ بعيد، وما كان الله ليضيع إيانكم، ولا عمل عاملٍ منكم من ذكرٍ أو أنثى، وما مات من يُظن فيه خيرٌ على ختام مشين إلا لدسيسةٍ بينه وبين ربه ظهرت عند موته.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، رقم الحديث: (۳۳۳۲)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٦٨٩٣). واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٢٨٩٨)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٣٢٠).



وعليه؛ فإنَّ من المشاعر الزاجرة أيضًا عن مقارفة السيئات أن يعلم الإنسانُ أنه إن سار في طريق الشهوات في الجلوات الظاهرات أو الخلوات الخفيَّات؛ فقد يموت على هذه الحال والعياذ بالله، وما ربك بظلام للعبيد، وإنَّ الله ما خذله عند الموت، وغاية ما في الأمر أنَّ ما كان يُفعل سرَّا جعله الله بسبب الإصرار عليه جهرًا، فالخواتيم تكشف المستور، ولهذا صدق من قال: الخواتيم ميراث السوابق!.

## فيا أيها الأخ الحبيب:

اجعل لك عملاً صالحًا مخبوءًا بينك وبين ربك، ولو بصفحاتٍ تتلوها، أو تسبيحاتٍ تذكر الله بها، أو دربهاتٍ تنفقها، وتب إلى الله تعلى دومًا من كل معصيةٍ ظاهرةٍ أو خفية؛ لئلا تظهر في صورة خاتمةٍ لا ترضاها، فإنّ الله يُحِبُ التوابين ويحب المتطهرين، وكن من الأتقياء الأخفياء الذين إذا حضروا لم يُعرفوا، وإذا غابوا لم يفتقدوا.

والشيخ عبد الله عزام كان مشهورًا بكثرة العبادة خاصة التهجد، وكان عالمًا في الفقه وأصوله، ونال درجة الدكتوراة من الأزهر الشريف في ذلك، ثم قدر الله أن يبلغ الإمامة في الجهاد، ويصبح شيخ المجاهدين في أفغانستان، ثم هو من هو في الدعوة والخطابة والتنظير، فأمسك الله روحه وَفق الذي عاشت عليه..

فإنه أثناء توجهه لخطبة الجمعة اغتيل بتفجير سيارته، يقول شاهد الحدث: طار الشيخ عدة أمتار من قوة الانفجار، ثم وقع ساجدًا لله تعالى جهة القبلة!، فظننته يسجد شكرًا لله، فحركته، وإذا به قد فارق الحياة!.



فجاءت خاتمته كما صنعها لنفسه؛ فظهر صلاحه في الموت يوم الجمعة، ولما عاش داعيًا إلى الله تعالى بإذنه استشهد وهو في طريقه لخطبة الجمعة، يعظ الناس ويحرضهم على القتال في سبيل الله، ولما كان مجاهدًا كتب الله له أن يقضي شهيدًا نحسبه كذلك ولا نزكيه على ربه، ولما كان عابدًا متهجدًا جعله الله يقضي نحبه ساجدًا بين يديه، فهل رأيت أعجب من هذا الختام؟! فعلاً؛ إذا أعطى الله أدهش!، وإنَّ الله ذو الفضل العظيم.





## © المطلب الخامس

## إذ تستغيثون ربكم

يظهر صدق الداعي وحرصه على حاجته في أشياء منها: تقديمه صدقة بين يدي دعائه، والتهاسه أوقات الإجابة، واتباع المنهجية القويمة للوصول إلى دعاء مجاب(١)، وغير ذلك، وهنا تركيزٌ على قرينةٍ مهمةٍ؛ وهي الاستغاثة في الدعاء.

في أول لقاء عسكريًّ بين النبيًّ عَنَّ وقريسش، وعلى غيسر استعدادٍ نفسيًّ ولا عسكريًّ للمواجهة رأينا أحبابنا الصحابة أمام قسوات قريش، ولئن هُزمنا في هذه المواجهة فإنها كارثة ومصيبة كبرى بكل المقاييس، ويكفي أن نستحضر فقط أنَّ المقاتلين الموجودين هم مادةُ الإسلام، وربما بلغ عددهم نصف عدد المسلمين في العالم في تلك اللحظة، وأمام هذه الصورة رأينا النبي عَنَّ يطلب الغوث من ربه، ويلح عليه إلحاحًا شديدًا، ومن دعائه: «اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام فلا تعبد بعدُ في الأرض أبدًا»، وما زال يستغيث بربه ويدعوه حتى سقط رداؤه، ونزل في ذلك قوله تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيتُ وُنَ رَبَّكُمْ فَأُسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفِي مِن الْمَالَةِ عَن المَالَةِ مِن المَالَةِ عَن المَالِقُونَ وَاللهُ عَن المَالَةِ عَن المَالِقِ مِن المَالِقِ عَن المَالَةِ عَن المَالَةِ عَن المَالَةِ عَن المَالَةِ عَن المَالَةِ عَن المَالَةِ عَن المَالَةُ عَنْ المَالَةُ عَنْ المَالَةِ عَنْ المَالِقُ المَالِهُ عَلَيْ المَّلَةِ عَلَيْكُمُ المَّالِقُ عَن المَالَةُ عَنْ المَالِقُ عَن المَالِقُونَ المَالِقُ عَن المَالِقُ مَن المَالِقُ عَن المَالِقُ عَن المَالِقُ عَن المَالَةُ عَنْ المَالِقِ عَن المَالِقُ عَن المَالِقُ عَلَي المُعالِق المَالِقُ المَالَةُ عَلَيْكُمُ المَّهُ المَالِقُ المَالِقُ المَالِقُ المَالِقُ المَالِقُ المَالِقُ المَالِقِ المَالِقِ المَالِقُ المَالِقُ المَالِقُ المَالِقُ المَّلِقُ المَّهُ المَالِقُ المَّالِقُ المَالِقُ المَالِقُ المَالِقُ المَّلِقُ عَنْ المَالِقُ المَّالِقُ المَالِقُ ال

فحصلت الإ<mark>جابة</mark> بعد الاستغاثة في الدعاء.

<sup>(</sup>١) فصلت القول في هذه المسألة في كتاب «دليل المعتكف»، في مبحث الدعاء، وهو منشورٌ على

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية لابن كثير (٢/ ١٧).



# وكنت قد قرأت كلمةً رائدةً تُنسَبُ لابنِ مسعودٍ نصها: «يأي على الناس زمانٌ لا يستجاب لأحدهم ما لم يدع استغاثة الغريق»!.

فإذا استحضرنا ضغطَ الشهوات في هذا الزمان الذي بات متصفًا بزمان الفتن رأينا أنَّ من أهم وسائل الاحتراس في الوقوع في درك الذنوب أن يُبالغَ الذي يعاني السيئات في طلب الغوث من ربه، فيسأل الله أن يلطف به ويخفف عنه ويثبته فلا يبدل تبديلاً، ويحفظه من الفواحش والفتن ما ظهر منها وما بطن، ويصلح قلبه، ولهذا كان من دعاء فضيلة الشيخ ابن باز: «اللهم أصلح فساد قلوبنا»، ويتوب إلى الله كذلك ويستغفره، ويشكو له ظلم الذين يتبعون الشهوات ويريدون أن نميل عن ديننا إليها ميلاً عظيمًا.

ولو جَعَلَ دُعَاءَهُ في جوفِ الليل أو في آخره لكان خيرًا له وأقوم، فقام وتوضأ وصلى وسجد وأطال السجود وهو يشكو لربه ما به، وليس من شرط أن تلتزم اللغة الفصحى، والكلمات المنمقة، بل تكلم بما في قلبك، وإنَّ الله رحيمٌ ودودٌ يعلم ما في الصدور، ولا يخسر في معاملته أحد، وبذلك تَسْتَن بالإمام الشيرازي الذي كان إذا جنَّ الليل يقوم وينادي رب العالمين قائلاً:

وقمت أشكو إلى مولاي ما أجِدُ وَمَنْ عليه لكشف الضراعتمدُ ما لي على حملها صبرُ ولا جَلَدُ إليك يا خيرَ مَنْ مُددَّتْ إليه يَدُ فبحرُ جودِك يروي كلَّ من يَرِدُ

لبست ثوب الرجا والناس قد رقدوا وقلتُ يا عُـدَّتِي فـي كلِّ نائبـةٍ أشكو إليك أمـورًا أنت تعلمها وقد مددتُ يـدي بالذلِّ معتـرفًا فـلا تـردنَّهـا يا رب خائبـةً

## وأذتَرهنا بعض الأدعية الت<mark>ى يمله الاستعا</mark>نة بها :

■ ﴿رَبَّنَا لَا تُزِغْ قُلُوبِتَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبُ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ ﴾ [آل عمران: ٨].



- ﴿ رَبَّنَا إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ ٱلنَّارَفَقَدُ أَخْزَيْتَهُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارِ ﴿ رَبِّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِى لِلْإِيمَنِ أَنْ ءَامِنُواْ بِرَتِكُمْ فَامَنَا رَبَّنَا فَاعْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَ حَتَّا سَيِّ اِتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ ٱلْأَبْرَارِ ﴿ رَبِّنَا وَءَ اِتِنَا مَا وَعَد تَنَا عَلَى مُلِكَ فُوبَنَا وَ وَلِيَّا فَعَرَانَ ١٩٤ ١٩٤]. عَلَى رُسُلِكَ وَلَا تُخْزِنَا يَوْمَ اللَّهِ يَكَمَةِ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ [آل عمران: ١٩٢ ١٩٤].
  - ﴿رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لِّمْ تَغَفِر لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَلِيرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣].
    - ﴿ لَا إِلَاهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٧].
- «اللَّهُ مَّ اقْسِمْ لَنَا مِنْ خَشْيَتِكَ مَا يَحُولُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعَاصِيكَ، وَمِنْ طَاعَتِكَ مَا تَحُولُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعَاصِيكَ، وَمِنْ طَاعَتِكَ مَا تُبَلِّغُنَا بِهِ جَنَتَكَ.
- اللهم أنت الملاذ حين ينقطع كلُّ ملاذ، أنت الملجأ حين لا يكون للمسلم ملجاً، أنت الأمان حين ينقطع بالخائف كلُّ أمان، يا أمان الخائفين، يا ملجاً الملتجئين، يا معتمد المعتمدين، يا سند الهاربين، يا غوث المستغيثين، يا مجيب المضطرين، يا مُفرِّج الكرب عن المكروبين يا محبَّ المُلحِين، يا مامع شكوى المشتكين، يا مَفْرِّع العصاة العائدين، يا أمل من المُلحِين، يا مند له، ارزقني الثبات لا أمل له، يا ذخر من لا ذخر له، يا سند من لا سند له، ارزقني الثبات والصبر والعفاف والتقى والغنى، انقطع رجائي إلا منك، لا أحصى ثناءً على نفسك.
- إلهي، سبحانك، أنت أمرتنا أن نُحْسِنَ إلى السَّائِلِ ولو كان من أهل السوء، الهي، سبحانك، أنت أمرتنا أن نُحْسِنَ إلى السَّائِلِ ولو كان من أهل السوء، إلهيه قد ضاقت المسالك، وحلت المهالك، فأستغفرك مما سَبَّبَ ذلك، وهأنذا سائلٌ ببابك، متوسل بذاتك، لائذٌ بجنابك، محسك بكتابك، مستغفر بأعتابك.
- اللهم إني أُشْهِدُكَ أني تُبتُ الآن إليك من كلِّ ذنب، نادمٌ على ما فعلت، مقلعٌ عما أذنبت، عازم على ألا أعود، فبدل سيئاتي حسنات.
- اللهم إني أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، وصلح عليه أمر



الدنيا والآخرة.. أن يحلّ بي غضبك، أو ينزل بي سخطك، إن لم يكن بك عليّ غضب فلا أبالي، ولكن رحمتك أحبُّ لي، وأوسع لى، لك العتبى حتى ترضى، لك التوبة بعد التوبة حتى ترضى.

- اللهم اغفر لي إنك كنت غفارًا، وارْضَ عني؛ فإنه لا طاقة لي بسخطك، أعوذ بك من كلِّ ذنب يحول بيني وبين رحمتك وحنانك، أتوسل إليك بصلاتي وصيامي وبكائي، وما قبلته من صالح عملي، املاً قلبي صلاحًا بعد أن ملأت الأرض فسادًا، إنك الحليم الكريم، الودود الرحيم، فهبني وأنت الحريم، ولا تحجبني وأنت الحكيم.
  - اللهم إن كان عبدك أهلَ المعصية؛ فإنك أهلُ المغفرة.
- اللهم إن كانت شاكلة عبدك العصيانَ والإجرام؛ فإن شاكلتك الغفرانُ والإكرام.
  - اللهم لا تكشفْ لِيَ سترًا، ولا تفضح ليَ سرًّا.
- يا ربِّ ضعفتُ أمام شهوي، ولا غيرك يقويني، يا رب ضللت، ولا سواك يهديني، يا رب غرقت في حب الدنيا، ولا غيرك ينجيني، يا رب احترقت في نار المعاصى، ولا سواك ينقذني.
  - اللهم لا تحرمني بقبائح عيوبي، ولا تقطعني بمخازي ذنوبي.
- اللهم إني أشتهي مغفرتك، أشتهي رحمتك، أشتهي عفوك، أشتهي رحمتك، أشتهي عفوك، أشتهي رضوانك، أشتهي أن تغفر لي ذنوب العمر في هذه اللحظة، اللهم إن تعذبني فإنى عبدك، وإن تغفر لي فإنك أنت العزيز الحكيم.
- اللهم اغفر لي ذنبي كله، دِقَّهُ وجِلَّه، أوله وآخره، علانيته وسره، اللهم أدخلني الجنة بلا حساب، ولا عناب (١٠).

<sup>(</sup>١) ذكرت هذه الأدعية وغيرها عند الحديث عن الدعاء في كتاب «دليل المعتكف»، وهو منشورٌ على الشبكة، فمن أراد الاستكثار منها فلينظر الكتاب.



# © المطلب السادس ©

### تفتيت فتنة الشهوات

يقول الشيخ إبراهيم السكران فرَّج الله عنه: كنت أراجع في كتب الحنابلة مسألة حكم النظر لوجه المرأة للحاجة؛ كدراسةٍ أو معاملةِ بيعٍ وشراء، ونحو ذلك مما يشق معه صرف البصر عن المتحدث، وبين زحمة الأقوال والتعليلات لا أدري ما الذي قادني إلى مراجعة كتاب الفروع لابن مفلح؛ فإنه حين انتهى من عرض الاتجاهات وحصيلة الروايات عن أحمد عقَّبَ على غير عادته بجملةٍ واحدة استحوذت على كل أحاسيسي، لله أبوه كيف استطاع أن يلخص كل هذه الفكرة الأخلاقية في جملةٍ واحدة، والله إنني منذ يومين أكتشف نفسي بين فينة وأخرى مشاعري تجاه هذه العبارة.

حيث يقول في عبارته المركزة: وليحذر العاقل إطلاق البصر؛ فإنَّ العينَ ترى غير المقدور عليه على غير ما هو عليه!(١).

صَحيحٌ إنَّ اللذائذَ والأهواء عمومًا ولذة النظر المحرم خصوصًا لا تحتاج إلى معلومات بقدر ما تحتاج إلى شطية إيهانية تسترد لك مراقبة الله، لكن الوعي أحيانًا بحقيقة اللذائذ المادية ذاتها وتفاهتها، وإدراك شيء من زيف ظاهرها الخلاب يمنحك قوة مضاعفةً في مواجهة الفتنة، والتعالى عليها، والإفلات من براثنها.

<sup>&</sup>lt;mark>(١)</mark> الفروع لابن <mark>مفلح</mark> ومعه <mark>تصح</mark>يح الفروع ل<mark>لمرد</mark>اوي (<u>٨/ ١٨١).</u>



وهذا هو سرُّ الشَّيَّ المدهش في عبارة ابن مفلح، فبدلاً من أن يُقَدِّمَ موعظةً خالصةً عمد إلى تفتيت وهج الفتنة ذاتها.

وفعلاً؛ كم من وجه خلابٍ للهارة لا يراه من حل له إلا دون ذلك، ولذلك اصرف بصرك، وتأكد أنَّ الواقع أقل بكثيرٍ مما تتصور، ولكنه هالة البعيد والوهج الزائف لغير المقدور عليه. ا. هـ.

وحتى لا تأخذ الشهوات أكثر من رتبة «زينة» نعيد تلاوة قول الله تعالى: 
﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَ تِمِنَ اللِّسَاءِ ﴾ [آل عمران: ١٤]، فالشهوات زينةٌ لا قيمة، شأنَ المكياجِ الذي تتزين به المرأة لوقتٍ يسيرِ ثم تزيله، ولهذا كان العربُ يفرقون بين المرأة الجميلة في نفسها والجميلة بأدوات التجميل، فالأولى يخصونها باسم الغانية؛ لاستغنائها بجهالها عن وسائل الزينة (١٠).

وإذا كان هذا الكلام إنها هو في حق شهوة النساء من غير تزيينٍ جديد، فكيف وقد تضخم هذا الجانب اليوم جدًّا في المسلسلات والأفلام الهابطة، مما يعني أنَّ العروضَ المقدمة أعلى بأضعافٍ كثيرةٍ من مقدار الزينة في شكلها الحقيقي.

إنَّ معرفة الشاب لهذا الملحظ مهمةٌ في إعانته على التصبر، ولئلا يتوهم حجبًا للشهوة أو طبيعةً لها ثم يصاب بالصدمة بعد ذلك، وفي ظني أنَّ حاجة المتزوج لمذا الملحظ تداني حاجة الأعزب إن لم تكن مثلها، والمتزوج إن لم يرض بها آتاه الله، وراح يمد عينيه إلى ما وراءه من المفقود لم يتم له مطلب؛ إذ في كل امرأة نقصٌ مهها حسن جمالها، وربها شقَّ طريقًا جديدًا من المعاصي يختلف عن طريق العُزَّاب.

ومع قناعتي بالدَّورِ الفعَّال لتبهيت وهج الشهوة، وتفتيت حجمها الوهمي إلا أنَّ تربيةَ القلب باستحضار مشهد الجنة والنار، والصحف والميزان والصراط،

<sup>(</sup>١) <mark>فقه</mark> اللغة للثعالب<mark>ي ص (١٨١).</mark>



وتقلب القلوب والأبصار والتنقل في عرصات يوم القيامة، والتحسر الشديد الذي تصطك منه الأضلاع يوم يقوم الناس لرب العالمين لكفيلة أن تُطفيعَ نارَ الشُّهوةِ، وترزق صاحبها الاستقامةَ على أمر الله، حتى لو تمردت الشهوة، وقامت في وجهه، وعصى .. فما هي إلا دقائق حتى يعود إلى جادَّة صلاحه.

وتفريعًا على هذه القناعة فإننا لو تصورنا الشُّهوةَ في أحسن حلةٍ، ولم ينطفئ وهجُهَا في نظر الرائي فإنَّ تربيةَ الآخرة تجعل الشاب ينظر إليها كطعام بالغ اللذة، وَلْيَكُن العسل الذي يُضرب به المثل في لذة المآكل، لكن خُلط فيه سم بالغ الخطر، فأي يد تمتد إليه عند ذلك؟!.

وهذا المعنى مستعارٌ من كلام نطق به طبيبُ القلوب وخبير النفوس، صاحب القلم السَّيَّال والسِّحر الحلال ابن القيم الجوزية الذي قال:

إنَّ العاقل الكيِّسَ لَيرَى المُنَاهِي كَطَعام لَذِيذٍ كَالعَسَل، قَد خُلِطَ فيه سُمٌّ قَاتِل، فَكُلَّهَا دعتْهُ للَّثُهُ إلى تناولِهِ نَهاهُ ما فيه من السُّم، وإنه لَيرى الأوامر كَدَواءٍ كَرِيهِ المَذاق، مُفْضِ إلى العَافِيةِ والشِّفَاء، وَكُلَّمَا نَهاهُ كَراهةُ مَذاقِهِ عن تناوله؛ أمرهُ نفعُهُ بالتناول(١١).

هذا وبالله التوفيق.



<sup>(1)</sup> الفوائد لابن <mark>القيم</mark> ص (١٣٧).



#### © المطلب السابع ⊙

## الأثار الشرعية والصحية لذنوب الشهوات

من رحمة الله بعباده أن جعل شؤم المعصية حاضرًا بآثاره الفتّاكة المدمّرة في الدنيا قبل المؤاخذة في الآخرة؛ تحصيلاً للتربية الهادية الزاجرة، وهنا تسجيلٌ لطائفة من تلك الآثار، وتركيزٌ خاصٌ على الأضرارِ الصحيّة الناتجة عن مشاهدة المناظر الجنسية.

أما آثارُ السيئات فقد أطال ابن القيم النفس جدًّا في كتابه «الداء والدواء» وأتى بها يُربِّي القلوب ويصلح النفوس، وذكر بعضها مجملاً في كتابه العظيم «الفوائد»، وهو الكتاب الذي كان سببًا مهمًّا في انطلاقي للدراسة الشرعية، وقبل أن نفسح المجال لابن القيم ليعدد بعضها نستحضر أنَّ الأوامرَ الإلهية هي أصل الفطرة، ولهذا فالعاصي لا يطيب له العيش، ويشعر دائمًا بنزع السكينة وفقد الطمأنينة، والآن نعود لسرد بعض آثار الذنوب، فقد ذكر ابن القيم منها الاثنتا عشرة الآتية:

- 1) قلة التوفيق، وكثرة الخذلان والحرمان.
- ٢) فساد الرأي، ولذلك تجد أكثر قرارات المقبل على الشهوات خائبة.
- ٣) خفاء الحق، فقد تجده نصيرًا للباطل خصيمًا للحق، قد انقلب عقله وانتكس رغم قيام القناطير المقنطرة من الأدلة والبينات التي تميز الحق من الباطل.



- ٤) فساد القلب، فقلبه مستودعٌ لنجاسة الشهوات، وقذر السيئات.
- ٥) قسوة القلب، فالا يشعر بلذةٍ في صلاة أو تَدَبُّرٍ في تلاوة أو تأثرٍ بخطبةٍ أو عاضرة.
- 7) إضاعة الوقت، فلو قارن بين السنوات التي عاشها بعد البلوغ وبين الإنجازات التي حصَّلها لأصيب بصدمة، وربها ما زال شريط ضياع الوقت مستمرًّا.
- الوحشة بينه وبين ربه، فالا يشعر بلذاذة الوصال معه، ولا بقوة الانتهاء لهذه الشريعة.
- ٨) محق البركة في الرزق والعمر، فتعبه كثير وتحصيله قليل، وسخطه كثير،
   قد عوقب بنكد العيش رغم توفر أسباب السعادة بين يديه.
- ٩) حرمان العلم، فرغبته في العلم ضعيفة، وكلم أمعن في المعصية تتابعت الشواغل التي تصرفه عن العلم، وتعوقه عنه.
- ١٠) لباسه لباس الذل، وإهانة العدو له؛ لأنَّ من هابَ الله وعظَّم أمره جعل الله له حظًا من عز النفس وتقدير الناس له، وإلا جعله في نفسه ذليلاً، وفي القلوب مهينًا.
- 11) ضيق الصدر، وطول الهم والغم وضنك المعيشة، وربم أحاط به من الضيق والغم ما لا يَعرفُ له سببًا.
- 17) نفرة الخلق من أهل الحق والصدق عنه، والابتلاء بقرناء السوء الذين يفسدون قلبه، ويضيعون عليه وقته(١).

<sup>(1)</sup> الفوائد لابن القيم ص (٣٢-٣٣).



وطريق التوفيق تبدأ بإزاحة أسباب التعويق، أعني أنَّ من أراد أن يصل ويُوفَّق وينجح في حياته فعليه قلع جذر الصحبة الفاسدة، وتكوين علاقات صالحة جديدة، وهذا الموضوع يحتاج لنفسيةٍ صادقةٍ وقراراتٍ صارمة.

### وأما الأضرار الصحِّيَّة:

فهناك دراسة جديدة أجريت من قبل باحثين في جامعة كامبردج وجدت أنَّ دماغ الإنسان الذي ينظر للمشاهد الجنسية يسلك سلوكًا يشبه دماغ ذلك الذي يدمن المخدرات والخمر، وتُعتبر هذه الدراسة هي الأولى من نوعها، وقد تمت عام ٢٠١٣م، حيث استخدم العلماء التصوير بالرنين المغناطيسي لأدمغة مجموعة من الشباب المدمنين على ذلك.

وتشير الدراسات إلى أنَّ الدماغ يبدأ بفرز مادة الدوبامين بمجرد النظر لمشهدٍ جنسي، وهذه المادة ترهق الدماغ، وخاصة المنطقة الأمامية منه وهي الناصية؛ حيث إنَّ هذه المنطقة هي المسئولةُ عن اتخاذ القرارات، وهي أشبه بالفرامل بالنسبة للسيارة، فكها أنَّ قيادة السيارة من غير فرامل تعطل خاصة التحكم بمسارها.. فكذلك الذي يتابع الأفلام الجنسية يصبح مع مرور الزمن غير قادرٍ على اتخاذ القرار المناسب؛ لأنَّ منطقة الناصية تبدأ في التآكل تدريجيًّا، وهو ما يعبر عنه بعض المختصين بأنَّ مشاهدة المناظرِ الجنسية يتسبب في تلف أجزاء من الدماغ، تمامًا كها يحدث مع مدمني المخدرات.

وكذلك يتم فرز مادة التستيرون والأكسيتوسين مما يسبب إرهاقًا لأنظمة عمل الدماغ، ويشوش عمليات التذكر والتعلم.

ومادة الأكسيتوسبن هي المسئولة عن الثقة بين البشر، ومع الإدمان على المشاهد الجنسية يتشكل ما يُسمَّى بالعشق الافتراضي، وبالتالي يختل إفراز هذه



المادة، والنتيجة أن حياته الاجتماعية تتضرر، حتى لو كان متزوجًا، وقد تنهار أجزاء كبيرة من حياته العاطفية مع زوجته، وتكثر بذلك المشاكل الزوجية.

وهناك نقطة مهمسة جديرة بالذكر؛ وهي أنَّ مادة الدوبامين -التي تجعل الإنسان يشعر بالسعادة عنسد حصوله على مبلغ من المال مثلاً، أو إنجاز عمل ما بنجاح، وكذلك عنسد رؤية المشاهد الجنسية - يقل إفرازها وتضمر تدريجيًّا بعد فترة من متابعة مشاهدة ذلك، مما يجعل الإنسان لا يشعر بالسعادة كها كان يشعر بها من قبل، ويبدأ يبحث عن وسائل أشد إثارة، وبالتالي يزيد الضرر ويزيد تلف الخلايا مما يجعل عملية المشاهدة عملية تدمير حقيقيَّةً في النظر الطبي المحض.

بالإضافة إلى أنَّ إدمانَ ذلك يعيد تشكيل الدماغ تشكيلاً سيئًا، مما يجعل المشاهدة من دون سبب، فتجده يتنقل المشاهدة من دون سبب، فتجده يتنقل من مشهدٍ لآخر دون توقف، وما تقدم من تآكل المنطقة الأمامية من الدماغ مع الزمن وما ينتج عنه من اضطرابٍ في القرارات سببٌ آخر في فقد توازنه وجعله ينقاد وراء شهوته كالمجنون(١).

وبعد هذه الإفادة الصحية أعيد ما قلته في المطلب الفائت من أنه مع قناعتي بالدور الفعّال لهذه الجرعة الصحية في زجر كثير من النّاس عن الإقدام على معصية النظر المُحَرَّم، أو على الأقل عن الإكثار منها.. إلا أنَّ تربية نصوص الوحي التي تستحوذ على القلب والعقل أحكم وأقوى؛ لأنَّ كثيرًا من الناس مستعلُّ للتنازل عن صحته مقابل لذَّتِه، ألا ترى أنَّ كثيرًا من الأطباء يدخنون مع كونهم أعرف الناس بالمخاطر الصحية لذلك؟!.

<sup>(1)</sup> دراسة تم نشرها على الانترنت مرفقة بفيديو بعنوان: المشاهد الجنسية تتلف الدماغ.



وعندئذٍ أين موقع هذه الإفادات من قلبٍ هش الإيمان قليل التقوى!.

وأين موضع تلك الدراسات من تربية القرآن التي تنذر الناس بيوم تشيب منه الولدان الذين لم يذنبوا يومًا، ويؤخذ فيه بالنواصي والأقدام، وترى الناس فيه سكارى، وما هم بسكارى ولكنَّ عذاب الله شديد!.







هذه مسألة نفسيَّة شعوريَّةٌ محضة.

إنَّ الإنسانَ إذا كره شيئًا أو بغض شخصًا مثلاً فإن مجردَ ذكره كفيلٌ بأن يجعله يشعر بالضيق والاشمئزاز.

فإذا وضع الإنسان الشهوة المحرمة في هذه الدائرة البغيضة، وصاريري نفسه أنه بمجرد استحضارها في الذهن يشعر بالغثيان النفسي.. فإنه لن يتفاعل معها تفاعلَ الذي يتخيلها ويفكر فيها ويحدث نفسه بها.

وهذا الملحظ يدل عليه قول الله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ اللّهَ حَبَّ إِلَيْكُوا ٱلْإِيمَنَ وَزَيَّنَهُ وَقِ قُلُوبِكُمُ وَكَرَّهَ إِلَيْكُوا ٱلْإِيمَانَ وَرَيّنَهُ وَقُلُوبِكُمُ اللّهُ وَلَكِنَّ ٱللّهَ حَبَّ إِلَيْكُوا ٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ ﴾ [الحجرات: ٧]، في ايزال الشياب يدعو ربه ويلح عليه أن يُحبِّب إليه الإيان والعفة والطهارة والنقاء، ويزينه في صدره، ويبغض إليه الكفر والفسوق والعصيان وينفره من ذنوب الشهوات. حتى يجد نفسه في نفرة نفسية منها تحميه من الوقوع في وحلها، وتدفعه إلى ساحة الطاعات ورياض الحسنات، حتى يصبح ممن يستبقون الخيرات، ويسارعون إلى مغفرة من رجم وجنة عرضها السهاوات والأرض.







#### هجر مظان المعصية

بعض الشباب يكون تقيًّا متى توفَّرت بيئةٌ مناسبة، فإن غاب من يُذَكِّره ويثبته مسَّته الغفلة، ولو توفرت بيئةُ المعصيةِ فإنَّهُ يعصي، وربا ترك الصلاة في المسجد أو هجرها بالكلية، فهو ضعيفٌ بنفسه قويٌّ بإخوانه، ولهذا كان من فضلِ الأخ الصَّالحِ أن يُستحيى من المعصيةِ في حضرته.

والـذي يحـرص عـلى دينـه لا بـد أن يُضَحِّيَ في ذات الله، فـإذا علـم أنَّ هنـاك نزهـةً ترفيهيـةً في مكانٍ مختلطٍ، أو جلسـةً يـرقُّ فيهـا دينـه.. لم يذهـب إليهـا.

وإذا علم أنَّ سفره لدولةٍ ما سيضيع عليه التزامه. لم يسافر إليها.

وإذا علم أن هذه الصحبة ستشتت عليه هناءه الإيماني، وخُلُقَهُ التربوي.. تركها ولا كرامة، لئلا يقول يوم القيامة: يا ويلتى ليتني لم أتخذ فلانًا خليلاً! فإن الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدو إلا المتقين.

وإذا علم أنَّ جلوسه على الانترنت سيفسد عليه قلبَهُ. تَخَفَّفَ منه، ولو أدى ذلك إلى إجراءات صارمة تُبعِدُهُ عنه، بل لو استطاع أن يهجره بالكلية فهو أولى، وإن كنت أعلم أنَّ هذا الطرح يُصنَّف اليوم في خانة ما يُوصف بأنه دروشة المشايخ؛ لأنَّ العقلية الحديثة جعلت هذه الأشياء أصلاً، وإنها ينبغي أن يتوجه الكلام في تدبيرها لا في إلغائها وتركها، لكني رغم إدراك هذا جيدًا إلا أني بثثت هذا المقترح بقصد وصوله لزمرة من الشباب الطموح المهتمين بالإنجاز والسَّلامة



من الإثم، والذين لديهم استعدادٌ للتضحية بكل نفيسٍ في سبيل تحصيل هذه الغاية الشريفة، فمثل هذا الخطاب يناسبُهُم، لا سيما وأنني التقيت بغير واحدٍ من هذا الصنف يعمل به في خاصَّة نفسه.

والحاصل: أنَّ الـذي يسعى لصلاح قلبه، والنجاة من ألم الشهوات وعـذاب السيئات عليه أن يهجر الأماكن والأشخاص والمنافذ التي يضعف عندها إيهانه ويقع بسببها في درك الذنوب، وقد تخسر بسبب هذا التوجه علاقات، وتفوت عليك منافع في مقابل التحصل على هذا الإنجاز الإيماني العظيم.







## استشعار منطلقات التعامل مع الله

يقول يوسف بن أسباط: «لا يمحو الشهوات إلا خوفٌ مزعجٌ، أو شوقٌ مقلق»(١).

والذي يظهر أنَّ المحركات الإيهانية القلبية اللازمة في علاج أدواء الذنوب عامة والشهوات خاصة لا تقتصر على الخوف والشوق؛ بل ينضم إليها الرجاء والحياء والتعظيم والذلُّ المتضمن للانقياد لأمر الله..

فهذه هي المنطلقاتُ الستةُ في تعامل العبد مع ربه، والدخول إلى الله تعالى عبر واحدٍ منها نافعٌ جدًّا، ولكلِّ طعمه ومذاقه الذي يتميز به، والناس يتفاوتون في التفاعل معها، وكثيرٌ من الناس يتربَّى بنصوص الرجاء أو الشوق أو الحياء أو التعظيم أضعاف ما يتربى بنصوص الوعيد والخوف.

وقيمة هذه المنطلقات في الباب الذي نُعالجه أنها تُمثِّلُ الزواجرَ الداخليَّة الحاجزة عن السقوط في المعصية، فهي عمليةُ ردع قلبية، لها دورٌ فعَّالٌ في إصلاحِ القلبِ من الداخل، وإعانةِ صاحبه على تطهيره، ومقاومةِ الهجات الشيطانية التي تستهدفه.

وفي هذا المطلب تعقيبٌ متوسطٌ بين الاختصار والتطويل على كلِّ منطلقٍ منها، ودونك بيان ذلك:

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء للذهبي (٩/ ١٧٠).



#### أولاً: الرجاء:

وهذا المقام يصلح علاجًا ووقاية..

أما إنّه علاج؛ فإنه يلزم بعد مقارفة السيئات؛ فالإنسان إذا أساء فإنه يأخذ يرجو الله، ويستدِرُّ رحمته، فهو الرحمن الرحيم، صدَّر كتابه بالرحمة، ورحمته وسعت كل شيء، وإذا كانت شاكلة العبد العصيان.. فإنَّ شاكلة الربِّ الرحمة والغفران، والله جلَّ وعلا يقول: ﴿ قُلِّ كُلِّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَةٍ فِي كتابِ الله تعالى للتعليل الآية هي التي عدَّها أبو بكر الصديق الله أرجى آيسة في كتاب الله تعالى للتعليل الذي تسطر (۱۱).

وهذا المنطلق عندئذ له قدرةٌ هائلةٌ على الفتك باليأس والإحباط والقنوط التي يحاول الشيطانُ بكلِّ سبيلٍ أن يغرزها في قلب العاصي؛ لئلا يستدركَ على نفسه بالتوبة والاستغفار وفعل الحسنات الماحية، فمقام الرجاء يرزق العاصي ميلادًا نفسيًّا جديدًا، وإلا فأيُّ ذنبٍ بالله عليك يصمد في وجه رحمة الله وعفوه وكرمه وفضله!

هذا الرب الذي يغفر ذنوبَ العمر في سجدة، ويُبَيِّضُ وجهَ كَ يوم القيامة بدعوة، ويعطيك أجر حجَّةٍ وعمرة بجلسة بعد صلاة الغداة في المسجد إلى شروق الشمس، فتخرج بعدها كيوم ولدتك أمك بإذن الله وفضله!.

هذا الرب الذي غفر لامرأة بغي بسقاية كلب شربة ماء، ولرجل بإماطة غصن شوك عن الطريق، ولمن قتل مائة نفس ثم قرر أن يتوب، فاقصد باب الله ولا تيأس فإنه القائل: ﴿وَمَن يَعْمَلُ سُوّءًا أَوْ يَظُلِمُ نَفْسَ هُ وثُمَّ يَسَتَغْفِرُ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ غَفُولًا وَيَطْلِمُ نَفْسَهُ وثُمَّ يَسَتَغْفِرُ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ غَفُولًا وَيَطْلِمُ نَفْسَهُ وثُمَّ يَسَتَغْفِرُ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ غَفُولًا وَيَطْلِمُ نَفْسَهُ وثُمَّ يَسَتَغْفِرُ اللَّهَ عَنْ فَولًا لَهُ اللهِ عَنْ الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ عَلَا الله عَنْ الله

<sup>&</sup>lt;mark>(۱)</mark> تفسير الألوس<mark>ي (۱۱/ ۷۱).</mark>



أما إنّه وقاية وحراسة فإنَّ من استحضر منافع غضِّ البَصَر واسته فإنَّ من السبحر وملاحقة واستشعر فضله سهل عليه الصبر عن إطلاق البصر، وملاحقة المشاهد المثيرة هنا وهناك، وقبل أن نورد زمرةً من تلك المنافع دعني أسألك:

## هل نَأُمَّلَتَ يومًا هذه الآية:

﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ مِنَ ٱلنِّسَآءِ وَٱلْبَئِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنطَرَةِ مِنَ ٱلذَّهَب وَٱلْفِضَّةِ وَٱلْخَيْلِٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَكِمِ وَٱلْحَرْثِ ذَلِكَمَتْعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَٱللَّهُ عِندَهُ وحُسُنُ ٱلْمَاّبِ ﴾ [آل عمران: ١٤]؟.

إنها تتحدثُ عن أحبِّ الشَّهوات إلى الإنسان، وخاصَّةً شهوة النِّساء، والتي هي أضر فتنةٍ على الرجال؛ لعُنفها وشدتها وضَغطِهَا، ولهذا قدَّمها على بقية الشهوات في الذِّكْر.

ولكن هل تأملت يومًا الآية التي بعدها؟ إنَّ كثيرًا من الناس يمر عليها ولا يربطها بها قبلها، ولعلَّ السببَ أنَّ الآيةَ المذكورة تقع في نهاية الحزب، فإذا بلغها القارئُ في التلاوة ورأى علامة انتهاء الحزب فكأن هناك انفكاكًا شُعُوريًّا عنده أنَّ التي بعدها منفصلة عنها، على الرغم من كونها رُكنًا في تتمة المعنى، ونصُّها:

﴿قُلْ أَوُّنبِّءُكُمْ بِحَيْرِيِّن ذَالِكُمْ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْعِندَ رَبِّهِمْ جَنَّنَتُ تَجَرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَالُ حَلاِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَجُمُّطَهَّرَةُ وُرِضُوانُ مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ بَصِيرُا بِٱلْعِبَادِ ﴾ [آل عمران: ١٥].

والمعنى: إنَّ من اتقى الله وصبر عن شهوة النساء في الدنيا التي زُينت للناس أكرمه الله بجناتٍ خالدًا فيها أبدًا، فلا موت ولا ألم ولا فقر ولا شدة ولا حزن ولا هم ولا غم، وله فيها أزواجٌ مطهرةٌ من الدنس والخبث، لا يتعرضن لحيض ولا نفاس ولا بول ولا غائط، وأعظم من ذلك كله يغمره ربُّنا برضوانه، فلا يسخط عليه أبدًا، فهناك الرضا والحبُّ والودُّ من الله، والتمتع برفقة الصالحين، والتنعم بنعيم رب العالمين.



فانظر -بالله عليك- يريد الله أن يكرمنا ويتفضل علينا، ويريد الله أن يكرمنا ويتفضل علينا، ويريد الله يصلحون أن يشيعوا الفاحشة بيننا، فيشتتوا دنيانا، ويفسدوا علينا ديننا وأخرانا، ﴿وَٱللّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ النّهَ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ النّهَ عَنْ النّهَ هَوَ إِنّا لَا تَعْمِيلُوا مَيْ لَا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٢٧].

يريد المجرمون الذين ينشرون ثقافة التبرج، والمواد الهابطة أن يسرقوا منا كلَّ ذلك النعيم، ويجعلونا نعاني السيئات، ونتكبد بذلك قلة التوفيق وضياع الأوقات، وقسوة القلوب، ومنع إجابة الدعاء، ومحق البركة في الأرزاق، وضيق الصدر، والوحشة بيننا وبين ربنا جل وعلا.

فقاتل الله من فتننا في ديننا، وضيَّع حياءَنَا، وأفسد شبابنا وفتياتنا!.

آهٍ كم سرق الشيطان بِسُعَارِ الشَّهوات من عفتنا، فأحرق حسناتنا، وكاثر من سيئاتنا، وباعد بيننا وبين ربنا!

عيون شبابنا وفتياتنا قد أرهقها النظر، ولو كانت ناطقة لشكت، فوجب الترفق ها، واتقاء الله فيها.

والآن نُورِدُ بعضَ منافع غض البصر الذي هو في هذا الزمان بمنزلة القبض على الجمر، وأكثره من كلام ابن القيم ، ومن تلك المنافع هذه الخمس:

من غضَّ بصَرَهُ أورثَهُ الله حلاوة العبادةِ في قلبه (۱)، فهو من أبهج الناس نفسًا، وأشرحهم صدرًا، يدرك جيدًا أنَّ النظرَ إذا كان له لذةٌ فإنَّ الغضَّ عنه أزكى وألذ، ألم تقرأ قول الله عن الغض: ﴿ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ ﴾ [النور: ٣٠]!.

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي لابن القيم ص (١٠٦).



وتصوير ذلك برجلين صائمين، اشتد بهم الجوع وسط النهار، فعُرض عليهم الطعام، فأكل أحدهما، وصبر الآخر حتى أذَّنَ المغرب، فهذا وإن لم يأكل إلا أنَّ لذته أتم وأكمل، وهو الأكثر راحةً، والأحسن نفسية، والأرضى لربه، وهذه الفائدة يعرف سعرها من ذاقها ثم عوقب بفقدها.

#### ثانیًا:

غض البصر يكسب القلب نورًا يراه الإنسان في إقبال وفود الخيرات عليه من كل جانب، وإطلاق البصر يكسبه ظلمةً في قلبه يراها في تكاثف سحائب البلاء والضلالة والاشتغال بأسباب الشقاوة، ولهذا ذكر سبحانه آية النور عقيب الأمر بغض البصر، فإنه لما قال: ﴿قُل لِلْمُوْمِينِ يَغُضُّولُونَ أَبْصَارِهُمْ النور: ٣٠] قال بعدها بأربع آيات: ﴿اللّهُ فُورُ السَّمَوَتِ وَالْمُرْضِ [النور: ٣٠].

#### ثالثًا:

من غضَّ بصرَهُ عوضه الله بإطلاق بصيرته، فينفتح له من أبواب العلم والإيهان والفراسة الصادقة ما يجعله يزهد في فتن الصور والشهوات، وضد ذلك ما وصف الله به قوم لوط الذين أذلتهم شهواتهم فقال: ﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَنِي سَكَرْتِهِمْ فَقَالَ: ﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَنِي سَكَرْتِهِمْ فَقَالَ: هُوصفهم بالسكرة التي هي فساد العقل، والعمَه الذي هو فساد البصيرة، وهل يفلح من فسد عقله وانظمست بصيرته؟!.

ولهذا قال بعضهم: أطلق بصرك تنطفئ بصيرتك!.

#### رابعًا:

غض البصر يورث القلب ثباتًا وشجاعةً وقوةً وراحةً نفسيَّةً يجدها الطائع في نفسه، ويشعر بانطلاق القدم في الطاعات، أما المتبع هواه، المأسور لشهواته فيشعر بذلة تحيط به، وأبى الله إلا أن يذل من عصاه.



#### خامسًا:

أن غض البصر يفرِّغ قلب الإنسان للفكر في مصالحه وأعماله، والاشتغال بها، فتجده كثير الإنجازات عديد الطموحات، أما إطلاق البصر والتمادي فيه في اتباع الهوى والغفلة عن الله، وقد قال الله:

## ﴿ وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ وَعَن ذِكْرِنَا وَأُنْبَعَ هَوَيْهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَفُرُطًا ﴾ [الكهف: ٢٨](١).

والحق أنَّ هذه الفوائد جديرة بالعناية والاهتمام، وأن يضحى الإنسان في سبيل تحصيلها، وقديمًا قالوا: من عرف أجور الأعمال هانت عليه في كل الأحوال.

وكلا كان إيان الإنسان أقوى، وإسلامه أحسن، وشعر بقوة انتائه للدين، وقلة هزيمة الشيطان له كلا كان أعظم فضلاً، وأكثر أجرًا، حتى ربا يزيد عمله عن عمل قبيلة بأسرها، يدل على ذلك ما أخرج البخاري ومسلم من حديث أي هريرة على قال: قال رسول الله على الله المحسن أَحَدُكُمْ إِسْلَامَهُ فَكُلُّ حَسَنَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِعَشْرِ أَمْنَاهِا إِلَى سَبْعِ مِائَةٍ ضِعْفٍ وَكُلُّ سَيِّئَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِعِشْرِ أَمْنَاهِا إِلَى سَبْعِ مِائَةٍ ضِعْفٍ وَكُلُّ سَيِّئَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِعِشْرِ أَمْنَاهِا إِلَى سَبْعِ مِائَةٍ ضِعْفٍ وَكُلُّ سَيِّئَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِعِشْرِ أَمْنَاهِا إِلَى سَبْعِ مِائَةٍ ضِعْفٍ وَكُلُّ سَيِّئَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِمِثْلِهَا» (۱۳)!

#### ثانيًا: الخوف:

وهذا المنطلق يصنع التوازن بِضَمِّهِ للذي قبله، فإذا كان الله قد يغفر لعبدٍ ذنوبَ العمر في سجدة فإن الله قد يعذب إنسانًا في ذنبٍ واحدٍ؛ كتلك المرأة التي دخلت النار في هرَّة حبستها، فوجب إذن أن نعامل الله بحذر..

<sup>(</sup>۱) الجواب الكافي لابن القيم ص (٦٠١، ١٢٥–١٢٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، رقم الح<mark>ديث</mark>: (٤٢)، ص<mark>حيح</mark> مسلم، رقم الحديث: (٣٥٣).



وكيف لا نعامله كذلك وهو الذي يقول صراحةً:

﴿ وَيُحَذِّرُكُ مُ أَلَّهُ نَفْسَهُ وَإِلَى اللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [آل عمران: ٢٨]،

ويقول: ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنْفُسِكُمْ فَأَحْذَرُوهُ ﴿ [البقرة: ٢٥٥]!.

وكيف للإنسان أن يأمن وهو يتلو قول الله تعالى: ﴿أَفَا مَنُواْمَكُرَ اللَّهِ فَلَايَأُمَنُ مُكَالِكًا مُّنُ مَكَ مَكَرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ [الأعراف:٩٩]!.

والمقصود أنَّ الإنسانَ إذا عامل الله بحذر، وسيطر عليه الخوف من جلال الله تعلى ضعف من جلال الله تعلى ضعف عنده سطوة الشهوات، فاندفع للإكثار من الطاعات، وسهل عليه ترك السيئات، أو الإقلال منها على الأقل.

<sup>(</sup>١) قصص القرآن لسعد يوسف أبو عزيز ص (٢٤-٢٥)، وذكر عقوبة تحويل الظفر لجلد مظلم أبو حيان في تفسيره البحر المحيط (٤/ ٢٥٠)، علمًا بأن في المسألة أقو الأعديدة.

تحصیل المرام

والخوف اليوم ثمن الأمن غدًا، كما جاء في مسند الشاميين عن شداد بن أوس ه أنَّ رسول الله ﷺ قال: "إنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى يقُولُ: وَعِزَّتِي وَجَلالِي لا أَجْمَعُ لِعَبدِي أَبدًا أَمنَين وَلا خَوفَينِ إنْ هو أَمِنَنِي فِي الدُّنيا أَخَفْتُهُ يَومَ أَجَعُ فِيهِ عِبَادِي "(١).

وهـذا مـا جـاء واضحًا في المقطع الـذي كشفه الله لنـا مـن حديث أهـل الجنة مع بعضهم بعضًا، وذلك في آية سـورة الطـور في قولـه تعـالى: ﴿وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ مَع بعضهـم بعضًا، وذلك في آية سـورة الطـور في قولـه تعـالى: ﴿وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ مَعْمَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

وبدوام هذا الشعور يسلك الإنسان مسلك الاستقامة على أمر الله، فلا يزيغ يمنة ولا يسرة، ويبقى كذلك حتى تحضر الملائكة لنزع روحه، وعند ذلك يُبَشَّرُ بالأمن؛ إذ لا فائدة الآن من بقاء الخوف؛ لانتهاء فرصة العمل والاستكثار من الخير، وهذا ما كشفه لنا قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْذَيْنَ قَالُواْرَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّا اللَّهُ مُواْتَتَ نَزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْكَةُ وَوَعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠].

## ثالثًا: الحياء:

وهذا المنطلق نافعٌ جدًّا في تحصيل العفاف..

وذلك أنَّ الحياء يعل صاحبَهُ دقيقَ الإحساس، لا يستريح نفسيًّا إلا بفعلِ الحسنات وتركِ السيئات، فتجد الحييّ مثلاً يستحي من الله إذا أعطاه مالاً ألا ينفق منه، وإذا رزقه طعامًا ألا يطعم جاره أو من ينظر إليه، وإذا منحه عافيةً في بدنه ألا يذهب للجمعة والجاعات وثغور الجهاد، وإذا أعطاه لسانًا يستحيي من الله أن يسب به أو يكذب أو يشهد زورًا أو يُهينَ به إنسانًا، أو يخدش به شعورًا، وإذا رزقه الله عينين مبصرتين يستحيي أن ينظر بها إلى الحرام، وإذا يسر الله له خلوة يستحي من الله أن ينتهك حرماته فيها(٢).

<sup>(</sup>١) مسند الشاميين للطبراني، رقم الحديث: (٣٤٩٥).

<sup>(</sup>٢) هذه الأمثلة <mark>مستفاد</mark>ة منَّ مح<mark>اض</mark>رة للشيخ صا<mark>لح ا</mark>لمغامسي وفقه الله.



فهذا المقام له تأثير فعًال في العلاج، ويزجر صاحبه على الأقل عن التهادي في الشر، وذكر الذهبي أنَّ رجلاً يسمى الجراح الحكمي قال: تركت الذنوب حياءً أربعين عامًا(١١)، وهذه الكلمة وإن لم تَغْل من مبالغة إلا أنها تدل على أهمية هذا المقام في التخفف من أثقال الذنوب بعد وقوعها، وفي التوقى عنها إذا قامت أسبابها.

وقد أكد هذا المعنى الإمام الفقيه العزبن عبد السلام فقال:

إنَّ العاقلَ إذا ما ذَكرَ ما في النظرة المحرمة من التعزير والذم العاجل والعقاب الآجل زجره ذلك، وكذلك إذا ذكر اطلاع الرب حمله ألم الاستحياء والخجل على ترك المعصية، واجتناب لذاتها، ألا ترى أنَّ المريضَ يصبرُ على ألم مرارة الدواء لما يتوقع من لَذَّاتِ العافية (١٠)!.

وإذا كان العاقبل يستحيي أن يراه فضلاء قومه على منقصة.. فكيف لا يستحيي وهو يستشعر نظر الله إليه!، والله يقول في آية تسكب الحياء سكبًا في القلب: ﴿يَمْ تَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّهِ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ ٱلْقَوْلِ وَصَانَ ٱللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَا لَا يَعْمَا وَنَ مُرَاللَّهُ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ ٱلْقَوْلِ وَكَانَ ٱللَّهُ مِنَا لَا يَعْمَا وَنَ مُحِيطًا ﴾ [النساء:١٥٨]، ويقول: ﴿أَلْرَيْعَلَمْ بِأَنَّ ٱللَّهُ يَرَى اللهِ العلق: ١٤].

ولهذا لما سُئل الجنيدُ المشهورُ بِدِقَّةِ الإشارات الإيمانية: كيف يتغلب العبدُ على إطلاق البصر؟ فقال: بعلمه أنَّ نظرَ الله إليه أسبق من نظره إلى ما ينظر إليه!.

وقبل توديع الكلام عن هذا المنطلق أشيرُ إلى عينةٍ مباركةٍ من الشباب إذا تقدم مستوى الواحد منهم إيهانيًّا فمن أكثر القضايا التي تؤرقه مسألة الحساب يوم القيامة، وما يحصل فيها من عتابٍ من الله تعالى له، وحتى لو قطع بمغفرة

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء للذهبي (٥/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) قواعد الأحكام لابن عبد السلام (١/ ٢٠).



الله له والنجاة من عقابه فإنّه يبقى قلقًا من ألم العتاب نفسه، ولهذا قال الفضيل بن عياض: وافضيحتاه وإن غفرت!.

وذلك أنَّ الإنسانَ يشعر بضغط الحياء لو راجعه مخلوقٌ مثله في عيب اقترفه، فكيف لو عاتبه ملك الملوك مالك يوم الدين، وإله الأولين والآخرين!، ولهذا فمن الحَسَنِ أن يكثر الإنسان من التضرع لله بدخول الجنة بغير حسابٍ ولا عقابٍ ولا عذابٍ ولا عتاب.

وعليه؛ فإذا أراد الله بعبد خيرًا وفَقَهُ لتحصيل الحياء اليوم في الدنيا؛ فإنه ينجي من الحياء غدًا يوم القيامة؛ إذ من آتاه الله الحياء قلت سيئاته، وعندئذ سلم من الفضيحة هناك يوم تبلى السرائر، يوم ينشر كتاب المرء ويكون مفتوحًا مكشوفًا بما فيه من حسنات وسيئات، لا يملك صاحبه إخفاءه ولا تجاهله(١٠) كما قال الله عن ﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ أَلزُمْنَهُ طَلَيْرَهُ وَفِي عُنْقِهِ عُونِكُونٍ لَهُ وَيُومُ ٱلْقِيكُمَةِ كِتَابًا يَلْقَلهُ مَنشُورًا ﴾ [الإسراء: ١٣]!. وطائره أي: عمله من خيرٍ أو شر(١٠).

فالله الله في الحياء!؛ فإنه إن لم يحجز الإنسان عن فعل الذنب.. فإنه يحجزه عن الاستكثار منه، والإصرار عليه، في يجتمع حياةً وإصرار، وصاحبه حينئذٍ ممن إذا مسهم طائفٌ من الشيطان تذكروا فإذا هم مبصرون.

#### رابعًا: الحب والشوق:

إن مادة هذا المنطلق قد تناثرت في أجزاء الكتاب، وتجد طرفًا ظاهرًا منها في منطلق الرجاء من هذا المطلب، وفي المطلب السادس الذي بعنوان: «تبهيت شهوات الدنيا بشهوات الدين» من المبحث الثاني، وأزيد هنا فأقول:

<sup>(</sup>١) صفوة التف<mark>اسير ل</mark>لصابوني (٢/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) التفسير المنير للزحيلي (٥ / ٣١).



ما أجمل أن تلتزم بالأمر حبًا في الله، وشوقًا إلى جنته، فتشعر بلذاذة العلاقة معه، حتى إنك لتبكي وأنت تتلو آيات الوعد والجنة كم تبكي وأنت تتلو آيات الوعيد والنار!.

عندما تتصور شابًا عقد على فتاة، ثم هو يشتاق لرؤيتها وزيارتها والجلوس معها فالعلاقة هنا أَجَلُ من أن نقول: لا يصح له أن يقطعها التزامًا بالحق الاجتهاعي عليه؛ لأنّ المقامَ مقامُ حُبِّ وودِّ وقرب، ولله المثل الأعلى؛ فالشاب الذي يحب الله تعالى يشتهي أن يجن عليه الليل للوقوف بين يديه، تجده ينام مبكرًا ليستيقظ مبكرًا ليتلذذ بطول القيام والركوع والسجود له، يفعل العبادة تقربًا لا يتربًا، إخلاصًا لا تخلصًا، لا يزال لسانه رطبًا بذكر الله، تسمع على لسانه دومًا: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم، هاتان الكلمتان قال عنها النبي عليه الصلاة والسلام: إنها «خَفِيفَتَانِ عَلَى اللسان، ثقيلتَانِ فِي الْمِيزَان، حَبِيبَتَانِ إلى المرحمن؛ ألله المحب المشتاق فيكثر منها ولو كانتا ثقيلتين على اللسان خفيفتين في الميزان؛ لأنّ المدار الأعظم عنده أنها حبيبتان إلى الرحمن!.

من تخيل الجنة، وجلسات الصالحين فيها، وتَصَوَّر أنه يتمشى مع صفوته من أصدقائه على شواطئ جنات عدن مع أبي بكر وعمر وعثمان وعلى والمقداد من أصدقائه على شواطئ جنات عدن مع أبي بكر وعمر وعثمان وعلى والمقداد في أم قصدوا زيارة نوح وإبراهيم ويوسف وأيوب، ثم تواعدوا مع النبي في سهرة يحدثهم فيها عن البَعثة وأخبارها، والغزوات وأحداثها.. طاشت عنه لذائذ الشهوات، وكسدت عنده سوقُ السيئات، لا يبغي عن نعيم الطاعات حولاً.

فكيف لو تَخَيَّلُ مشهدَ الزيارة لله رب العالمين، ينظر إلى وجه الله الكريم كما ينظر إلى القمر ليلة البدر لا يُضام في رؤيته، ﴿وُجُوهُ يُومَينِ نَاضِرَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ القيامة: ٢٢، ٣٣]!،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٦٦٨٢)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٧٠٢١).



فهل يمكن لهذه الوجوه الناضرة النيرة المُشرقة أن تُصاب بالذلة بعد ذلك؟! معاذ الله، ولهذا مَتِّع عينك بتلاوة قول الله: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواٱلْحُسَنَى وَلِيَادَةٌ وَلَا يَرَهُ وَجُوهُهُمْ وَتَرَوُلَاذِلَّةٌ أُولَيَكِكَ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّدِهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [يونس:٢٦]، أي: للذين أحسنوا الجنة، وزيادة النظر إلى وجه الله الكريم، ولا يغشى وجوههم غبارٌ أو سوادٌ، ولا هوانٌ أو صغار (۱)!.

فأي نفسية تدرك هذا ثم تقبل على سخط الله ومقته!.

ألا ما أنفع هذا المقامَ في غرس الصبر عن السيئات في قلوب المؤمنين، شوقًا إلى تلك المكارم!، يرون أنفسهم بعيني قلوبهم في جنة ربهم، ﴿وَٱلْمَلَتَهِكَمُّ يُدَّخُونَ عَلَيْهِمِّ مَكُلِّ عَلَيْهِمِّ مَكُلِّ المَاكِرَ عَلَيْهُمُ وَمُ فَعَلِّ عَمُّ عَلَيْهِمَ المَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٣، ٢٤]!!.

#### خامسًا: التعظيم:

من عظَّم الآمر رُزق تعظيمَ الأوامِر، ومن ضعف تعظيمُ الله في قلبه رأيته يتفلت منها، ويبحث عن الحيل والمخارج لها، ولهذا وعظ الله عباده بتعظيم أمره، فقال في جانب السيئات: ﴿ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ ٱللَّهِ فَهُوَحَكَيْرٌ لَّهُوعِن لَكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ ٱللَّهِ فَهُوَحَكَيْرٌ لَّهُوعِن لَكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ ٱللَّهِ فَهُوَحَكَيْرٌ لَهُوعِن لَكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ ٱللَّهِ فَهُوَحَكَيْرٌ لَهُ وَعِن لَهُ وَاللهُ فِي جانب الحسنات:

﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَا بِمِرَاللَّهِ فَإِنَّهَ امِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴾ [الحج: ٣٣].

وهذه محطةٌ رئيسةٌ في باب الوقاية والحراسة؛ فإنَّ من عظَّم أمر الله قزَّم أمر الله وتوقيره لم تذله ذنوبٌ الشهوات، ومن استحوذ على تفكيره جلال الله وتعظيمه وتوقيره لم تذله ذنوبٌ ولا سيئات، فقلبه مشغولٌ بقضية أكبر تهيمن على فكره وأحاسيسه، وليس من السهولة أن يُمرر الشيطان عليه خدعة شهوانية، ولئن سها أو أذنب لم يتجاوز الصغائر وعادَ من قريب عبر حبل التوبة العاجلة النصوح.

<sup>(</sup>١) صفوة التفاسير للصابوني (١/ ٥٤١).



وله ذا اهتم النبي على بغرس التعظيم في نفوس الصحابة وتنميته كما يغرس الفلاح بذرته في الأرض وينميها حتى تنضِج وتُعجِب الزرَّاع، فكان على يطيل الركوع جدًّا، ومبنى الركوع على التعظيم، حتى إنه ليجعله قريبًا من القيام، وأطاله مرةً بمقدار تلاوة سورة البقرة، فركوع المصلي على قدر تعظيمه لربه، فقارن بين هذه اللفتة النبوية وبين معاناة المصلي اليوم خلف كثيرٍ من الأئمة في إكمال التسبيحات الثلاث، حتى صار أداء الصلاة أشبه ما يكون بالمقاولات التي يراد إنجازها في أقصر الأوقات وبأقل التكليفات!.

ودعا وصيفة (١) له يومًا فأبطأت، فقال: «لولا نَحَافَةُ الْقَوَدِيَوْمَ الْقِيَامَةِ لأَوْجَعْتُكِ
بِهَذَا السَّوَاكِ»(١)، فإذا رأت الخادمة أنَّ أعظم الأمة قدرًا وأشرفها وأتقاها يخشى الله
ويخاف القصاص للمظلوم من الظالم حتى لو كان التعزير بالسواك يقع في قلبها
أنَّ الله عظيمٌ يستحق أن تُعَظَّمَ أوامِرُه وتُوقَّرَ شعائره.

ولهذا كان تعظيم الإنسان لربه على قدر معرفته به، فأعرف الناس به أشدهم له تعظيمًا وإجلالاً، وقد ذم الله الله من لم يعظمه حق عظمته فقال: ﴿مَالَكُولَاتَرُجُونَ لِلّهِ وَقَالَ ﴾ [نوح: ١٣] قال سعيد بن جبير: أي ما لكم لا تعظمون الله حق عظمته (٣).

إنَّ هذه الآية التي تأخذ بالألباب لكفيلةٌ أن تجعل من يسمع كلمة «حرام» مضطرب الحال، قد اهتز كيانُه وارتجت أحاسيسُهُ، كما لو مشى شخصٌ في حقل وأُخبِرَ أنَّ في طريقه ألغامًا متفجرة، لكن الواقع أنه لا ينتفع بهذا الوعظ والتذكير الا من كان لديه رصيدٌ من خشية الله، اقرأ إن شئت قول الله تعالى: ﴿سَيَذَكُرُمَن يَخْشَىٰ ﴾ [الأعلى: ١٠].

<sup>(</sup>١) أي خادمة، ويقال للخادم وصيف كذلك؛ لأنها يوصفان عند البيع. انظر: مقاييس اللغة لابن فارس (٦/ ١١٥).

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير للطبراني، رقم الحديث: (٨٨٩) وضعفه الألباني، وقال المنذري: جاء بأسانيد أحدها جيد.

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين لابن القيم (٢/ ٥٩٥).



#### ومن هنا قال ابن القيم وأحسن القول:

لو تَكَنَّنَ وقارُ الله وعظمته في قلب العبد ما تجرأ على معاصيه؛ فإنَّ تعظيمَ حرماته يحول بينه وبين الذنوب، والمتجرئ على معاصيه ما قدر ربَّهُ حقَّ قدره..

ومن بعض عقوبة هذا: أن يرفع الله على مهابته من قلوب الخلق، ويهون عليهم ويستخفون به كما هان عليه أمر الله واستخف به، فعلى قدر محبة العبد لله يحبه الناس، وعلى قدر تعظيمه لله وحرماته يُعَظّم الناس حرماته، وإلا كيف ينتهك عبد حرماتِ الله ويطمع ألا ينتهك الناس حرماته!..

أم كيف يهون عليه حق الله ولا يُهينُهُ أمام الناس!..

أم كيف يستخف بمعاصى الله ولا يستخف به الخلق!..

فمن ضيَّع دينَ الله ضيَّعَهُ الله، ومن يُهِنِ الله في الله من مكرم، ومن ذا الذي يكرم من أهانه الله، أو يُهِين من أكرمه الله(١)!!.

وإنَّ من أعظمَ الظلم والجهل أن تطلب التعظيم والتوقير من الناس وقلبك خالٍ من تعظيم الله وتوقيره (٢).

والمقصود أنَّ الإنسانَ إذا ربَّى نفسه على تعظيم الله وتعظيم أوامره أصبح هيَّابًا من جناب الله، يخاف أن يتورط باقتحام سور السيئات، وانتهاك الحُرُمَات، ولئن وقع في الذنوب عاد إلى ربِّه عن قريب، ومالاً الأرض بالاستغفار العاجل والتوبة النصوح والحسنات الماحية، وموجبات المغفرة المُكَفِّرة.

<sup>(1)</sup> الجواب الكافي لابن القيم ص (٦).

<sup>(</sup>۲) الفوائد لابن <mark>القيم</mark> ص (۱۸۷).



#### سادسًا: التذلل لله:

وبعض العلماء يستحبُّ أن يُعبِّرَ عنه بالخضوع؛ لأنَّهُ اللفظُ الواردُ في النُّصوص، والأمر واسعٌ.

وهذا المقام يقل فيه الزحام، ومن فضائله أنه يجعل صاحبه سهلَ التحرك بتحريك النصوص له، يستدير بسهولةٍ ولين بحسب تسيير الشريعة له.

ويَعْرِفُ المتقدمُ في العبادة أنه على قدر التذلل يكون التلذذ، فهذا المقام هو النكهةُ العجيبةُ التي تُجُوِّد طعمَ العبادة، فتجعل للصلاة والاستغفار والتوبة والدعاء مذاقًا آخر!.

ويظهر أنَّ طاووس التابعي أدرك هذه النكهة، فإنه قال: سمعت زين العابدين يقول في سجوده: رب عُبَيدُكَ بين يديك، فَقِيرُكَ بين يديك، سائلك بين يديك، مِسكِينك بين يديك! ثم قال: ما دعوت الله بهذا الدعاء يومًا إلا واستجاب لي!.

وأرجو منك -أيها الفاضل- أن تعيد قراءة هذا الدعاء بملاحظة جانب التذلل لله تعالى فيه، على أنَّ إجابة الدعاء منوطةٌ بأشياء منها: فقه المقال بالإضافة لحسن الحال وجودة الإقبال.

على أن العبد قد يكون صادقًا في دعائه، ويمكث فترات طويلة وهو يدعو ولا يشعر بالإجابة، ثم يأتي فضل الله إما بالاستقامة الكلية أو الأغلبية، فلا تيأس، فالفرج آت، وفضل الله واسع.

والحاجة لهذا المنطلق في باب معالجة ذنوب الشهوات عامة والنظر للحرام خاصة تكمن في أنه مهم مجدًّا في الإلحاح على الله أن يحفظك من عذاب الشهوات، وأن يجعلك تنقاد لأمر الله بالعفاف والتقى، كما وله دورٌ فعًال في حمل الإنسان على الالتزام بجرع الوقاية والعلاج كافة؛ لأنّ المسلم يتربّى به على أن يكون وقّافًا عند أمر الله، خاضعًا لأوامره، لا يعترض ولا يُكرر ولا يكابر.



ومن هنا كان الذي يربى نفسه عليه مِمَّن حَامت سحائبُ التوفيقِ فوق قلبه، وهذا ما سطَّره أبو طالب المكي في كلمةٍ مهيبةٍ أستحبُّ لك حفظَها وتكريرَها وتعميمَها، ويعلم الله كم نشرتها بين إخواني، وذكرتُهَا في دروسي، وكتبتها على حسابي في الفيس بوك ونصها:

يكرم الله عبده الموفق بفعل الطاعة من غير طلبٍ لها أو سعي إليها، ويصرفه عن المعصية مع طلبه لها، ويفتح له باب اللجأ له والذل والانكسار بين يديه! وأضداد ذلك لمن أصابه الخذلان ومسه الحرمان!.

أسأل الله جل وعلا أن يرزقني وإياك التوفيق، ويصرف عني وعنك أسباب الخذلان وعوامل التعويق.



<sup>(</sup>١) قوت القلوب لأبي طالب المكي (١/ ١١٥).



## مسائل منثورة

هذا المبحث جعلتُهُ لمسائل منثورةٍ لا يجمعُهَا بابٌ واحد، وهي من تتمات الموضوع ومُهِمَّاتِه، وعددها سبع، كل مسألة لها مطلبٌ يخصها، وإليك سردها قبل بث الكلام فيها:

- ١) التوسع في الذنوب اتكالاً على مغفرة الله ورحمته.
- ٢) يقول: عاهدت الله ألا أعصيه تلك المعصية لكني فعلت، فهاذا عليَّ؟.
  - ٣) داء العلاقات الثنائية.
  - ٤) حكم النظر للأمرد، وفقه التعامل معه.
  - ٥) إشاراتُ حمراء بخصوص الفاحشة الكبرى.
  - ٦) التربية الإعلامية للأطفال إزاء استعمال الانترنت.
- ٧) عرفت جُرَع العلاج ووسائل الوقاية ثم أقع مرة بعد مرة، فهاذا أفعل؟.

ودونك الكلام على هذه المسائل أخي الفاضل:



## © المطلب الأول التَّوسُّع في الذنوب اتكالاً على

مغفرة الله ورحمته

من المواقف المتكررة أن يأتي الشاب ينصح صديقه أو أي إنسانٍ آخر، وينكر عليه معصيته بطريقة مؤدبة، فيرد الذي نُصح ويقول: يا شيخ؛ إنَّ الله غفورٌ رحيم!!.

يا الله، ما أبردَ هذا الرد!.

أنا لا أرى فيه ندمًا ولا اعتــــذارًا ولا استجابةً للنصيحة ولا إقلاعًا عن المعصية؛ بل آنسُ فيه استهتارًا وإصــرارًا على ما هو فيه، وأمنًا من مكر الله، إذن ما رسالةُ الردِّ بهذه الكلمة الجليلة التي هي محلِّ إجماع، وهي التي ندعو بها الناس للتوبة، ونسكب بها بَرْدَ الأملِ والسَّكِينةِ والطمأنينة في قلب اليائس المحبط؟!.

### وإعانة لك على تصور المشعد:

تخيَّل أنَّ شابًا في الثانوية سبَّ أمه، وضرب أخته، وسهر ليلةً عند أصحابه دون إذنٍ من أبيه فاشتد غضب الوالد عليه، وأراد ضربه، لكن الولد هربَ من البيت، وقصد أخواله ليتشفعوا له عند أبيه أن يعود للبيت مع السلامة من العقوبة.



وجاء أخواله وكلَّمُوا الأب، لكنهم وجدوه مُصِرًّا على العقوبة، فأخذوا يذكرون له أنَّ الولد نادمٌ يعتذر، وأنه لن يعود لمثلها، وأنه مستعدُّ للقيام بكذا وكذا من أعمال البيت، وأنه يحسن الظن بك خيرًا؛ فأنت الأب الحنون الذي جرت عادته بالمسامحة والعفو.

أرى أفكارك الذهنية تتوجَّهُ إلى أنَّ هذه المعطيات ستنتهي بمسامحة الرجل ولددَه، وإعادته إلى رحاب بيته..

لكن تخيل بالله عليك لو أنَّ الولد قال لمن سيتشفع له عند أبيه: إنَّ أبي حنون، وقلبه طيب، وإني لن أعتذر، ولن أقلع عن التحكم في إخوتي، وضرب من شئت منهم، ثم إنَّهُ من حقي أن أسهرَ خارج البيت كما أريد، وهو في النهاية أبيي، وأعرف أنه حنون، ومطلوبٌ منه أن يسامحني ولو بقيت على ذلك!.

لعلك تقول في نفسك: هل هذا هو موضع الاستدلال بأنَّ الوالدَ يسامح ويعفو ويصفح؟!.

إنَّ هذا الجوابَ يُوجب تتابع المزيد من العقوبات وتكاثفها عليه، وما ذنب قلة مبالاته وعدم اكتراثه بأهون من ذنبه الأول!.

وبالعودة إلى موضوعنا فإنَّ ذلك الجوابَ لا ينطلي على عاقل، وإن تغلَّف في الفاظ ذهبيَّة؛ لما ينطوي عليه من قلة أدبِ قائلِهِ مع الله تعالى، والاستخفاف بأوامره ونواهيه، ولو محكَّنَ تعظيمُ الله في قلبه لما تجرَّأ أن ينطق به، ولبكى الدم وهو يتلو قول الله تعالى:

﴿مَّالَّكُمْ لَا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ﴾ [نوح:١٣].



ولهذا لما بلغ هذا الجواب البارد ابن القيم، وكيف يتعلل العاصي بأن الله غفورٌ رحيم، راح يقول: هو والله فوق ذلك، فالله أجلُّ وأكرمُ وأجودُ وأرحم، ولكن إنَّما يضع ذلك في محله اللائق به؛ فإنه سبحانه موصوفٌ بالحكمةِ والعزة والانتقام وشدة البطش وعقوبة من يستحق العقوبة، وإنها ينفع حسن الظن من تاب وندم وأقلع وبدل السيئة بالحسنة واستقبل بقية عمره بالخير والطاعة، فهذا حسن ظن، والأول غرور(۱۰).

وكأني بابن القيم يقول:

إنَّ هذا الجواب مقبولٌ ممن جاء نادمًا مستغفرًا تائبًا، منشغلاً بعمل الحسنات الماحية، أما رجاؤه لرحمة من لا يطيعه فإنه من الحمق والخذلان كما نقل هو ذلك عن أحد السلف(٢).

ثم إنَّ هذه الشبهة مقتضاها إبطال نصوص الوعيد، وأن الله لن يعذب أحدًا من عصاة المسلمين؛ لأنه غفورٌ رحيم! مع أنَّ النصوص جاءت تخبر بعذاب أنواع من المسلمين صراحة، منهم الذي يغل من الغنيمة، والآمر بالمعروف غير العامل به، والمغتاب، والنائم عن الصلاة، والتارك للقرآن، والزاني، وشارب الخمر، والقاتل، والمرابي، والمجاهد والعالم والمنفق عمن لم يخلص لله في ذلك، ومن أخذ شبرًا من أرض غيره بغير حق (١)، وغير ذلك عما هو مبثوثٌ في كتب السُّنَة بأسانيد صحيحة كالشمس.

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي لابن القيم ص (١٥).

<sup>(</sup>٢) الجواب الكافي لابن القيم ص (١٥).

<sup>(</sup>٣) أنظر الجواب الكافي لابن القيم ص (١٦-٢١).



ومن هنا رأى الإمام الشافعي أنَّ الأمنَ من مكر الله كبيرةٌ من الكبائر؛ لأن ذلك في الواقع استرسالٌ في المعاصي اتكالاً على عفو الله، وقال الحنفية: إنه كفرٌ كاليأس من رحمة الله؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّهُولَا يَايْنَسُمِن رَقِح الله إلَّا الْقَوْمُ الْكَفِرُونَ ﴾ [يوسف: ٨٧]، وقوله تعالى: ﴿فَلَا يَا أَمُنُ مُكُر الْعَراف: ٩٩] (١٠).

ودعنا نعد لابن القيم في جوابه عن ذلك؛ فإنه أتى بكلام ذي نفاسةٍ ما ينبغي أن يهمل، ومن ذلك قوله:

وهل حسن الظن بالله ممن هو مقيمٌ على مساخط ربه، مضيعٌ لأوامره، مُعَطِّل لحقوقه إلا من خدع النفوس وغرور الأماني!..

وقد قال أبو أُمَامَةَ: دَخَلْتُ أَنَا يَوْمًا وَعُرْوَةُ عَلَى عَائِشَةَ ﴿ فَقَالَتْ: لَوْ رَأَيْتُمَا نَبِيُّ نَبِيَّ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَ مَرْضَهَ مَرْضَهَا، وَكَانَتْ لَهُ عِنْدِي سِتَّةُ دَنَانِيرَ أُو سَبْعَة فَأَمَرَنِي نَبِيُّ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ مَا اللهِ عَنْهَا اللهُ عَنْ أَفْرَ فَهَا، فَشَعْ فَلَنِي وَجَعُ رَسُولِ اللهُ عَنْ حَتَّى عَافَاهُ الله مَّ مَا لَئِي عَنْهَا الله عَنْ أَفْرَ فَهَا، فَشَعْ فَلَنِي وَجَعُ لَ مَسُولِ الله عَنْ حَتَّى عَافَاهُ الله مَّ مَا لَئِي عَنْهَا فَقَالَ: «مَا ظَنُ نَبِي الله لَهُ الله عَنْ وَجَعَلَ وَهِي عِنْدَهُ» (٢٠)!!.. فَدَعَا بِهَا ثُمَّ فَرَقَهَا فَقَالَ: «مَا ظَنُ نَبِي اللهُ لَوْ لَقِي الله عَزَ وَجَلَ وَهِي عِنْدَهُ» (٢٠)!!..

فيا لله ما ظن أصحاب الكبائر والظلمة بالله إذا لقوا الله ومظالم العباد عندهم!، فإن كان ينفعهم قولهم: حسنًا ظنوننا بك.. لم يُعَذَّب ظالم ولا فاسق، فليصنع العبد ما شاء، وليرتكب كل ما نهاه الله عنه، ولينتهك الحرمات، وليتوسع في ذنوب الشهوات، وليقتحم سور الأعراض، وليحسن ظنه بالله، وأن النار لا تمسه، فسبحان الله ما يبلغ الغرور بالعبد(٣)!.

<sup>(</sup>۱) الوسيط لسيد طنطاوي (۱/ ١٦٥٩).

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد، رقم الحديث: (٢٤٧٣٣)، وقال الألباني: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٣) الجواب الكافي لابن القيم ص (١٤).



وعليه؛ فإنَّ حسنَ الظن بالله إن حمل على العمل فهو صحيح، وإن دعا إلى الانهاك في المعاصي فهو غرور..

وهذا ما يَدُلُّ عليه قولُ الله: ﴿وَإِنِّى لَغَفَّا أَرُّلِمَن تَابَوَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًاثُمَّ أَهْ تَدَى ﴾ [طه: ٨٦]، فذكر الله أربعة أشياء هي بمثابة الثمن للمغفرة الإلهية العظيمة.

وبعد هذه الرَّشقةِ من القذائف الإيهانية التي أطلقها ابن القيم لا بد أن يتوجه عددٌ من الأسئلةِ لهذا الذي غرَّهُ حلمُ الله حتى أقام على معصيته، وتعلَّلَ بِمَغفرةِ الله ورحمته:

ما مقدار الجرعة الإيهانية الذي يحملك على الاستيقاظ من سَكَرِ الشهوات؟.

وهل يشترط أن ينزل بالبلاد زلزالٌ مُدَمِّر أو صاعقةٌ من الساء أو مرض يشل أركانك حتى تنتبه من رقادك، وتغار على حرمات الله وتُقلع؟.

وهل تنتظر حدثًا عنيفًا مدويًا كعلامة إلهية تردعك لتتوب وتعدل مسار حياتك؟.

<sup>(1)</sup> الجواب الكافي لابن القيم ص (٢٤).



أم لا بد أن تُفقأ عيناك حتى تُجبر على العفة عن النظر للحرام، فيكون عمى البصر شرطًا لنور البصيرة؟!.

بالله عليك؛ ماذا عليك لو عدت للعفة من غير فقد للبصر، وقيام أحداث عنيفة مدوية، وكنت بذلك من الذين يأتون إلى ربهم طوعًا لا كرهًا، حبًّا فيه وشوقًا إليه، ورغبة فيما عنده، ودخولاً في عباده الصالحين، الذين ليس للشيطان عليهم سلطان، ولا له فيهم نصيب!.

### والحاصل: أنَّ الرجاءَ في مغفرةِ الله ورحمته لا بد معه من عملِ وحذر.

وإنَّ من أراد أن يعرف قيمة المغفرة فليسأل مُعتكفًا جرَّب الاعتكاف في رمضان، فإنه يستوطن بيت الله عشرة أيام متتابعة، ويتعبَّدُ لله أكثر الوقت، وتجده يدرك جيِّدًا أنَّ أعظمَ فضلٍ يخرج به هو التحصُّل على مغفرة الله ورحتِه، ويتوسل للفوز بذلك بالدعاء ليلاً ونهارًا صباحًا ومساءً على مدار الأيام العشرة في أدعية فردية وجماعية، ويطيل الصلاة والسجود وهو يلح على الله أن يغفر له.





## © المطلب الثاني

### يقول: عاهدت الله ألا أعصيه تلك المعصية لكني فعلت، فماذا عليَّ؟

#### من الأسئلة المتكررة في هذا الباب:

عاهدت الله ألا أنظرَ إلى الحرام، أو لا أستمني، أو لا أفعل ذلك الذنب، لكني على عُدت لهذا بعد ذلك، والذي جعلني أفعل ذلك أنَّهُ السبيل الذي يحملني على الإقلاع عن الذنب، وينجح في أكثر الأحيان، لكني أسقط أحيانًا، فهاذا عليّ؟.

#### أقول:

إن المداخل لحملِ النَّفسِ على فعل شيء أو تركه ثلاثة: اليمين والنذر والعهد، وأُبيِّنُ الحكم هنا في غاية الاختصار، ومن غير توسعٍ في الأقوال، فموضع بسط ذلك هو كتب الفقه المذهبي والمُقارَنَ.

أما اليمين؛ فإنه إذا حلف يمينًا ألا يعصي تلك المعصية مطلقًا، أو في فترة زمنية ما .. فهو لا يعدو أن يكون مجرد تأكيد على الترك؛ لأنَّ تركَ المعصية واجبٌ شرعًا، فإن عصى فعليه كفارة يمين على الرَّاجع؛ لأنَّ الذنبَ أصبح واجبَ الترك من جهتين: أصل التحريم واليمين، فلما نكث اليمين وجب أن يُكفِّر عنه، والكفارة هي إطعام عشرة مساكين من أوسط ما تطعمون به أهليكم، أو كسوتهم، ويمكنه أن يُخرجَ قيمة ذلك مالاً، فإن لم يستطع صام ثلاثة أيام متتابعة أو متفرقة.



وأما النذر؛ فكم لو قال: إن نظرتُ إلى الحرام، أو فعلت ذلك الذنب.. فسأصوم يومًا أو أتصدق بعشرة دراهم، فهذا من نذر الطاعة المبالغ فيه، وهو يخرجُ مخرجَ اليمين الذي يقصد به التأكيد كنذر اللجاج والغضب(١)، وهو ما يقصد به الناذر حثَّ نفسِهِ على فعل شيءٍ ما، أو منعَها من شيءٍ ما.

يقول الإمام الشربيني: وذلك أنَّ هذا النوع يشبه النذر من حيث إنه التزامُ قربةٍ لله، ويشبه اليمين من حيث المنع للنفس من مقارفة شيء، ولا سبيلَ إلى الجمع بين موجبيها، ولا إلى تعطيلها كذلك، فوجب التخيير (٣).

وخرج من حديث الوفاء بالنذر لشبهه باليمين(؛).

وأما العهد؛ فقد اختلف العلماءُ في تكييف، والذي يتوجه هو رأيُ الشافعيَّةِ من أنَّ العهدَ من كنايات اليمين، فيكون يمينًا بالنية.

فلو قال: على عَهْدُ الله لا أفعل ذلك الذنب.. فلا يُعدُّ يمينًا إلا بالنية؛ لأنه يحتمل غير اليمين احتمالاً ظاهرًا (٥)، ويُعَدُّ يمينًا بالنية، ويدل على احتساب العهد يمينًا قوله تعالى: ﴿وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ اللّهِ إِذَا عَهَدَتُمُ وَلَا تَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَلَ. بَعْدَ وَكِيدِهَا ﴾ [النحل: ٩١]؛ فسمى العهد يمينًا.

<sup>(</sup>١) شرح الصدور في بيان أحكام النذور لمحمد سليمان الفراص (٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، رقم الحديث: (٤٣٤٢).

<sup>(</sup>٣) مغني المحتاج للشربيني (٤/ ٥٥٥)، كفاية الأخيار للحصني ص (٤١٥).

<sup>(</sup>٤) حاشية عميرة (٤/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٥<mark>) نهاي</mark>ة المحتاج للر<mark>ملي (٨/ ١٧٨).</mark>



وعليه؛ فإن نوى بالعهد اليمين وخالف وعصى.. استغفر وتاب وكفَّر كفارة يمين، وإلا.. فلا، وأما إن لم يقصد عين اليمين؛ وإنها قصد المبالغة في إلزام النفس بالعفة وزجرها عن الحرام.. فإنه يخرج مخرج اليمين أيضًا، ويعامل معاملته.

وبعد هذا العرض الفقهي المختصر أُنبًه على أنَّ هذا السلوك يدل على حساسية الشاب المؤمن من الذنب، وأنه يلتمس رضوانَ الله عبر رجر النفس وحملها على الالتزام بالعفاف بمثل هذه المواثيق، لكن لا بد أن يُنتبه أنَّ هذا جزعٌ يسيرٌ من العلاج، ولا بد معه من جُرع العلاج ووسائل الوقاية والاحتراس التي اجتهدنا في تقريرها في صفحات هذا الكتاب.

وأعظ من عاهد ربه على شيء أن يستفرغ وسعه وجهده في الالتزام به؛ فإنَّ شأنَ العهد شديدٌ في عشرة مواضع من العهد شديدٌ في عشرة مواضع من كتاب الله، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَكَانَ مَسْئُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٤](١)!.

فطوبى لعبد صدق في عهده مع الله، وله البشرى عندئد بدخوله فيمن المتدحهم الله بقوله: ﴿ وَمِنَ اللَّهُ وَمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَهَدُواْ اللَّهَ عَلَيْهِ ﴾ [الأحزاب: ٢٣]!.







## داءُ العَلاقات الثُّنَائيَّة

منذ فترة وأنا أرى داء العَلاقات الثُّنائية في ازدياد، وهو داءٌ خبيث ومرضٌ عضال، يصيب أهل الصلاح والالتزام كما يصيب غيرهم، واعتناءً بهذه القضية الخطيرة أعرضها في ثلاثة أفرع:

الفرع الأول: حقيقة داء العلاقات الثنائية، وأعراض المصاب به. الفرع الثاني: أسباب الداء ومداخله. الفرع الثالث: علاجه.

#### والآه إلى التفصيل بعود الجليل:

### الفرع الأول: حقيقةُ داء العلاقات الثنائية، وأعراضُ المُصابِ به:

المقصود بالعَلاقات الثنائية تعلق شخص بآخر تعلقًا مبالغًا فيه؛ لدوافع نفسية عاطفية.

فتجد المُبتلى به يُحِبُّ صاحبَهُ حبًّا جمَّا، ويتعلق به تعلقًا قلبيًّا شديدًا، بحيث يسيطر على تفكيره، ولا يستطيع مفارقته، ولا مخالفة أمره.

وفي الغالب يكون المحبوب جميالاً أو أمرد، وسيأتي الكلام عليه، وقد يكون غير ذلك، وقد يكون المُحب هو الأمرد، والمحبوب ليس بأمرد، ومرد ذلك غالبًا أن يتوفر في المحبوب شيءٌ يفقده المُحب.



ويصل التعلق بالمحب أنه يريد تملكَ المَحبُوب، حتى لكأنه زوجته بل أشد، فيغضب إذا رآه يمشي مع غيره، ويريد منه أن يطلعه على أسراره، وكلم كان جلوسه معه على انفرادٍ وخلوةٍ كلم كان أمتع له، ويغار عليه.

ومن شدة التعلق يصبح المُحِبُّ كالصرَّاف الآلي للمحبوب، فبمجرد شعور المحب برغبة المحبوب في شيء ما فإنه يوفره له، فهو الذي يشحن له رصيد جواله، ويشترى له ملابسه، وينفق عليه حوائجه، وتكاليف نزهاته الترفيهية.

ومع مرور الوقت تنقلب العلاقة من غلو في المحبة إلى علاقة هي أشبه بعلاقة السيد بالعبد، فيصبح المُحب عبدًا للمحبوب، لا يقوى على مخالفة أمره، ولديه استعدادٌ أن يفعل المستحيل مقابل رضا المحبوب عنه، في حين لا يفعل هذا مع أمه أو زوجته، والإشكال أنَّ المحبوبَ في كثير من الأحيان يبدأ يهارس وظيفة السيد؛ فيعرض عن المحب لو خالف أوامره، وقد لا يرد عليه لو اتصل به، ويصبح المحب يستجدي المحبوب أن يرد عليه، ويتصل به عشرات المرات، وربها مئات المرات في اليوم الواحد، ويرسل له رسائل تتضمن أنه محبُّ له، ومُعذب بسبب إعراضه، ومتأسفٌ فيها لو فعل شيئًا يُغضبه، وأنه غير مستغن عنه، وأنه يتوسله أن يكف عن ذلك، حتى قال لي أحد من ابتُلي بذلك ثم عوفي منه: والله لقد توسلت إليه إلى حدِّ لو توسلت الله مثله لكنت اليوم عالمًا كبيرًا من العلهاء!.

نعم! يصبح المحب عبدًا والمحبوب سيدًا، يقود عبده كما تقاد البهيمة سواء بسواء!.

ولو أظهر المحبُّ ضجرَهُ، وشعر المحبوب أن هذا بداية التمرد عليه، وأنه سيخرج من قيد العبودية له .. فإنه يتلطف به من جديد ليعيده إلى القيد مرةً أخرى، لا سيها أنَّ العلاقة وصلت إلى درجة الاستفادة المادية منه، وقد يكون المحب صاحب موقع ما يمكنه أن ينجز بعض مصالح المحبوب.



والغالب في هذه الفترة أن تشهد العلاقة تطورًا مشينًا بالانتقال من محطةٍ لأخرى أخس منها، فتبدأ العلاقة بالإعجاب العام، ثم بالإعجاب الخاص والشعور بالتملك، ثم يصبح يشتهيه، ويلتذ بمصافحته، والنظر إلى مفاتنه، ويدخل في محطة التخيلات الخبيثة بأنه يفعل الفاحشة به، وقد تصل العلاقة في بعض الأحيان لفعل الفاحشة التي لم يَسبِق قومَ لوطٍ بها من أحدٍ من العالمين.

إذن نحن أمام مرض عضال بحق، يفسد على المحب حياته الاجتهاعية، ويُعكر له صفوه، ويُخرب له بيته، ولسنا أمام صحبة طبيعية أبدًا، وإن ادعى صاحبها غير ذلك.

وهذا المرض لا يختص بالعُزَّاب؛ بل قد يكون أحدهما أو كلاهما متزوجًا، ولا اعتبار للعمر في ذلك؛ فقد يكون الفارق العمري بينهما مدهشًا.

والعجيب أنَّ الأدوارَ قد تتبدَّل في وسط الطريق؛ فالذي يعجب بالآخر هو الأمرد، ثم يُعجب به الآخر، حتى يتعلق به، وتبدأ الحكاية.

#### الفرع الثاني: أسبابُ داء العلاقات الثنائية ومداخله:

هناك جملةٌ من الأسبابِ تُفضِي إلى هذا المرض، من أهمها ثلاثة، كلُّ واحدٍ منها يُفضى لما بعده:

الأول: أنَّ المحبوبَ يكون جميلاً أو أمرد، حسن الوجه، يجذب من رآه، فتبدأ العلاقة من الإعجاب والجال.

ومن الأشياء التي تُميِّج الإعجابَ عنده أن يكون المحبوبُ معتادًا على ارتداء الملابس الجميلة، وبعضها قد يكون فتَّانًا؛ كأن يكون البنطال ضيِّقًا والقميص قصيرًا، بالإضافة إلى طريقة حَلْقِه لِشَعْرِه، وربا كان متورطًا بالنمص، وهو أخذ شعر الحاجبين لترقيقهم والعياذ بالله.

الثاني: الصداقة العاطفية، فهي صداقة من نوع خاص، وبعض الشباب يدخل إليها من بوابة الحبب في الله، فتجده يخبر المحبوب ويرسل له دومًا بأنه يحبه في الله، ويذكر له أنّ النبي على أخبر أنّ الرجل إذا أحب أخاه فليعلمه، وهذا تشخيصٌ بارد، وهو كذبٌ في نفسه؛ لأنّ المدح تعلق بالحبّ في الله، وهذا ليس حبًّا في الله، ولا تدل القرائن عليه، ولا يزيد إيهانًا وتعلقًا بالله، وحتى لو كان لله ففيه قدرٌ كبيرٌ من هوى النفس، فيبقى كها قال الله في الخمر: فيهما إثّ مُركم من فَعْهِ ما الله والحق أنّ فيهما إثّ مُركم بن فَعْهِ ما الله القرائن عالى والحق أنّ ذلك مرضٌ شيطانيٌ محض، لكنّ صاحبَهُ غلّف هذه البعرة القذرة بثوب الحلل ذلك مرضٌ شيطانيٌ محض، لكنّ صاحبَهُ غلّف هذه البعرة القذرة بثوب الحلل الذهبية، وأقصد بذلك أنّ هذا الداء يستهدف الملتزمين وغيرهم، وما ينبغي أن تستدعى النصوص لتسويغ شرور النفس وآفاتها.

وفي هذه المرحلة تبدأ رحلةُ رسائلِ الحُبِّ والود والشوق، والعتاب عند التأخر أو الغياب، وربع عانقه كلم ارآه، على سبيل المبالغة في المحبة الصادقة المزعومة.

الثالث: الجلسات الثنائية، وهذه نتيجةٌ متوقعةٌ للصداقة التي حصلت، وقد تكون بمبرراتٍ صحيحةٍ في أول الأمر، لكنَّ دوامَهَا ليس صِحِيًّا، وذلك مِن مثل أنه يريد أن يُدَرِّسَه، أو يدرس معه، أو يهديه، أو يحل مشاكله، وتستمر العلاقة كذلك حتى ندخل طور التعلق القلبي، ويصبح كل طرف منجذبًا للآخر، وخلال أيامٍ معدودةٍ من ذلك يكون قد استحكم الداء، وبدأت المسيرة السوداء.

وقد تتقدم العلاقة في هذه المرحلة حتى تصل درجة الاشتهاء، فيصبح المحب يتلذذ بمصافحة محبوبه، وربما عبث بشعره، وأخذ يختلس النظر إلى مفاتنه، ولا يوجد أبلغ في توصيف ذلك من قوله تعالى: ﴿ يَعَلَمُ خَآبِنَ اللَّهُ عَبُنُ وَمَا تُخْفِى السَّدُورُ ﴾ [غافر: ١٩]، فهل رأيت أبلغ من هذا النص في التعبير عن العين الخائنة!.



ويمكن القول: إنَّ المراحلَ ثلاث: الأولى: إعجاب، والثانية: تعلق وحب، والثالثة: علاقةٌ هي أشبه بعلاقة سيدٍ بعبد، أو ما هو أكثر من ذلك.

#### الفرع الثالث: علاج داء العلاقات الثنائية:

باستحضار أنَّ الحقيقةَ المؤلمةَ أحسنُ من الوهم المريح أقول: إنَّ العلاجَ الوحيدَ لمرض العلاقات الثنائية هو القطع التام، والانفصال المطلق..

وإنَّ مَثَلَ الواقعِ في هذا المرض مثل الواقع في حفرةٍ من طين، وهو يرتدي أحسن الثياب، فمها حاولت تنظيفه وهو منغمسٌ فيها فلن يتطهر، لكن إذا أخرجته منها ولو كان في ذلك عناءٌ وشِدَّة، ثم أجلسته بعيدًا عنها.. فإنك بدلوين اثنين من الماء تنظفه.

وعليه؛ فلا يمكن أن يبرأ من دائه وهو متلطخٌ بأسبابه، كما لو وضعت الزيت على النار وطلبت ألا تزيد اشتعالاً على اشتعال!.

وأما الألم الناتج عن القطع الحاد؛ فإنه أهون على شِدَّتِهِ من دوام الآلام مع الحلول الجزئية، وبمثل هذا القطع نعظ أمثال المدخن، فليتحمل الوجع لأيام أو أسابيع أو أشهر على أبعد تقدير، ثم يتمتع بالعافية بقية العمر إن شاء الله.

ونظرًا لحساسية هذا الداء تواصلتُ مع أكثر من شخصيةٍ من كبار رجال التربية والصحة النفسية، وأذكر أني قلتُ لأحدهم: إنَّ العلاجَ الذي نطرحه في الساحةِ التربويَّةِ والإيهانية هو القطع التام، فها طبيعة العلاج الذي عندكم؟ قال: القطع، والقطع فقط!!.

فعجبت من هذا التوافق التام، فقلت له: ألا يوجد جلسات نفسية وحبوب يتلقاها المريض مثلاً؟ فقال: عامة ما عندنا يقوم على التوجيهات التربوية والنفسية، والإقناع بالقطع التام!.



إذن.. لا بديلَ عن قطع العلاقة قطعًا باتًّا، فلا صداقةَ ولا تواصلَ ولا رسائلَ أخوية ولا جلسات ثنائية؛ بل علاقةٌ تقتصرُ على ردِّ السَّلام وما يكون بين عامة الناس من حدود التعامل الرسمي.

وأنبه على أنَّ الشخصَ المُحبَّ قد لا يستطيع أخذ قرار القطع بنفسه، فينبغي أن يُوجدَ من يقف معه في هذه المرحلة الحساسة ويعينه في ذلك، من مِثْلِ شيخ أو محفظٍ أو صديقٍ أو مُربِّ، أو شخصٍ له تأثير عليه، وعلى المُحب المبتلى أن يتحمّل زجر هؤلاء بهذا الخصوص، ولا يتهرب منهم، حتى يخرج معافى بسلام إن شاء الله.

## فالنتيجة في ذلك واضحةٌ جدًّا؛ سيستمر حبل الجحيم في صورة النعيم حتى

يحصل القطع الذي فرَّ منه اضطرارًا لا اختيارًا، نعم، سيصل المُحِبُّ إلى درجةٍ من بُغضِ المحبوبِ لا يعلم أنه أبغض أحدًا في حياته مثلَه، حتى إنَّ حُضورَ صورتِهِ في ذهنه لكفيلٌ أن يُدخِلَ النَّكدَ عليه!..

ومن الأفكار التي تُسَيطِرُ على المُحِبِّ بعد القطع الاضطراري: فلان هو الذي كان سببًا في اختلال أحوال بيتي، وتعكير صفو نفسي، وتدميري اجتماعيًا، وجعلي مادةً تُلاك على الألسنة، فلان الذي كان يستغلني ماديًّا لمصالحه، وكل ما أنا فيه من العذابِ إنها هو بسببه، وغير ذلك من الأفكار التي يستبعد معها أن يقبل المُحِبُّ أن يجلس في مجلس يحضره المحبوب أصلاً!.

## وإعانةً على تحصيلِ القطع الاختياريِّ أعظُ المبتلى بأربع نصائح:

الأولى: الصبر على ذلك، فعلاج الشهوات واللذائذ مبناه على الصبر، ومن ترك شيئًا لله عوضه الله خيرًا منه، وياب الصبر إذا انضم للعلم المفضى لليقين.. فإنَّه يأخذ بصاحبه إلى سبيل الإمامة في الدين، كما يقول ربنا سبحانه: ﴿وَجَعَلْنَامِنْهُمْ أُبِمَّةُ يَهْ دُونَ بِأُمْرِ نَالُمَّا صَبَرُواْ وَكَانُواْ بِعَايَدِتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ [السجدة: ٢٤]، فلا تستبدل الذي



هو أدنى بالذي هو خير.

الثانية: الحياء من الله تعالى، فهذه الجرعة التي تقررت في الكتاب تعاتب المتاب بالعلم تعاتب المتورط بهذا الداء: كيف تُعلق قلبك بغير الله؟! إذ لو اشتغل القلب بالعلم بالله وبنصرة دينه وبالعلم النافع والعمل الصالح ما اتسع لمثل هذه التفاهات.

الثالثة: لا بد من شغل النفس بها هو خير، وذلك أنك إذا قطعت محبوبك فلربها يبقى حاضرًا في الذهن، وعند ذلك يستوجب أن تملأ وقتك بالأعهال النافعة، ويمكن أن تجعلها من جنس الأشياء المرغوبة لديك؛ من علم أو عمل أو مهنةٍ أو جهاد، بحيث لا تجد فراغًا للتفكير بصاحبك إلا قليلاً، وسيزول بذلك من نفسك شيئًا فشيئًا.

ومثال ذلك: أنك لو أتيت بكأسٍ فيه ماء، وأردت أن تملأه بالشاي، فلا سبيل لك إلا إذا فرَّغته من الماء أولاً ولو رحت تصب الشاي مع وجود الماء فإنَّ الماء سيفيض خارجًا، ويبدأ لونُ الماء يصطبغ بلون الشاي، فإذا واصلت ذلك خرج الماء كله، وأصبح الكأس شايًا كله..

وكذلك هنا؛ فقلبك مليء بعد القطع بصاحبك، والأولى أن تملأه بها هو نافع بدلاً عنه، فإن شق عليك وزاحمتك صورته راكمت الأعمال الفاضلة على نفسك، ومع دوامك عليها فإنه يخرج من قلبك يومًا بعد يوم، حتى لا يبقى منه شيء، فاصبر على ذلك، وتذكر دومًا أن الله يوفي الصابرين أجرهم بغير حساب.

الرابعة: وهذه أهمها، وقد أخَّرتها لقوة تأثيرها، وهي أن يلقي نفسه بين يدي رجلٍ صالح، يحسن أن يتفهم حالته ومشكلته، ويتابع معه، ويستجيب له، وينزجر بكلامه، فهذا له دورٌ قويٌّ في سُرعَةِ الشفاءِ بإذن الله تعالى.



# المطلب الرابع

## حكمُ النَّظَرِ للأمرَدِ، وفقهُ التعامل معه

سَبقَ فِي المطلبِ الفائتِ أنَّ العلاقة مع الأمرد سببٌ مهمٌّ في الإصابة بداءِ العلاقات الثنائية، لكنَّ قضية الأمردِ متشعبةٌ تَهُمُّ المصابَ بتلك العلاقات وغيرَه، فوجب عدمُ التهيبِ من طرحها كما هو منهج بعض الأفاضل، لا سيما وأنها قضية قُتِلَت بحثًا عند المتقدمين، وكلامهم بخصوصها واضحٌ جدًّا، والحاجة إليها اليوم ماسَّةٌ جدًّا.

وأعرض هذه المسألة في ثلاثةِ أفرع: الأول: حكم النظر إلى الأمرد، والثاني: فقه التعامل معه، والثالث: فقه تعامل الأمرد مع غيره، وإليك تبيان ذلك:

#### الفرع الأول: حكم النظر إلى الأمرد:

لابد أن يُعلم أولاً أنَّ الأمرد هو الشاب الذي لم تنبت له لحية، وضابطه: أن يكون جميلاً بحسب طبع الناظر ولو كان أسود البشرة؛ لأنَّ الحُسن يختلف باختلاف الطباع، أما إذا لم يكن جميلاً فقد نص الحنفية والشافعية على أنه يأخذ حكم غيره من الرجال(١).

#### إذا تقرر هذا فاعلم أنَّ النظرَ إلى المردان ثلاثة أقسام:

<sup>(</sup>١) حاشية ابن عابدين (١/ ٤٠٧)، مغني المحتاج للشربيني (٣/ ١٣٠)، الموسوعة الفقهية الكويتية (٣/ ١٣٠).



أحدها: ما تقترن به الشهوة، فهذا محرمٌ باتفاق العلماء، ولا يختصُّ هذا بالأمرد؛ بل النظر إلى الملتحي وإلى النساء المحارم بالشهوة حرامٌ قطعًا كذلك(١).

والنظر بشهوة حرامٌ سواء كانت الشهوة تمتعًا بالنظر، أو نظرًا بشهوة الوطء(٢).

وضابط الشهوة: أن يتأثر بجهال صورة الأمرد؛ بحيث يرى من نفسه الفرقَ بينه وبين الملتحي، فهذا لا يحل له النظر، وإن نَظَرَ والحَالةُ هذه كان آثمًا(٣).

قال الغزالي: فإن قلت: كل ذي حِسِّ يدرك التفرقة بين الجميل والقبيح لا محالة!.. فأقول: لست أعني تفرقة العين فقط، فهذا كالتفريق بين شجرة عليها أزهارها وشجرة تساقطت أوراقها، فالإنسان يميل إلى إحداهما بعينه وطبعه، ولكن ميلاً خاليًا عن الشهوة، ولأجل ذلك لا يشتهي ملامسة الأزهار ولا تقبيلها، ولكن المقصود أن توجد تفرقة بين الوجه الجميل والنبات الحسن، فالنظر يكون عندئذ نظر شهوة، وهو حرام، وهذا مما يتهاون به الناس، ويجرهم إلى المعاطب وهم لا يشعرون، ولهذا قال بعضُ التابعين: ما أنا بأخوف من السبع الضاري على الشاب العابد من غلام أمرد يجلس إليه (٤).

وهذا الذي دفع ابن القيم أن يقول: فإنَّ إطلاقَ النظر إليهم هو السمُّ الناقع والداءُ العضال، ولهذا كان إبراهيم النخعي وسفيان الثوري وغيرهما من السلف ينهون عن مجالسة المردان(٥).

<sup>(</sup>۱) حاشية ابن عابدين (۱/ ٤٠٧)، مواهب الجليل شرح مختصر خليل للحطاب الرعيني (۱/ ۲۲-۲۳)، مغنى المحتاج للشربيني (۱/ ۱۳۰).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي لابن تيمية (١٥/ ٤١٧).

<sup>(</sup>٣) مغنى المحتاج للشربيني (٣/ ١٣٠-١٣١)، نهاية المحتاج للرملي (٦/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين للغزالي (٣/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٥) روضة المحبين لابن القيم ص (١٠٤).



الثاني: ما يُجزم أنه لا شهوة معه، ولا خوف فتنة به، فقد اختلف العلماء فيه على قولين:

الأول: لا يحرم، وهذا قول جمهور العلماء(١)، فالناظر هنا لا يفرق بين وجه الأمرد وغيره، ولا يخطر بقلبه شيءٌ من الشهوة؛ لأنه لم يعتد ذلك، وهو سليم القلب من ذلك، أشبه بغير أولي الإربة من الرجال أو الطفل الذين لم يظهروا على عورات النساء.

الثاني: يحرم، وهو مذهب الشافعية، قال النووي: النظر إلى الأمرد الحسن من غير حاجة حرام، سواء كان بشهوة أو لا، وسواء أمن الفتنة أو لا؛ لأنه في معنى المرأة، بل ربها تَسَهَّلَ من طرق الشر في حقِّهِ ما لا يتسهل في حق المرأة، فكان تحريمه أولى، وجاز النظرُ في حالِ البيع والشراء والأخذ والإعطاء والتطبب والتعليم ونحوها بمقدار الحاجة للضرورة (٢).

وقال الشربيني: ويحرم النظر للأمرد وإن أمن الفتنة؛ لأنه مظنة الفتنة؛ بل هو أعظم إثبًا من النظر للمرأة الأجنبية؛ لأنه لا يحل بحال، ومتى حرم النظر حرم لمسه؛ لأنه أبلغ من النظر في اللذة وإثارة الشهوة، وعلى ذلك فتحرم مصافحته ومعانقته والخلوة به (٣).

<sup>(</sup>۱) حاشية ابن عابدين (۱/ ۲۰۷)، الإنصاف للمرداوي (۸ / ۲۳)، منح الجليل شرح مختصر خليل لعليش (۲/ ۳۰۲)، فقه العبادات على المذهب المالكي للحاجة درية العيطي ص (۱۶۳)، مجموع الفتاوي لابن تيمية (۱۸/۱۵)، الموسوعة الفقهية الكويتية (۱/ ۲۵۲ – ۲۵۳).

<sup>(</sup>٢) التبيان في آداب حملة القرآن للنووي ص (٦٩)، المجموع للنووي (٨/ ٤٧)، نهاية المحتاج للرملي (٦/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٣) مغني المحتاج للشربيني (٣/ ١٣٥،١٣٢) ١٣١، المجموع للنووي (٤/ ٦٣٨،٦٣٥).



وقد انتصر للقول الأول أكثر من شخصيةٍ شافعيَّةٍ، منهم الغرالي (١) والسبكي والبلقيني، ونكتفي هنا بإيراد قول السبكي

إيجازًا، فإنه قال: من الصعب إيجاب غض البصر عنهم مطلقًا، وإنها ذلك عند توقع الفتنة فقط، ويرد الأمر به أحوالُ الناس ومخالطتهم من عصر الصحابة إلى الآن، إذ لم يؤمروا بغض البصر عنهم في كل حالٍ كالنساء (٢)..

وهذا الذي يترجح؛ لأنَّ الأصلَ حلُّ النظرِ إلى الرجال إلا عند الشهوة أو احتمال الفتنة، وهذان الأمرانِ مُنتفيانِ هنا، ولِما في الأمر به في حق الأمرد من الحرج والتضييق، لا سيما وأن الصبيان جيلٌ عرمرم، والله أعلم.

الثالث: النظر إلى الأمرد بغير شهوة، لكن مع خوف ثورانها، وهذا فيه ثلاثة أوجه عند العلماء أيضًا:

الأول: يجوز ذلك؛ لأنَّ الأصلَ عدمُ ثوران الشهوة.

والثاني: يكره ذلك؛ احتياطًا للدين، واستبراءً للعِرض.

والثالث: لا يجوز؛ لأنه مظنة وقوع الفتنة، واعتمد هذا القول ابن تيمية، واحتج له بأنَّ الأصلَ أنَّ كلَّ ما كان سببًا للفتنة أنه لا يجوز (٣).

والذي يترجع للباحث هو التفصيل؛ فإن كان الرجل من أهل الصلاح، وبمن تُومَنُ عليه الفتنة فيجوز له النظر، أما إن ضَعُفَ صلاحُهُ، وكان ممن تُخشى عليه الفتنة، بحيث لو نظر فقد يتفاعل مع هذا النظر، وتتردد عليه الخواطرُ الخبيثة، وربا فكّر في نَسْج علاقة معه، وتوغل في هذا السبيل.. فهذا لا يجوز له النظر؛ لأنه مظنةٌ لوقوعه في الفتنة، والمظنة تُنزل منزلة المئنة واليقين في الفروع الفقهية..

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين للغزالي (٢/ ٤٧<mark>).</mark>

<sup>(</sup>٢) مغنى المحتاج للشربيني (٣/ ١٣١).

<sup>(</sup>٣) **الإ**نصاف للمرداوي (٨/ ٢٤)، مجموع الفتاوي لابن تيمية (١٥/ ٤١٧ - ٤١٩<mark>).</mark>



وفي هذا حسمٌ لمادة الشَّرِّ التي يمكن أن تُوصِل إلى التعلق القلبي الذي يتكون بسببه مرضُ العلاقات الثنائية، أو تُفضي للإصابة بداء العشق للمردان، والذي نفَّر منه ابن القيم بكلام زاجرٍ حاد؛ إذ قال:

من أنواع العشق ما هو مقت عند الله، وبُعدٌ من رحمته، وهو أضرُّ شيء على العبد في دينه ودنياه؛ وهو عشقُ المُردان في البُّي به إلا من سقط من عين الله، وطُرِدَ عن بابه، وأُبُعِدَ قلبُه عنه، وهو من أعظم الحُجُبِ القاطعة عن الله كيا قال بعض السلف: إذا سقط العبدُ من عين الله ابتلاه بمحبة المردان، وهذه المحبة هي التي جلبت على قوم لوط ما جلبت، وما أثنوا إلا من هذا العشق، كيا قال الله تعالى عنهم: ﴿ لَعَمْرُكُ إِنَّهُمْ لَيْ سَكَرْتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الحجر: ٢٧]..

ودواء هذا الداء الرَّدِي هو الاستعانةُ بمقلب القلوب، وصدق اللجوء إليه، والاشتغال بذكره، والتعويض بحبه وقربه، والتفكر بالألم الذي يعقبه هذا العشق، واللذة التي تفوته به (۱).

والخُلاصَة: إن النظر للأمرد بشهوة حرامٌ بإجماع العلماء، والنظر إليه بغير شهوة، وعند أمن الفتنة جائز، أما النظر عند انتفاء الشهوة لكن مع احتمال ثوران الشهوة فيجوز في حق الرجل الصالح الذي تؤمن عليه الفتنة، ولا يجوز في حق من ضَعُفَ إيهانه وصلاحُه، ممن لا تُؤمَنُ عليه الفتنة.

#### الفرع الثاني: فقه التعامل مع الأمرد:

يمكن ردُّ أحوالِ النَّاسِ في التَّعَاملِ مع الأمرد إلى ثلاثِ حالات: الأولى: أصل العلاقة الاجتهاعية الطبيعية، والثانية: التعلق القلبي به، والثالثة: عشقه.

أما بخصوص الحالة الأولى فأقول: لا ينبغي المبالغة في تجنب الأمرد، فهذا

<sup>(1)</sup> الجواب الكافي لابن القيم <mark>ص (١٧٣-١٧٤).</mark>



يؤذيه في نفسيته، ومجرد أنَّ الشاب يكون جميلاً فهذا لا يمنع من صداقته، والانتفاع من التزامه وخُلُقِه وعلمه، ما دام لا يلتذ بالنظر إليه، ولا يشعر نحوه بميلٍ خاصًّ غير الميل الاجتماعي الفطري الذي يكون بين سائر الناس (۱).

وفي نفس الوقت لا يتبسَّطُ الإنسانُ في التعامل معه خشية الفتنة، وتكون العلاقة قائمةً على الجدية، أما حيث خُشيت الفتنة فيتجنبه إلا من معاملته بقدر الحاجة، ويجتهد في حفظ قلبه وجوارحه (٢).

والحالة الثانية: من لديه تعلقٌ قلبيٌّ به، فهذا يمنع نفسَهُ من النظر، ويقطع علاقته به قطعًا باتًّا، ولا علاج إلا ذلك كما مرَّ في المطلب الفائت، وإذا حرم النظر حرم ما فوقه بطريق الأولى، من نحو لمُسِهِ وتقبيلِه ومعانقته (٣).

وقد ذكر ابن الحاج المالكي أنَّ جريمة اللوطية ثلاث مراتب: أولها: التمتع بالنظر المحرم، والثانية: اللمس والمعانقة، والثالثة: الفاحشة الكبرى والعياذ بالله (٤٠).

والحالة النَّالثة: من لديه عشقٌ له، وهذا لا بد فيه من القطع، وأما علاجه فقد فصَّل فيه ابن القيم ه في كتابيه: الداء والدواء وروضة المحبين، فينظر فيها من احتاجه.

#### الفرع الثالث: فقه تعامل الأمرد مع غيره:

لا بد أن يَعلمَ الأمردُ ابتداءً أنه يمر بمرحلةٍ طبيعية، وإن كانت قاسية، وهي مُؤَقَّتَة، وهذه التشريعات التي تتضمن بعض القيود في بعض الحالات إنها هي حماية له، وهماية لغيره من التضرر في الدين.

<sup>(</sup>١) فتاوى الشبكة الإسلامية، رقم الفتوى: (٠٤٥٥).

<sup>(</sup>٢) الموسوعة الفقهية الكويتية (٦/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي لابن تيمية (١١/ ٥٤٣).

<sup>(</sup>٤<mark>) المد</mark>خل لابن الح<mark>اج (٢/ ٨-٩).</mark>



ثم ينبغي أن يحمد الله تعالى على نعمة الجال، لا أن يتبرمَ منها، فربنا جل وعلا هو من أكرمه بهذا الشكل، وليس هذا من تصرفه، وليس له من الأمر شيء، والله تعالى ذو الحكمة البالغة في قدره وأمره، ولهذا عليه أن يطمئن، وألا يشعر بالذب.

وأما ما يتعلق بالناس، والتقييد الوارد في حق بعضهم؛ فهذا في دائرة تكليفهم هم لا في دائرة تكليفهم هم لا في دائرة تكليفه هو، وهذا ما يصلحهم هم، وعليه أن يصبر على لأواء هذه المرحلة.

ثم ينبغي أن يدرك أنَّ الناسَ ليسوا على درجةٍ واحدةٍ من الصلاح، حتى في الدوائر الملتزمة، فبعض الناس قد يكون مريضًا بداء التعلق القلبي أو الافتتان بالمردان فلا يعينه على ذلك، ولهذا لا يلبس ثيابًا فاتنة، ولا يتكلم بالكلام اللين، ولا يخرج للأماكن التي فيها الفتنة إلا بقدر الحاجة (١)، وليتفهم أنَّ بعضَ الناس لا يصلحه إلا أن يصرف بصره..

وعليه أن ينتبه أنَّ هذا لا يتعلق به فقط؛ فقد نص العلماءُ أنَّ النظرَ بشهوةٍ لأي إنسان كان، ذكرًا أو أنثى، له لحيةٌ أو لا، من المحارم أو لا. لا يحوز (٢)، ثم إننا نزجر كل شاب أن يلبس الثياب الفاتنة، أو يتكلم بالكلام اللين، أو يقصد أماكن الفتنة، لكننا نؤكد هنا على مثل هذه التوجيهات احتياطًا في الدين، بل نقول: لا يليق بأمةٍ شاهدةٍ على الناس أنيط بها إظهار هذا الدين على الدين كله دعوة وجهادًا وهي ترجو جنةً عرضها الساوات والأرض أن يكون شبابها على هذه الشاكلة من التأنث أو التخنث!

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتا<mark>وي لابن تيمية (۱۵/۱۵).</mark>

<sup>(</sup>۲) مغنى المحتاج للشربيني (۳/ ۱۳۰).



وأما عن منهج التعامل؛ فينبغي ألا يكون لينًا بحيث يرد بردود ناعمة، كم لا يكون صداميًّا يرد بردود غليظة، وإنم يعتمد

المنهج الوسط في ذلك، القائم على الجدية والرجولة، وبهذا لا يكون عرضة للاستغلال، ولا ينجر للتعامل مع ضعفاء الصلاح، ولا يتفاعل مع من يفاتحه في مثل هذه الموضوعات، بل يقطع الطريق عليهم؛ رحمة به وبهم.

ولو وقع تحرش به فليس مسئولاً عنه، ولو نظر إليه بعض الضعفاء نظرات خائنة فالمشكلة في الناظر لا في المنظور.

وهناك نقطةٌ مهمةٌ جدًّا؛ وهي أنه لا يستغل انجذاب الناس إليه في إنجاز مصالحه وتلبية رغباته؛ بل ينبغي أن يزهد فيها بأيدي الناس، وهذه النصيحة تقال للعامة لكنها تتأكد في حقه خاصة.

والله الموفق، وهو المستعان، وعليه التكلان.





## © المطلب الخامس المطلب الخامس

## إشاراتٌ حمراء بخصوص الفاحشة الكبرى

#### وأعني بها الزنا وكذلك اللواط.

والكلامُ في خُصُوصِ الفاحشةِ كلامٌ في دائرة الخطر، ولذا لا تُناسب اللغةُ الوعظيَّةُ الهادئة هنا، بل الحال كحالك فيها لو رأيت شابًا يمشي في الطريق، ولم يلتزم الرَّصيف، ورأيت سيارةً مفرطة في السرعة تقترب منه، فإنك تنتزعه من الطريق ولو اضطرب أو تألًم، ولا تعد ذلك إلا بردًا وسلامًا عليه.

ومن هنا نرى في النصوص الشرعية التي ثُحرِّمُ الفواحشَ زجرًا يملأ القلب رعبًا، يُصنف في منطلق الخوف المزعج الذي تقدم الكلام عليه في منطلقات العبد مع الرب.

وتماشيًا مع السياسة الشرعيَّةِ في ذلك أُثبت هنا عددًا من النصوص الزاجرة، لكن بين يدي ذلك أمهد بكلمةٍ واضحةِ المعالم في ظل أجواء الموضوع الذي نُعَالجه، فأقول:

اعلم أنَّ الشهوة لاحدَّ لها تنتهي إليه، وكلها زاد الناس من الفجور طلبوا مزيدًا من وسائل الإثارة، وفي العقود الماضية كان الناس لا يعرفون هذا المقدار من التعري، ولم يكن هناك تلفازٌ أو انترنت يعرض الفُحش والخنا، فكان الشاب إذا تزوج فأي تخفف من الثياب يثير شهوته، ولهذا يجد هناءه مع أهله..

ثم إنَّ انتشارَ ثقافة التعفف والمجتمعات المُحَافِظة تجعل الشاب يتوجس من



التواصل مع الفتيات، فإذا تزوج كان في غاية الإقبال على أهله، فيكون قد قصد السبيل الصحيح لقضاء شهوته، وهذا يضاعف عليه النعمة والاستقرار النفسي والاجتماعي.

ومع التقدم التكنولوجي الذي سهّل الاطلاع على العورات، وبأشكال فاضحة أصبح الإنسان يطلب شيئًا زائدًا على ذلك؛ كنتيجة طبيعية لعدم تعففه بغض البصر، وأضحت المادة الفاسدة المُقدَّمة تتعمد فتح آفاق من الحرام ما خطرت ببال الأولين، وأصبحنا نسمع بكتلة من المصطلحات الجديدة من مثل المهيجات الجنسية ومؤخرات القذف والمحاكاة الشهوانية لأولئك المجرمين، وبدأت بعض الأدواء السرطانية تظهر على الساحة ولو على قِلَّة من مثل اللواط والمِثْلِيَّة وإتيان الرجل أهله في الدبر وزنا المحارم والخيانة الزوجية.

والحق أنَّ من سلك هذا المسلك من النذالة والتعاسة والذلة والانتكاسة يحتاج أن تلطمه لطمةً قويةً عنيفةً تقول له فيها: أين تتجه؟ هل فقدت عقلك؟ أم أن الشهوات تعمي وتُصِمّ؟ هل يرضيك أن تسقط في الوحل، وتلطخ نفسك بالقاذورات المُلَقَّبَةِ اليوم بالرومانسيات ثم تريد الخلاص من ذلك الوحل بكلمة؟!

أصارحك القول: إنك لا بدأن تتعب في ذات الله، وتقرر قرارًا جريئًا لا يستقر لك دونه قرار حتى تنقذ نفسك من هذا الرصيد الذي يتكون لك من النار وأنت ساهٍ غافل.

ويكفي أن تستحضر أنَّ العفَّة من جُملةِ المروءات، والمروءة لها تكاليف، والعفة عن الفواحش - ولو تورط الإنسان فيها يومًا - أمرٌ مقدورٌ عليه لا معجوزٌ عنه، ألا ترى أنَّ نهي الله عن الفواحش يحمل في نفسه دليلاً واضحًا أنَّ الشفاء من أدوائها ممكن؟! فإنه سبحانه لا يكلف نفسًا إلا وسعها، وما تشريع حد الزنا وعقوبة اللواط إلا دليلٌ على إمكان الترك لذلك الشر تمامًا.



وإن من لم ينزجر بالنصوص اليوم سينزجر في العذاب غدًا، فإنَّ عا خُلِقَت النار الإذابة القلوب القاسية.

وما أجملَ أن ينقاد الإنسان لأمر الله، ويوجه الشهوة في موضعها الحقيقي!.

والله لا أحسن ولا أمتع ولا أنفع من مج اراة الفطرة والامتثال للوحي! فتجده طيبًا طاهرًا نظيفًا عفيفًا، لا ينظر للحرام، ولا يعرف المُهيِّجات، ولا تضييع الأموال والأوقات، ولا التفريط بالمروءة والأخلاق، ولا يقتحم سور العفاف، ولا يقع في دنس الفواحش والشهوات، ولو خيَّرته بين لذائذ الطهارة والعفاف وبين خبائث الزيغ والفساد والفواحش ولو أتيحت له.. لاتهمك في عقلك، ونطق من فوره: معاذ الله؛ إنه ربي أحسن مثواي!.

وصدق ابن القيم وربي لَّا قال في كلمةٍ تشتم فيها عبَّقَ فتح الله عليه:

لو علم الفاجر ما في العفاف من اللذة والسرور، وانشراح الصدر وطيب العيش لرأى أنَّ الذي فاته من اللذة أضعافُ أضعاف ما حصل له، فضلاً عن ربح العاقبة، والفوز بثواب الله وكرامته(١٠)!.

أمًّا أن يقتحم الإنسان سُورَ العفاف، وينتهك الحرمات، فينظر للحرام، ويقضي لياليه متنقلاً من مقطع لآخر، ثم يتوغل في دروب الإثم، فيتواصل مع الفتيات، ويحادث ويراسل، إلى أن التقى ولمس وقبَّل، وربها دنس الفراش، واقترف الفاحشة الكبرى، من مثل اللواط، أو الإتيان في الدبر، أو الزنا، وإشاعة الفاحشة في الذين آمنوا، وتشوش بذلك ما بينه وبين الله.. فهذا -والله- هو التدمير الحقيقي للنفس والنفسية والأسرة والحياة الزوجية والاجتهاعية، وهو التعاسة في الدنيا والخسران في الآخرة!.

<sup>(</sup>١) روضة المحبي<del>ن ص</del> (٣٦١–٣<mark>٦٢</mark>).



فانظر -بالله عليك- إلى عظمة الشريعة للّما حرمت عليك الخطوة الأولى، وهي إطلاق البصر، في نصِّ قرآنيٍّ مختوم بوعيد يستقر في النفوس بأبلغ بيان وأجود تعبير: ﴿قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ فِنْ أَبْصَد هِرُويَكُفَظُواْ فُرُوجَهُمْ وَالنفوس بأبلغ بيان وأجود تعبير: ﴿قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ فِنْ أَبْصَد هِرُويَكُفَظُواْ فُرُوجَهُمْ وَالنفور: ٣٠]! فمن استجاب استراح من كامل السلسلة الطويلة الآثمة، وسعد في الدنيا والآخرة!.

والآن أعير القلم البن القيم ليُنذِر ويُحذِّر ويُودَ من النصوص الزاجرة ما تحصل به التربية، وتُغرس به العفة، وذلك في كتابه الذي خصص أكثره لمثل هذه الأدواء، وهو «روضة المحبين ونزهة المشتاقين»، فننتقي منه جُملاً متفرقة ننظمها بتصرفٍ في عقدٍ واحد، وقد نزيد جملاً يسيرة نعزوها الأصحابها، فإنه قال:

حقيقٌ بكلِّ عاقلِ أن لا يسلك سبيلاً حتى يعلم سلامتها وآفاتها، وسبيل الزنا واللواط فيها هلاك الأولين والآخرين، ويفضيان بصاحبها إلى أقبح الغايات، ولهذا جعل الله سبيل الزنا شر سبيل فقال: ﴿وَلَا تَقَرَّبُوا ٱلزِّنَى إِنَّهُ وكَانَ فَنَحِشَةً وَسَاءً سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٣٧]، فإذا كانت هذه سبيل الزنا فكيف بسبيل جريمة اللواط التي تعدل الفعلة منه في الإثم والعقوبة أضعافها وأضعاف أضعافها من الزنا(١٠٠)!.

فأما سبيل الزنا فهو أسوأ سبيل، ومستقر أرواح الزناة في البرزخ في تنور من نارٍ، يأتيهم لهبها من تحتهم، فإذا أتاهم اللهب ضجوا وارتفعوا، ثم يعودون إلى موضعهم، فهم هكذا إلى يوم القيامة، كما جاء في الحديث الطويل عند البخاري(٢٠).

وفي صحيح ابن خزيمة أنَّ النبيَّ ﷺ مر بقوم أَشَدِّ شَيْءٍ انْتِفَاخًا، وَأَنْتَنِهِ رِيحًا، كَأَنَّ رِيحًا، كَأنَّ رِيحًا، كَأنَّ رِيحًا، كَأنَّ رِيحَهم المَراحِيض، فقال: مَنْ هَؤُلاءِ؟ قَالَ: هَؤُلاءِ الزَّانُونَ وَالـزَّوَانِي (٣)!.

<sup>(</sup>١) روضة المحبين ص (٣٥٢).

<sup>(</sup>٢) انظر صحيح البخاري، حديث رقم: (١٣٨٦).

<sup>(</sup>٣<mark>) ص</mark>حيح ابن خزي<mark>مة، ر</mark>قم الحد<mark>يث:</mark> (١٩٨٦). <mark>صح</mark>حه الألباني.



وعند مسلم في صحيحه عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَذَابٌ الله عَذَابٌ الله عَذَابٌ وَمَلِكٌ كَذَابٌ، وَعَائِلٌ مُسْتَكْبُ اللهُ عَنْ الله عَذَابُ . وَعَائِلٌ مُسْتَكْبُ الله عَنْ أَلْهُ عَنْ الله عَنْ ال

ويكفي في قبح الزنا أنَّ الله سبحانه -مع كمال رحمته- شرع فيه أفحش القتلات وأصعبها وأفضحها (٢)؛ وأمر أن يشهد عباده المؤمنون تعذيبَ فاعله (٢)!.

ثم إنَّ الزنا يجمع خلال الشر، من قلة الدين، وفساد المروءة، وقلة الغيرة والحياء، وخيانة العهد، فلا تجد زانيًا معه وفاء بعهد ولا صدق في حديث، ولا محافظة على صديق (٤٠).

وعقوبات الزاني المعنوية أكثر من أن تُعد، ومنها: ضيق صدره وحرجه؛ معاملةً بنقيض قصده؛ فإنَّ ما عند الله لا ينال إلا بطاعته، ولم يجعل الله معصيته سببًا إلى خيرٍ قط..

وكذلك الوحشة التي تعلو وجهه، حتى إنَّ من جالسه استوحش، وكذلك قلة الهيبة التي تُنزَعُ من صدورِ أهله وأصحابه وغيرهم له، وهو أحقرُ شيءٍ في نفوسهم وعيونهم، بخلاف العفيف..

ومن أشدها كذلك أنَّ الناسَ ينظرون إليه بعين الخيانة، ولا يأمنه أحدُّ على عرضه، ولا على ولده (٥)، فأي أرض خربة موحلة موحشة يلقي الزاني نفسه فيها بعد كل ذلك!!.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، رقم الحديث: (٣٠٩). ومعنى عائل: فقير.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى رجم المحصَن، وهو المتزوج أو من سبق له الزواج.

<sup>(</sup>٣) روضة المحبين ص (٣٥٩).

<sup>(</sup>٤) روضة المحبين ص (٣٦٠).

<sup>(</sup>٥) روضة المحبي<del>ن ص</del> (٣٦١–٣٦٢).



وأما سبيل اللوطية فتلك سبيل الهالكين، المفضية بسالكها إلى منازل المعذبين الذين جمع الله عليهم من أنواع العقوبات ما لم يجمعه على أمةٍ من الأمم، لا من تأخر عنهم ولا من تقدم، وجعل ديارهم وآثارهم عبرةً للمعتبرين وموعظةً للمتقين.

وقد ورد أنَّ خالد بن الوليد الله كتب إلى أبي بكر الصديق أنه وجد في بعض ضواحي العرب رجلاً يُنكح كما تنكح المرأة، فجمع أبو بكر الذلك ناسًا من أصحاب رسول الله في فاستشارهم، فكان علي أشدهم قولاً فيه فقال: إنَّ هذا لم يعمل به أمة من الأمم إلا أمة واحدة، فصنع الله بهم ما قد علمتم، أرى أن تحرقوه بالنار، فأحرقوه بالنار!..

وقال عمر وجماعة من الصحابة والتابعين: يُرجَمُ بالحجارة حتى الموت، أحصن أو لم يحصن، ووافقه على ذلك مالك وأحمد، وقال ابن عباس الله ينظر أعلى بناء في المدينة فيرمى منه مُنكَّسًا، ثم يتبع بالحجارة، وكأنه استفاد ذلك من قصة قوم لوط كما سيأتي بعد أسطر معدودات.

وذهبت طائفة منهم الشافعي وأحمد في رواية أنه يرجم إن أحصن، ويجلد إن لم يحصن.

إذن فالصحابة هم متفقون على قتله وإنها اختلفوا في كيفية قتله، ولا نزاع بينهم إلا في إلحاقه بالزاني أو قتله مطلقًا.

وعلى كلِّ فالصحيح أن عقوبة اللوطي أغلظ من عقوبة الزاني؛ لإجماع الصحابة على ذلك، ولغلظ حرمته، وانتشار فساده، ولأن الله سبحانه وتعالى لم يعاقب أمة بمثل ما عاقب اللوطية(١)، وهي جريمةٌ لا تكاد تجدها في الوحوش والبهائم.

<sup>(</sup>١) روضة المحبين <del>ص (٣٦٣–٣٦</del>٥).

وأما قصة لوط مع قومه؛ فإنَّ قومَه كانوا يأتون الرجال شهوةً من دون النساء، فدعاهم لوط ها إلى العِفَّة، ونهاهم عمَّا هم فيه، ﴿فَمَاكَانَجُوابَ قَوْمِهِ عَإِلَّا أَن قَالُوا أَخْرِجُوا عَالَلُوطِ مِن قَرَيْتِكُمُ إِنَّهُمُ أُنَاسُ عِمَا عَلَى المَالِ ٢٥]!، فحقت عليهم كلمة العذاب.

ولما جاءت الملائكة إلى لوطٍ في هيئة بشر انطلقت العجوز زوجة لوط إلى قومه وقالت: لقد تضيَّف لوطًا الليلة قومٌ ما رأيت قط أحسن وجوهًا ولا أطيب ريًا منهم، فأقبلوا يُهرَعُون إليه حتى دفعوا الباب، ثم كادوا أن يقلبوه عليهم، فخرج عليهم جبيل في فضرب وجوههم بجناحه ضربة طمست أعينهم، فها بقي أحدٌ منهم تلك الليلة حتى عمي، وباتوا بشر ليلة ينتظرون العذاب، كها قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدُ رَوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ عَ فَطَمَسْنَا آعَيُنهُمْ فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴿ وَلَقَدُ صَبَّحَهُم بُكُرةً عَذَابٌ مُسْتَقِدٌ ﴾ [القمر: ٣٧، ٣٧]..

وسار لوط بأهله، وجاء جبريل شا فاحتمل مدائنهم حتى سمع أهل سماء الدنيا نبيح كلابهم وأصوات ديوكهم ثم قلبها، وأمطر الله عليهم حجارة من سجيل، وجاء العذاب على أهل بواديهم وعلى رعاتهم وعلى مسافريهم فلم ينفلت منهم إنسان(١)!.

وقد ذكر الله سبحانه عقوبة اللوطية وما حل بهم من البلاء في عشر سور من القرآن، وهي: سورة الأعراف وهود والحجر والأنبياء والفرقان والشعراء والنمل والعنكبوت والصافات واقتربت الساعة، وجمع على القوم بين عمى الأبصار وخسف الديار والقذف بالأحجار ودخول النار، وقال مُحذِّرًا لمن عمل عملهم ما حل بهم من العذاب الشديد ما جاء على لسان شعيب: وما قوم لوط منكم سعيد(۱).

<sup>(</sup>١) روضة المحبين ص (٣٦٦–٣٦٨).

<sup>(</sup>٢) روضة المحبي<mark>ن ص</mark> (٣٧٣)، والآية من سورة هود، ورقمها (٨٩).



وجاء التحذيرُ الزاجر كذلك في جملةٍ من الأحاديث النبوية، في لغةٍ شديدةٍ قلَّ نظيرها، ومن ذلك ما أخرج أحمد في مسنده عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ هَ أَنَّ رَسُولَ اللهَّ ﷺ: قَالَ: «لَعَنَ اللهُّ مَنْ عَمِلَ عَمَلَ قَوْمٍ لُوطٍ، لَعَنَ اللهُّ مَنْ عَمِلَ عَمَلَ قَوْمٍ لُوطٍ، لَعَنَ اللهُّ مَنْ عَمِلَ عَمَلَ قَوْمٍ لُوطٍ»(١)!!. قال شعيب الأرنؤوط: إسناده جيد، وصححه الألباني.

وعند أصحاب السنن إلا النسائي عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهَ ﷺ «مَنْ وَجَدْتُمُوهُ يَعْمَلُ عَمَلَ قَوْمٍ لُوطٍ فَاقْتُلُوا الْفَاعِلَ وَاللَّفْعُولَ بِهِ (٢٠). قال الألباني: «مَنْ وَجَدْتُمُوهُ يَعْمَلُ عَمَلَ قَوْمٍ لُوطٍ فَاقْتُلُوا الْفَاعِلَ وَاللَّفْعُولَ بِهِ (٢٠). قال الألباني: حسن صحيح.

وأخرج الترمذي وابن ماجه عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَى: «إِنَّ أَخُوفَ مَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي عَمَلُ قَوْمٍ لُوطٍ»(٣). صَححه الألباني. وأضاف هنا صيغة أفعل التفضيل «أحوف» إلى «ما»، وهي نكرة موصوفة؛ ليدل على أنه إذا استقصى الأشياء المخوف منها شيئًا بعد شيء.. لم يجد شيئًا أخوف من فعل قوم لوط(٤٠)!.

ومع هذه التشديد الرعيب إلا أن باب التوبة ما زال مفتوحًا لمن تورط في هذا المرض الخطير، فإنه سبحانه قال:

﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوَءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُوْلَتِ لِكَ يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَرِيمًا ﴾ [النساء:١٧]!.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد، رقم الحديث: (۲۸۱۷).

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود، رقم الحديث: (٤٤٦٤)، سنن الترمذي، رقم الحديث: (١٤٥٦)، سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (٢٥٦١)،

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي، رقم الحديث: (١٤٥٧)، سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (٢٥٦٣).

<sup>(</sup>٤) مرقاة المفاتيح للقاري (١١/ ١٩٩).



## وقبل أن أدع القلم هنا لا بد من تنويه بالرؤية الغربية اليوم للواط:

فإنَّ الرؤيةَ المعتمدةَ اليوم هناك أنَّ اللواطَ اختيارٌ شخصيٌّ ليس من حقٍّ أحدٍ التدخل فيه، ولا بد من إخراجه من كونه انحرافًا جنسيًّا ليصبح نوعًا من الاختلاف الطبيعي بين البشر، وهو يهدف إلى تقليل الضغوط النفسية على صاحبه، ولا بد أن نعين الشاذ ليقبل نفسه في مواجهة رفض المجتمع له، وطالما أنه راض عن سلوكه الشاذ فلا داعي للتشديد عليه، لا سيها وأنه لا علاج عندهم للشذوذ الجنسي، وبالتالي بدلاً من مقاومته لا بد من الاعتراف به!.

وكنتيجة لهذه الرؤية قامت عدة حفلات زواج بشكل علني فيا بينهم، وأصبح لهم جمعية خاصة تدافع عنهم، ولم يعد الشواذ يستحيون من إعلان 

هذه خلاصة بعض التقارير التي تتكلم عن الشذوذ الجنسي، ويتخوف أصحابها أن تتسرب هذه الرؤية إلى الشرق الإسلامي بحكم أن هناك انبهارًا بالحضارة الغربية عند شرذمة من بني جلدتنا يعمى أصحابه عن قواعد الشريعة نفسها في هذه الأبواب.

وقبل الرد الموجز على الرؤية الغربية لا بدأن نستحضر أن هذا الطرح أفحش من أن يُردُّ عليه، وأقبح في النفوس والفِطر السليمة من تكلف الجواب عنه، ومع ذلك نقول: إنَّ الرؤيةَ الغربيَّةَ قامت على أساسين مهمين:

الأول: أنها لا تؤمن بحرمة الشذوذ أصلاً، وبالتالي لا رادع لهم من دينٍ يبكم الألسنة الداعية لهذا الفحش العلني.

والآخر: إنّ هذه الرؤية قامت على فرضٍ نظريٌّ غير علمي البتة، وهو باطلُّ وغيرُ دقيق في ذ<mark>اته</mark>، وهو أنه لا علاج لذلك الشذوذ، فقد أثبتت التجارب التي



لا تحصى كثرةً تعافي العديد من المرضى بهذا السلوك الانحرافي(١)، ولو كان مرضًا لا فكاك منه لما أرسل الله سيدنا لوطًا الله ينهى قومه عن مقارفته، ولما أنزل عقوبةً فيه؛ لأنَّ عدلَ الله يأبى أن تقع عقوبةٌ على من لا يستطيع ردَّ ما وقع به..

ولا يختلف أحدٌ أنَّ مستحقَّ العقوبةِ إن لم يُعاقب؛ كأن تعطلت الحدود، أو فُعلت الفاحشة في الخفاء أنَّهُ مطالبٌ بالعفة عن ذلك، ولا يكلف الله نفسًا إلا وسعها، فها دام أنَّه مكلفٌ بترك الفاحشة فهو من الوُسْعِ المقدور عليه، وهذا الأمر ظاهرٌ بيِّنٌ لا يحتاج لتقريرٍ إلا أنَّ التنبية على الواضحات عند الحاجة لا يلزم أن يكون من المُعضلات.

وفي ظني أنَّ التخلصَ منه لَّا كان يحتاج إلى عزم من صاحبه وتحمل لعناء الترك نزَّلوه منزلة العجز، وتوسعوا في رؤيتهم القائمة على الفحش أساسًا، وبدلاً من الطَّرِح الذي يُعِينُ المصابَ به على الخلاص منه سلكوا ذلك المسلك الفاحش..

وتبقى التربية الشرعيَّة الإسلامية المؤيدة بنصوص الوحي، من نهي لوط لقومه عن هذا الداء، وما تقرر من أحاديث نبوية هي المعيار الدقيق الذي يبشر بالسلامة من الداء، متى توفرت العزيمة والإرادة، والله الموفق.



<sup>(</sup>١) انظر هذا وما قبله فيها كتبه د. عمرو أبو خليل في مقالة عن الشذوذ، وهي منشورة على الشبكة.



#### © المطلب السادس ⊙

# التربية الإعلامية للأطفال إزاء استعمال الانترنت

هناك اليوم شعورٌ بالقَلَقِ يَعُمُّ الآباءَ والأمهاتِ والمربين بسبب سوء استعمال الأطفال الصغار للانترنت، أو الإفراط في استعماله بما يُضَيِّعُ الأوقات، ويصيب الطموحات الشبابية العلميَّة في مَقتَل.

ويحتار هؤلاء في الطرائق التربوية التي يعالجون بها أطفالهم، لا سيها وأنَّ الأطفالَ لا يخبرون أولياء الأمور بكل ما يجدونه داخل الشبكة، كها ويبقى مقدارٌ من الشك في نوعية المطالعات التي تستحوذ على أوقاتهم.

وقد أظهرت دراسةٌ قامت بها إحدى المؤسسات اليابانية على أطفالٍ تتراوح أعهارهم بين ٨ - ١٨ عامًا أنَّ ٧٠٪ من هؤلاء يمتلكون هواتف نقالة خاصة بهم، وأنه لا علاقة لدخل الأسرة ومستواها المعيشي بامتلاك الأطفال للهاتف الذكي.

وباف تراض أنَّ هذه النسبة من أطفالنا أو قريبًا منها تتابع مواقع الانترنت ووسائل التواصل الاجتماعي فإنَّ هذا يستدعي تفعيلَ التربية الإعلامية اللازمة لمواجهة ذلك، والمقصود بالتربية الإعلامية تلك الثقافةُ التي نحفظ بها أطفالنا من الضياع والتفلت في دروب الانترنت، بعد أن أصبحَ الوصولُ للحَرَامِ لا يحتاج أكثر من نقرة زر.

وهذا الباب نحتاجه في مسالك الشبهات كما نحتاجه هنا في شِعاب الشهوات؛ وذلك لأنَّ وهجَ معركة الأفكار التي تجتاح العالم الإسلامي اليوم لا يقل عن وهج



معركة الشهوات، لكننا نكتفي بتناول جانب الشهوات لئلا نتشعبَ عن الباب الذي نُعالِحُه.

والتربيةُ الإعلاميَّةُ التي نحتاج إليها اليوم منها ما هو عامٌّ في استعال الانترنت، ومنها ما هو خاصٌّ عند الاستعال الخاطئ له، وسنتكئ هنا في زمرة من بنود التربية العامة والخاصة على ما كتب الدكتور عبد الكريم بكار في كتابه: «أولادنا ووسائل التواصل الاجتماعي»، ثم أتبع ذلك ببعض الاقتراحات المعينة على تضييق مساحة مطالعة الانترنت، وأختم ببعض النقاط العلاجية عند اكتشاف متابعة الطفل لأمور غير أخلاقية، أو الشك القوي في ذلك، فهذه أربعة محاور، ودونك بيانَ ما تحتها:

#### أولاً: التربية الإعلامية العامة:

# تتمثل الحلول والمعالجات العامة في أمورٍ منها الثلاثة الآتية:

- امتلاك المهارة الكافية التي تُحكِّن أولياء الأمور من متابعة سلوك أبنائهم على الانترنت.
- ٢) إدراك مخاطر الانترنت ووسائل التواصل الاجتهاعي على عقول الأطفال وشخصياتهم وحياتهم المستقبلية، ولهذا فمن الخطأ مشلاً أن تُعْطِيَ الأمُ طفلَها الصغير جهاز الجوال أو الآيباد لتسكته به، أو لتنشغل بالحديث مع صديقاتها، أو لتنجز بعض أعهال البيت، فهذا ونحوه بمثابة الدواء الضار وربها القاتل لحامله.
- ٣) لا بد من وجود القدوة الصالحة داخل البيت، فيتحتم أن يرى الصغار في آبائهم وأمهاتهم قدوةً في التعامل مع الانترنت عمومًا، ووسائل التواصل خصوصًا..



ومن أوجه ذلك: عدم إدمان استعمال الانترنت، وإبعاد الجوال عن الجمسات العائلية، وعدم الانشغال بالجوال عن الأهل، وعن القراءة في الكتب النافعة كذلك، وما أشبه ذلك، فإذا كان برنامج الوالدين مشحونًا بالأعمال النافعة رأيت هذا في الولد، وإلا. فكيف يريد الآباء أن يروا في أبنائهم ما يعجزون عن فعله في أنفسهم!.

إنَّ الحَقِيقة اللَّرَة أنَّ حالة الإدمانِ قد وصلت حدًّا يصيب الناظر بالدهشة والذهول؛ فأصبح الجوالُ مُلازمًا لكثير من الناس ملازمة الظلِّ للشخص، فتجده يشعر بالقلق في حال البُعد عنه، ويشعر بالسعادة عند استعاله، ويتفقد هاتفه في بعض الأحيان أكثر من ٢٠٠ مرة في اليوم كها رصدت ذلك بعض التقارير!، ويميل للعزلة بسببه حتى إنه ليترك الجلسات الاجتاعية الهنيئة لصالح أصدقائه الافتراضيين، وربها احتاج أن يقضي حاجته ثم إنه يُؤخِّرُ ذلك ويعاني من أجل متابعة النظر في صفحات الانترنت، بل إنَّ بعضهم يأخذ جواله معه إلى بيت الخلاء!، ثم إنه إذا نام نام عليه، وإذا استيقظ ربها نظر في الرسائل الواردة وهو لم يكمل فتح عينيه بعدً!.

ولعل أنجع حلً في نظري هو فصلُ الانترنت، والاكتفاء بساعة معينة في اليوم، أو يوم معين في الأسبوع، ويفطم نفسه عما وراء ذلك، وهذا الأمر يحتاج إلى قرارٍ شخصي جريء، وإن كان الواقع المرير أنَّ كثيرًا من الناس قد يمضي قراره على أعداد هائلة من الناس غيره، لكنه يعجز أن يمضي قرارًا واحدًا كهذا على نفسه!.

#### ثانيًا: التربية الإعلامية الخاصَّة:

# وأذكر خمسة معالم منها، وهي كما يلي:

١) لا ينبغي أن يكون هناك حسابٌ خاص أو بريدٌ إلكترونيٌ خاص بالطفل،
 وإنها يفتح الانترنت ويتبادل الرسائل من خلال حساب الأم أو الأب.

٢) عدم منح الأطفال كلمة السر للتعامل مع الأجهزة عمومًا.



٣) متابعة جهاز الحاسوب أو الجوال الخاص بالولد بشكل دوري، عبر النظر في مضمونها، ومراجعة المواقع التي يتصفحونها، وعند الزلل تُعطى جرعةُ التربية المناسبة بالحزم المقترن بالحكمة والموعظة الحسنة.

ولا ينبغي التهيب من هذه الخطوة بحُجَّةِ أنَّ ذلك يخدش الخصوصية، ولا يلزم أن يعرض الأبُ ذلك في ثوبٍ من الاتهام والتحقيق؛ بل جديرٌ به ألا يمنح ولده الخصوصية المطلقة، بحيث يتفرد بغرفة لا يدخلها أحدُّ إلا بإذنه، وبحاسوب لا يمكن لأحد أن يفتحه دونه، فهذا مما عساه يوفر بيئة خصبة للترقي في سلم المعصية يومًا بعد يوم.

- ٤) تفعيل الرقابة الالكترونية، من خلال تثبيت البرامج التي ترسل رسائل عبر الجوال بأسهاء المواقع التي تم فتحها، أو على الأقبل النظر في المواقع التي دخلها الولد من خلال سجل المحفوظات كها مر، أو من خلال تثبيت البرامج التي تقوم بحفظها، ثم إرسالها على البريد الالكتروني، لكن مثل ذلك يحتاج لخبير.
- ٥) الاتفاق على ميثاقٍ أسريًّ يراعي الأخلاق ويحفظ العفة، من بنوده: أن أخبر والدي بأي رسائل سيئة، أو مواد غير أخلاقية، وكذلك بأي معلوماتٍ وثقافاتٍ يشعر بالرببة تجاهها.

ولا بُدَّ من الصَّرَامةِ في التعامل مع الأولاد حين يتجاوزون التعهدات التي قطعوها على أنفسهم، ويتم تنفيذها فورًا وبدقة عالية، وإني أكاد أجزم أنَّ البيوتَ التي تستمر الخروقاتُ فيها في هذا الجانب لا يتمتع الوالدان فيها بالحزم المطلوب في التعامل معها(١).

<sup>(</sup>۱) بنود التربية الخاصة باستثناء الرابع من كلام د. عبد الكريم بكار، وأخذتها من مختصر كتابه «أولادنا ووسائل التواصل الاجتماعي» لوضاح بن هادي، أما الرابع فمن أفكار د. حمدان الصوفي.



#### ثالثًا: وسائل تضييق الاستعمال للانترنت:

# ومنه ذلك السبح الآتية:

- ١) شحن أوقات الأطفال ببرامج نافعة مثل الرياضة والذهاب لحلقات تحفيظ القرآن الكريم بالمسجد، وتكليفهم بمسئولياتٍ وأعمالٍ داخل البيت تتناسب مع أعمارهم.
- إبعاد الأجهزة عن أماكن النوم؛ لئلا ينام الطفل على الانترنت ويستيقظ
   عليه، ويمكن أن ترصد جوائز حسنة لمن يطول بُعده عن الانترنت أكثر
   من غيره.
- ٣) تزويد الطفل بعددٍ من المواقع العلمية والدعوية والإخبارية، ثم متابعته
   بخصوصها، ومناقشته في الأفكار التي استفادها منها، فبهذا يتضيق
   الخناق على الاستعال الخاطئ للانترنت.
- ٤) تثبيت البرامج التي تقوم بإتاحة فتح الانترنت في أوقات معينة من اليوم فقط، ويمكن من خلالها تحديد نوعية المواقع التي يتم فتحها، كأن يُبرمج الجهازُ ألا يفتح إلا المواقع العلمية أو الإخبارية، دون الرياضية أو الإباحية مثلاً.
- ٥) تكثيف الأنشطة الجلسات الأسرية والزيارات الاجتهاعية، وما أجمل وأمتع أن يجمع الأب أفراد عائلته ويتبادلوا الأفكار وأطراف الحديث النافع في لقاء أسبوعيًّ مثلاً، ويمكن أن يُطلب من كل فردٍ أن يقدم حكمةً أو قصةً مثلاً، وقد جرَّبت هذا مدة طويلةً في البيت، وكانت آثاره حسنةً جدًّا.
- ٦) متابعة الولد في برنامج قراءة مفتوح، غير منهجه المدرسي، كأن يقرأ في كل أسبوع كتابًا صغيرًا مثلاً، ويتم مناقشته في أفكاره، ويُطلب منه أن يكتب



منه أهم الفوائد التي استوقفته وينشرها في منشورات عبر الفيس بوك إن كان سِنُّهُ يحتمل ذلك، وبهذا يُقضى وقتُّ حسنٌ في ذلك، فضلاً أن هذا سيجعل استعاله للنت نافعًا له ولغيره.

٧) تحصيل صداقات صالحة للولد، تجمع بين التدين والخُلق والتفوق الدراسي؛ فهذه صحبة إن لم تنفع فلن تضر؛ لأنَّ المتفوقَ يقضي جزءًا هائلاً من وقته في الدراسة، وبهذا يشغل الولد فيها هو نافع مفيد(١).

رابعًا: طريقة التعامل مع الطفل عند اكتشاف متابعته لأمورِ غير أخلاقية، أو الشك في ذلك:

وأسجل هنا خمسةً من المقترحات إزاء ذلك، أفاد بالثلاثة الأخيرة منها الدكتور حمدان الصوفي أستاذ التربية في الجامعة الإسلامية بغزة، من خلال حديث معه في المسألة، وذلك كما يلي:

التربية الإيمانية بالخطأ، بمعنى أنه ينبغي أن نستثمر الخطأ في تقرير الأصول التربوية المهمة في العلاج، من مثل الحديث عن المراقبة الإلهية، والوعظ بالجنة والنار، وثقافة غض البصر، والنصوص الآمرة به، والنصائح الجامعة من مثل: احفظ الله يحفظك، ويذكر له أنَّ الكفارَ والفجارَ يريدون إفساد ديننا وتضييع أخلاقنا، وهذا الطريق الذي سلكتَهُ فيه مقتُ الله وغضبه، وهو من وسوسة الشيطان للإنسان، ومن العيب الذي يترفع العاقل عن مقارفته، وهكذا، لا سيها وأنَّ الطفلَ يستوعب جيدًا في هذه المرحلة ما يُلقى إليه من عظاتٍ وتوجيهات.

<sup>(</sup>۱) البند الأول والثاني من كلام د. عبد الكريم بكار، والبند الثالث والخامس والسابع من أفكار د. حمدان الصوفي.



- ٢) مطالبة الطفل عند الخطأ بالوضوء وصلاة ركعتي توبة ثم الاستغفار والتوبة، وعمل حسنة ماحية تكفيرًا عما فعل؛ من مثل التصدق بمصروفه اليومي، أو حفظ صفحة من القرآن الكريم، فهذه التربية لها أثرٌ عجيبٌ فعّال في سكب الخشية في قلبه.
- ٣) استعمال أسلوب القصة وضرب المثل بنهاذج صالحة وأخرى فاسدة، فيذكر له فلان وعلان من تلك العائلة الذين قدَّموا أنموذجًا حسنًا يفخر به المجتمع، ويحذر من طرق التفلت والفساد الخلقي بفلان الذي طرده أبوه من البيت، وعلان الذي انتهت أخباره بأحداثٍ كارثية، مع إبهام الأسهاء هنا لئلا يقع في الغيبة المحرمة.
- ٤) بعد تعليم الطفل الحكم الشرعي يتم التركيز على الوعظ بجانب الأخلاق والمروءة، فيُذكر له أنَّ رجولة الإنسان ومروءته في التزامه وعِفَّتِه، وأما سلوك مسالك الشياطين الإنسية فإنه يدمر السمعة الشخصية والبيتية، ويُعَرِّض للحرج أمام الناس -لا سيها الجيران والأرحام- في الدنيا، فضلاً عن الجزاء في الآخرة، وتستمر هذه اللغة بين ترغيب وترهيب، مع أهمية فتح أبواب التوبة له وتصحيح المسار من جديد.
- ه) أما عند الشك في ذلك فيمكن أن يكاشف الأب ولده أنه يشك في نوعية المواد التي يتابعها، ويسأله صراحةً: ما المواقع التي تطالعها؟ وكيف تقضي وقتك على النت؟ وبناء على الجواب ينتقي له المادة التربوية المناسبة، وحتى لو كان هناك مقدارٌ من الغموض عند الولد فإنَّ مجرد المتابعة التربوية أمرٌ نافعٌ مفيد.

ويمكن أن يستعين الأب ببعض الكرماء في تربية ولده، وفي إعطائهم الجرعة الإيمانية التربوية المناسبة.



وحيث فاتح الأبُ أو الأمُّ ولدَهُ أو ابنته فهنا تنبيهُ مهمٌّ نبَّهَ عليه الشيخ أحمد سالم؛ وهو أن يكون الحوار صريحًا هادئًا في الوصول مع الولد إلى حدود الموضوع، فلا تهديد ولا تعنيف ولا شدة؛ بل حوارٌ يهدف لجمع عامة المعلومات التي تنقصك عن الموضوع، ومهمٌّ ألا يخاف الولد ولا يكذب، بل اجعله يرى في أبيه شاطئ أمان لا شرطي بوليس، ومن ثم يبدأ الأب في حصار العوامل التي تفسد الولد، سواء كانت بسبب أصدقاء السوء، أو كثرة الفراغ، أو الفرار من التهميش الاجتاعي، وكلم زادت مساحة التواصل العاطفي مع الولد فإنها تعنى الكثير، وتغنى عن الجهد الكثير (۱).

وفي الختام أقول: لن تستطيع منع ولدك من مواكبة التطور التكنولوجي، لكن يمكن أن تؤخره عنه، وقناعتي أنَّ كلَّ يوم يمكنني فيه أن أؤخر ولدي عن متابعة الانترنت فهذا إنجازٌ وخير؛ وذلك حتى يُستفاد من الصفاء الذهني والنقاء القلبي عنده في تقرير عامَّة القيم، وفي حفظ القرآن الكريم، وإنجاز المواد المدرسية بتفوق واقتدار؛ لأنَّ الوسائلَ الحديثة وإن خلت في الاستعمال من متابعة الحرام إلا أنها مُضَيِّعة للوقت، مشتتة للذهن.

والله الموفق وحده، وهو المستعان، وعليه التكلان.



<sup>(</sup>۱) انظر قناة التليغرام للشيخ أحمد سالم، في ردعلي استشارة بمن اكتشف أن ابنته تراسل شابًّا، وتم عرض الجواب بتاريخ ۲۰۱۷/۷/۱۰م.



# المطلب السابع

# عرفت جرع العلاج ووسائل الوقاية ثم أقع مرة بعد مرة، فماذا أفعل؟

أعرضُ مادَّةَ هذا المطلب في نقاطٍ تيسيرًا لضبطه، فأقول: إذا أذنب الإنسان وشعر أنه يتعشر مرةً بعد مرة، فإنه إذا عصى استرشد بفعل أو مراعاة الأمور التسعة الآتية:

1) لا تنطلق في المعاصي، بل اقطع الحبلَ فورًا؛ لأنَّ نفسيَّة العاصي ضعيفةٌ منكسرة، يستغلها الشيطان لجرِّه للخطوة التي بعدها، حتى يصل به إلى الفواحش، وحسمًا لذلك قال الله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَيِعُواْ خُطُورِتِ ٱلشَّيَطَٰنِ وَمَن يَتَيِعْ خُطُورِتِ ٱلشَّيْطَٰنِ فَإِنَّهُۥ يَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنَكِي [النور: ٢١].

ومن هنا قال الشيخ عبد العزيز الطريفي: الشيطان لا يقود الإنسان إلى الشر هرولة، وإنها بخطواتٍ متدرجة، حتى يسكنه ولا ينفر؛ لأنَّ طريقه مظلم فيحتاج إلى الإيناس!.

٢) إياك واختلال أوراد الطاعات، فابق على المحافظة على خطِّ الحسنات كما هو، من صلاةٍ وسننٍ وتهجدٍ وتلاوةٍ وحفظٍ وطلب علمٍ وغير ذلك، غير ملتفتٍ لمن قال بعدم جدوى الحسنات مع استمرار السيئات.



٣) الاعتصام السريع بالاستغفار، فتستغفر مشلاً مائة مرة، واحرص أن تقول ما تلقاه آدم من ربه فتاب عليه: ﴿رَبَّنَا طَامَنَا أَنفُسَنَاوَإِن لَمِ تَغْفِر لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِن الْحَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣]، وتدعو: «اللهم اغفر لي ذنبي كله، دِقّهُ وجِلّه، أوله وآخره، وعلانيته وسره»، وكذلك ما جاء عند أبي داود أنّ «مَنْ قَالَ: «أَسْتَغْفِرُ اللهُ الّذِي لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو الحُيَّ ما لَقَيُّومَ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ». غُفِر لهُ، وَإِنْ كَانَ فَرَّ مِنَ الرَّحْفِ» (١٠)، فإذا غُفر لصاحب الصغيرة أولى وأجدر (٢٠).

ويُستحبُّ أن تُقدِّم الاستغفار بصلاة ركعتين، لما أخرج أبو داود من حديث أي بكر أبو داود من حديث أي بكر الله أنَّ النبيَّ قال: «مَا مِنْ عَبْدٍ يُذْنِبُ ذُنْبًا فَيُحْسِنُ الطُّهُ ورَ ثُمَّ يَقُومُ اللهُ لَيُ اللهُ لَهُ لَهُ اللهُ لَهُ اللهُ لَهُ اللهُ لَهُ اللهُ ا

التوبة العاجلة، فيندم على فعله، ويقلع عما هو فيه، ويعزم على ألا يعود تارةً أخرى، فمن تاب سريعًا عن قريب رُجي له متابُ الله عليه؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ مَا التَّوْبَ تُعَلَى اللّهِ عِلَيْهِ مَوْكَانَ اللّهُ عَلَيْهِ مَوْكَانَ اللّهُ عَلَيْهِ مَوْكَانَ اللّهُ عَلِيهًا وَالنساء: ١٧].

فلو عاد للذنب ثانيةً فالتوبة الماضية صحيحة؛ لأنَّ عدمَ العودةِ ليس شرطًا من شروط التوبة، وإنها العزم على ذلك.

ويلزم هنا أن يسترَ على نفسِه، وألا يجهرَ بذنبِه، ولا يصر عليه، ولا يستعظمه على رحمة الله، ولا يحتقره ويستهين به، ولا يبرره.

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، ر<mark>قم الحديث: (۱۵۱۹)،</mark> سنن الترم<mark>نذي،</mark> رقم الحديث: (۳۵۷۷<mark>). صححه</mark> الألماني.

<sup>(</sup>٢) شرح أبي داود (٥/ ٤٢٩).

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، رقم الحديث: (٢٥ ١٥).



همومها، وينجز لها بعض رغباتها، أو يتصدق بصدقةٍ في السر ولو بدرهم، همومها، وينجز لها بعض رغباتها، أو يتصدق بصدقةٍ في السر ولو بدرهم، أو يمكث في المسجد بعد العصر أو بين المغرب والعشاء يذكر الله أو يدعو أو يتلو القرآن، أو يرابط ليلةً، أو يعود مريضًا إدخالاً للسرور عليه من جهة، وقصدًا للرحمة التي تحف به؛ ففي الحديث: «مَن عَادَ مَريضًا خَاضَ في الرَّحْمةِ، فَإِذَا جَلَسَ عِندَهُ استَنقع فيها»!(٢). صححه الألباني.

وكلما زادت الحسنات الماحية كلما كان أرجى لمحو السيئة الحاصلة.

٦) أحسن الظن بالله أنه يغفر لك، ويتقبل توبتك، فهو القائل يبشرك: ﴿وَهُو اللَّهِ يَعَاتِو يَعَالُوهِ وَيَعَادُ مَا القائل يبشرك: ﴿وَهُو اللَّهِ يَعْبَادِهِ وَوَيَعْ فُواْعَنِ السَّيِّعَاتِ وَيَعَادُ مَا القائل يبشريدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمُ [النساء: ٢٧]، والقائل: ﴿وَالنَّا يُثُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمُ وَ النساء: ٢٧]، والقائل: ﴿وَالنَّا يُمْ يَدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمُ وَالنَّهَ عَنُولًا وَالقائل: ﴿وَمَن يَعْمَلُ سُوّءًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ وثُمَّ يَسْتَغْفِر اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ عَنُولًا وَيَظْلِمُ نَفْسَهُ وثُمَّ يَسْتَغْفِر اللَّهَ يَجِد اللَّهَ عَنُولًا وَيَظْلِمُ نَفْسَهُ وثُمَّ يَسْتَغْفِر اللَّهَ يَجِد اللَّهَ عَنُولًا وَيَظْلِمُ نَفْسَهُ وثُمَّ يَسْتَغْفِر اللّهَ يَجِد اللَّهَ عَنُولًا وَيَظْلِمُ نَفْسَهُ وتُمْ يَسْتَغْفِر اللّهَ اللّهَ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ عَلَيْكُمُ اللّهُ وَيَعْلَمُ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْتُ عَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ لَا عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ لَا عَلَيْكُمُ لَا عَنْ اللّهُ عَالَيْكُولَا عَلَا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمُ لَا عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولُكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ لَيْكُمُ لَا عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ لَا عَلَيْكُولُكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولُكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولُكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُكُولُولُولُولُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فإياك أن تيأس أو تظن أنَّ الله لن يغفر، ولو تكرر ذنبك وتنوع؛ فليس يصمد أمام رحمة الله ذنب، وفي المسند عند الإمام أحمد من حديث أبي سعيد في أن النبي قل قال: «إنَّ الشَّيْطَانَ قَالَ: وَعِزَّتِكَ يَا رَبِّ لَا أَبْرَحُ أُغُويِي عِبَادَكَ مَا دَامَتْ أَرْوَاحُهُمْ فِي أَجْسَادِهِمْ، قَالَ الرَّبُّ: وَعِزَّتِي وَجَلَالِي لَا أَنْوَاحُهُمْ فِي أَجْسَادِهِمْ، قَالَ الرَّبُّ: وَعِزَّتِي وَجَلَالِي لَا أَنْوَاحُهُمْ مَا اسْتَغْفَرُونِي (٣)!!

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي، رقم الحديث: (١٩٨٧). وقد حسنه الألباني.

<sup>(</sup>٢) الترغيب والترهيب للمنذري، رقم الحديث: (٥٢٧٦). من رواية كعب بن مالك ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد، رقم الحديث: (١١٢٣٧ُ)، (١٧/ ٣٣٧)، وقال الألباني: حسن لغيره.



وهذه النصوصُ تدل دلالةً واضحةً أنَّ الله تعالى علم أنَّه ستكون لنا سيئات، وتشعر بهذا أيضًا من كونه يكثر في القرآن أنه غفورٌ وغفَّار وغافر الذنب، وأنه واسعُ المغفرة ويحب التوابين، فدلائل هذا كله أنَّ الذنب ملاصقٌ للعبد، فها ينبغي لهذا الذنب من السقوط إذن أن يعرقلَ مسيرة الصعود، وكها أنَّ عندك نقاطَ ضعفٍ توهنك فعندك نقاط قوة ترفعك وتدفعك.

# لهذا أهتف في سمعك بلسان الشيخ عائض القرني:

يا من بِقَلبِهِ من الذنوب جُرُوح، تعال فَالبَابُ مَفتُوح، إذا أذنبت فَتُبْ وَتَندَّم، فقد سبقك بِالذَّنب أَبُوك آدَم، ومَنْ يُشَابه أَبُهُ فَهَا ظَلَم، لكن لا تُقلِّد أَباك في الذَّنبِ وتترك المَتاب؛ فَإِنَّ أباك لَمَا أَذْنبَ تَاب بِنَصِّ الكِتَاب!..

أَجملُ الكلمات لَدَى ربِّ البَرِيَّات، قولك: يا رب أذنبتُ، يا ربِّ أسأتُ، فَيَكُونُ جَوابُهُ: عبدي قَد غَفَرتُ وَعَفَوتُ، وَسَتَرت وَصَفَحت (١٠)!.

٧) شم لتبدأ بعملية استرداد لإيهانياتك، فتتهجد حظّك من الليل؛ إذ إنَّ قيام الليل هو أصل العملية التربوية، وتسمع كذلك بعض المحاضرات الإيهانية والمقاطع المُركَّزة التي ترد لك روحَك، وتقرأ طرفًا من الكتب الإيهانية التربوية؛ كتهذيب مدارج السالكين، والداء والدواء لابن القيم، وصيد الخاطر لابن الجوزي، وسلسلة شرح أسهاء الله الحسنى للشيخ محمد راتب النابلسي، وهي متوفرة على موقعه صوتًا وصورة وتفريغًا تقرؤه، وما أشبه ذلك.

<sup>(</sup>١) <mark>مقا</mark>مات القرني، <mark>مقام</mark>ة التوبة ل<mark>عائض</mark> القرني ص<mark> (١٢٣).</mark>



### ٨) ولتقف بباب الله مستغيثًا به:

سبحان الله! أنت عندما تتصلُ بإنسانٍ مرةً بعد مرةٍ ولا يرد عليك فإنك تبدأ تزهدُ فيه، لكنَّ هذا المعني ينتسف تمامًا عند الوقوف بباب الله، هذا هو الباب الوحيد الذي لا يمله الإنسان، وأعجب ما فيه أنك لا تخرج منه بجواب، تقف تدعو لكنَّكَ لا تدري هل غُفر لك أو لا؟ هل قبل عملُكَ أو لا؟ ورغم ذلك تبقى تعود إليه بحبِّ وتشعر عنده بالقرب، وتحس ببرد اليقين يملأ صدرك عند تلك النسائم الإيمانية العجيبة التي تهب على قلبك مرةً بعد أخرى.

فإذا وقع الذنبُ فلا بدأن توقف برنامجك اليومي، وتمكث بعض الوقت عند هذا الباب، وما أجمل أن يراك الله تنتقي لذلك أجل الأوقاتِ عنده؛ كالساعة التي تسبق الفجر، وهي التي ينزل فيها إلى السهاء الدنيا ليتوبَ على التائب ويغفر للمستغفر، أو بين الأذان والإقامة، وتأخذ تدعو الله أن يُسلِّمكَ في دينك، ويعافيك في زمن الفتنة من الضياع، ويخفف عنك وطأة الشهوات، ويزيد لك من رصيد الثبات والصبر، ويحبب إليك الطاعة، ويبغض إليك المعصية، في يزال العبد يقف بالباب مرة بعد أخرى حتى يعطيه الله ذلك كله أو بعضه!

### يقول الشيخ حسين عبد الرازق وفقه الله:

كم من ذنبٍ كان يأسر صاحبه فافتقر إلى الله، ودعا وبكى ورجا وجاهد وصبر وقطع أسبابه وشغل وقت فراغه بأعمالٍ نافعةٍ كالقراءة وممارسة الرياضة حتى صار شيئًا لا يخطر بباله!..

وفي المقابل: كم من ذنب كان بعيدًا عنه، فتهاون فيه وحام حوله وقارف مقدماته حتى صار جزءًا أساسيًّا من يومه أو أسبوعه أو شهره!،



فأنت قويٌّ في البعد عن المعصية، والشيطان ضعيفٌ أن يوقعك، ما لم تخطُ الخطوة الأولى، فإذا خطوتها صرت أضعفَ وصار أقوى.

# ٩) وَلْتَسُدَّ الثغرةَ التي هُزِمتَ منها:

إذن لا بد من جلسة عصفٍ ذهنيًّ تكتشف فيها ثغرات الضعف التي سقطت نفسُكَ الأمارة بالسوء عندها، واستغلها الشيطان في الضغط عليك، واتخاذ مواقف علاجية إزاءها..

فإن كان الذنب بسبب تأثير صاحب فاسد.. تخفف من العلاقة معه، وبدأ ينشئ علاقات أخوية جديدة، على أساسٍ صحيح، حتى لو اهتزت بسبب ذلك بعض العلاقات المهمة.

وإن كان بسبب بيئةٍ تضعف فيها سيطرتُهُ على نفسه.. قرَّرَ هَجْرَهَا بالتدريج أو جملةً واحدة بحسب العزم والإمكان.

وإن كان بسبب الفراغ أمسك ورقة وقلاً، وكتب خطة عمل مركزة، نتج عنها رزمة من القرارات التي تملأ عليه وقته؛ فقرَّر الانضام لحلقتين أو ثلاث من الحلقات التي تُدرِّس الفقه أو التفسير أو أحكام التجويد، وكذا الالتحاق بمركز التحفيظ بالمسجد حتى لو كان متقدمًا في السن، أو الانتاء لإحدى اللجان التطوعية أو المجموعات المسجدية، وغير ذلك.

وأعجبني بعض الإخوة أنه كان يلتزم الدراسة الجامعية، وكلما أنجز محطةً تحول للتي فوقها، وإن لم يستطع لضغط التكاليف المالية ذهب لتخصصات أخرى هينة السعر، أو التحق بمعاهد مجانية، ولو شق عليه ذلك ألزم نفسه بسماع سلاسل علمية مُسَجَّلةٍ في الفقه أو المصطلح أو الفكر، بحيث لا تجد المعصية لها متسعًا في جدول أعماله، ولو أذنب فدقائق ويعود سيرته الأولى من العمل والإنجاز.



وإن كان بسبب ضعف نفسه، وسيطرة الشهوة عليه.. استغفر وتاب وستر على نفسه ولم يصر، وفعل ما تقدم من خطوات، ورجا رحمة ربه.

وقد عثرت على كلمة لمحمد بن الدوري تسرد بعض الخطوات اللازم اتباعها بعد الذنب من خلال قصة أبينا آدم ، ونصها: سعد آدم بخمسة أشياء: أقر بالذنب، وندم عليه، ولام نفسه، وأسرع في التوبة، ولم يقنط من رحمة الله، وشقي إبليس بخمسة أشياء: لم يقر بالذنب، ولم يندم، ولم يلم نفسه، ولم يعزم على التوبة، وقنط من رحمة الله.

وسبحان الله! وصلتني رسالةٌ عبر الواتس حسنة المعنى هنا هذا متنها: أتظن الصَّالحين بدون ذنوب؟! إنهم فقط قلَّلوا ما استطاعوا، واستتروا ولم يجاهروا، واستغفروا ولم يصروا، واعترفوا ولم يبرروا، وأحسنوا بعدما أساؤوا!.

وبعد الذي تسطَّر؛ فإنِّي أرجو بهذا التعامل ألا تَلُفَّ بك دوامةُ الذنوب دورتها، بل أن تتمكن من التفلت منها، ثم تعود إلى شاطئ الطاعاتِ والعِفَّةِ بأمان، والله الموفق.







وهنا في آخر سيلان مداد القلم أود أن أختم بجملةٍ من الوقفاتِ المتناثرة التي تنتسب للموضوع، وهي ثماني وقفاتٍ، هاك تسطيرَهَا بين يديك:

#### الوقفة الأولى:

ينبغي للعاقل أن يحترس اليوم جداً من الخلوات؛ فإنَّ من ضَبَطَها فهو للجَلوات أضبط، بل لِتَكُنِ الخلوةُ السُّلَم الذي تصعد به إلى معالي الطموحات، فكما أنَّ أكثر الانتكاسات تبدأ من سيئات الخلوات فإنَّ أكثر الفتوحات تبدأ من حسنات الخلوات.

بل إنَّ مُجَرَّدَ اعتزالِ الإنسان للاشرار يجلب البركات عليه، ولهذا لما هاجر إبراهيم الله الله فلسطين وترك قومه عَبَدَةَ الأصنام قال الله:

﴿ فَلَمَّا ٱعۡتَزَلَهُمۡ وَمَا يَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ وَ إِسۡحَقَ وَيَعۡقُوبَ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَهُ وَالسَّحَقَ وَيَعۡقُوبَ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيًّا ﴾ [مريم: ٤٩]

وفي العنكبوت:

﴿ وَقَالَ إِنِي مُهَاجِرُ إِلَى رَقِت إِنَّهُ وهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَ السَّحَقَ وَيَعْفُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ ٱلنُّبُوّةَ وَٱلْكِتَبَ وَءَاتَيْنَهُ أَجْرَهُ فِي السَّحَقَ وَيَعْفُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ ٱلنُّبُوّةَ وَٱلْكِيتَ وَالعنكبون: ٢٦]. اللُّنْيَا وَإِنَّهُ وِفِي ٱلْأَخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [العنكبون: ٢٦، ٢٧].



#### الوقفة الثانية:

يبتلي الله كلَّ أمةٍ بمعاصٍ يسهل الوصول إليها؛ امتحانًا لها واختبارًا، فقد ابتلى الله كلَّ أمةٍ بمعاصٍ يسهل الوصول إليها؛ امتحانًا لها واختبارًا، فقد ابتلى بني إسرائيل بإتيان السمك على وجه الماء في يوم السبت المحرم عليهم صيده، وإخفائه في الأيام الحلال لهم صيده (١١)، وذلك قول الله:

﴿ إِذْ يَعَٰدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِيتَانْهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّعًا وَيَوْمَ لَا يَسْبِعُونَ لَا تَأْتِيهِمْ كَذَٰلِكَ نَبَّلُوهُم بِمَاكَانُواْ يَفْسُ عُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٣]

وابتلى الصحابة بالصيد الذي يتعنون خارج منطقة الحرم في صيده أنه يغشاهم في رحالهم، حتى إنهم ليتمكنون من أخذه بالأيدي والرماح(٢)، كما قال تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَيَبَلُونَكُمُ ٱللَّهُ بِشَىءِ مِّنَ ٱلصَّيْدِ تَنَالُهُ وَ أَيْدِيكُوْ وَرِمَاحُكُوْ لِيَعْلَمُ اللَّهُ مَن يَخَافُهُ وِبَٱلْغَيْبِ فَمَنِ اعْتَدَىٰ بَعْدَذَلِكَ فَلَهُ وعَذَابُ أَلِيمُ ﴾ [المائدة: ٩٤].

وقدر الله تعالى أن يشتد البلاء على أهل هذا الزمن بسهولة الوصول إلى الشهوات، فهنيئًا لمن أمسك بصره عن النظر، وجوارحه عن الشر.

<sup>(</sup>۱) مختصر تفسير ابن كثير للصابوني ص (۹۱۰).

<sup>(</sup>٢) مختصر تفسير ابن كثير للصابوني ص (٦٩٨).



ومما يستظرف ذِكْرُهُ أنه في أحد احتفالات التكريم للطلبة والطالبات، بالجامعة الإسلامية بغزة سقط الحاجز الفاصل بين الطلاب والطالبات، وأمكن نظر بعضهم إلى بعض، فقام رئيس الجامعة الشيخ محمد صيام حفظه الله يومها وتلا آية المائدة الفائتة، فكانت موعظةً كافية!.

#### الوقفة الثالثة:

يقول الشيخ الطريفي:

أول عقوبة للإنسان التعري، قال الله:

﴿فَأَكَلَامِنْهَافَبَدَتْ لَهُمَاسَوْءَ تُهُمَاوَطَفِقَا يَغْصِفَانِ عَلَيْهِمَامِن وَرَقِ ٱلْجُنَّةِ

[طه: ۱۲۱]

والعجيب أن الله جعلها عقوبةً لنبي، وتتخذها حضارة العصر تقدمًا، فإذا انتكست الفطرة تحولت العقوبات إلى حضارات، ولا يقع تعري النساء والرجال في أمة إلا سبق ذلك أكل الحرام، ولهذا قال: ﴿ فَأَكَلَ مِنْهَا فَبَدَتْ لَهُمَا سَوْءَ اتُّهُمَا ﴾ (١٠].

<sup>(</sup>١) انظر قناة الشيخ الطريفي على التليغرام بعنوان: عبد العزيز الطريفي، بإثبات بعض الكلمات من صورة تضمنت عدة تغريدات عن التبرج والسفور.



#### الوقفة الرابعة:

إنَّ الآخرةَ لا تستجدي أحدًا، فإذا وقفت ببابها وأظهرت الحاجة إليها أعطتك وأكرمَتْك، وإن أعرضت عنها لم تركض خلفك، أما الدنيا فذليلة، فإذا وجدتك مقبلاً على طاعة ربك أخذت تزاحم قلبك حتى تجدها موضعًا فيه.

ولهذا يوم أن تعصي لا تجد الطاعات تضغط عليك لتعود؛ فالآخرة أعز من أن تذل نفسها لأحد، لكن يوم أن تطيع فإنك تجد السيئات تضغط عليك، والشهوات تتراءى بين يديك.

"وَمَنْ تَقَرَّبَ إِلِيَّ شِبْرًا تَقَرَّنْتُ إِلَيْهِ ذِرَاعًا، وَمَنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ ذِرَاعًا تَقَرَّنْتُ إِلَيْهِ بَاعًا، وَإِذَا أَقْبَلَ إِلِيَّ يَمْشِي أَقْبَلْتُ إِلَيْهِ أُهَرْوِلُ"(١٠)!.

(١) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٧٤٠٥)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٧١٢٨).

#### الوقفة الخامسة:

إنّ من اعتاد فعل الخير، ودفع الشر انكسر له هواه، وأعين على الاستقامة، وفي المسند عن عقبة بن عامر أن النبي يَنَ قال: «إِنَّ اللهَّ عَزَّ وَجَلَّ لَيَعْجَبُ مِنَ الشَّابِّ لَيْسَتُ لَهُ صَبْوَةً»(١)؛ أي: ميل إلى الهوى؛ وذلك لانّه عوّد نفسه ذلك فصلح حاله واستقام أمره(٢)، وهذا لو زلّ فها أسرع عودته! ولو أخطأ فها أقرب توبته! حتى لكأنّ التوبة قرينة الذنب لا بعده!.

#### الوقفة السادسة:

من رحمة الله بعباده أنَّهُ أقام لهم نظامَ الشهوات في حياتهم، فهو وإن كان اختبارًا شديدًا لإيهانهم.. إلا أنه مشوقٌ لهم لما عند الله في الآخرة، ومُعِينٌ لهم على استقرار حياتهم وبيوتهم في الدنيا.

فإنَّ الشابَّ متى تروَّجَ رأى أثر هذا النظام كيف أنَّهُ يُسَكِّن البيت، ويُلطِّ ف الجو، ويحفظ الأسرة من التفرق، ويجلب الولد، ويسكب الود والحبَّ والهناء في أرجاء البيت، فسبحان من جعله معراجًا للأعزب إلى الله صبرًا، وسُلَّمًا للمتزوج إلى الله شكرًا.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد، رقم الحديث: (١٧٣٧١). قال شعيب الأرنؤوط: حسن لغيره.

<sup>(</sup>٢<mark>) التيسير بشرح الجامع الصغ</mark>ير للمناوى (١/ ٩٣<mark>١،٥</mark>٢٩).



#### الوقفة السابعة:

تجد الشاب يطيل السهر في أمرٍ مباح، وربها في غفلة، أو في معصية، يتنقل من موقع إلكتروني لآخر، ومن مقطع فاحشٍ لآخر، ثم ينام عن غلبة آخر الليل، وتضيع عليه لذاذة التهجد وتفوته صلاة الفجر في المسجد، وربها صلاها منفردًا، وربها في آخر الوقت، وربها بعد طلوع الشمس!..

فیختم یومه غافلاً أو عاصیًا، ویستفتح یومه غافلاً أو عاصیًا، ثم یرجو أن یكون ما بینها مباركًا له فیه، وأنى له ذلك!

بل الواقع الغالب أن البركة قد غابت عنه، وعن ماله وبيته، وعلمه وعمله وعبادته، وإن أرضى نفسه بزعم غير ذلك..

إنّ السلف كانوا لا يضيعون ثلاث ساعاتٍ ذاتَ بركة إلا عن غلبة: الساعة التي تسبق الفجر، والساعة التي بعده إلى شروق الشمس، والدقائق التي تسبق دخول وقت المغرب، وهذا من جملة موجبات البركة لهم في حياتهم وختامهم، ولسنا في قانونٍ جديد، فإذا أردت البركة والخير والتوفيق والسعادة والإنجاز والرشاد فالزم ما لزم السلف، ودعك من العادات السيئة التي توافق عليها كثيرٌ من أهل هذا الزمان، ولا يكن شيءٌ أهم إليك من نفسك ودينك وقلبك، والله يتولاك ويرعاك.



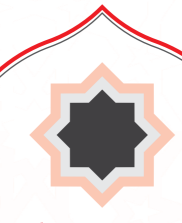
#### الوقفة الثامنة:

من قرأ هذا الكتاب وعرف جادة الطريق فإني أصدح فيه: ألم يأن لك أن تُبرم عهدَ عفافٍ وتقى بينك وبين ربك على ألا يكون للشيطان فيه نصيب! علك أن تكون من عباد الله المخلصين الذين ليس للشيطان عليهم سلطان؟!.

وذلك أنَّ المحرومَ من عرف مسلك الوصول، وحصل عليه أتم حصول، ثم أدبر وتولى وجمع فأوعى.

فإن تكاسلت أو تشاغلت فكيف بك إذا فاز الأبرار وخبت، وحضر المتقون وغبت!.

ولذلك؛ فالنصح لك قبل أن تبلغ الروح التراقي، ولم تعرف الراقي من الساقي، ولم تعرف الراقي من الساقي، ولم تدر عند الرحيل ما تلاقي، وصرت في القبر جُذاذًا، ونادى المنادي وحاذى، ﴿لَقَدُ كُنتَ فِيعَفَلَةٍ مِنْ هَلَا ﴾ [ق: ٢٢] أن قم أدرك نفسك، واستدرك، وكون لنفسك رصيدًا في جنة الله جل وعلا، وإن الله يعطي من يسأل، وإنه سبحانه إذا أعطى أدهش، والله ذو الفضل العظيم.



تم الكتاب بحمد الله تعالى ومنّه وكرمه يوم الجمعة ٢٩ من شوال لعام ١٤٣٩ هـ، الموافق ٢٠١٨/٧/١٣م.

سائلاً الله ﷺ أن يكرمني بسرِّ يفوق العلانية عبوديةً وإخلاصًا وجودًا

وأن يجعل ثمرة كتابي هذا عملاً مقبولاً وأثرًا محمودًا وصل اللهم وسلم وبارك على سيدنا المصطفى محمد، وعلى آله وصحبه والتابعين وتابعيهم بإحسانٍ إلى يوم الدين، والحمد لله رب العالمين.

الراجي عفو ربه ورحمته وفضله محمد بن محمد الأسطل



# فهرس المراجع(١)

| المؤلف                       | اسم الكتاب                           |  |  |
|------------------------------|--------------------------------------|--|--|
| القرآن الكريم                |                                      |  |  |
| بم                           | أولاً: كتب تفسير القرآن الكريم       |  |  |
| أبو حيان الأندلسي            | البحر المحيط                         |  |  |
| ابن عاشور                    | التحرير والتنوير                     |  |  |
| الشيخ وهبة الزحيلي           | التفسير المنير                       |  |  |
| القرطبي                      | الجامع لأحكام القرآن                 |  |  |
| الثعالبي                     | الجواهر الحسان في تفسير القرآن       |  |  |
| ابن عطية                     | المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز |  |  |
| مركز تفسير للدراسات القرآنية | المختصر في التفسير                   |  |  |
| الشيخ الطنطاوي               | الوسيط                               |  |  |
| الشيخ الشعراوي               | تفسير الشعراوي                       |  |  |
| الإمام الزمخشري              | تفسير الكشاف                         |  |  |
| الإمام الطبري                | جامع البيان في تأويل القرآن          |  |  |
| الخلوتي                      | روح البيان                           |  |  |
| الألوسي                      | روح المعاني                          |  |  |
| الشيخ الصابوني               | صفوة التفاسير                        |  |  |
| سيد قطب                      | في ظلال القرآن                       |  |  |
| الشيخ الصابوني               | مختصر تفسير ابن كثير                 |  |  |
| ثانيًا: كتب السنة وشروحها    |                                      |  |  |
| الإمام البخاري               | صحيح البخاري                         |  |  |

<sup>(</sup>١) اعتمدت على نسخة المكتبة الشاملة في أكثر الكتب، وما استثني أذكره بطبعته تمييزًا له.



| المؤلف            | اسم الكتاب                        |
|-------------------|-----------------------------------|
| الإمام مسلم       | صحيح مسلم                         |
| أبو داود          | سنن أبي داود                      |
| الترمذي           | سنن الترمذي                       |
| النسائي           | سنن النسائي                       |
| ابن ماجه          | سنن ابن ماجه                      |
| الإمام أحمد       | مسند أحمد                         |
| الطبراني          | المعجم الكبير                     |
| الطبراني          | مسند الشاميين                     |
| الإمام الحاكم     | المستدرك على الصحيحين             |
| البخاري           | الأدب المفرد                      |
| ابن خزيمة         | صحيح ابن خزيمة                    |
| المنذري           | الترغيب والترهيب                  |
| الشيخ الألباني    | صحيح الجامع                       |
| الإمام البيهقي    | شعب الإيمان                       |
| أبو يوسف          | كتاب الآثار                       |
| المناوي           | التيسير بشرح الجامع للصغير        |
| ابن حجر العسقلاني | فتح الباري شرح صحيح البخاري       |
| ابن بطال          | شرح صحيح البخاري                  |
| الإمام النووي     | شرح صحيح مسلم                     |
| المباركفوري       | مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح |
| الملا علي القاري  | مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح |
|                   | ثالثـًا: كتب الفقه                |
| ابن عابدين الحنفي | حاشية ابن عابدين                  |
| الحطاب الرعيني    | مواهب الجليل شرح مختصر خليل       |



| المؤلف                   | اسم الكتاب                                 |
|--------------------------|--------------------------------------------|
| محمد علیش                | منح الجليل شرح مختصر خليل                  |
| الحاجة درية العيطي       | فقه العبادات على المذهب المالكي            |
| الإمام النووي            | المجموع شرح المهذب                         |
| الشربيني                 | مغني المحتاج إلى معرفة ألفاظ معاني المنهاج |
| الحصني                   | كفاية الأخيار في حل غاية الاختصار          |
| عميرة                    | حاشية عميرة على كنز الراغبين               |
| شمس الدين الرملي         | نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج              |
| الدوعني                  | غاية المنى شرح سفينة النجا                 |
| ابن مفلح                 | الفروع ومعه تصحيح الفروع                   |
| المرداوي                 | الإنصاف                                    |
| ابن قدامة                | المغني                                     |
| ابن عثيمين               | الشرح الممتع شرح زاد المستقنع              |
| ابن تيمية                | مجموع الفتاوي                              |
| الشيخ الألباني           | قام المنة في التعليق على فقه السنة         |
| الشيخ عبد العزيز الطريفي | الحجاب في الشرع والفطرة                    |
| العز بن عبد السلام       | قواعد الأحكام في مصالح الأنام              |
| وزارة الأوقاف الكويتية   | الموسوعة الفقهية الكويتية                  |
| موقع إسلام ويب           | فتاوى الشبكة الإسلامية                     |
| ابن الحاج                | المدخل                                     |
| محمد سليهان الفرا        | شرح الصدور في بيان أحكام النذور            |
| رابعًا: كتب اللغة والأدب |                                            |
| الثعالبي                 | فقه اللغة                                  |
| ابن فارس                 | مقاييس اللغة                               |
| الحريري                  | ملحة الإ <mark>ع</mark> راب                |



| المؤلف                     | اسم الكتاب                                             |
|----------------------------|--------------------------------------------------------|
| التوحيدي                   | الهوامل والشوامل                                       |
| الآبي                      | نثر الدر                                               |
| الرافعي                    | وحي القلم                                              |
| الحريري                    | مقامات الحريري                                         |
| الشيخ عائض القرني          | مقامات القرني                                          |
| الإمام الشافعي             | ديوان الإمام الشافعي                                   |
| خامسًا: كتب السير والتراجم |                                                        |
| ابن كثير                   | السيرة النبوية                                         |
| السهيلي                    | الروض الأنف                                            |
| الذهبي                     | سير أعلام النبلاء                                      |
| سعد يوسف أبو عزيز          | قصص القرآن                                             |
| البيهقي                    | مناقب القرآن                                           |
| المزي                      | تهذيب الكهال                                           |
| أبو نعيم                   | حلية الأولياء                                          |
| الخطيب البغدادي            | تاريخ بغداد                                            |
| علي الصلابي                | عمر بن عبد العزبز                                      |
|                            | سادسًا: كتب التربية والرقائق                           |
| ابن القيم                  | الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي "الداء والدواء" |
| ابن القيم                  | مدارج السالكين                                         |
| ابن القيم                  | زاد المعاد                                             |
| ابن القيم                  | روضة المحبين ونزهة المشتاقين                           |
| ابن القيم                  | الفوائد                                                |
| ابن القيم                  | مفتاح دار السعادة                                      |



| المؤلف                   | اسم الكتاب                                                                      |
|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ابن القيم                | الصلاة وحكم تاركها                                                              |
| الإمام الغزالي           | إحياء علوم الدين                                                                |
| الإمام الغزالي           | منهاج العابدين إلى جنة رب العالمين. ط. دار المنهاج                              |
| ابن الجوزي               | صيد الخاطر                                                                      |
| ابن الجوزي               | المدهش                                                                          |
| أبو طالب المكي           | قوت القلوب                                                                      |
| الإمام النووي            | التبيان في آداب حملة القرآن. ط. مكتبة سمير منصور                                |
| سابعًا: كتب متفرقة       |                                                                                 |
| الشيخ عبد العزيز الطريفي | أسطر من النقل والعقل والفكر                                                     |
| الشيخ علي الطنطاوي       | الذكريات للطنطاوي. ط. دار المنارة                                               |
| الشيخ عبد الله عزام      | كلمات من النار                                                                  |
| مشاري الشثري             | ارتياض العلوم. ط. دار البيان للبحوث والدراسات، ط.٣                              |
| ربيع السملالي            | نبضات قلم                                                                       |
| د. عبد الكريم بكار       | مختصر كتاب "أولادنا ووسائل التواصل الاجتهاعي" لعبد<br>الكريم بكار لوضاح بن هادي |
|                          | ثامنًا: دراسات ومحاضرات                                                         |
|                          | دراسة بعنوان: المشاهد الجنسية تتلف الدماغ                                       |
| د. عمرو أبو خليل         | مقالة عن الشذوذ                                                                 |
| الشيخ محمد راتب النابلسي | محاضرة "الإنسان والشهوة"                                                        |
| التليغرام                | تاسعًا: مواقع إلكترونية وقنوات على                                              |
|                          | قناة الشيخ عبد العزيز الطريفي                                                   |
|                          | قناة الشيخ أحمد سالم                                                            |
|                          | موقع ثقافة أون لاين                                                             |
|                          | موقع youtube للصحافة                                                            |

# صَرَرَ لِلْمُؤلِّفْ

- شراج الغرباء إلى منازل السعداء»
   سياحة ماتعة في فقه السنن، والكتاب منشورٌ على الانترنت.
  - «من عاش على شيء مات عليه»
     والكتاب منشورٌ على الانترنت.
- (3 «دلي للمعتكف» ميثاق ثباتٍ وإيهان من رمضان إلى رمضان، بالاشتراك مع الشيخ بلال بن جميل مطاوع، والكتاب منشورٌ على الانترنت.
  - «المنهاج في سعادة الزوجات والأزواج»
     بالاشتراك مع الشيخ محمد بن سليمان الفرا.
    - 3 «الرباط وأحكامه في الفقه الإسلامي»
    - 6 «المقدمة السنية في القواعد الفقهية»

### وقريباً: يصدر كتاب

«فقه الاستدراك»

كيف تصحح المسير، وتستدرك ما فات في العمر الطويل في زمن قصير؟.



# فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضـــوع                                             |
|--------|--------------------------------------------------------|
| ٣      | الافتتاحيَّة                                           |
| ٧      | المبحث التمهيدي: مقدمات تأصيلية                        |
| ٨      | المطلب الأول: البطاقة الشخصية للداء                    |
| 14     | المطلب الثاني: سُلطة الشهوة                            |
| ۲.     | المطلب الثالث: سياسة الشيطان في غواية الإنسان          |
| 79     | المطلب الرابع: بين الشهوات والشبهات                    |
| ٣٤     | المطلب الخامس: فقه التعامل مع الذنب                    |
| ٤٥     | المطلب السادس: الإيمان النامي                          |
| ٤٩     | المبحث الثاني: جرعات الدواء                            |
| ٥٠     | المطلب الأول: تجفيف المنابع                            |
| 01     | المطلب الثاني: تيسير الرَّوَاج                         |
| ٥٧     | المطلب الثالث: تطييبُ النفس مما علق بها من خبائث النظر |
| ٥٨     | أولاً: التوبة العاجلة                                  |
| ٥٩     | ثانيًا: الاستغفار الخاشع                               |
| ٦١     | ثالثًا: عمل الحسنات الماحية                            |
| ٦٤     | رابعًا: المصائب الْمُكَفِّرَة                          |
| ٧٠     | المطلب الرابع: صبر واصطبار                             |
| ٧٦     | المطلب الخامس: تضييقُ دائرةِ المحرمات عند تحتمها       |
| ۸٤     | المطلب السادس: تبهيت شهوات الدنيا بشهوات الدين         |
| ۸۹     | المطلب السابع: شراء الراحة بقرارٍ واحد                 |
| 98     | المطلب الثامن: الخطة الإدارية المكثّفة                 |
|        |                                                        |



| الصفحة | الموضـــوع                                                                       |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------|
| .,     |                                                                                  |
| 97     | المبحث الثالث: حراسة الذات من ذنوب الشهوات                                       |
| 1.1    | المطلب الأول: سياج الحماية                                                       |
| ١٠٤    | المطلب الثاني: السيئة المهلكة                                                    |
| 11.    | المطلب الثالث: ترك السيئات لئلا تُحبط الحسنات                                    |
| 118    | المطلب الرابع: من عاش على شيءٍ مات عليه                                          |
| 114    | المطلب الخامس: إذ تستغيثون ربكم                                                  |
| 177    | المطلب السادس: تفتيت فتنة الشهوات                                                |
| 170    | المطلب السابع: الآثار الشرعية والصحية لذنوب الشهوات                              |
| 14.    | المطلب الثامن: بغض المعصية                                                       |
| 141    | المطلب التاسع: هجر مظان المعصية                                                  |
| 144    | المطلب العاشر: استشعار منطلقات التعامل مع الله                                   |
| 188    | أولاً: الرجاء                                                                    |
| ١٣٨    | ثانيًا: الخوف                                                                    |
| 18.    | ثالثًا: الحياء                                                                   |
| 127    | رابعًا: الحب والشوق                                                              |
| 188    | خامسًا: التعظيم                                                                  |
| 157    | سادسًا: التذلل لله                                                               |
| 189    | المبحث الرابع: مسائل منثورة                                                      |
| 10.    | المطلب الأول: التَّوسُّع في الذنوب اتكالاً على مغفرة الله ورحمته                 |
| 701    | المطلب الثاني: يقول: عاهدت الله ألا أعصيه تلك المعصية لكني<br>فعلت، فهاذا عليَّ؟ |
| 109    | المطلب الثالث: داء العَلاقات الثُّنَائيَّة                                       |



| الصفحة | الموضـــوع                                                                              |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٦٦    | المطلب الرابع: حكمُ النَّظَرِ للأمرَد وفقهُ التعاملِ معه                                |
| ١٦٦    | الفرع الأول: حكم النظر إلى الأمرد                                                       |
| ١٧٠    | الفرع الثاني: فقه التعامل مع الأمرد                                                     |
| 171    | الفرع الثالث: فقه تعامل الأمرد مع غيره                                                  |
| 175    | المطلب الخامس: إشاراتٌ حمراء بخصوصِ الفَاحشةِ الكبرى                                    |
| ١٨٤    | المطلب السادس: التربية الإعلامية للأطفال إزاء استعمال الانترنت                          |
| 1/0    | أولاً: التربية الإعلامية العامة                                                         |
| ١٨٦    | ثانيًا: التربية الإعلامية الخاصَّة                                                      |
| ١٨٨    | ثالثًا: وسائل تضييق الاستعمال للانترنت                                                  |
| 1/19   | رابعًا: طريقة التعامل مع الطفل عند اكتشاف متابعته<br>لأمورٍ غير أخلاقية، أو الشك في ذلك |
| 197    | المطلب السابع: عرفت جرع العلاج ووسائل الوقاية ثم أقع مرة بعد مرة، فهاذا أفعل؟           |
| 7      | عبق الختام                                                                              |
| ۲۰۸    | فهرس المراجع                                                                            |
| 317    | فهرس الموضوعات                                                                          |

