



### الطبْعَة الْأُولِي

**۲۰۲۱ - ۲۰۲۱م** 

رقم الإيداع ۲۰۲۰/۲۱۷۸٤ ۹۷۸-۹۷۷-۷۶٤-۳۶۶



### 

ص ب: ٦١٠ ر ب: ٢١١١ ـ ٣١ ش الصالحي – محطة مصر – الإسكندرية محمول ٢١٠٦٥٥٢١١٨ / ت: ٤٩٧٠٣٧٠ / تليفاكس ١٠٣٩٩٠٧٣٥



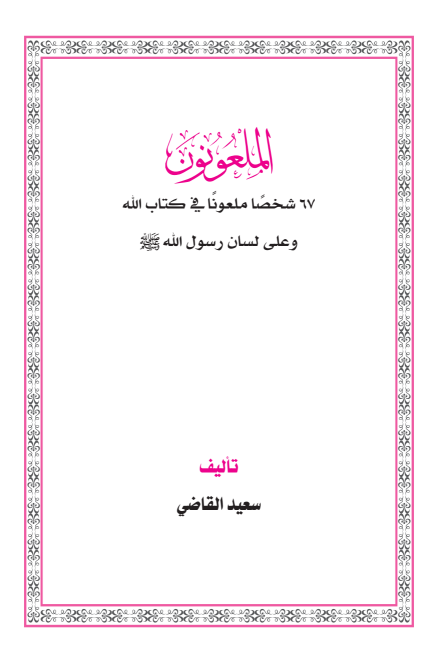
#### عمر الفاروق



10 Ce 10 Ce

للبحث العلمي وتحقيق التراث ISLAMMAMDUH91 \* ALFAROUKCENTER4 \$\, 002/01099426339 \$\, 002/05004496415









الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد الأمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد؛ فهذه رسالة مختصرة جمعت فيها ما ورد فيه لعنٌ من الذنوب والمعاصي في كتاب الله تعالى، وفي سنة رسوله على، مع بعض المسائل المهمة المتعلقة بالباب.

ولم أستطرد فيه كثيرًا، بل كانت غايتي ذكر ما ورد فيه اللعن مما صحت به الأسانيد، مع ذكر الضعيف لبيان ضعفه إتمامًا للفائدة، وذكر بعض الغريب والتعليقات المختصرة على الأحاديث بما يخدم الغرض الذي وضع الكتاب لأجله.

وقد قسمته إلىٰ ثمانية أبواب:

الباب الأول: مسائل مهمة، وفيه ١٣ مسألة.

الباب الثاني: الملعونون في كتاب الله وفي صحيح السنة، وهم ٦٧. الباب الثالث: من ورد لعنهم بإسناد مختلف في صحته، وهم ١٦. الباب الرابع: من ورد لعنهم ولا يصح، وهم ٢١.

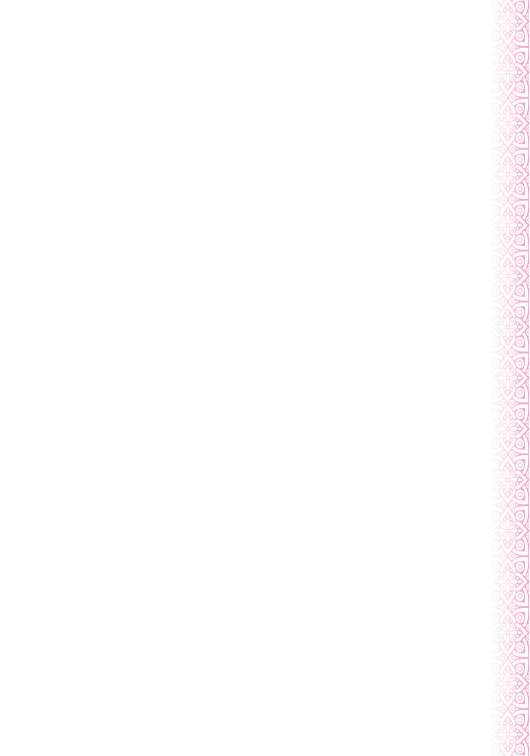
#### الملعونوق \_\_\_\_\_\_

وأسأل الله أن أكون قد وُفِّقتُ فيما أتيت به في كتابي هذا، والتوفيق والمنة من الله تعالى، فله الحمد والثناء، وأسأله القبول والإحسان.

وكتبه سعيد القاضي ١٦ ذو الحجة ١٤٤١ مصر - كفر الشيخ







# ١\_ معنى اللعن

أصل اللعن في اللغة: الطردُ والإبعادُ عن الخير، ومن معانيه: التعذيبُ، ومنها: الدعاءُ عليه. قال ابن الأثير: أصلُ اللعنِ الطردُ والإبعادُ من الله، ومن الخلق: السبُّ والدعاءُ.

فاللعن من الخلق قد يكون بمعنى الدعاء بالطرد والإبعادِ من رحمة الله، كقولك: لعن الله فلانًا، أي: طرده من رحمتِه.

وقد يكون بمعنى الدعاء مطلقًا، ومن ذلك ما ورد في حديث أبي هريرة تَعَالَىٰ قال: قيل: يا رسول الله، ادعُ على المشركين، قال: «إني لم أُبعث لعَّانًا، وإنما بُعِثتُ رحمةً» (١).

وقد يكون بمعنى السبِّ والشتم، ومن ذلك قولُ النبي عَلَيْ: "إن من أكبرِ الكبائر أن يلعنَ الرجلُ والديه»، قيل: يا رسول الله! وكيف يلعنُ الرجلُ والديه؟ قال: "يسبُّ الرجلُ أبا الرجلِ، فيسُبُّ أباه، ويسبُّ أمَّه». وفي رواية: "من الكبائر شتمُ الرجلِ والديه»(٢).

واللعن من الملائكة: الدعاءُ بالعذاب والطردِ من الرحمة (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٩٧٣)، ومسلم (٩٠).

<sup>(</sup>٣) «تاج العروس» (٣٦/ ١١٨)، «لسان العرب» (١٣/ ٣٨٧)، «إكمال المعلم» (٢/ ٣٨٧)، «أكمال المعلم» (٤/ ٤٨٦)، «فتح الباري (٤/ ٨٢٩)، «المعجم الوسيط» (٢/ ٨٢٩).

## ٢\_ النهي عن اللعن وذمه

نهي النبي ﷺ عن اللعن، ورهَّب فيه، وذمَّ من فعل ذلك.

عن سمُرَة بن جُندَب تَعَالَّتُهُ، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تلاعَنوا بلغة الله، ولا بغضَبِه، ولا بالنارِ»(١).

قال العلماء (٢): «لا تلاعنوا بلعنة الله»، أي: لا يلعَنْ بعضُكم بعضًا، فلا يَقُل أحدٌ لمسلم معين: عليك لعنة الله. وإن كان يجوز اللعنُ بالوصف الأعمِّ؛ كقول: لعنة الله على الكافرين، أو بالأخص؛ كقول: لعنة الله على الكافرين، أو بالأخص؛ كفوون لعنة الله على اليهود، أو على كافر مُعيَّنٍ مات على الكفر؛ كفرعون وأبي جهل. «ولا بغضيه»: بأن يقول: غضِب الله عليك. «ولا بالنار»: بأن يقول: غضِب الله عليك. «ولا بالنار».

<sup>(</sup>۱) حسن بشواهده: أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» (۳۲۰)، وأبو داود (۲۰۹۵) والترمذي (۱۹۷۱)، والحاكم (۱/ ٤٨)، عن الحسن، عن سمرة. قلت: ورواية الحسن عن سمرة منقطعة، إلا ما صرح فيه بالسماع منه، وصح السند بذلك إليه، فهو صحيح، ولم يصرح بالسماع في هذا الحديث. وله شاهد مرسل صحيح عن حميد بن هلال، أخرجه عبد الرزاق (۱۹۵۳). وهو في «الصحيحة» (٤٨).

<sup>(</sup>۲) «شرح المشكاة» للطيبي (۱۰/ ۳۱۲۷)، «تحفة الأحوذي» (٦/ ٩٤)، «المفاتيح في شرح المصابيح» (٥/ ١٨٥).

قالوا: لأن المتكلم بذلك إن أراد الإخبار - يعني: حصولَ هذه الأشياء له- فقد أخبرنا عن الغيب، ولا يعلم الغيب أحدُ إلا الله، وإن قال هذا الكلام له على طريق الدعاء عليه، فقد ضادَّ الله ورسوله؛ لأنه لا يحصُلُ له لعنةُ الله وغضبُه إلا أن يصيرَ كافرًا، أو يفعلَ كبيرةً من الذنوب، وكأنه أرادَ الكفر، أو فِعلَ كبيرةٍ لأحدٍ، وإرادةُ الكفر وفعلُ الكبيرة مضادة الله ورسوله.

وعن جُرمُوز الهُجَيمي تَعَالَّيَهُ قال: قلت: يا رسول الله، أوصني، قال: «أوصيك أن لا تكونَ لعَّانًا»(١).

#### كثرة اللعن سبب لدخول النار:

عن أبي سعيد الخدري تَعَالَّتُهُ قال: خرج رسول الله عَلَيْ في أضحىٰ أو فِطرٍ إلىٰ المصلیٰ، فمرَّ علیٰ النساء، فقال: «يا معشرَ النساء، تصدقن؛ فإني أُريتُكن أكثرَ أهلِ النارِ». فقلن: وبم يا رسول الله؟ قال: «تُكثِرن اللعنَ، وتكفُرن العشيرَ»(٢).

- (۱) أخرجه أحمد في «المسند» (٥/ ٧٠)، والبخاري في «التاريخ الكبير» (٢/ ٢٤٧). وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (١٨٨). وقد اختُلِف في روايته، فرواه بعضهم عن عبيد الله بن هوذة، عن جرموز، وقال بعضهم: عن عبيد الله بن هوذة، عن رجل، عن جرموز، والوجهان قويان، وإن كان القلب أميل إلى رواية من روئ عن عبيد الله بن هوذة، عن رجل، عن جرموز، والله أعلم. والحديث في «اختلاف المحدثين» (٧٦).
  - (٢) أخرجه البخاري (٢٠٤)، ومسلم (٨٨٩).

وعن عبد الله بن عمر تَعَالَىٰهَا، عن رسول الله عَلَيْ أنه قال: «يا معشرَ النساءِ، تصدقن، وأكثرنَ الاستغفارَ، فإني رأيتُكن أكثرَ أهلِ النارِ». فقالت امرأةٌ منهن جَزْلةٌ: وما لنا يا رسول الله أكثرَ أهلِ النار؟ قال: «تُكثِرن اللعنَ، وتكفُرن العشيرَ»(۱).

وعن جابر بن عبد الله تَعْالِقُهَا قال: شهدتُ مع رسول الله عليه الصلاة يومَ العيدِ، فبدأ بالصلاة قبل الخطبة، بغيرِ أذانٍ ولا إقامةٍ، شم قام متوكِّئًا على بلالٍ، فأمر بتقوى الله، وحثَّ على طاعتِه، ووعظ الناسَ وذكَّرهم، ثم مضى حتى أتى النساء، فوعظهن وذكَّرهن، فقال: «تصدقن، فإن أكثرَكُن حطبُ جهنم»، فقامت امرأةٌ من سِطةِ النساءِ سَفْعاءُ الخدين، فقالت: لمَ يا رسول الله؟ قال: «لأنكن تُكثِرْن الشَّكاة، وتكفُرنَ العشيرَ»، قال: فجعلْنَ يتصدَّقن من حُلِيِّهن، يُلقِين في ثوبِ بلالٍ من أقرِطَتِهن وخواتِمهن. وفي رواية الدارمي: «لأنكن تُفشِين الشَّكاة واللعن، وتكفُرْن العشيرَ» (۱).

وعن أبي هريرة، أن رسول الله على خطب الناسَ فوعظهم، ثم قال: «يا معشرَ النساء تصدقْنَ؛ فإنكن أكثرُ أهلِ النار»، فقالت امرأةٌ منهن: ولمَ ذاك يا رسول الله؟ قال: «لكثرَ قِلعنِكُنَّ، وكفرِ كُنَّ العشيرَ»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۷۹). (۲) أخرجه مسلم (۸۸۵).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي (١٦٥١)، بسند صحيح.

 <sup>(</sup>٤) سنده حسن: أخرجه الترمذي (٢٦١٣)، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» =

قال العلماء (١): في الحديث أن اللعنَ من المعاصي شديدةِ القُبح. «تُكثِرن اللعنَ» أي: يدورُ اللعنُ على ألسنتهن كثيرًا لمن لا يجوزُ لعنُه؛ وكان ذلك عادةً جاريةً في نساء العرب، كما غلبت بعد ذلك على النساء والرجال، حتى إنهم إذا استحسنوا شيئًا ربما لعنوه، فيقولون: ما أشعره لعنه الله! ويقال: أن قصيدةَ ابن دريد كانت تسمى عندهم: الملعونة؛ لأنهم كانوا إذا سمعوها قالوا: ما أشعره لعنه الله!

فلتكن علىٰ حذر أيها المسلم وأيتها المسلمة، فما أورد كثيرًا من النساء عذابَ جهنم إلا كثرةُ اللعن، فاحفظوا ألسنتكم ولا تكونوا لعَّانين.

### النبي ﷺ لم يُبعَث لعَّانا :

عن أبي هريرة تَعَالَّتُهُ قال: قيل: يا رسول الله، ادعُ على المشركين، قال: «إني لم أُبعث لعَّانًا، وإنما بُعِثتُ رحمةً» (٢).

قال العلماء (٣): «لم أُبعث لعَّانًا»، أي: إنما بُعثت لُأقرِّب الناسَ إلى الله تعالى وإلى رحمته، وما بعثت لأبعدهم عنها، فاللعن منافٍ لحالي، فكيف ألعن؟ واللعنة إذا وقعت منه على أهلكت.

<sup>= (</sup>۲۷۲۸)، وابن منده في «الإيمان» (۲۷۲).

<sup>(</sup>۱) «المفهم» (۱/ ۲٦٩)، «شرح النووي» (۲/ ۲۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٥٩٩).

<sup>(</sup>٣) «الإفصاح عن معاني الصحاح» (٨/ ١٣٩)، «المفهم» (٦/ ٥٨٢)، «شرح المشاحة» للطيبي (٦/ ٣٧٠٥)، «المفاتيح في شرح المصابيح» (٦/ ١٤٤).

وقوله: «وإنما بُعِثْ رحمةً»: هذا كقوله تعالىٰ: ﴿وَمَا آرْسَلُنكَ إِلَّا وَمُمَّ لِلْعُلَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]، أي: بالرسالة العامة، والإرشاد للهداية، والاجتهاد في التبليغ، والمبالغة في النصح، والحرص على إيمان الجميع، وترك الدعاء عليهم؛ إذ لو دعا عليهم لهلكوا، بل كان وجوده بين أهل الكفر في زمانه رحمةً بهم أن يحُلَّ بهم العذاب، قال الله: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ عنهم، ولا حال بيننا وبينهم. بالإيمان، وزين جوارحه بالطاعة، جعلنا الله منهم، ولا حال بيننا وبينهم.

وقد رُوي عن خالد بن أبي عمران قال: بينا رسول الله عَلَيْهِ يعدو على مُضَرَ إذ جاءه جبريلُ فأوماً إليه أن اسكت فسكت، فقال: «يا محمدُ، إن الله لم يبعثْك سبَّابًا ولا لعَّانًا، وإنما بعثك رحمةً، ولم يبعثْك عذابًا، ﴿ لِيسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٢٨]»(١).

فليس اللَّعن من أخلاق الأنبياء على فإنهم قد بعثوا رحمة للعالمين، فتشبه بهم في أخلاقهم تفلح، جمعنا الله بهم في الفردوس الأعلى.

(۱) مرسل ضعيف: أخرجه أبو داود في «المراسيل» (۸۹)، والبيهقي في «السنن الكبرئ» (۲/ ۲۱۰). وهو مرسل، وفيه عبد القاهر مجهول. ويشهد لمعناه ما أخرجه البخاري (٤٥٥٩)، عن ابن عمر، و(٤٥٦٠)، عن أبي هريرة.

الملعونوي

#### اللعن ليس من صفات المسلم والمؤمن:

عن ابن عمر تَعْطِيْهَا، أن رسول الله على قال: «لا ينبغي للمسلم أن يكون لعَّانًا»، قال سالم: وما سمعتُ ابنَ عمر لعن شيئًا قطُّ»، وفي روايةٍ: «لا ينبغي للمؤمنِ»(١).

وعن نافع قال: لم أسمع عبد الله بن عمر يلعنُ خادمًا قط، غير مرةٍ واحدةٍ، غضِب فيها على بعضِ خدَمِه، فقال: لعنة الله عليك، كلمةٌ لم أحب أن أقولَها. وعن الزهري قال: أراد ابن عمر أن يلعن خادمَه فقال: اللهم الع... فلم يُتِمَّها، فقال: إن هذه الكلمة ما أحبُ أن أقولَها.

قال بعض العلماء (٣): وإنما أتي بصيغة المبالغة لأن الاحترازَ عن قليله نادرُ الوقوع في المؤمنين، وفي ذلك إيذان بأن هذا الذمَّ لا يكون لمن يصدرُ منه اللعنُ نادرًا، والله أعلم.

- (۱) حسن: أخرجه الترمذي (۲۰۱۹)، والبخاري في «الأدب المفرد» (۳۰۹)، والبخاري في والأدب المفرد» (۳۰۹)، والحاكم (۱/ ٤٧). وفيه كثير بن زيد المدني حسن الحديث إن شاء الله، ما لم يتفرد بما لا يتحمله، أو بما يُنكَر عليه، والله أعلم. وهو في «الصحيحة» (٤٩).
- (۲) صحيح: أخرجه ابن وهب في «الجامع» (۳۵۱)، عن نافع، وعبد الرزاق (۲۵۳)، عن الزهري.
  - (٣) تحفة الأحوذي (٦/ ١٣٧).

وعن عبد الله بن مسعود رَوَيُ قال: قال رسول الله والله والله الله والله الله والله و

### اللعن ليس من صفات الصدِّيق:

عن أبي هريرة تَعَطِّنُهُ، أن رسول الله عَلِيَةِ قال: «لا ينبغي لصدِّيقٍ أن يكون لعَّانًا» (٢).

وعن عائشة تَعَالَيْهَا، أن أبا بكر تَعَالَيْهُ لعن بعضَ رقيقِه، فقال النبي عَلَيْ: «يا أبا بكر، اللعَّانون والصدِّيقون، كلا وربِّ الكعبة»، مرتين أو ثلاثًا، فأعتق أبو بكر يومئذٍ بعضَ رقيقِه، ثم جاء النبي عَلَيْ فقال: لا أعودُ.

قال العلماء (٣): اللعَّان هو الذي يكثُّرُ منه اللعن فيتجاوزُ به الحدَّ المشروعَ حتى يلعنَ من لا يستحقُّ اللعنَ، والصدِّيق: الكثيرُ الصدقِ والتصديق.

ومعنىٰ هذا الحديث: أن من كان صادقًا في أقوالِه وأفعاله مُصدِّقًا

- (۱) سنده حسن: أخرجه أحمد (۱/ ۲۱۶)، والبخاري في «الأدب المفرد» (۳۱۲)، والحاكم (۱/ ۲۲). وهو في «الصحيحة» (۵۰).
  - (٢) أخرجه مسلم (٢٥٩٧).
- (٣) «الإفصاح عن معاني الصحاح» (٨/ ١٦٠)، «إكمال المعلم» (٨/ ٦٨)، «المفهم» (٣/ ٥٨)، «المفهم» (٣/ ٥٧٩)، «شرح مسلم» (١٦/ ١٤٨).

بمعنى اللعنة الشرعية، لم تكن كثرة اللعن من خُلقه، لأنه إذا لعن من لا يستحقُّ اللعن فقد دعا عليه بأن يُبعَد من رحمة الله وجنتِه، ويدخُلَ في ناره وسخطِه، والإكثار من هذا يناقضُ أوصافَ الصديقين؛ فإنَّ من أعظم صفاتِهم الشفقة والرحمة، وخصوصًا بالمؤمن، فمن دعا على أخيه المسلم باللعنة فهو نهاية المقاطعة والتدابر، فكيف يجوزُ لمسلم وقر الإيمانُ في قلبِه أن يدعو عليه باللعنة التي معناها الهلاكُ والخلودُ في نار الآخرة؟ فمن كثر منه اللعن فقد سُلب درجة الصديقية.

وإنما خصّ اللعّان بالذكر ولم يقل: اللاعن؛ لأن الصديق قد يلعنُ من أمره الشرعُ بلعنه، وقد يقعُ منه اللعن أحيانًا ثم يرجعُ، وذلك لا يخرجه عن الصديقية. ولا يُفهَم من نسبتنا الصديقية لغير أبي بكر مساواةُ غير أبي بكر لأبي بكر لأبي بكر لأبي بكر لأبي بكر اللهم نصيبٌ من تلك الصديقية، ثم هم المؤمنون الذين ليسوا بلعّانين لهم نصيبٌ من تلك الصديقية، ثم هم متفاوتون فيها علىٰ حسب ما قُسِم لهم منها، والله أعلم.

### لا يكون اللَّانون شهداء ولا شفعاء يوم القيامة:

عن زيد بن أسلم وَ إِللهُ أن عبد الملك بن مروان بعث إلى أمّ الدرداء بأنجادٍ من عنده، فلما أن كان ذاتَ ليلةٍ قام عبد الملك من الليل، فدعا خادمَه، فكأنه أبطاً عليه فلعنه، فلما أصبحَ قالت له

أمُّ الدرداء: سمعتُك الليلةَ لعنتَ خادمَك حين دعوتَه، فقالت: سمعتُ أَبُّ الدرداء يقول: قال رسول الله عليه: «لا يكونُ اللعَّانون شفعاءَ ولا شهداءَ يومَ القيامةِ»(١).

وفي رواية (٢٠): «ما ينبغي للعَّان أن يكونَ وجيهًا عند الله ﷺ.

قال العلماء (٣): «لا يكونُ اللعَّانون شفعاءَ» معناه: لا يشفعون يومَ القيامةِ حين يشفعُ المؤمنون في إخوانِهم الذين استوجَبُوا النارَ.

«ولا شهداء»: فيه ثلاثة أقوال؛ أصحُها وأشهرُها: لا يكونون شهداء يوم القيامةِ على الأممِ بتبليغ رسلِهم إليهم الرسالات. والثاني: لا يكونون شهداء في الدنيا، أي: لا تُقبَلُ شهادتُهم لفسقِهم. والثالث: لا يُرزَقون الشهادة، وهي القتلُ في سبيل الله. قلت: ويُرجِّح الوجهَ الأول قوله: «يومَ القيامةِ».



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٩٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجها البزار (٤١٣٤)، وقال: وإسناده حسن، قلت: فيه هشام بن سعد فيه مقال، وأرى هذا المتن شاذًا، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) «المفهم» (٦/ ٥٨٠) «شرح النووي» (١٦/ ١٤٩).

### ٣ النهي عن لعن الدواب

عن عِمران بن حُصين تَعَالَيْهُ قال: بينما رسول الله على بعض أسفاره، وامرأةٌ من الأنصارِ على ناقةٍ، فضجِرَتْ فلعنتْها، فسمِع ذلك رسول الله على فقال: «خذوا ما عليها ودَعُوها، فإنها ملعونةٌ»، قال عمران: فكأني أراها الآن تمشي في الناسِ، ما يَعرِضُ لها أحدٌ. وفي رواية: قال عمران: فكأني أنظر إليها، ناقةٌ ورْقاء، وفي رواية: فقال: «خذوا ما عليها وأعْرُوها؛ فإنها ملعونةٌ»(۱).

وعن أبي برزة الأسلمي عَيَّاتُهُ، قال: بينما جاريةٌ على ناقةٍ، عليها بعضُ متاع القوم، إذ بصُرَت بالنبي عَيْد، وتضايق بهم الجبل، فقالت: حَلْ، اللهم العنْها، قال: فقال النبي عَيْد: «لا تُصاحِبْنا ناقةٌ عليها لعنةٌ». وفي رواية: «لا أيمُ الله، لا تُصاحِبنا راحلةٌ عليها لعنةٌ من الله» (٢).

وعن جابر تَوَاللَّهُ قال: سِرنا مع رسول الله عَلَيْ في غزوة بطنِ بُواطٍ، وهو يطلبُ المجديَّ بن عمرو الجهني، وكان الناضِحُ يعتَقِبُه

- (۱) أخرجه مسلم (۲۰۹۰). «ناقة ورقاء»: يخالط بياضها سواد، وقيل: هي التي لونها كلون الرماد. «وأعروها»: خذوا ما عليها من المتاع ورحلها.
- (٢) أخرجه مسلم (٢٥٩٥). «حل»: كلمة زجر للإبل واستحثاث. وهي بإسكان اللام وكسرها بالتنوين وبغير تنوين.

منا الخمسة والستة والسبعة، فدارت عُقْبَة رجل من الأنصار على ناضح له، فأناخه فركبه، ثم بعثه فتلدَّن عليه بعضَ التلدُّنِ، فقال له: شأ، لعنك الله، فقال رسول الله عليه: «من هذا اللاعن بعيرَه؟» قال: أنا يا رسول الله قال: «انزِل عنه، فلا تصحبْنا بملعونٍ، لا تدعوا على أنفسِكم، ولا تدعوا على أولادِكم، ولا تدعوا على أموالِكم، لا توافِقوا من الله ساعة يُسألُ فيها عطاءٌ، فيستجيبُ لكم»(١).

قال العلماء (٢): في قوله على الناقة المدعو عليها باللعنة: «خذوا ما عليها فإنّها ملعونة» وجوه؛ الأول: أطلَع الله تعالى نبيّه على أن هذه الناقة قد لعنها الله تعالى، وقد استُجيب لصاحبتها فيها؛ واعترض عليه: بأنّ الناقة لم يصدُر منها ما يوجب لعنها. الثاني: أنه قال ذلك معاقبة لصاحبتها وزجرًا لها؛ لنهيه على قبل ذلك عن اللعن؛ لئلا تعود الى ذلك.

قالوا: والمرادُ النهيُ عن مصاحبته لتلك الناقةِ في الطريق، وأما بيعُها وذبحُها وركوبُها في غير مصاحبتِه على وغيرُ ذلك من التصرفات

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۳۰۰۹). «بطن بـواط»: جبل من جبال جهينة. «الناضح»: البعير الذي يستقىٰ عليه. «عقبة رجل»: العقبة ركوب هذا نوبة وهذا نوبة. «فتلدن عليه بعض التلدن»: تلكأ وتوقف. «شأ»: كلمة زجر للبعير.

<sup>(</sup>٢) «إكمال المعلم» (٨/ ٦٧)، «المفهم» (٦/ ٥٨٠)، «شرح النووي» (١٦/ ١٤٧).

#### الملعونوي

التي كانت جائزةً قبل هذا فهي باقيةٌ على الجواز؛ لأن الشرع إنما ورد بالنهي عن المصاحبة فبقِي الباقي كما كان.

وعن زيد بن خالد الجُهني عَالَيْهُ قال: لعن رجلٌ ديكًا صاح عند النبي عَلَيْهُ، فقال النبي عَلَيْهُ: «لا تلعنْه، فإنه يدعو إلى الصلاق»، وفي رواية: «لا تسبُّوا الديك؛ فإنه يُوقِظُ للصلاق». وفي رواية: نهى رسول الله على عن سبِّ الديكِ(۱).

قال بعض العلماء (٢): وليس معنى قوله: «فإنه يدعو إلى الصلاة» أن يقول بصوته حقيقة : صلوا، أو حانتِ الصلاة ، بل معناه أن العادة جرت بأنه يصرُخُ عند طلوع الفجر، فطرة فطره الله عليها. قال: وللديك خصيصة ليست لغيره من معرفته الوقت الليلي، فإنه يُقسِّط أصواته فيها تقسيطا لا يكادُ يتفاوت، ويُوالي صياحَه قبل الفجر وبعده لا يكادُ يخطئ ، سواء طال الليل أم قصر.

وعن عائشة تَعَالِثُهَا قالت: لدغَتِ النبيِّ ﷺ عقربٌ وهو في الصلاة،

<sup>(</sup>۱) سنده صحيح: أخرجه أحمد (٤/ ١١٥)، وأبو داود (١٠١٥)، والنسائي في «الكبرى» (١٠٧٥)، وأعله بعض العلماء بالإرسال، والمتصل أصح، والله أعلم. وهو في: «اختلاف المحدثين» (٤٥).

<sup>(</sup>٢) «تحفة الأحوذي» (٩/ ٢٩٩)، «عون المعبود» (١٤/ ٥)، «مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح» (٧/ ٢٦٧٧).

فقال: «لعن الله العقربَ ما تدَعُ المصلي وغيرَ المصلي، اقتلُوها في الحِلِّ والحرم»(١).

وعن على عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى قَال: لدغتِ النبي عَلَى عقربٌ وهو يصلي، فلما فرغ قال: «لعن الله العقرب؛ لا يدع مصليًّا ولا غيرَه»، ثم دعا بماء وملح، وجعل يمسَحُ عليها، ويقرأ: ﴿قُلْ هُو ٱللَّهُ أَحَدُ ١٠٥٠، و﴿قُلْ عُوذُ بِرَبِ ٱلْفَلَقِ ٥٠٠، و﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ٥٠٠٠.

قال العلماء: (٣): فيه جوازُ اللعنِ على المؤذيات، وأما لعنُ الحيوانات على التشخيصِ فغيرُ جائزٍ؛ لأن النبي على هدد امرأةً لعنت ناقتَها، وقال: لا تصحبْنا معنا؛ لأنها ملعونةٌ.



<sup>(</sup>۱) معلول وصححه بعض العلماء: أخرجه ابن ماجه (۱۲٤٦). وهذا احديث وهم، والصحيح ما أخرجه أحمد (٦/ ٩٧)، ومسلم (١١٩٨)، والنسائي (٢٨٨٢)، وابن ماجه (٣٠٨٧)، وغيرهم، عن عائشة، عن النبي على أنه قال: «خمس فواسق، يُقتلَن في الحِل والحرم: الحية، والغراب الأبقع، والفأرة، والكلب العقور، والحديا». وانظر: «اختلاف المحدثين» (٤١).

<sup>(</sup>٢) معلول بالإرسال وصححه بعض العلماء: أخرجه الطبراني في الأوسط (٥٨٩٠). وأخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٧/ ٣٩٨) مرسلا، وهو أصح.

<sup>(</sup>٣) «شرح سنن ابن ماجه للسيوطي وغيره» (ص ٨٨).

# عرب لعن شيئا ليس له بأهل رجعت اللعنة عليه

عن ابن عباس تَعْشَهُ، أن رجلًا لعن الريحَ عند النبي عَلَيْهُ، فقال: «لا تلعنِ الريحَ، فإنها مأمورةٌ، وإنه من لعن شيئًا ليس له بأهلٍ رجعتِ اللعنةُ عليه»(١).

وعن أبي الدرداء تَعَالَّتُهُ قال: قال رسول الله عَلَيْ: "إن العبدَ إذا لعن شيئًا صعدتِ اللعنةُ إلى السماء، فتُغلَقُ أبوابُ السماء دونها، ثم تهبِطُ إلىٰ الأرض فتُغلَقُ أبوابُ السماء دونها، ثم تأخذُ يمينًا وشمالًا، فإذا لم تجدْ مساغًا رجعتْ إلىٰ الذي لُعِنَ، فإن كان لذلك أهلًا وإلا رجعت إلىٰ قائلِها»(٢). وعن حذيفة تَعَالِّتُهُ قال: ما تلاعنَ قومٌ قط إلا حقَ عليهم اللعنةُ (٣).

- (۱) معلول بالإرسال، وصححه بعض العلماء، وله شواهد يصح بها: أخرجه أبو داود (۸۰۸)، والترمذي (۱۹۷۸). والنهي عن سب الريح له شواهد، وقوله: «من لعن شيئًا ليس له بأهل رجعتِ اللعنةُ عليه» له شواهد، وهو في «اختلاف المحدثين» (۷۷).
- (۲) حسن بشواهده: أخرجه أبو داود (۵۰۰)، وفيه رباح بن الوليد حسن في الشواهد والمتابعات، ولا يحتب بمثله، ونمران بن عتبة مجهول الحال. وله شاهد عن ابن مسعود أخرجه أحمد (۱/ ۸۰۸)، وفيه أبو عمير الحضرمي مجهول. وعن عن ابن عباس وهو الحديث السابق. وهو في «الصحيحة» (۷۷).
- (٣) سنده صحيح: أخرجه عبد الرزاق (١٩٥٣٥)، وابن أبي شيبة (٧/ ٤٧٤)، =

قال العلماء (۱): قوله: «من لعن شيئًا»، وقوله: «إن العبدَ إذا لعن شيئًا»: عام يدخل فيه كلُّ شيءٍ من إنسانٍ أو بهيمةٍ أو طيرٍ أو وحش أو برغوثٍ أو نحوه، فاللعنة خطرة؛ لأنه حكمٌ بأنه أبعدَ الملعونَ من رحمة الله، وذلك غيثُ لا يطّلعُ عليه غير الله، ويطّلعُ عليه رسولُه إذا أطلعه الله عليه.

وقوله: «فَتُغلَقُ أبوابُ السماءِ دونها»: لأن أبوابَ السماء لا تُفتَح إلا للعمل الصالح؛ لقوله تعالى: ﴿إِلَيْهِ يَضْعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِبُ ﴾ [فاطر: ١٠].



<sup>=</sup> والبخاري في «الأدب المفرد» (٣١٨).

<sup>(</sup>۱) «شرح سنن أبي داود» لابن رسلان (۱۸/ ۲۵۷).

# ٥ جواز اللغن بالأوصاف

هناك آيات وأحاديثُ فيها لعنٌ لمُرْتَكِبِي بعض المعاصي على سيبيل العموم، ومن ذلك: قوله سبحانه: ﴿أَلَا لَعَنَهُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [هود: ١٨]، وقوله سبحانه: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُۥ جَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُۥ ﴾ [النساء: ٩٣].

وقوله على: «لعن الله الواصلة والمستوصلة، والواشمة والمستوصلة، والواشمة والمستوشمة»، وغير والمستوشمة»، وغير ذلك مما يأتي إن شاء الله.

قال ابن العربي رَخِيً لللهُ(١): لعْنُ العاصي مطلقًا يجوز إجماعًا.



<sup>(</sup>۱) «أحكام القرآن» (۱/ ۲۰).

# ٦\_ لعن المسلم العاصي

#### بمنزلة الوعيد للزجر والردع

لعنُ المسلم العاصي يختلف عن لعنِ الكافر، وذلك أن لعنَ الكافر وذلك أن لعنَ الكافر يقتضي إبعادَه من رحمة الله، وتخليدَه في العذاب في النار، وأما لعن ُ المسلم العاصي فهو بمنزلةِ الوعيد، فهو يدل على أن من فعل تلك المعصية فهو مستحقُ للعنه، ومُعرَّض للعقوبة، فيحصل من هذا الإطلاق الزجرُ والردْعُ عن ارتكابِ هذه المعاصي.

وهذه اللعنة قد تلحق بعضَ الأشخاص فتكون سببًا في عذابِهم، ويكونُ معهم إيمانٌ يمنعُهم من الخلودِ في النار.

وقد يكونُ لدى الشخص المعين مانعٌ يمنع لحوقَ اللعنةِ به.

فوجود مقتضى اللعن لأصحاب بعض المعاصي من المسلمين لا يعني سلب كلِّ مقتضيات الرحمة عنهم، بل يكونُ فيهم موجبُها ومانعٌ من موانعها، كما يُصلَّي على أصحاب المعاصي التي ورد لعن مرتكبيها، والصلاة سببٌ للرحمة.

فلعنُ أصحاب المعاصي بمعنىٰ إبعادِهم عن رحمة الله تعالىٰ مقيدٌ بزمانٍ أو بحالٍ، ككون من لحقتُه اللعنةُ منهم لا يدخلُ الجنة - التي هي من رحمة الله تعالىٰ - مع أول الداخلين لها بلا عذاب ونحو ذلك.

فهذا الذنبُ الذي ورد فيه اللعن يقتضي اللعنَ والعذابَ، لكن قد ير تفع موجبُ اللعن لمعارض راجح، كتوبةٍ نصوحٍ، أو وجودٍ أعمالٍ صالحةٍ مكفرة، أو مصائبَ ماحيةٍ (١).

**€**₩₩

<sup>(</sup>۱) «شرح النووي» (۹/ ۹۹٪)، «مجموع فتاوئ ابن تيمية» (۲۸/ ۲۰۹٪)، «الصلاة» لابن القيم «منهاج السنة» (٤/ ٥٧٠)، «الصارم المسلول» (٣٤)، «الصلاة» لابن القيم (٤٣)، «فتح الباري» لابن حجر (٤/ ١٠٤).

### ٧<u>ـ تحريم لعن المسلم المصون</u> وعدُه في الكبائر

والمصون هو الذي لم يرتكب إثمًا يستحقُّ به اللعن مما يأتي معنا ذكره في هذا الكتاب إن شاء الله تعالىٰ.

ومما يدل علىٰ تحريم لعنِ المسلم المصون:

١ - عن سمُرة بن جُندَب سَخِلْفَهُ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تلاعنوا بلغة الله، ولا بغضبه، ولا بالنار». سبق، وهو حسن بشواهده.

٢- عن ابن عباس تَعْالَيْهَا، أن رجالًا لعن الريحَ عند النبي عَلَيْهُ فقال: «لا تلعن الريحَ، فإنها مأمورةٌ، وإنه من لعن شيئًا ليس له بأهل رجعتِ اللعنةُ عليه». سبق، وهو حسن بشواهده.

٣- عن ثابت بن الضحاك تَوَالْقُنَّهُ، عن النبي وَالْقَاقِ قَال: «لعنُ المؤمن كقتلِه»(١).

في معنى قوله: «لعن المؤمن كقتله» وجوه؛ الأول: أنهما سواء في أصل التحريم وإن كان القتلُ أغلظ. الثاني: أنهما سواءٌ في الإثم.

(۱) أخرجه البخاري (۲۰٤٧)، ومسلم (۱۱۰).

#### الملعونوق

الثالث: أن القاتلَ يقطعُ قاتله من منافع الدنيا، واللعن يقطعُه عن نعيم الآخرة ورحمةِ الله تعالى (١).

وليس لعْنُ المسلم كقتْلِه في الوزْرِ، فلا ريبَ أنَّ من قتلَ مسلمًا فهو أعظمُ إثمًا ممن لعنَه، لكنه شاركه في عِظمِ الجُرمِ وكِبَرِه، والله أعلم. وعن سلمة بن الأكوع تَعَالَيْتُهُ قال: كنا إذا رأينا الرجلَ يلعنُ أخاه رأينا أن قد أتى بابًا من الكبائرِ(٢).

قال الطيبي (٣): اتفق العلماءُ على تحريم اللعن؛ فإن معناه الإبعادُ من رحمة الله من لا يُعرَفُ خاتمةُ من رحمة الله من لا يُعرَفُ خاتمةُ أمرِه معرفةً قطعيةً، مسلمًا كان أو كافرًا، إلا ما علمنا بنصِّ شرعيِّ أنه مات على الكفر، أو يموتُ عليه، كأبي جهل، وإبليس. وأما اللعنُ بالوصفِ فليس بحرام.

وقال النووي وَخِرَلَهُ (٤): اتفق العلماءُ على تحريمِ اللعن. قلت: يعني إجمالًا، وإلا فقد اختلفوا في حكم لعن المعين مسلمًا كان أو كافرًا، ممن يستحق اللعن، فأما من لا يستحق اللعن، فلعنه حرام، ولا يجوز، وهذا هو الذي قد يكون فيه الإجماعُ، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) «إكمال المعلم» (١/ ٣٩١)، «المفهم» (١/ ٣١٤)، «شرح النووي» (٢/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٢) سنده صحيح: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٦٦٧٤).

<sup>(</sup>٣) «شرح المشكاة» (٢/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٤) «شرح مسلم» (٢/ ٦٧).

قال الذهبي رَخِيَّلَهُ: لعنُ المسلمِ المصونِ حرامٌ بإجماع المسلمين. وقد عدَّ لعنَ المسلمِ بغيرِ حقِّ في الكبائرِ: ابن حزم، والقرطبي، وابن القيِّم، وابن النَّحَّاس، وابن حجر، وابن عبد الوهاب رحمهم الله جميعًا (١).



<sup>(</sup>۱) «البحر المحيط» لأبي حيان (۳/ ٤٤٢)، «المفهم» (٦/ ٤٧١)، «الكبائر» للذهبي (٦/ ٣١)، «إعلام الموقعين» (٦/ ٥٧١)، «تنبيه الغافلين» (١٩٦)، «الزواجر» (٦/ ٥٩)، «الكبائر» لابن عبد الوهاب (١١١). ولفظ الذهبي: اللَّعان. وقال ابن القيم: لعنُ من لم يستحقَّ اللعن. وقال ابن حجر: من لعن أخاه أتى بابًا من الكبائر.

# ٨ حكم لعن المسلم المعين

#### الذي يستحق اللعن

اختلف العلماء في حكم لعن المسلم المعين الذي يستحق اللعن، فأجازه بعضُهم، وكرِهَه آخرون، وحرَّمه طائفةٌ ثالثة.

قال النووي وَغِرَللهُ(١): اللعنُ في الشرع: الإبعاد من رحمة الله تعالى، فلا يجوزُ أن يُبعَدَ من رحمة الله تعالى من لا يُعرَفُ حالُه وخاتمةُ أمرِه معرفةً قطعيةً. فلهذا قالوا: لا يجوزُ لعن أحدٍ بعينه مسلمًا كان أو كافرًا، أو دابةً، إلا من علمنا بنصِّ شرعيِّ أنه مات على الكفر أو يموتُ عليه كأبي جهل وإبليس.

وقال ابن تيمية (٢): تنازع الناسُ في لعنةِ الفاسق المعيَّن، فقيل: إنه جائزٌ، كما قال ذلك طائفةٌ من أصحاب أحمد وغيرهم كأبي الفرج بن الجوزي وغيره، وقيل: إنه لا يجوزُ، كما قال ذلك طائفةٌ أخرى من أصحاب أحمد وغيرهم كأبي بكر عبد العزيز وغيره، والمعروف عن أحمد كراهةُ لعنِ المعين كالحجاج بن يوسف وأمثالِه، وأن يقولَ كما قال الله تعالىٰ: ﴿ أَلَا لَغَنَةُ اللَّهِ عَلَى الظّلِمِينَ ﴾ [هود: ١٨].

<sup>(</sup>۱) «شرح مسلم» (۲/ ۲۷).

<sup>(</sup>٢) «منهاج السنة النبوية» (٤/ ٥٦٩).

#### القول الأول: المنع من لعن المعين، كراهة أو تحريما.

واستدلوا على هذا بأدلة؛ منها:

ا - عن عمر بن الخطاب رَهُ الله أن رجلًا على عهد النبي والله و كان الله و كان أله و كان يُضحِكُ رسول الله و كان النبي كان النبي و كان النب

Y - عن أبي هريرة تَعَالَّتُهُ قال: أُتِي النبي عَلَيْ بسكران، فأمر بضربه. فمنا من يضربُه بيده، ومنا من يضربُه بثوبه، فلما انصرف قال رجلٌ: ما له أخزَاه الله، فقال رسول الله عَلَيْ: «لا تكونوا عونَ الشيطانِ على أخيكم»(٢).

وفي رواية (٣): «فلما أدبر وقعَ القومُ يدعون عليه ويسبُّونه؛ يقولُ القائلُ: اللهم أخزِه، اللهم العنْه».

- (۱) أخرجه البخاري (۲۷۸۰). وأخرجه البزار (۲۲۹)، بإسناد حسن، بلفظ: «لا تلعنه؛ فإنه يحبُّ الله ورسولَه».
- (٢) أخرجه البخاري (٦٧٨١). وعند النسائي في «الكبرئ» (٥٢٦٨)، بإسنادٍ صحيحٍ: «لا تقولوا هكذا، لا تُعينوا عليه الشيطان، ولكن قولوا: رحمك الله».
  - (٣) سندها حسن: أخرجها البيهقي في «الصغير» (٢٦٩٩).

وقد لعن الله شارب الخمر، كما في حديث ابن عباس تَعَلَّقُهَا قال: سمعتُ رسولَ الله على يقول: «أتاني جبريل، فقال: يا محمد! إن الله عَلَيْ لعنَ الخمر، وعاصرَها، ومعتصرَها، وشاربَها، وحاملَها، والمحمولة إليه، وبائعَها، ومبتاعَها، وساقيَها، ومُستقيَها» (١).

فقالوا: إن حديثَ عمرَ عَظِيْهُ في نهيه عن لعنِ شربِ الخمرِ يُحْمَلُ على المُعَيَّن ولعنِ على المُعَيَّن ولعنِ على المُعَيَّن ولعنِ المُعَيَّن ولعنِ الشاربِ عمومًا (٢).

قال البخاري: باب ما يكره من لعن شارب الخمر، وأنه ليس بخارج من الملة.

قال ابن حجر (٣): عبَّر بالكراهةِ هنا إشارةً إلى أن النهي للتنزيه في حقِّ من يستحقُّ اللعنَ إذا قصد به اللاعنُ محضَ السبِّ، لا إذا قصد معناه الأصلي، وهو الإبعادُ عن رحمة الله، فأما إذا قصدَه فيحرُمُ، ولا سيما في حق من لا يستحقُّ اللعنَ كهذا الذي يحب الله ورسولَه، ولا سيما مع إقامةِ الحدِّ عليه، بل يندب الدعاء له بالتوبة والمغفرة.

قال الغزالي (٤): وفي رواية: «لا تكونوا عونَ الشيطان على

<sup>(</sup>١) وهو صحيح، ويأتي.

<sup>(</sup>۲) «منهاج السنة النبوية» (٤/ ٥٧٣).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (١٢/ ٧٦).

<sup>(</sup>٤) «إحياء علوم الدين» (٣/ ١٢٤).

أخيكم»، وفي رواية: «لا تقُل هذا؛ فإنه يحبُّ الله ورسوله»، فنهاه عن ذلك، وهذا يدل على أن لعن فاسقٍ بعينِه غيرُ جائزٍ. وعلى الجملة ففي لعنِ الأشخاصِ خطرٌ فليُجتنَب.

٣- تشديدُ النبي عَلِيْمُ في النهي عن لعن المسلم؛ كقوله عَلِيْهُ: «لعنُ المؤمن كقتلِه».

3- أن إجازة لعن كلِّ من وقع في معصية جاء النصُّ بلعنِ فاعلِها يفتحُ البابَ للعنِ كثيرٍ من المسلمين، ويُروِّضُ الألسنة والأسماعَ على إلْ في هذا الخلقِ المشين، والذي ربما تسبَّب اعتيادُه وتفشِّيه وعدمُ النفور منه إلىٰ لعنِ من ليس أهلًا، فيتسعُ التأويلُ في هذا الباب، ويكثر التسابُّ والتلاعنُ بين المسلمين، الأمرُ الذي يتعارضُ مع مقاصد الإسلام في الحثِّ علىٰ المودة والبُعدِ عن أسباب الضغينةِ والقطيعةِ وسوءِ الظن.

قال ابن تيمية (١): ولو كان كلُّ ذنبٍ لُعِن فاعلُه يُلعَنُ المعينُ الذي فعلَه للعُن المعينُ الذي فعلَه للُعِن جمهورُ الناس. وقال: أبو الفرج ابن الجوزي له كتابٌ في إباحة لعنة يزيد، رد فيه على الشيخ عبد المغيث الحربي؛ فإنه كان ينهى عن ذلك. وقد قيل: إن الخليفة الناصر لما بلغه نهيُ الشيخ عبد المغيث عن ذلك قصدَه وسأله عن ذلك، وعرَف عبد المغيث أنه عبد المغيث أنه

<sup>(</sup>۱) «منهاج السنة» (٤/ ٥٧٢، ٥٧٤).

الخليفة، ولم يُظهِرْ أنه يعلَمَه فقال: يا هذا أنا قصدي كف ألسنة الناسِ عن لعنة خلفاء المسلمين وولاتِهم، وإلا فلو فتحنا هذا الباب لكان خليفة وقتِنا أحق باللعن؛ فإنه يفعل أمورًا منكرة أعظم مما فعله يزيد؛ فإن هذا يفعل كذا. وجعل يُعدِّدُ مظالم الخليفة، حتىٰ قال له: ادع لي يا شيخ، وذهب.

٥- أن إطلاق المسلم لسانه باللعن يُخرجُه من عِداد المؤمنين اللذي ورد الثناءُ عليهم بابتعادِهم عن الاتصاف بهذا الخلق القبيح وهو كثرةُ اللعنِ، كما في الحديث: «ليس المؤمنُ باللَّعان ولا الطَّعان»، كما يُحرَمُ من أن يكون شفيعًا أو شهيدًا يوم القيامة، ولذا كان التوجيه بالمنع من لعن المعين هو الأولى.

آن ضرر لعن الفاسق المعين أكبر من نفعه، ومفسدته أكثر من نفعه، ومفسدته أكثر من مصلحته – على فرض أن فيه منفعة ومصلحة –، فإن لعنه إن كان إخبارًا فهذا لا يجوز، وإن كان دعاءً فما المصلحة من طرده وإبعاده عن رحمة الله ومغفرته؟! وما الفائدة من سبّه وشتمه؟! وقد يكون من المبتلين الذين يجاهدون أنفسهم للابتعاد عن تلك المعصية.

أما إن كان مجاهرًا أو معاندًا فيُمكِن ذمُّه وعيبُه بغيرِ اللعن، كما يمكن التنفيرُ عن فعله، والزجرُ والردعُ عن ارتكابِ معصيتِة بلعنِ فاعلِها على سبيل العموم والوصفِ كما وردت به النصوصُ الشرعيةُ.

٧- أن الذين أجازوا لعنَ المعين غاية ما قرروا في ذلك الإباحة التي يُقرَّرُ فيها فضيلةُ تركِ فضول المباحات والاستغناء عنها بالمستحبات، كما قرر ابن الجوزي - وهو من أشهرِ مُجيزي لعن المعين - أن اشتغالَ الإنسانِ بنفسِه أولىٰ من لعنه لغيرِه، كما أن تقديم التسبيح مقدمٌ علىٰ لعنةِ إبليس. فتوجيه الناس لترك لعن المعينين - حتىٰ علىٰ قول من أجاز ذلك - أولىٰ من إشاعةِ القول بجواز اللعن وتسهيله عليهم، واشتغالهم به (۱).

قال ابن العربي (٢): «العاصي المعين لا يجوزُ لعنُه اتفاقًا». قلت: كذا قال، وفي المسألة خلافٌ معروفٌ.

عن الحسن البصري قال: العنوا قتلة عثمان، فيُقالُ له: قتله محمدُ بن أبي بكر، فيقول: العنوا قتلة عثمان، قتلَه من قتلَه (٣).

وعن إبراهيم النخعي، أنه كان إذا ذكر الحجاجَ قال: ﴿ أَلَا لَعُنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ﴾ [هود: ١٨]، وفي لفظ: ما ترى في لعنِ الحجاجِ وضربِه من الناسِ؟ فقال: لا تسمعُ إلىٰ قوله تعالىٰ: ﴿ أَلَا لَعُنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ﴾ [هود: ١٨] ؟

<sup>(</sup>۱) «مجموع فتاوى ابن تيمية» (٤/ ٤٩٤)، «الآداب الشرعية» (١/ (1/ 200)).

<sup>(</sup>۲) «أحكام القرآن» (۱/ ۷۵).

<sup>(</sup>٣) سنده ضعيف: أخرجه الخلال في «السنة» (٣/ ٥٢١)، وفيه الحسن بن قتيبة ضعيف.

<sup>(</sup>٤) سنده صحيح: أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (١١/ ٢٤)، والخلال في =

وكان الإمام أحمد يكرَه لعنَ المسلم المعين المستحقِّ للعلنِ. لما ذُمَّ له يزيدُ بن معاوية قال له ابنه: أو لا تلعنه؟ فقال: متىٰ رأيتَ أباك لعَانًا؟ وفي رواية: «ومتىٰ رأيتنى ألعنُ شيئًا»؟

وفي رواية: لما سُئل عن لعن يزيد بن معاوية، قال: لا أتكلمُ في هذا، الإمساكُ أحبُّ إليَّ.

وفي رواية: سأله ابنه صالح فقال: الرجلُ يُذكَر عنده الحجاجُ أو غيرُه، فيلعَنه ؟ فقال: ﴿ أَلَا لَعَنهُ ٱللَّهِ عَلَى الوعم ، فقال: ﴿ أَلَا لَعَنهُ ٱللَّهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ﴾ [هود: ١٨]؟ وهذا كلُّه يدلُّ علىٰ كراهة الإمامِ أحمد للعن المعين (١).

قال الخلال (٢): وبعد هذا الذي ذكر أبو عبد الله من التوقي للعنة، ففيه أحاديث كثيرة لا يخفى على أهل العلم ومَن كتب الحديث إذا أنصف في القول، وقد ذُكر عن ابن سيرين وغيره أنهم كانوا يقولون: ﴿ أَلَا لَعَنَهُ اللَّهِ عَلَى الظّٰلِمِينَ ﴾ [هود: ١٨] إذا ذُكِر لهم مثلُ الحجاجِ وضَربِه، ونحن نتّبعُ القوم ولا نخالف، ونقول: لعن الله من

<sup>= «</sup>السنة» في (٣/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>۱) «السنة» للخلال (۳/ ۵۲۱)، «الآداب الشرعية» (۱/ ۳۵۲، ۳۵۲)، «منهاج السنة النبوية» (٤/ ۷۷۳).

<sup>(</sup>٢) «السنة» للخلال (٣/ ٢٢٥).

قتل الحسين، ولعن الله من قتل عثمان، ولعنة الله على الظالمين، إذا ذُكر لنا رجل من أهل الفتن.

وسئل ابن تيمية من أحد المغول عن يزيد بن معاوية، فقال (۱): لا نسبُّه ولا نحبُّه، فإنه لم يكن رجلًا صالحًا فنُحِبُّه، ونحن لا نسبُّ ولا نحبُّه فإنه لم يكن رجلًا صالحًا فنُحِبُّه، ونحن لا نسبُّ أما كان أحدًا من المسلمين بعينِه. فقال المغولي: أفلا تلعنُونه؟ أمَا كان ظالمًا؟ أمَا قتل الحسين؟ قال: فقلت له: نحن إذا ذُكِر الظالمون كالحجاج بن يوسف وأمثالِه نقولُ كما قال الله في القرآن: ﴿أَلَا لَعُنَةُ اللّهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ﴾ [هود: ١٨]، ولا نُحِبُ أن نلعنَ أحدًا بعينِه، وقد لَعن قومٌ من العلماء، وهذا مذهبٌ يسوغُ فيه الاجتهادُ، لكن ذلك القولَ أحبُّ إلينا وأحسنُ.

وممن قال بعدم الجواز: ابن عابدين من الأحناف، والغزالي، وابن حجر الهيتمي من الشافعية، والألوسي.

قال ابن عابدين (٢): حقيقة اللعن المشهورة هي الطردُعن الرحمة، وهي لا تكونُ إلا لكافرٍ، ولذا لم تجُزْ على معينٍ لم يُعلَمُ موتُه على الكفرِ بدليلٍ، وإن كان فاسقًا مته ورًا كيزيد على المعتمد،

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوي» (٤/ ٤٨٤)، منهاج السنة النبوية (٤/ ٥٧٣)،.

<sup>(</sup>۲) (رد المحتار) (۳/ ۲۱۶).

بخلافِ نحو إبليس وأبي جهل فيجوزُ، وبخلافِ غير المعين كالظالمين والكاذبين فيجوزُ.

وقال ابن حجر الهيتمي (١): المعيّن لا يجوزُ لعنه وإن كان فاسقًا. وقال الألوسي (٢): وكلعنِ الكافرِ الحيّ المعينِ بالشخصِ في الحرمةِ لعنُ الفاسقِ كذلك. وقال: لعنُ من يجوز لعنه لا أرئ أنه يُعَدُّ عبادةً إلا إذا تضمن مصلحةً شرعيةً. وأرئ الدعاءَ للعاصي المعين بالصلاحِ أحبُ من لعنه على القولِ بجوازِه، وأرئ لعن من لعنه بالصلاحِ أحبُ من لعنه أو بالشخص عبادةً من حيث أن فيه اقتداءً برسول الله عليه الصلاة والسلام، وكذا لعنُ من لعنه الله تعالىٰ علىٰ الوجه الذي لعنه سبحانه به.

قال ابن حجر العسقلاني (٣): والحقَّ أن من منع اللعنَ أراد به معناه اللغويَّ وهو الإبعادُ من الرحمةِ، وهذا لا يليقُ أن يُدعَىٰ به علىٰ المسلم، بل يُطلَبُ له الهدايةُ والتوبةُ والرجوعُ عن المعصيةِ، والذي أجازه أرادَ به معناه العرفيِّ وهو مطلقُ السبِّ، ولا يخفىٰ أن محلَّه إذا كان بحيث يرتدِعُ العاصي به وينزجرُ.

<sup>(</sup>۱) «الزواجر» (۲/ ۹۶).

<sup>(</sup>۲) «تفسير الألوسي» (۹/ ۳۲٤).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٩/ ٢٩٥).

# القول الثاني: يجوز لعن مرتكب الكبيرة المعين مطلقًا.

واستدلوا بالأحاديث العامة التي جاءت في لعن أصحاب الكبائر، فلما ورد اللعن عامًّا في أصحاب بعضِ الذنوب صحَّ إطلاقُه علىٰ أعيانِهم بما يقتضِيه ظاهرُ أحوالِهم، وإلا أصبح اللعنُ لا حقيقة له.

وهذا قولُ ابن الجوزي وبعضُ الحنابلة. قال ابن تيمية: أبو الفرج بن الجوزي له كتابٌ في إباحةِ لعنةِ يزيد، رد فيه علىٰ الشيخِ عبد المغيث الحربي؛ فإنه كان ينهيٰ عن ذلك.

وقال النووي (١): لعنُ الإنسانِ بعينِه ممن اتصف بشيٍّ من المعاصي كيهودي، أو نصراني، أو ظالم.. ظواهرُ الأحاديثِ أنه ليس بحرامٍ.

وهو قول السراج البُلقيني الشافعي، فيما حكاه عنه الألوسي.

القول الثالث: يجوز لعن المعين ما لم يُقَم عليه الحدُّ، فإذا أُقِيم عليه الحدُّ فلا يجوز لعنُه.

وتعلَّلوا بأنَّ النبي عَنِيُ نهى عن لعن من جُلد في الخمر كما في الحديث المذكور أولًا، وهذا غلط؛ فإن النبي عَنِيُ نهى عن لعن من جُلد في شرب الخمر معللًا ذلك بأنه يحبُّ الله ورسولَه، ولم يمنعُ لعنَه لكونه قد جُلِد وأُقِيم عليه الحدُّ، نعم إن أُقِيم عليه الحدُّ فإنه يُمنَعُ

 <sup>(</sup>۱) «الأذكار» (ص ۳٥٤).

#### الملعونوق

من عيبِه والتثريب عليه، فضلًا عن لعنه وشتمِه كما يدل عليه الحديث، ولكن هذا لا يدل على جواز لعن المعين قبل إقامة الحد عليه (١).

# القول الرابع: يجوز لعن المعيَّن إذا كان مجاهرًا.

وهـذا القولُ يـردُّه حديثُ شـاربِ الخمر، فإن شُـربَه لم يكن في السـر بل كان مجاهـرًا، وكان كثيرًا ما يؤتَي به ويُجلَـدُ، ومع ذلك فقد نهي النبي عن لعنه لكونه يحب الله ورسوله (٢).

وخلاصة القول أن لعنَ المسلمَ الفاسقَ المعين له ثلاثُ أحوال:

ا - أن يكونَ على سبيل الإخبارِ فهذا لا يجوزُ؛ لأن ما جاء في النصوصِ الشرعية من اللعن العامِّ لبعضِ العصاة لا يلزمُ أن يتحقَّق في كلِّ فردٍ من أفرادهم لتوقف ذلك على وجودِ شروطٍ وانتفاءِ موانع، ولأن بعضَ تلك الموانع مما قد يخفىٰ علينا، فالحكمُ علىٰ شخصٍ معينِ بلحوقِ اللعنِ به مجازفةٌ ورجمٌ بالغيبِ.

٢- أن يكونَ على سبيلِ الدعاء عليه فيمنعُ منه أيضًا، وهذا ظاهرٌ من حديث شارب الخمر السابق، فنهاه النبي على معللًا بأنه يحب الله ورسوله.

 <sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۲/ ۲۰۲).

<sup>(</sup>۲) «شرح صحيح البخاري» لابن بطال (۸/ ٤٠٢)، «فتح الباري» (۱۲/ ۲۱، ۸۱)، «الجامع لأحكام القرآن» (۲/ ۱۸۹)، «منهاج السنة النبوية» (٤/ ٥٦٩).

"- أن يكونَ على سبيل السبِّ والشتمِ والتحقير، فهذا يكره؛ لأن ذلك من إعانةِ الشيطان على ذلك المسلم العاصي، ولأن ذلك قد يكون سببًا في تماديه في عصيانِه، أو قنوطِه من رحمة ربه، والأولى الدعاءُ له بالهداية والتوبةِ والمغفرة.



# A حكم لعن الكافر

#### دون تعيين

ورد في آيات كثيرة لعن الكفار لعنا عامًّا، كقوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَفِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٦٤].

وقد جاء اللعن لبعض طوائف أهل الكفر، كلعن اليهود، ومن ذلك قول الله سبحانه: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًامِّنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ فَلَن يَجَدَ لَهُ. نَصِيرًا ﴿ وَالسَّاءُ عَنَى اللّهُ فَلَن يَجَدَ لَهُ. نَصِيرًا ﴿ وَ اللَّهُ عَنْ اللّهُ فَلَن يَجَدَ لَهُ. نَصِيرًا ﴿ وَ اللَّهُ عَنْ اللّهُ فَلَن يَجَدَ لَهُ. نَصِيرًا ﴿ وَ اللَّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ فَلَن يَجَدَ لَهُ. نَصِيرًا ﴿ وَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ ا

وقال سبحانه: ﴿ وَقَالُواْقُلُوبُنَا غُلْفُ ۚ بَلِ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٨٨].

#### الملعونوق

وقال النبي ﷺ: «لعن الله اليهودَ، حُرِّمَت عليهم الشُّحومُ، فجمَلوها، فباعوها»(١).

وعن عائشة تَعَافَّهَا، عن النبي عَلَيْ قال في مرضه الذي مات فيه: «لعن الله اليهود والنصارئ، اتخذوا قبور أنبيائهم مسجدًا»، قالت: ولو لا ذلك لأبرزوا قبره غير أني أخشى أن يُتَّخذَ مسجدًا(٢).

قال القرطبي (٣): ولا خلاف في جوازِ لعنِ الكفرةِ والدعاءِ عليهم. وقال ابن كثير (٤): لا خلاف في جوازِ لعن الكفار، وقد كان عمر بن الخطاب سَحِظَيْهُ ومَن بعدَه من الأئمةِ يلعنون الكفرةَ في القنوتِ وغيرِه.

وقال ابن الملقن معلقًا على حديث عائشة (٥): فيه لعنُ اليهودِ والنصارى غير المعينين، وهو إجماعٌ، سواء أكان لهم ذمةٌ أم لم يكُن؛ لجحودِهم الحقَّ وعداوتِهم الدينَ وأهلَه.

وعن ابن جريج قال: أخبرني عطاء، أنه سمع عُبيد بن عمير، يأثر عن عمر بن الخطاب في القنوت: أنه كان يقول: «اللهم اغفرْ للمؤمنين

- (١) أخرجه البخاري (٣٤٦٠)، ومسلم (١٥٨٢).
  - (٢) أخرجه البخاري (١٣٣٠)، ومسلم (٥٢٩).
    - (٣) «المفهم» (٢/ ٤٠٣).
    - (٤) «تفسير ابن كثير» (١/ ٤٧٣).
- (٥) «الإعلام بفوائد عمدة الأحكام» (٤/ ٥٠٨).

والمؤمنات، والمسلمين والمسلمات، وألِّفْ بين قلوبِهم، وأصلح ذاتَ بينِهم، وانصُرْهم على عدوِّك وعدوِّهم، اللهم العن كفرة أهل الكتاب الذين يكذبون رسلك ويقاتلون أولياءَك، اللهم خالِف بين كلمتِهم، وزلزِلْ أقدامَهم...»(١).

وعن أبي سلمة بن عبد الرحمن، أنه سمع أبا هريرة يقول: والله لأقرِّبَن بكم صلاة رسول الله على فكان أبو هريرة يقنتُ في الظهر، والعشاء الآخرة، وصلاة الصبح، ويدعو للمؤمنين، ويلعن الكفار (٢). ولعن الكفار وبعض طوائفهم له حالان:

الأولى: أن يكونَ على معنى الإخبار بلعنهم، فهذا يجوز لأنه إخبار عما جاء في كتاب الله، كأن تقولَ: لعن الله اليهود، لعن الله الملاحدة، ونحو ذلك.

لكن لا يصحُّ الإخبارُ عن طائفة من الكفار المعينين الأحياء بأن الله تعالىٰ لعنهم؛ لأن هذا الإخبار تعبير عن المآلِ، وهؤلاء الأحياء لا تُعلَمُ خاتمتُهم، فقد يتوبون ويسلمون، وقد علَّق الله تعالىٰ لعنَ الكفار بموتِهم علىٰ الكفر، كما في قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَا تُواْ وَهُمُ كُفَارُ المِعَيْمِمُ لَعَنَهُمْ لَعَنَهُ ٱللّهِ وَٱلْمَلَيْكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ [البقرة: ١٦١].

- (۱) صحيح: أخرجه البيهقي في «السنن» (٢/ ٢١١).
  - (۲) أخرجه مسلم (۲۷٦)

# الملعونوق \_\_\_\_\_\_

الثانية: أن يكونَ على معنى الدعاء عليهم باللعن، فهذا يجوز في المحاربين منهم لدين الله، المعتدين على المسلمين الباغين عليهم، وعلى هذا يُحمَلُ ما صحَّ عنه على من أنه قنت شهرًا يلعن رِعْلًا، وخَصيَّة (۱).

فأمَّا المسالمون منهم فالأولىٰ عدمُ لعنِهم، والدعاءُ لهم بالهداية، وقد صحَّ أن الطفيلَ بن عمر و قدِم هو وأصحابُه، فقالوا: يارسول الله! إن دوسًا قد كفرت وأبت، فادعُ الله عليها، فقيل: هلكت دوْسٌ، فقال عليها «اللهم اهد دوسًا وائتِ بهم» (٢)، والله أعلم.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٦٧٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٩٣٧)، ومسلم (٢٥٢٤).

# ١٠ حكم لعن الكافر المعين

### لعن الكافر المعين له حالان:

الأول: أن يكونَ مات على الكفر، فهذا يجوزُ الإخبارُ والدعاءُ بلعنه، ودليل ذلك: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارُ أُولَتِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ اللَّهِ وَٱلْمَلَتَهِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ [البقرة: ١٦١].

قال النووي وَخِيلَهُ (١): قال العلماء: لا يجوزُ لعنُ أحدٍ بعينِه، مسلمًا كان أو كافرًا، أو دابةً، إلا مَن علمنا بنصِّ شرعيٍّ أنه مات على الكفر، أو يموتُ عليه، كأبي جهلِ وإبليسَ.

وقال الألوسي (٢): لا خلاف في جوازِ لعنِ كافرٍ معينٍ تحقَّق موتُه على الكفر، إن لم يتضمن إيذاءَ مسلمٍ أو ذميٍّ إذا قلنا باستوائِه مع المسلم في حرمةِ الإيذاء، أما إن تضمَّنَ ذلك حرُم.

الثاني: أن يكون حيًّا، فهذا اختلف العلماء في حكم لعنه على قولين:

**€¥** ⊙©⊘√. ©∿ ೨೧

<sup>(</sup>۱) «شرح مسلم» (۲/ ۲۷).

<sup>(</sup>۲) «تفسير الألوسي» (۹/ ۳۲٤).

#### القول الأول: منع لعنه.

قال ابن الملقن (١): اختُلِف في لعن المعين منهم - يعني اليهود والنصاري -، والجمهورُ على المنع.

# ومن الأدلة على ذلك:

١ – عن ابن عمر عَالَيْهَا، أنه سمع رسول الله عَلَيْهِ إذا رفع رأسَه من الركوع من الركعة الآخرة من الفجريقولُ: «اللهم العَن فلاتًا وفلاتًا وفلاتًا»، بعد ما يقول: «سمع الله لمن حمده، ربنا ولك الحمد»، فأنزل الله: ﴿ لَيْسَ لِكَمِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمٌ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٢٨] (٢).

وفي رواية (۱۳): كان رسول الله على يدعو على صفوان بن أمية، وسُهيل بن عمرو، والحارث بن هشام فنزلت: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأُمْرِ شَيْءٌ ﴾ [آل عمران: ۱۲۸].

٢ - عن أبي هريرة تَعَالَّتُهُ، أن رسول الله عَلَيْ كان إذا أراد أن يدعوَ على أحدٍ أو يدعو كأحدٍ، قنت بعد الركوع، فربما قال: «إذا قال: سمع الله لمن حمده، اللهم ربنا لك الحمد: اللهم أنج الوليد بن الوليد،

- (۱) «الإعلام بفوائد عمدة الأحكام» (٤/ ٥٠٨).
  - (٢) أخرجه البخاري (٤٠٦٩).
- (٣) أخرجها البخاري (٢٠٧٠)، عن سالم مرسلةً، ووصلها أحمد (٢/ ٩٣)، والترمذي (٣٠٠٤)، عن عمر بن حمزة – وهو ضعيف، عن سالم، عن أبيه.

وسلمة بن هشام، وعيّاشَ بن أبي ربيعة، اللهم اشدُد وطأتك على مُضَر، واجعلْها سنين كسِنِيّ يوسف»، يجهر بذلك، وكان يقولُ في بعض صلاتِه في صلاة الفجر: «اللهم العَن فلانًا وفلانًا»، لأحياء من العرب، حتى أنزل الله: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَى اللهُ وَيَتُوبَ عَلَيْهِم أَوْلِعُذِبَهُم العن فإنّهُم ظَلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٢٨]. وفي رواية لمسلم: «اللهم العن لحينان، ورعْلًا، وذَكُوان، وعَصيّة عصتِ الله ورسوله»(۱).

٣- أنَّ حالَه عند الوفاة لا تُعلَمُ، وقد شرَط الله في لعنهم الوفاة على الكفر بقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَا تُواْ وَهُمْ كُفَّارُ أُولَتِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ ٱللهِ وَالْمَلَيْكِكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ [البقرة: ١٦١].

٤- أنَّ اللعنَ إن كان على سبيلِ الإخبارِ فمعناه الحكمُ بالطرد من رحمة الله ﷺ، وهذا غيبٌ لا يعلمُه إلا الله، ولا سبيل إليه إلا بنصِّ شرعيٍّ. وأما إن كان بمعنى الدعاء عليه فهذا معناه أننا ندعو ببقائِه على الكفر، وهو خلافُ ما جاء به الشرعُ.

قال الغزالي (٢): كل شخص ثبتت لعنتُه شرعًا تجوز لعنتُه، كقولك: فرعون لعنه الله، وأبو جهل لعنه الله؛ لأنه قد ثبت أن هؤلاء ماتوا على الكفر. وأما شخصٌ بعينه في زماننا، كقولك: زيدٌ لعنه الله، (١٥) أخرجه البخاري (٥٦٠)، ومسلم (٦٧٥).

(۲) «إحياء علوم الدين» (۳/ ١٢٤).

وهو يهودي مثلًا، فهذا فيه خطرٌ، فإنه ربما يسلمُ فيموت مُقرَّبًا عند الله، فكيف يُحكَمُ بكونه ملعونًا؟

فإن قلت: يُلعَن لكونه كافرًا في الحال، كما يُقال للمسلم: وَغُرَلِلهُ، لكونه مسلمًا في الحال، وإن كان يُتصور رُ أن يرتد، فاعلم أن معنى قولنا: وَخَلِللهُ، أي: ثبّته الله على الإسلام الذي هو سببُ الرحمة، ولا يمكن أن يُقالَ: ثبّت الله الكافر على ما هو سببُ اللعنة، فإن هذا سؤالٌ للكفر، بل الجائز أن يقال: لعنه الله إن مات على الكفر، وذلك غيبٌ لا يُدرَى.

قال ابن حجر الهيتمي (١): المعينُ لا يجوز لعنه وإن كان فاسقًا، أو ذميًّا حيًّا أو ميتًا ولم يُعلَمُ موتُه على الكفر؛ لاحتمالِ أنه يُختَمُ له أو خُتِم له بالإسلام، بخلاف من عُلِم موتُه على الكفر كفرعون وأبي جهل وأبي لهب ونظرائِهم.

وقال الألوسي (٢): لعنُ كافرٍ معينٍ حيِّ المشهورُ أنه حرامٌ.

# القول الثاني: جواز اللعن.

ومن الأدلة على ذلك:

١ - عن عائشة تَعَالَّكُا قالت: لما قدِم رسول الله عَلَيْ المدينة وُعِك أبو بكر وبلالٌ، فكان أبو بكر إذا أخذته الحمي يقول:

 <sup>(</sup>۱) «الزواجر» (۲/ ۹۲).

<sup>(</sup>۲) «تفسير الألوسي» (۹/ ۳۲٤).

كل امسريٍّ مُصبَّحٌ في أهلِه والموتُ أدنى من شِراك نعلِه وكان بلالُ إذا أقلع عنه الحميٰ يرفعُ عقيرتَه يقولُ:

ألا ليت شعري هل أبيتنَّ ليلةً بوادٍ وحولي إذْخَرُ وجليلُ وهل أردَنْ يومًا مياه مَجَنةٍ وهل يبدون لي شامةٌ وطَفيلُ قال: اللهم العَن شيبةَ بن ربيعة، وعتبةَ بن ربيعة، وأميةَ بن خلف؛ كما أخرجونا من أرضنا إلىٰ أرضِ الوباء.. ثم قال رسول الله عَلَيْ: «اللهم حبِّب إلينا المدينة كحبِّنا مكةَ أو أشدَّ..»(١).

ويُعتَرضُ على الاستدلال بهذا أنه قد نُهي عن ذلك، وأن اللعن كان جائزًا أولًا، ثم نُسخ، كما رأيتَ فيما ذكرتُ عن ابن عمر وأبي هريرة تَعَالَيْكَا، والله أعلم.

واستدلوا بحديث: «لا تلعنوه، فوالله ما علمت إنه يحب الله ورسوله». قالوا: فدل على أن من لا يحب الله ورسوله يلعن.

قال ابن العربي (٢): والصحيح عندي جواز لعنه لظاهر حاله، وجواز قتاله وقتله.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۸۸۹). وهو في البخاري (۲۷۷ه)، ومسلم (۱۳۷۱)، بدون ذكر اللعن.

<sup>(</sup>۲) «أحكام القرآن» (۱/ ۷۱).

قلت: لعنُّ الكافر المعين له حالان:

١ - أن يكونَ على سبيل الإخبار؛ فهذا لا يجوز إلا فيما علمناه لُعِن، كإبليس وفرعون وأبي جهل، أو من ظهر لنا موته على الكفر، فهذا يجوز، أما إذا لم يظهَر لنا موته على الكفر فلا يجوز لعنه إلا بقيد، وهو أن نقول: لعنه الله إن كان مات كافرًا.

٢- أن يكونَ اللعنُ على سبيل الدعاء عليه بالطرد من رحمة الله؛
 فهذا الأولىٰ تركُه؛ لأسباب:

١ - أن النبي على كان لعن أقوامًا بعينِهم ثم نُهِي عن ذلك، فتركه.

٢- أن الدعاء على هذا الكافر بالطرد من رحمة الله ليس فيه منفعةٌ ولا مصلحةٌ للمسلمين، بل الدعاء له بالموت على الإسلام أولى وأنفعُ.

وأما إذا كان هذا الكافرُ باغيًا ومعتديًا على المسلمين، فإنه يجوزُ الدعاءُ عليه باللعن، وإن كان الدعاءُ عليه بما سوى اللعن أولى، فلعلَّ الله أن يهديَه، والقلوبُ بيد الله سبحانه، والله أعلم.



# اا\_المسلم مستحق اللعن لا يكفر بذلك بل يُترَحَم عليه ويُصَلَى عليه

قال العلماء: قد يجتمع في الرجل الواحد الذم والحمد، والثواب والعقاب، فهذا الذي يستحقُّ اللعنَ بذنبٍ فعلَه، قد يستحقُّ الرحمة بطاعاتٍ أخرى يعملُها، فهو مستحقُّ للشواب من وجهٍ، ومستحقُّ للشواب من وجهٍ، واللعنُ من الوعيد الذي يُتوعَدُ به، وقد يعفو الله عن صاحبه ويرحمُه ما دام موحدًا.

ومذهبُ أهلِ السنة فيما جاء من الوعيدِ لمرتكبي المعاصي من أهلِ القبلة: أنهم مسلمون، لا يكفرون بارتكابِ كبائر الذنوب، سوى الشرك، وأنه يجوزُ الترحُّمُ عليهم، والصلاةُ عليهم، ودفهنُم في مقابر المسلمين.

قال ابن تيمية: ومن جوَّز من أهل السنة والجماعة لعنة الفاسق المعين، فإنه يقول: يجوزُ أن أصلي عليه وأن ألعنه، فإنه مستحقٌ للثواب، مستحقُّ للعقاب، فالصلاة عليه لاستحقاقه الثواب، واللعنة له لاستحقاقه العقاب. وهذا كلُّه على مذهبِ الصحابة والتابعين لهم بإحسان، وسائر أهل السنة والجماعة (۱).

<sup>(</sup>۱) «منهاج السنة» (٤/ ٥٧٠). وانظر كتابي: «الجامع لكبائر الذنوب» (٩٦-٥٧).

# ١٢ـ اللعن يكون في الكبائر

وقال ابن عطية ﴿ اللهُ ﴿ اللهُ عَلَيْهُ ﴿ ٢ ): تحرير القول في الكبائر أنها كلُّ معصيةٍ يوجد فيها حدُّ في الدنيا، أو توعدُّ بنار في الآخرة، أو لعنةٌ.

وقال ابن الصلاح يَغْيَللهُ (٣): لكبر الكبيرة وعِظَمِها أماراتٌ معروفةٌ بها؛ منها: إيجابُ الحدِّ، ومنها: الإيعادُ عليها بالعذابِ بالنارِ ونحوِها في الكتابِ أو السنة، ومنها: وصف فاعلِها بالفسْقِ نصا، ومنها: اللعنُ.

وقال ابن تيمية وَغِيللهُ (٤): الكبائرُ هي: ما فيها حدُّ في الدنيا كالزنا، وكالذنوبِ التي فيها حدودٌ في الآخرة، وهو الوعيدُ الخاصُّ؛ مثلُ الذنبِ الذي فيه غضبُ الله، ولعنتُه، أو جهنمُ، ومنعُ الجنةِ. هكذا رُوِيَ عن ابن عباسٍ، وسفيانَ بن عُينة، وأحمدَ بن حنبلٍ، وغيرِهم من العلماءِ.

<sup>(</sup>۱) «إكمال المعلم» (٤/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٢) «الإعلام بفوائد عمدة الأحكام» (٤/ ٥٠٨).

<sup>(</sup>٣) «فتاوي ابن الصلاح» (١/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٤) «مجموع الفتاوى» (۱۱/ ۲۰۰- ۲۰۵، ۲۰۸).

#### الملعونوي \_\_\_

وقال الذهبي وَغِيلَهُ (١): والذي يتجه ويقومُ عليه الدليلُ أن من ارتكب شيئًا من هذه العظائم مما فيه حدُّ في الدنيا؛ كالقتلِ والزنا والسرقةِ، أو جاء فيه وعيدٌ في الآخرةِ؛ من عذابٍ، أو غضبٍ، أو تهديدٍ، أو لعنِ فاعلِه علىٰ لسانِ نبينا محمد على فإنه كبيرةٌ.

وقال الدّميري وَخَيّلهُ (٢): التحقيقُ: أنها كلُّ ذنبٍ قُرِنَ به وعيدٌ، أو حدٌ، أو لعنٌ، أو أشعر بتهاونِ مرتكبِه في دينِه إشعارَ أصغرِ الكبائرِ المنصوص عليها بذلك.

وقال ابن أبي العز رَخِيلَهُ (٣): ومنهم من قال: الصغيرةُ ما ليس فيها حدٌّ في الدنيا ولا وعيدٌ في الآخرةِ، والمرادُ بالوعيدِ: الوعيدُ الخاصُّ بالنارِ، أو اللعنةُ، أو الغضبُ.

وقال السفاريني (٤): حدُّ الكبيرةِ: ما فيه حدُّ، أو وعيدٌ، أو لعنُّ، أو نفئ الإيمانِ.



<sup>(</sup>۱) «الكبائر» ن۱ (۸۹).

<sup>(</sup>٢) «لباب التأويل في معانى التنزيل» (١/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٣) «شرح الطحاوية» (٢/ ٥٢٦).

<sup>(</sup>٤) «الذخائر شرح منظومة الكبائر» (١١٢، ١٢٢).



# من لعنهم ﷺ بأعيانهم

لم يكن رسول الله على يُكثِرُ اللعنَ، ولم يكنِ اللعنُ له بصفة، وإنما كان يقع هذا منه في النادرِ والشاذ، فلم يكن على فاحشًا ولا متفحّشًا، ولا لعّانًا، وقد قال النبي على الله وإنما بعث لعّانًا، وإنما بعث رحمة الله والله بعث رحمة الله والله وا

وعن أنس تَعَلَّعُهُ قال: لم يكن رسول الله على فاحشًا، ولا لعَّانًا، ولا سبَّابًا (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٠٤٦).

<sup>(</sup>٣) معلول، وصحح إسناده بعض العلماء: أخرجه النسائي (٢٠٩٦)، والصحيح فيه ما أخرجه البخاري (٢)، ومسلم (٢٠٩٨)، والنسائي (٢٠٩٥)، أن عبد الله بن عباس تعلقها كان يقول: «كان رسول الله الجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان جبريل يلقاه في كل ليلة من شهر رمضان فيدارسه القرآن». وهو في: «اختاف المحدثين» (٤٨).

قال السندي (١): وكأن المراد أنه ما كان يلعن على كثرة؛ لأن من يكثر اللعنة تُذكر لعنتُه، ومن يُقِل تُنسى لعنتُه إن حصل منه مرةً اتفاقًا، والله تعالى أعلم.

وممن ورد أن النبي على لعنهم بأعيانِهم:

# ١- لعن النبي ﷺ بني لِحيَان، ورِعْلاً، وذَكُوان:

عن الحارث بن خُفَاف، أنه قال: قال خُفَاف بن إيماء: ركع رسولُ الله عَلَيُ ثم رفع رأسَه، فقال: «غِفارُ غفر الله لها، وأسلمُ سالمها الله، وعُصيَّةُ عصتِ الله ورسولَه، اللهم العن بني لِحيَان، والعن رِعْلًا، وذكُوان، ثم وقع ساجدًا»(٢).

وعن أبي هريرة تَعَالَى قال: كان رسول الله على يقولُ حين يفرُغُ من صلاة الفجر من القراءة، ويُكبر، ويرفعُ رأسَه: «سمِع الله لمن حمده، ربنا ولك الحمد». ثم يقولُ وهو قائمٌ: «اللهم أنج الوليدَ بن الوليد، وسلمة بن هشام، وعيّاشَ بن أبي ربيعة، والمستضعفين من المؤمنين، اللهم اشدُد وطأتك على مُضَر، واجعلها عليهم كسِنِيِّ يوسف، اللهم العَن لِحيان ورِعْلا وذكوان وعُصيَّة عصتِ الله ورسولَه». ثم بلغنا أنه

<sup>(</sup>۱) «حاشية السندي علىٰ النسائي» (٤/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٦٧٩).

ترك ذلك لما أُنزِل: ﴿ لَيْسَ لَكَمِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٢٨](١).

ولحيان ورعل وذكوان وعصية قبائل من العرب قتلوا أصحاب بئر معونة، وهم السبعون القراء، وخبرُهم مذكورٌ في كتب الحديث والسير فراجِعه هناك إن شئت.

# ٢- لعن النبي ﷺ الحكم وما ولد:

وعن الشعبي قال: سمعتُ عبد الله بن الزبير وهو مستندُّ إلىٰ الكعبة وهو يقول: وربِّ هذه الكعبة، لقد «لعن رسول الله ﷺ فلانًا وما وُلِد من صلبه». وفي رواية البزار: «لعن الحكم....»(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٨٠٣)، مسلم (٦٧٥)، واللفظ له، وليس عن البخاري ذكر اللعن.

 <sup>(</sup>۲) صحح سنده بعض العلماء، وأعله بعضهم: أحرجه النسائي في «الكبرئ»
 (۲) والحاكم (٤/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٣) سنده صحيح: أخرجه أحمد (٤/ ٥)، والبزار في «مسنده» (٢١٩٧).

وعن عبد الله بن عمرو عَيْضَهَا قال: كنا جلوسًا عند النبي عَيْف، وقد ذهب عمرو بن العاص يلبِسُ ثيابَه ليَلحَقني، فقال ونحن عنده: «ليدخُلَنَّ عليكم رجلٌ لعينٌ»، فوالله ما زلتُ وجِلًا، أتشوَّفُ داخلًا وخارجًا، حتى دخلَ فلانٌ – يعنى الحكم.

وفي رواية: ليَطلُعنَّ الآن رجلٌ لعينٌ »، فخِفتُ أن يكونَ أبي، فلم أزَلْ خارجًا وداخلًا، حتى طلعَ الحكمُ بن أبي العاص (١).

وهذه الأحاديث التي وردت في لعن الحكم بن أبي العاص اختلف أهل العلم في صحتها؛ فأعلها جماعة من العلماء؛ منهم: الذهبي، وابن القيم، وابن كثير، وابن حجر، وحسنها بعضهم؛ منهم: الحاكم، والبوصيري، والهيثمي.

#### ٣- لعن النبي عَيْنَ رجلا عصاه وخالف أمره استكبارًا:

قال أبو الطفيل: كان بين رجل من أهل العقبة وبين حذيفة بعضُ ما يكونُ بين الناس، فقال: أنشُدُك بالله، كم كان أصحابُ العقبة؟ قال: فقال له القومُ: أخبره إذ سألك. قال: كنا نُخبَر أنهم أربعة عشر، فإن كنتَ منهم فقد كان القومُ خمسة عشر، وأشهد بالله أن اثني عشر منهم

<sup>(</sup>۱) سنده صحيح: أخرجه أحمد (۲/ ۱۲۳)، والبزار في «مسنده» (۲۳۵۲). سنده صحيح، وقد أعل أحاديث لعن الحكم بعض العلماء، وانظر هذا موسعًا في «اختلاف المحدثين» (٤٤).

حربٌ لله ولرسولِه في الحياة الدنيا، ويومَ يقومُ الأشهادُ، وعُذِر ثلاثةٌ، قالوا: ما سمعنا منادِيَ رسول الله على ولا علمنا بما أراد القومُ، وقد كان في حَرَّةٍ فمشيٰ، فقال: "إن الماءَ قليلٌ، فلا يسبقني إليه أحدٌ»، فوجد قومًا قد سبقوه، فلعنهم يومئذ (١).

قال العلماء (٢): هذه العقبة ليست العقبة بمنى التي كانت بها بيعة الأنصار تَعَالَّكُ ، وإنما هذه عقبة على طريق تبوك اجتمع المنافقون فيها للغدر برسول الله على غزوة تبوك، فعصمَه الله منهم.

قالوا: وهؤلاء الأربعة عشر أو الخمسة عشر هم الذين سبقُوا إلىٰ الماء، فلعنهم النبي عنه غير أنه قبلَ عذر ثلاثةٍ منهم لما اعتذروا له بأنهم ما سمِعوا المنادي، وما علموا بما أراد من كان معهم من المنافقين؛ فإنّهم أرادوا مخالفة رسول الله عنه وأن يسبقوا إلىٰ الماء، ويُحتمل أن يريد بهم الرهطُ الذين عرضوا لرسول الله عنه بالعقبة ليقتلوه.

# ٤- همُّ النبي عَيْدُ أن يلعن شخصًا أردا أن يطأ مسبيةً حاملًا:

عن أبي الدرداء تَوَلَّيُّهُ، عن النبي عَلَيْهُ، أنه مر بامرأةٍ مُجِحٍ على بابِ فسطاطٍ، فقال النبي عَلَيْهُ: «لعله يريدُ أن يُلِمَّ بها»، فقالوا: نعم،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٧٩).

<sup>(</sup>۲) «المفهم» (۷/ ۲۱۲)، «شرح النووي على مسلم» (۱۲ / ۱۲۵).

فقال رسول الله على: «لقد هممتُ أن ألعنَه لعنةً تدخلُ معه قبرَه، كيف يُورِّثُه وهو لا يحِلُّ له؟!»(١).

وعن أيوب قال: لا أدري أسمعتُه من سعيد بن جبير أم نُبِّئتُه عنه، قال: أتيتُ على ابن عباس بعرفة وهو يأكل رمانًا، فقال: «أفطر رسول الله على ابن عباس بعرفة وهو يأكل رمانًا، فقال: «لعن الله فلانًا، عرفة، وبعثت اليه أمُّ الفضل بلبن، فشربه». وقال: «لعن الله فلانًا، عمدوا إلى أعظم أيام الحج، فمَحَوا زينتَه، وإنما زينةُ الحجِّ التلبيةُ»(٢).

سؤالُ النبي ﷺ ربَّه أن يجعل سبه ولعنه لأحد من المسلمين طهورا وزكاة وقربة:

عن عائشة تَعَلِّقُهُا قالت: دخل على رسول الله على رجلان، فكلماه بشيء لا أدري ما هو، فأغضباه، فلعنهما وسبَّهما، فلما خرجا، قلت: يا رسول الله! من أصاب من الخير شيئًا ما أصابه هذان. قال: وما ذاك؟ قالت: قلت: لعنتَهما وسببتَهما. قال: «أوما علمتِ ما شارطتُ عليه ربي؟ قلت: اللهم إنما أنا بشرٌ، فأيُّ المسلمين لعنتُه أو سببتُه، فاجعله له زكاةً وأجرًا» (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٤٤١).

<sup>(</sup>۲) معلول: أخرجه أحمد (۱/ ۲۱۷)، وابن أبي شيبة (۳/ ٥٨٥). وقوله: قوله: «لعن الله فلانًا.. » لعله مدرج. فقد أخرجه أحمد (۱/ ۳٤۹) بدون هذه الزيادة، بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٦٠٠).

وعن أبي هريرة تَعَالَى أنه سمع النبي عَلَيْ يقول: «اللهم إنما أنا بشرٌ، فأيُّما رجلٍ من المسلمين سببتُه أو لعنتُه أو جلدتُه، فاجعلْها له زكاةً ورحمةً »(١).

وعن جابر بن عبد الله تَعْطَيْهَا قال: سمعت رسول الله عَلَيْهِ يقول: «إنما أنا بشرٌ، وإني اشترطتُ على ربي عَرَقِكِكُ أيُّ عبدٍ من المسلمين سببتُه أو شتمتُه، أن يكونَ ذلك له زكاةً وأجرًا»(٢).

وعن أنس تَعَالَىٰكَ، عن النبي عَلَىٰ قال: «إنما أنا بشرٌ، أرضىٰ كما يرضىٰ البشرُ، وأغضَب كما يغضبُ البشرُ، فأيُّما أحدٍ دعوتُ عليه من أمتي بدعوة، ليس لها بأهلٍ أن يجعلَها له طَهورًا وزكاةً وقُربةً، يُقرِّبُه بها منه يومَ القيامةِ»(٣).

وعن سلمان عَيْظُيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «من ولدِ آدمَ أنا، فأيُّما عبدٍ مؤمنٍ لعنتُه لعنةً، أو سببتُه سبةً في غير كُنهِه، فاجعلْها عليه صلاةً» (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٠١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۲۲۰۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٦٠٣).

<sup>(</sup>٤) ظاهر سنده الحسن، لكن يظهر لي أنه معلول: أخرجه أحمد (٥/ ٤٣٩)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٢٣٤)، وأبو داود (٢٥٩)، عن عمرو بن أبي قرة، عن سلمان، لكن بين وعمرو سلمان رجل، وهو أبو قرة والدعمرو فيما يظهر لي، ولم يوثّق. وهو في «اختلاف المحدين» (٧٧).

قال العلماء: إنما يكونُ دعاؤه على رحمةً وكفارةً وزكاةً ونحوَ ذلك على من دعا عليه إذا لم يكُن أهلًا للدعاء عليه والسبِّ واللعنِ ونحوه، وكان مسلمًا، وإلا فقد دعا على الكفارِ والمنافقين، ولم يكن ذلك لهم رحمة.

وكيف يدعو النبي على من ليس هو بأهل للدعاء عليه أو يسبُّه أو يلعنُه؟ أجاب العلماء على ذلك بجوابين:

أحدهما: أنه يظهرُ له على استحقاقُه لذلك بأمارةٍ شرعيةٍ، ويكونُ في باطنِ الأمر ليس أهلًا لذلك، وهو على مأمورٌ بالحكم بالظاهر، والله يتولى السرائرَ.

والثاني: أن ما وقع من سبّه ودعائه ونحوِه ليس بمقصودٍ، بل هـ و مما جرت به عادةُ العربِ في وصل كلامِها بلا نيةٍ، كقولِه: «تربت يمينُك، ثكلتك أمُّك»، ونحوِ ذلك، لا يقصدون بشيءٍ من ذلك حقيقة الدعاء، فخاف على أن يُصادِفَ شيءٌ من ذلك إجابة، فسأل ربّه على ورغِب إليه في أن يجعل ذلك رحمةً وكفارةً، وقربةً وطهورًا وأجرًا.

قال العلماء: وإنما كان يقع هذا منه في النادرِ والشاذ من الأزمان، ولم يكن على فاحشًا ولا متفحشًا، ولا لعَّانًا.



# الله تعالى / 12 الله تعالى / 15 الله تعالى / 15 اللعن من صفات الله تعالى / 15 الله تعالى / 15 الله تعالى / 15

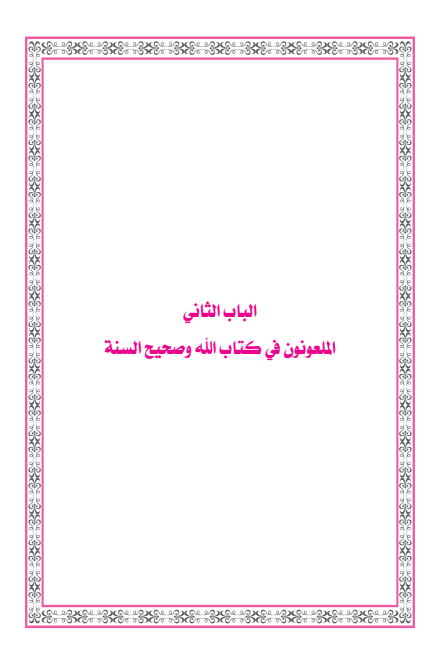
اللعن من صفات الله تعالى الفعلية الاختيارية.

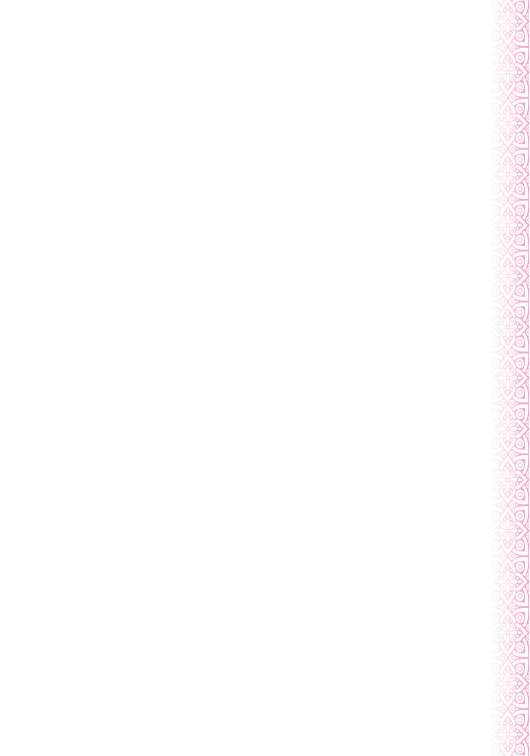
وهي الصفات المتعلقة بمشيئة الله وقدرته، إن شاء فعلها، وإن شاء لم يفعلها.

والأدلة عليها كل ما يأتي معنا من الآيات والأحاديث التي فيها إثباتُ اللعن لله تعالىٰ.

وإذا علم العبد هذا فإنه يحرِص غاية الحرص ألا يفعل ذنبًا يُعرِّضُه للعن الله تعالى والطرد من رحمتِه سبحانه، فإذا ما ابتُليَ بشيءٍ من ذلك فليُسارع بالتوبة والاستغفار؛ ليغفرَ الله له.







#### الملعونون في كتاب الله:

1- إبليس. ٢- المكذبون بدعوة الأنبياء من قوم نوح وعاد وثمود ومدين وغيرهم. ٣- فرعون وقومه. ٤- أهل الكفر والزيغ من اليهود. ٥- الكافرون. ٦- المنافقون. ٧- ناقض عهدالله من بعد ميثاقه. ٨- قاطع ما أمر الله بوصله. ٩- المفسد في الأرض. ١٠- قاطع أرحامه. ١١- من آذي الله ورسوله على ١٠- الكاذب في المباهلة. ١٣- قاتل مؤمن عمدًا. ١٤- قاذف المحصَن أو المحصَنة من المؤمنين. ١٥- الظالمون.

# من لعنوا من الأمم السابقة لعمل عملوه:

ا - كاتم العلم الشرعي عند وجوب إظهاره. ٢ - تارك الأمرِ بالمعروف والنهي عن المنكر مع القدرة حتى لا يوجد بين الناس من يأمر بمعروف أو ينهى عن منكر. ٣ - مُحِل ما حرم الله بالحيل.

### من اختصت الملائكة بلعنهم:

١ - رافع السلاح على أخيه المسلم لتخويفه بغير حق. ٢ - المرأة الهاجرة فراش زوجها.

### من صح لعنهم عن النبي ﷺ:

۱ - ظالم أهل المدينة. ٢ - لاعن والده. ٣ - رافع السلاح على أخيه المسلم لتخويفه بغير حق. ٤ - قاتل مؤمن عمدًا.

٥- قاذف المحصَنِ أو المحصَنة من المؤمنين. ٦- كاتم العلم الشرعي عند وجوب إظهاره. ٧- تارك الأمرِ بالمعروف والنهي عن المنكر مع القدرة حتى لا يوجد بين الناس من يأمر بمعروف أو ينهى عن منكر. ٨- مُحِل ما حرم الله بالحيّل. ٩- الذابح لغير الله. ١٠- متخذ القبور مساجد. ١١- مخفر المسلم. ١٢، ١٣- المُحدِث، ومؤويه. ١٤- المنتسب إلى غير أبيه. ١٥- من انتمىٰ لغيرِ موَ اليه عمدًا. ١٢، ١٧- المحلّل والمحلّل له. ١٨، ١٩- الواشمة والمستوشمة.

۲۰۱۰- الواصلة والمستوصلة. ۲۲،۲۲- النامصة والمتنمصة. ۲۲- المتفلجات للحسن. ۲۰،۲۰- المتشبهات من النساء بالرجال، والمتشبهون من الرجال بالنساء. ۲۷- المرأة الهاجرة فراش زوجها. ۲۸-۳۷- عاصر الخمر، ومعتصرها، وشاربها، وحاملها، والمحمولة إليه، وبائعها، ومبتاعها، وساقيها، ومستقيها. ۳۸- مغير منار الأرض. ۲۸- السارق. ۲۰، ۲۱- آخذ الرشوة ومعطيها بباطل.

٢٤-٥٤- آكل الربا، وموكله، وكاتبه، وشاهده. ٢٦- المصور.
 ٧٤-٩٥- المتغوط في طريق المسلمين، وظلهم، ومواردهم.
 ٥٥- من تولئ أمر الأمة ولم يرحم الناس ولم يعدل فيهم.
 ١٥- مؤذي جاره. ٢٥-٤٥- الممثل بالحيوان، وواسمه أو ضاربه في وجهه، ومتخذ شيئا فيه الروح غرضا.

#### وهذا تفصيل لما أجملته:

#### ۱- إبليس:

قال الله تعالى: ﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا إِنَاثُا وَإِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا إِنَاثُا وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَانُا مَّرِيدًا ﴿ اللَّهِ لَعَنَاهُ اللَّهُ وَقَالَ لَأَتَّخِذَنَ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَقْرُوضًا ﴿ اللَّهِ ﴾ [النساء: ١١٧، ١١٨].

وقال سبحانه: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّغَنَّ إِلَّى يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [الحجر: ٣٥]

وقال سبحانه: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَغَنَتِيٓ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [ص: ٧٨]

وعن أبي الدرداء قال: قام رسول الله على فسمعناه يقول: «أعوذ بالله منك»، ثم قال: «ألعنك بلعنة الله»، ثلاثًا، وبسط يدَه، كأنه يتناولُ شيئًا، فلما فرغ من الصلاة قلنا: يا رسول الله، قد سمعناك تقولُ في الصلاة شيئًا لم نسمَعْك تقولُه قبل ذلك، ورأيناك بسطت يدك، قال: «إن عدوَّ الله إبليسَ جاء بشهابٍ من نارٍ ليجعلَه في وجهي، فقلت: أعوذ بالله منك، ثلاث مراتٍ، ثم قلت: ألعنك بلعنة الله التامة، فلم يستأخِر، بالله منك، ثلاث مراتٍ، ثم قلت: ألعنك بلعنة الله التامة، فلم يستأخِر، شهونكَ مراتٍ، ثم أردتُ أخذَه، والله لولا دعوةُ أخينا سليمان لأصبح مُوثَقًا يلعبُ به ولدانُ أهل المدينةِ»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٥٤٢).

واعلم أيها المسلم أن إبليسَ قد حقَّت عليه لعنة رب العالمين إلى يوم الدين إلا بذنبٍ واحدٍ فعلَه، فكن على حذرٍ، واتق هذا الذنبَ العظيمَ الذي وقع فيه إبليس وهو الاعتراضُ على أمر الله كبرًا وعلوًّا، فاحذرِ الكبرَ، ولا تعترض على أمرٍ جاءك من ربِّ العالمين سبحانه، وقل: سمعنا وأطعنا.

# ٧- المكذبون بدعوة الانبياء من قوم نوح وعاد وثمود ومدين وغيرهم:

قال الله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ عَادٌّ جَحَدُواْ بِكَايَدَتِرَيِّهِمْ وَعَصَوْاْ رُسُلُهُ، وَٱتَّبَعُوٓاْ أَمْرَ كُلِّ جَبَّادٍ عَنِيدٍ (اللهُ وَأَتَبِعُواْ فِي هَذِهِ ٱلدُّنَيا لَعَنَةَ وَيَوْمُ ٱلْقِيَمَةِ ﴾ [هود: ٥٩، ٦٠].

وقال الله تعالى : ﴿ وَقِيلَ يَتَأْرُضُ ٱبْلَعِي مَآ هَ كِوَيكَ مَآ أَقَاعِي وَغِيضَ ٱلْمَآهُ وَقَضِى ٱلْأَمْرُ وَٱستُوَتَ عَلَى ٱلْجُودِيِّ وَقِيلَ بُعُدًا لِلْفَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [هود: ٤٤].

وقال الله تعالىٰ: ﴿ أَلَا إِنَّ عَادًا كَفَرُواْ رَبَّهُمُّ أَلَا بُعُدًا لِقَادِقُوْمِ هُودٍ ﴾ [هود: ٦٠]. وقال سبحانه: ﴿ أَلَا إِنَّ تَمُودًا كَ عَرُواْ رَبَّهُمُّ أَلَا بُعْدًا لِتَمْوُدَ ﴾ [هود: ٦٨]. وقال تعالىٰ: ﴿ أَلَا بُعْدًا لِمَدْيَنَ كَمَا بَعِدَتُ ثَـمُودُ ﴾ [هود: ٩٥].

وقال سبحانه: ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا تَتْرَأَكُنَّ مَاجَآءَ أُمَّةً رَّسُولُمَا كَذَّبُوهُ فَأَتَبَعَنَا بَعْضَهُم بَعْضًا وَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثَ فَبُعْدًا لِقَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [المؤمنون: ٤٤].

قال العلماء: بُعدًا: أي: هلاكًا وخسارًا لهم، وبُعدًا من رحمة الله، فإنهم قد هلكوا عن آخرِهم، فلم يبقَ لهم بقيةٌ، والبُعدُ: الهلاكُ، والبعد: التباعدُ من الخير.

#### ٣- فرعون وقومه:

قال الله تعالى: ﴿وَمَا آَمُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ ﴿ ثُنَا يَقْدُمُ قَوْمَهُ, يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ فَأَوْرَدُهُمُ اللَّهِ مَا الله تعالى: ﴿وَمَا آَلُورُدُ الْمَوْرُودُ ﴿ وَأُتَّبِعُواْ فِي هَلَذِهِ لَعُنَةً وَيَوْمَ الْقِيكَةَ ۚ ﴾ [هود: ٩٨، ٩٩].

### ٤- أهل الكفر والزيغ من اليهود:

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ أُنبِتْكُمُ مِشَرِ مِن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللَّهِ مَن لَعَنهُ اللَّهُ وَعَندَ اللَّهِ مَن لَعَنهُ اللَّهُ وَعَندَ اللَّهِ عَن فَاكُ اللَّهُ عَن وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ اللَّهِ رَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّعْفُوتَ أُوْلَئِكَ شَرٌ مُكَانَا وَأَضَلُ عَن مَوْرَةِ السّبِيلِ ﴾ [المائدة: ٦٠].

وقال سبحانه: ﴿ كَيْفَ يَهْدِى اللّهُ قَوْمًا كَفُرُواْ بَعْدَ إِيمَنهِمُ وَشَهِدُوٓاْ أَنَّ الرَّسُولَ حَقُّ وَجَاءَهُمُ الْبَيِّنَتُ وَاللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ( اللهُ الْوَلَيْمِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ( اللهُ الْوَلَيْمِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى اللّهُ وَالنّاسِ أَجْمَعِينَ ( اللهِ وَاللّهُ اللهِ وَالْمَلَتِ كَةِ وَالنّاسِ أَجْمَعِينَ ( الله عمران: ٨٦، ٨٧].

وقال سبحانه: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًامِّنَ ٱلْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِالْحِبْتِ وَٱلطَّغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَتَوُكَآءِ أَهْدَى مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا (۞ أَوْلَجَبُكَ ٱلَّذِينَ لَعَنُهُمُ ٱللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ ٱللَّهُ فَلَن تَجِدَلُهُ, نَصِيرًا (۞ ﴾ [النساء: ٥٢].

وقال سبحانه: ﴿ وَقَالُواْقُلُولُبْنَا غُلُفٌّ بَلِ لَّعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٨٨].

وقال سبحانه: ﴿ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ - وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَٱسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَرَعِنَا لَيَّا بِٱلْسِنَنِمِ مَ وَطَعْنَا فِي ٱلدِّينِ وَلَوْ أَنَّهُمْ عَالَوْا سَمِعْنَا وَأَضَمَعُ وَٱنظُرْهَا لَكَانَ خَيْرًا لَهُمُ وَأَقْوَمَ وَلَكِن لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ٤٦].

وقد لُعِنت طوائفُ منهم بذنوبِ عملوها؛ منها: تحريف كتاب الله عَبَوَقِكَ، وقولهم سمعنا وعصينا. ﴿مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعِ وَرَعِنَا لَيَّا بِأَلْسِنَنِهِمْ وَطَعْنَا فِي الدِّينَ وَلَوْ أَنَهُمْ قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَاسْمَعْ وَانظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَقُومَ وَلَكِن فِي الدِّينَ وَلَوْ أَنَهُمُ قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأَسْمَعْ وَانظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَقُومَ وَلَكِن لَعَنَا وَالْمَعْنَا وَأَسْمَعْ وَانظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَقُومَ وَلَكِن لَعَنَا وَالْمَعْنَا وَالسَاء: ٢٤].

ومنها: ترك النهي عن المنكر، وموالاة الكافرين. ﴿ لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَغِت إِسْرَءِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُرَدَ وَعِيسَى اَبَّنِ مَرْيَعً ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى لِسَانِ دَاوُرَدَ وَعِيسَى اَبَّنِ مَرْيَعً ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ اللَّهُ كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنَكِرٍ فَعَلُوهُ وَعَلَوا وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَا عَدَّمَتْ لَمُعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴿ المائدة: ٧٨ - ٨٠].

ولُعِنت طائفة منهم بكتمانهم ما أنزل الله. ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُدُونَ مَا أَنْ رَلَ الله. ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُدُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَتِ وَالْمُكُىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيْتَكَ لُلِنَّاسِ فِي ٱلْكِئَنِ أُولَتَبِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ مِنْ وَلَيْعِنُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

ولُعِنت طائفة منهم بقولهم على الله كذبا أن يده سبحانه مغولة تعالى الله عما يقولون. قال سبحانه: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغَلُولَةً عُلَّتَ أَيدِيهِمْ وَلَهُونُوا إِللَّهُ عَما يقولون. قال سبحانه: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغَلُولَةً عُلَّتَ أَيدِيهِمْ وَلُعِنُوا إِلَا اللَّهُ عَما يَقُولُونَ. قال سبحانه: ﴿ وَقَالَتِ ٱللَّهُ اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَما يَقُولُونَ. قَالَ اللَّهُ عَمَا يَقُولُونَ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءً ﴾ [المائدة: 32].

وسوف يأتي الكلام على هذه الذنوب إن شاء الله.

عن أبي سعيد تَعَالَيْهُ، أن أعرابيًّا أتى رسولَ الله على فقال: إني في غائطٍ مَضَبَّةٍ، وإنه عامة طعام أهلي، قال: فلم يُجِبْه، فقلنا: عاوِدْه، فعاودَه، فلم يُجِبْه ثلاثًا، ثم ناداه رسول الله على في الثالثة، فقال يا أعرابي: «إن الله لعن أو غضِب على سِبْط من بني إسرائيل، فمسخهم دوابَّ يدِبون في الأرض، فلا أدري لعلّ هذا منها، فلستُ آكلُها، ولا أنهى عنها»(۱).

قال العلماء: هذا منه على توقُّعٌ، وخوف لِأنْ يكونَ الضّبُ من نسل ما مُسخ من الأمم. وكان هذا منه على ظنّا وحدسًا قبل أن يوحَىٰ إليه بأن الله تعالىٰ لم يجعَلْ لمسخ نسلًا، فلما أوحي إليه بذلك زال عنه ذلك التخوُّف، وعلم أن الضّبُّ ليس من نسل ما مُسِخ.

(۱) أخرجه مسلم (۱۹۵۱). الغائط: المنخفض من الأرض، «مضبَّة»: ذات ضِباب كثيرة، وهي بفتح الميم والضاد، كقولهم: «السَّبط»: واحد الأسباط، وهم كالقبائل في العرب. «المفهم» (٥/ ٢٣٤).

صحَّ عن عبد الله بن مسعود تَعَلِّقُهُ قال: ذُكِرت عنده – أي النبي عَلِيْهُ – القردةُ، قال مسعر: وأراه قال: والخنازيرُ من مسخ، فقال: (إن الله لم يجعَلْ لمسخ نسلًا ولا عقِبًا، وقد كانت القردةُ والخنازيرُ قبلَ ذلك».

وفي رواية: فقال رجلٌ: يا رسول الله، القردةُ والخنازيرُ، هي مما مُسِخَ؟ فقال النبي عَلَيْهِ: «إن الله عَرَرَ له له يُهلِكْ قومًا أو يُعذب قومًا، فيجعلَ لهم نسلًا، وإن القردةَ والخنازير كانوا قبل ذلك»(١).

## ٥- الكافرون:

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَا تُواْ وَهُمْ كُفَّارُ أُولَتِهِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ ٱللَّهِ وَٱلْمَاتَةِكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَا تُواْ وَهُمْ كُفّاَرُ أُولَتِهِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَتِهِكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ لَعَنَّهُ أَللَّهِ عَلَيْهِمْ لَعَنَّهُ أَللَّهِ وَٱلْمَلَتَهِكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ لَعَنَّهُ أَللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ لَعَنَّهُ أَللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُمْ لَعَنَّا أَلْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَنْفِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٦٤]. وقال سبحانه: ﴿فَلَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٨٩].

وقال سبحانه: ﴿وَيُعَذِبَ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكَاتِ اللَّهُ عَلَيْهِم وَالْمُشْرِكَاتِ الظَّايِّينَ بِٱللَّهِ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ ﴾ [الفتح: ٦].

## ٦- المنافقون:

قال الله تعالى: ﴿ لَإِن لَمْ يَنَاهِ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْمُرْجِفُونِ فِي ٱلْمَدِينَةِ لَنُغْرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَاۤ إِلَّا قَلِيلًا ۞ مَّلْعُونِيكَ ٱيْنَمَا ثُقِفُواً أُخِذُواْ وَقُتِّلُواْ تَفْتِيلًا ۞ ﴿ [الأحزاب: ٦٠، ٦٠].

(۱) أخرجه مسلم (۲٦٦٣).

وقال سبحانه: ﴿ وَعَدَاللّهُ ٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقَاتِ وَٱلْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا هِي حَسَّبُهُمُّ وَلَعَنَهُمُ ٱللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ مُّقِيمٌ ﴿ آلَهُ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُسْرِكِينَ وَالْمُسْرِكِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقُولَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُلْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَاللّمُ الْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَالِ وَالْمُسْرِقِينَ

#### ٧- الظالمون:

قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ۚ أَوُلَتِ إِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمۡ وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَادُ هَا وُلَاّ مَ ٱللَّهِ عَلَى رَبِّهِمْ ۚ ٱللَّالَعُنَاةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [هود: ١٨].

قلت: وهذه الآية في الكافرين والمنفاقين الذين افتروا على الله كذبًا، فأضافوا كلامَه إلى غيرِه، وزعموا أن له شريكًا وولدًا، وقالوا للأصنام: هؤلاء شفعاؤنا عند الله.

عن صفوان بن مُحرِز قال: بينما أنا أمشي مع ابن عمر سَمَّا الله الله عَلَيْ يقول في آخِذٌ بيدِه إذ عرضَ رجلٌ، فقال: كيف سمعتَ رسول الله عَلَيْ يقول في النجوى؟ فقال: سمعتُ رسول الله عَلَيْ يقول: «إن الله يُدنِي المؤمن، فيضَعُ عليه كنفَه ويسترُه، فيقولُ: أتعرفُ ذنبَ كذا، أتعرفُ ذنبَ كذا؟ فيقول: نعم أيْ ربِّ، حتى إذا قرَّره بذنوبِه، ورأى في نفسِه أنه هلك، فيقول: نعم أيْ ربِّ، حتى إذا قرَّره بذنوبِه، ورأى في نفسِه أنه هلك،

قال: سترتُها عليك في الدنيا، وأنا أغفِرُها لك اليوم، فيُعطَىٰ كتابَ حسناتِه، وأما الكافرُ والمنافقون فيقولُ الأشهادُ: ﴿هَنَوُلآءَ النَّينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمْ أَلَا لَعَنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ﴾ [هود: ١٨]»(١):

وقال الله تعالى: ﴿وَنَادَىٰۤ أَصَحَابُ ٱلْجَنَّةِ أَصَّابُ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُنَا حَقًّا فَهَلُ وَجَدَّتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا ۖ قَالُواْ نَعَمَّ فَأَذَنَ مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَعْنَةُ ٱللهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ﴿ اللهِ عَلَى الطَّلِمِينَ ﴿ اللهِ عَلَى الطَّلِمِينَ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الطَّلِمِينَ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الطَّلِمِينَ ﴿ اللهِ عَراف: ٤٤].

قلت: فالظلم هنا معناه: الكفر، هذا مفهوم من سياق الآيات.

وقال سبحانه: ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ ٱلظَّلِمِينَ مَعْذِرَتُهُمُّ وَلَهُمُ ٱللَّعَنَةُ وَلَهُمَ اللَّعَنَةُ وَلَهُمَ اللَّعَنَةُ وَلَهُمَ اللَّعَنَةُ وَلَهُمَ اللَّعَنَةُ وَلَهُمَ اللَّعَنَةُ وَلَهُمَ اللَّهَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

قلت: الظَّلْمُ درجات وبعضه أكبرُ من بعض، وليس كل ظالم داخل في اللعن، فأعظمُ الظلم وأكبرُه الإشراكُ بالله تعالى، وهو الذي يلعن صاحبه؛ قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقَمْنُ لِا بَنِهِ وَهُو يَعِظُهُ, يَبُنَى لَا يَنْ مِا اللهِ يَعْلُمُ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى الله عَالَمُ الله عَالَى الله عَالَى الله الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَهُ عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَهُ عَلَى اللهُ عَالَى الله عَالَى الله عَالَى اللهُ عَالَى الله عَالَى اللهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَى اللهُ عَالِهُ عَالَى اللهُ عَالَهُ عَالِهُ عَالِهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالِهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالِهُ عَالِهُ عَالَهُ عَلَا عَلَا عَالَهُ عَالَهُ عَلَمُ عَالِهُ عَلَ

- (١) أخرجه البخاري (٢٤٤١)، ومسلم (٢٧٦٨).
  - (۲) «تفسير الطبرى» (۲۰/ ۳٤۷).

ومن أعظم الظُّلم سفكُ الدِّماء، وقذفُ الأبرياء، والخوضُ في الأعراض، وأكلُ أموالِ النَّاسِ بالباطلِ، وغصب الأرض، وكل هذا حرام، ومن كبائر الذنوب، لكن صاحبه لا يُلعَن فيما أرى إلا بوعيد خاص كما في قذف المحصن المؤمن وقاتل مؤمن عمدًا، والله أعلم.

## ٨- ظالم أهل المدينة:

عن السائب بن خلَّد تَعَالَّنَهُ، أن رسول الله عَلَيْ قال: «من أخاف أهلَ المدينة ظلمًا أخافه الله، وعليه لعنةُ الله والملائكة والناسِ أجمعين، لا يقبلُ الله منه يومَ القيامةِ صرفًا ولا عدلًا»(١).

وعن عبادة بن الصامت تَعَالِّقُهُ، عن رسول الله عَلِي أنه قال: «اللهم من ظلم أهلَ المدينةِ وأخافهم فأخِفْه، وعليه لعنةُ الله والملائكةِ والناسِ أجمعين، لا يُقبَلُ منه صَرفٌ ولا عَدلُ»(٢).

وعن جابر بن عبد الله تَعَلَّقُهَا قال: قال رسول الله عَلَيْ: «من أخاف أهلَ المدينةِ أخافه الله» (٣).

- (۱) إسناده صحيح: أخرجه أحمد (٤/ ٥٥،٥٥)، والنسائي في «الكبرئ» (٢٥٢)، عن عطاء بن يسار، عن السائب. وقد رواه بعضهم: عن عطاء بن يسار، عن عبادة بن الصامت، وهو وهم. وانظر: «الصحيحة» (٧٧).
- (٢) ظاهر إسناده الصحة، لكنه معلول: أخرجه الطبراني في الأوسط (٣٥٨٩). وهو معلول بأن الصحيح حديث السائب الذي قبله.
- (٣) إسناده حسن: أخرجه ابن حبان (٣٧٣٨)، وفيه محمد بن جابر بن عبد الله، ذكره ابن حبان في الثقات، وروئ عنه جماعة، وروايته عن أبيه، فهو صدوق إن شاء الله.

وفي رواية (١): «من أخاف أهلَ المدينةِ فعليه لعنةُ الله والملائكةِ وفي رواية (١): «من أخاف أهلُ الله منه صرفًا ولا عدلًا، من أخافها فقد أخاف ما بين هذين – ما بين جَنبيه».

## ٩- ناقض عهد الله من بعد ميثاقه:

قال الله تعالى: ﴿وَٱلذَّينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقَطَعُونَ مَا اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقَطَعُونَ مَا أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ اَللَّهُ مِهُ اللَّعْنَةُ وَلَمُمُ سُوَّةُ ٱلدَّارِ ﴾ مَا أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ اَلْاَقْنَةُ وَلَمُمُ سُوَّةُ ٱلدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٥].

وقال الله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ۚ أُولَاثِمِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧].

# وللعلماء في المراد بالعهد والميثاق المنقوض أقوال(٢):

(۱) إسنادها لا بأس به: أخرجها ابن أبي شيبة (۱۲/ ۱۸۰)، عن عبد الله بن نِسطَاس، عن جابر. وعبد الله وثقه النسائي، لكن لم يرْوِ عنه إلا واحدٌ، حتىٰ قال الذهبي: لا يُعْرَف، فالله أعلم.

لكن أخرجه بنحوه البخاري في «التاريخ الكبير» (١/ ١١٧)، والدُّولابي في «الكني والأسماء» (٧٣٣)، عن محمد بن صالح، عن مسلم بن أبي مريم، عن علي بن عبد الرحمن، عن جابر. ومحمد بن صالح الأزرق فيه كلامٌ، وهو حسن في المتابعات.

(۲) «تفسير الطبري» (۱/ ٤٣٥)، «تفسير القرطبي» (۹/ ٣١٤)، «تفسير الماوردي» (۱/ ۸۹)، «تفسير ابن كثير» (٤/ ٤٥٤).

## الملعونوي

القول الأول: العهد هو وصية الله إلىٰ خلقه وأمرُه إيَّاهم بما أمرهم به ونهاهم عنه في كتبه، وعلىٰ لسان رسله، ونقضُهم ذلك بترك العمل به.

والثاني: العهد هو ما أنزله الله على أهل الكتاب من صفة النبي على الوصية باتباعه، فنقضوه بجحودهم له وتكذيبهم به.

والثالث: هو العهد الذي أخذه الله علىٰ بني آدم حين أخرجهم من صلب آدم الله علىٰ بني آدم الله علىٰ بني آدم الله عن أَخرجهم من صلب آدم الذي وصفه في قوله تعالىٰ: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ وَأَشَّهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ شَهِدَنَا ﴾ [الأعراف: ١٧٢].

## قلت: وكلها محتملة.

وقال الطبري: أولى الأقوال عندي بالصواب في ذلك قول من قال: إن هذه الآيات نزلت في كفار أحبار اليهود الذين كانوا بين ظهراني مهاجر رسول الله على شركه من أهل النفاق. وهذه الآيات وإن كانت فيهم نزلت، فإنه معنيٌّ بها كل من كان على مثل ما كانوا عليه.

## ١٠- قاطع ما أمر الله بوصله:

للآية السابقة. وقوله: ﴿وَيَقُطَعُونَ مَآ أَمَرَ اللّهُ بِهِ آنَ يُوصَلَ ﴾ [الرعد: ٢٥]. فيه وجهان: الأول: يقطعون الرحم التي أمرهم الله بوصلها. والثاني: يقطعون ما أمر الله به من الإيمان به والأنبياء والعمل الصالح.

## ١١- المفسد في الأرض:

للآية السابقة. وقوله: ﴿وَيُفَسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الرعد: ٢٥]. قال العلماء: فسادهم فيها: بالكفر، وارتكاب المعاصي.

## ١٢ - من آذي الله ورسوله ﷺ:

قال الله سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ وَأَعَدُ لَهُمْ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ [الأحزاب: ٥٧].

قال القرطبي وَغِيَللهُ (۱): اختلف العلماء في أذية الله بماذا تكون؟ فقال الجمهور من العلماء: معناه بالكفر ونسبة الصاحبة والولد والشريك إليه، ووصْفِه بما لا يليقُ به، كقول اليهود لعنهم الله: يدُ الله مغلولةٌ. والنصارئ: المسيحُ ابن الله. والمشركون: الملائكةُ بناتُ الله والأصنامُ شركاؤه.

وأما أذيةُ رسوله على فهي كلُّ ما يُؤذِيه من الأقوالِ في غيرِ معنَى واحدٍ، ومن الأفعالِ أيضًا. أما قولُهم؛ فساحرٌ، شاعرٌ، كاهنٌ، مجنونٌ. وأما فِعْلُهم؛ فكسرُ رباعيتِه، وشجُّ وجهِه يومَ أُحدٍ، وبمكةَ إلقاءُ السَّلَىٰ على ظهره وهو ساجدٌ، إلىٰ غير ذلك.

وقال السعدي رَخِيَللهُ(٢): وهذا يشملُ كلَّ أذيةٍ، قوليةٍ أو فعليةٍ، من سبِّ وشتمٍ، أو تنقُّصٍ له، أو لدينِه، أو ما يعود إليه بالأذى.

- (۱) «الجامع لأحكام القرآن» (۱٤/ ۲۳۸، ۲۳۷).
  - (۲) «تيسير الكريم الرحمن» (۹۷٤).



## ١٣- قاطع أرحامه:

قال الله تعالى: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن ثُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُفَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴿ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى آبَصَكَرَهُمْ ﴿ ﴾ [محمد: ٢٢، ٢٢].

عن أبي هريرة تَعَافَّتُهُ قال: قال رسول الله عَلَيْ: ﴿إِن الله خلق الخلق حتى إذا فرغ منهم قامتِ الرحمُ، فقالت: هذا مقامُ العائذِ من القطيعة، قال: نعم، أما ترضَيْن أن أصِلَ من وصلك، وأقطعَ من قطعك؟ قالت: بلى، قال: فذاك لك»، ثم قال رسول الله عَلَيْ: ﴿اقرَّ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

هـذا لفـظ مسـلم، وعنـد البخـاري: قـال أبو هريرة: اقـرءوا إن شئتم..(١).

وعن عائشة تَوَالْتُهَا، عن النبي عَلَيْ قال: «الرحمُ شِعْنَهُ، فمن وصلَها وصلْتُه، ومن قطعها قطعتُه». هذا لفظ البخاري، وعند مسلم: «الرحمُ معلَّقةُ بالعرشِ، تقولُ: من وصلني وصلَه الله، ومن قطعني قطعه الله» (۲).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨٣٠)، ومسلم (٢٥٥٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٩٨٩٥)، ومسلم (٢٥٥٥).

قال العلماء (۱): قوله: «أما ترضَيْن أن أصِلَ من وصلك»: قالوا: حقيقة الصلة: العطف والرحمة، فصلة الله على عبارة عن لطفه بهم ورحمتِه إياهم، وعطفِه بإحسانه ونِعَمه، أو صلتِهم بأهل ملكوته الأعلى، وشرح صدورهم لمعرفتِه وطاعته.

قالوا: وصلة الرحم واجبة، وقطيعتُها معصيةٌ كبيرةٌ، والصلةُ درجاتٌ بعضُها أرفعُ من بعضٍ، وأدناها تركُ المهاجرة، وصلتُها بالكلام ولو بالسلام. ويختلفُ ذلك باختلافِ القدرة والحاجة، فمنها واجب، ومنها مستحب.

واختلفوا في حد الرحم التي تجبُ صلتُها؛ فقيل: هو كلَّ رحمٍ مَحرم، بحيث لو كان أحدُهما ذكرًا والآخرُ أنثى حرُمت مناكحتُهما، فعلى هذا لا يدخلُ أولادُ الأعمام ولا أولاد الأخوال. وقيل: هو عامُّ في كل رحمٍ من ذوي الأرحام في الميراثِ، يستوي المحرم وغيره. والثاني أظهر، والله أعلم.

#### ١٤- لاعن والده:

عن أبي الطفيل عامرِ بن واثلَة قال: كنتُ عند علي بن أبي طالب، فأتاه رجل فقال: ما كان النبي عليه يُسِرُّ إليك، قال: فغضب، وقال: ما

(۱) «إكمال المعلم» (۸/ ۲۰)، «شرح النووي علىٰ مسلم» (۱۱7 / ۱۱۳).

كان النبي ﷺ يُسِـرُ إليّ شيئًا يكتمُه الناسَ، غير أنه قد حدثني بكلماتٍ أربعٍ، قال: فقال: ما هن يا أميرَ المؤمنين؟ قال: قال: «لعن الله من لعن والدّه، ولعن الله من آوى مُحْدِثًا، ولعن الله من غيّرَ منارَ الأرض»(١).

ويزيد بن شريك، عن علي عَلَيْ قال: ما كتبنا عن النبي على إلا القرآن وما في هذه الصحيفة، قال النبي على: «المدينة حرامٌ ما بين عائر إلى كذا، فمن أحدَث حدثًا أو آوى مُحدِثًا فعليه لعنةُ الله، والملائكة، والناسِ أجمعين، لا يُقبَلُ منه عَدْلٌ ولا صرفٌ. وذمةُ المسلمين واحدةٌ يسعى بها أدناهم، فمن أخفر مسلمًا فعليه لعنة الله والملائكة والناسِ أجمعين، لا يُقبَلُ منه صرفٌ ولا عدلٌ. ومن والى قومًا بغير إذن مواليه فعليه لعنةُ الله والملائكة والناس أجمعين، لا يُقبَلُ منه صرفٌ ولا عدلٌ.

وفي رواية لمسلم: «ومن ادَّعن إلى غيرِ أبيه، أو انتمى إلى غيرِ مواليه؛ فعليه لعنةُ الله والملائكة والناسِ أجمعين، لا يقبلُ الله منه يومَ القيامة صرفًا ولا عدلًا».

ويأتي عن أبي هريرة مرفوعًا بسند ضعيف: «ملعونٌ من عقى والديه».

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۹۷۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣١٧٩)، واللفظ له، ومسلم (١٣٧٠).

ويأتي عن ابن عباس مرفوعًا بسند فيه مقال: «ملعونٌ من سبَّ أَباه، ملعونٌ من سب أمَّه».

وليس قوله على: «لعن الله من لعن والده» فيمن يقول لوالديه: لعنكم الله فحسب، فهذا قلَّ أن يفعلَه شخص، وإنما يدخل فيه أن يتخاصم شخص مع آخر، فيلعن والديه، فيردُّ عليه الآخر بلعن والديه، وأما الذي يلعن والديه صراحةً فهو داخل في ذلك ولا ريب.

عن عبد الله بن عمرو تَعَلَّى قال: قال رسول الله على: "إن من أكبرِ الكبائر أن يلعنَ الرجلُ والديه"، قيل: يا رسول الله! وكيف يلعنُ الرجلُ والديه؟ قال: "يسبُّ الرجلُ أبا الرجلِ، فيسُبُّ أباه، ويسبُّ أمَّه». وفي رواية: "من الكبائر شتمُ الرجلِ والديه"(١).

قلت: واللعن في قوله: «من لعن والدَه» يدخل فيه مطلق السب والشتم، كما في الرواية الأخرى: وفي رواية: «من الكبائر شتم الرجل والديه».

فخلُصنا من ذلك أن لعن الشخص والديه له ثلاث صور:

- ١ أن يدعو على والديه بأن يلعنهما الله.
- ٢- أن يسبُّهما ويشتُمَهما، وإن لم يتلفظ بكلمة اللعن.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩٧٣٥)، ومسلم (٩٠).

٣- أن يتخاصم مع شخص آخر، فيلعن والديه، فيردُّ عليه الآخر
 بلعن والديه، فهو لم يلعن والديه مباشرة، وإنما تسبب في لعنهما.

## ١٥- مؤذي جاره:

عن أبي هريرة تَعَالَىٰ قال: جاء رجلٌ إلىٰ النبي عَلَىٰ يشكو جارَه، فقال: «اذهب فاصبِر»، فأتاه مرتين أو ثلاثًا، فقال: «اذهب فاطرح متاعَه في الطريق، فجعل الناسُ يسألونه فيُخبرُهم خبره، فجعل الناسُ يلعنونه: فعل الله به، وفعل، وفعل، فجاء إليه جارُه، فقال له: ارجع، لا ترىٰ مني شيئًا تكرهُه. وفي روايةٍ: «فجعلوا يقولون: لعنه الله»، وفي روايةٍ: «اللهم العنه، اللهم اخْزِه»(۱).

وعن أبي جُحَيفة تَعَالَىٰ قال: جاء رجلٌ إلىٰ النبي على يشكو جارَه فقال له النبي على: «اطرحْ متاعَك في الطريق»، قال: فجعل الناسُ يمرون به فيلعنونَه، فجاء إلىٰ النبي على فقال: يا رسول الله! ما لقيتُ من الناس، قال: «وما لقيتَه منهم؟» قال: يلعنوني، قال: «فقد لعنك الله قبل الناس، قال: يا رسول الله! فإني لا أعودُ، قال: فجاء الذي شكا إلىٰ النبي على فقال له النبي على فقال له النبي على فقال له النبي على فقال له النبي على الله قد لعنتَ»(١).

<sup>(</sup>۱) إسناده حسن: أخرجه أبو داود (۱۵۳)، والحاكم (٤/ ١٦٥)، وابن حبان (۲۰). وهو في: «الصحيحة» (۷۶).

<sup>(</sup>٢) في إسناده مقال: أخرجه الحاكم (٤/ ١٦٦)، وفيه شريك سيء الحفظ، وأبو عمر الأزدى فيه جهالة، وإن كان ابن معين قد وثقه.

فكن على حذر أن تؤذي جارك، فإن فعلت فقد عرضت نفسك للعن الله عز جل، فإن هذا الرجل المؤذي جارَه قد لعنه أصحابُ النبي على وهو بينهم لم ينكر عليهم، وفي هذا إقرارٌ منه بجوازِ لعنِه، وإلا لنهاهم، والله أعلم.

# ١٦- الكاذب في المباهلة:

قال الله تعالَىٰ: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِسَىٰ عِندَ اللّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٍّ خَلَقَ مُونِ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ الله تعالَىٰ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ ثُمَّ قَالَ اللهُ كُونُ اللّهُ عَلَىٰ الْمُعَدِّينَ اللّهُ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْمِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْمِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَكُمْ وَنِسَاءَكُمْ وَنِسَاءَكُمْ وَنِسَاءَكُمْ وَنِسَاءَكُمْ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

قوله: ﴿فَمَنَ حَآجَكَ فِيهِ ﴾ فيه وجهان؛ أحدهما: في عيسي، وأنه عبد الله ورسوله. والثاني: في الحق، المذكور في قوله: ﴿ أَلْحَقُ مِن رَّبِكَ ﴾ [البقرة: ١٤٧]

وقوله: ﴿نَبْتَهِلَ ﴾ فيه تأويلان؛ أحدهما: نلتعن. والثاني: ندعو بهلاك الكاذب. قال القرطبي: وأصل الابتهال الاجتهاد في الدعاء باللعن وغيره. قال العماء: والذين دعاهم النبي على إلى المباهلة هم نصارى نجران، فلما نزلت هذه الآية أخذ النبي على بيد على وفاطمة والحسن والحسين على فأحجموا عنها، وقال والحسين على فأحجموا عنها، وقال بعضهم لبعض: إن باهلتموه اضطرم الوادي عليكم نارا. فتركوا المباهلة وانصر فوا إلى بلادهم، وصالحهم رسول الله على الجزية بدلا من الإسلام (۱).

عن حذيفة تَوَلِّنْهُ قال: جاء العاقبُ والسيدُ صاحبا نَجران إلى رسول الله عنه يريدان أن يُلاعناه، قال: فقال أحدُهما لصاحبه: لا تفعلْ، فوالله لئن كان نبيًا فلاعَنّا لا نُفلِحُ نحن ولا عَقِبُنا مِن بعدِنا، قالا: إنا نُعطِيك ما سألتنا، وابعث معنا رجلًا أمينًا، ولا تبعث معنا إلا أمينًا. فقال: «لأبعثنَّ معكم رجلًا أمينًا حقَّ أمينٍ»، فاستشرف له أصحابُ رسول الله عنه فقال: «قُم يا أبا عبيدة بن الجراح»، فلما قام قال رسول الله عنه: «هذا أمينُ هذه الأمةِ»(١).

وليس مطلقُ الكذبِ يُلعَن صاحبُه، وإنما الذي يُلعن الكذبُ في المباهلة، وإن كان الكذب كله حرام، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) «تفسير الطبري» (٥/ ٤٦٥)، «تفسير الماوردي» (١/ ٣٩٨)، «تفسير القرطبي» (١/ ٤٦٨). (2/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٣٨٠)، ومسلم (٢٤٢٠).

# ١٧- رافع السلاح على أخيه المسلم لتخويفه بغير حق:

عن أبي هريرة تَعَطِّنُهُ، قال أبو القاسم ﷺ: «من أشار إلى أخيه بحديدةٍ، فإن الملائكة تلعنه حتى يدَعَه، وإن كان أخاه لأبيه وأمِّه»(١).

قال ابن العربي رَحِّ لِللهُ (٢): إذا استحقَّ الذي يُشِيرُ بالحديدةِ اللَّعنَ فكيف الذي يُصِيبُ بها؟!

وإنما يستحقُّ اللعنَ إذا كانت إشارتُه تهديدًا سواءٌ كان جادًّا أم لاعبًا كما تقدمَ، وإنما أوخذَ اللاعب لما أدخلَه علىٰ أخيه من الرَّوْعِ، ولا يخفىٰ أن إثمَ الهازلِ دون إثم الجادِّ.

قلت: إن أشارَ إلى المسلمِ بالسِّلاحِ على سبيلِ المِزاح فيُكرَه له ذلك، فإن أشارَ إليه قاصدًا إخافتَه بغير وجه حقٍّ فهو داخلٌ في اللعن، والله أعلم.

## ١٨- قاتل مؤمن عمدًا:

قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُ لَ مُؤْمِنَ اللهِ عَلَيْهُ وَمَن يَقْتُ لَ مُؤْمِنَ اللهِ عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٣]. خَلِدًا فِيهَا وَعَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٣]. وهذا تهديدٌ شديدٌ ووعيدٌ أكيدٌ لمن تعاطى هذا الذنبَ العظيم، الذي

أخرجه مسلم (٢٦١٦).

<sup>(</sup>۲) (عارضة الأحوذي) (۹/ ٦).

هو مقرونٌ بالشركِ بالله في غيرِ ما آيةٍ في كتاب الله، كقوله: ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ اللهُ اللهَ إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾ [الفرقان: ٦٨].

قوله: ﴿فَجَزَآوُهُ جَهَنّهُ خَلِدًا فِيها ﴾ أوَّلَه جماهيرُ العلماء، فقيل: نزلت في مقيس بن ضَبابة، كان أسلم، فارتد عن إسلامِه وقتل رجلًا مؤمنًا، فالآيةُ فيه وفي كل كافرِ قتل مسلمًا ومات على كفرِه. قال القرطبي (١): أجمعوا على أن الآية نزلت في مقيس بن ضبابة. وقيل: القرطبي أن المستحِلِّ لقتلِ المسلم. وقيل: هذا جزاؤه، وإن شاء الله تجاوزَ عنه. وقيل: هذا جزاؤه، وإن شاء الله تجاوزَ عنه. وقيل: هذا جزاؤه، إلا من تاب فيغفر الله له. قلت: ويُحتمَلُ أن يكون قوله: ﴿خَلِدًا فِيهَا ﴾ لتأكيدِ الوعيد وشدةِ العذاب، قال القرطبي: والخلودُ لا يقتضي الدوامَ، فالخلدُ يطلق على غير معنى التأبيد، والعرب تقول: لأُخلدن فلانًا في السجن، والسجن ينقطعُ ويفنى، وكذلك المسجون. ومِثلُه قولُهم في الدعاء: خلَّد الله ملكه.

مؤمنٍ عمدًا فله ما أوعده الله من العذاب والخلودِ في النار، ولا توبة له. وقالوا: نزلت هذه الآية بعد التي في سورة الفرقان.

وقال ابن كثير (٢): الذي عليه الجمهورُ من سلف الأمة وخلفِها: أن القاتلَ له توبةٌ فيما بينه وبين ربِّه ﷺ فإن تاب وأناب وخشع وخضع، وعمل عملًا صالحًا، بدَّل الله سيئاتِه حسنات، وعوَّض المقتولَ من ظُلَامتِه وأرضاه عن طِلابَته.

وعن محمد بن إسحاق قال: قلت لأبي جعفر محمد بن علي: ما كان في الصحيفة التي كانت في قِرَاب رسول الله علي فقال: «كان

 <sup>(</sup>۱) «تفسير الطبري» (۷/ ۳۵۰).

<sup>(</sup>۲) «تفسیر ابن کثیر» (۲/ ۳۷۸).

فيها: لعنَ الله القاتلَ غيرَ قاتلِه، والضاربَ غيرَ ضاربِه، ومن توليٰ غيرَ ولي نعمتِه فقد كفر بما أنزل الله عليْ محمد عليه الله على الله ع

فكن علىٰ حذر أيها المسلم أن تقع في هذا الذنب العظيم.

# ١٩- قاذف المحصِّنِ أو المحصَّنة من المؤمنين:

قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرُمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْعَنْفِلَتِٱلْمُؤْمِنَتِ لَعِنُواْ فِي اللهُ تعالى: ﴿اللهُ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ٢٣]. وقوله: ﴿الْمُحْصَنَتِ ﴾ يعني: العفيفات، ﴿ٱلْمُعْلِكَ ﴾ يعني: عن الفواحش.

قال بعض العلماء: هذه الآية في عائشة تَعَالَّكُ زُوجِ رسول الله عَلَيْ. وقيل: بل هي في أزواجِ النبي خاصة، دون غيرِ هن من النساء، وليس لمن قذفهن توبة. والصحيح أنها عامة في كل مؤمنةٍ.

قال الطبري (٢): وأولىٰ هذه الأقوال عندي بالصوابِ قولُ من قال: نزلت هذه الآيةُ في شأن عائشة، والحكمُ بها عامٌٌ في كل من كان بالصفةِ التي وصفه الله بها فيها.

وإنما قلنا ذلك أولئ تأويلاتِه بالصواب، لأن الله عمَّ بقوله كلَّ مُحصَنةٍ غافلةٍ مؤمنةٍ رماها رامٍ بالفاحشة، من غيرِ أن يخُصَّ بذلك بعضًا دون بعضٍ.

<sup>(</sup>۱) مرسل حسن: أخرجه الشافعي في «الأم» (۷/ ۱۱)، ومن طريقه البيهقي في «السنن الكبرئ» (۸/ ۲۲)، وسنده حسن، لكنه مرسل.

<sup>(</sup>۲) «تفسير الطبرى» (۱۷/ ۲۳۰).

فكلُّ رامٍ محصنة بالصفة التي ذكر الله جل ثناؤه في هذه الآية فملعون في الدنيا والآخرة، وله عذاب عظيم، إلا أن يتوب من ذنبه ذلك قبل وفاته.

فإن الله دل باستثنائه بقوله: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ ﴾ [النور: ٥] على أن ذلك حكم رامي كل محصنة بأيِّ صفة كانت المحصنة المؤمنة المرمية، وعلى أن قوله: ﴿ لُعِنُواْ فِي الدُّنْ اَوَ الْاَخِرَةِ وَلَمُمُ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ٣٣] معناه: لهم ذلك إن هلكوا ولم يتوبوا.

قلت: والظاهر لي أن من قذفَ مؤمنًا محصَنًا فهو كذلك، وإنما جاء بذكر المحصنات لأن الغالب أن تقذف المرأة بالزنا وليس الرجل، والله أعلم. ثم وقفت على قول القرطبي<sup>(۱)</sup>: أجمع العلماءُ على أن حكم المحصنين في القذف كحكم المحصنات قياسًا واستدلالًا.

# ٢٠- كاتم العلم الشرعي عند وجوب إظهاره:

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِنَاتِ وَالْمُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّكَ مُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِئَلِ أُوْلَتَهِكَ يَلْعَنْهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهِ عُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٩]. قال الطبري وَغِيَلَلْهُ (٢): يقولُ: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِنَاتِ ﴾

<sup>(</sup>۱) «تفسير القرطبي» (۱۲/ ۲۰۹).

<sup>(</sup>۲) «جامع البيان» (۲/ ۲۹۷، ۷۳۱).

## الملعونوق

علماءُ اليهودِ وأحبارُها وعلماءُ النصارى؛ لكتمانهمُ الناس أمرَ محمدٍ على وتركِهِم اتباعَه، وهم يجدونه مكتوبًا عندهم في التوراة والإنجيلِ من البيناتِ التي أنزلها الله ما بيَّنَ من أمرِ نبوةِ محمد على ومَبعثِه.

قال: وهذه الآيةُ وإن كانت نزلت في خاصًّ من الناسِ، فإنها مَعْنِيُّ بها كلَّ كاتم علمًا فرضَ الله تعالىٰ بيانَه للناسِ.

وقال القرطبي يَغْلَلهُ (١): وتحقيقُ الآيةِ هو: أن العالمَ إذا قصدَ كتمانَ العلمِ عصى، وإذا لم يقصِدُه لم يلزَمْه التبليغُ إذا عُرِفَ أنه مع غيره. وأما مَن سُئِلَ فقد وجب عليه التبليغُ لهذه الآيةِ وللحديثِ.

وقال الخطابي وَ الله الله الله الله الله الذي يلزمُ ه تعليمُه إياه ويتعيَّنُ عليه فرضُه كمن رأى كافرًا يريدُ الإسلامَ يقول: علِّموني ما الإسلامُ؟ وما الدين؟ وكمن يرى رجلًا حديثَ العهدِ بالإسلامِ لا يُحسِنُ الصلاة، وقد حضر وقتُها يقولُ: علِّموني كيف أصلي؟ وكمن جاء مستفتيًا في حلالٍ أو حرام يقول: أفتوني وأرشدوني، فإنه يكزمُ في مثل هذه الأمورِ أن لا يُمنعوا الجوابَ عما سألوا عنه من العلم، فمن فعل ذلك كان آثمًا مستحقًا للوعيدِ والعقوبةِ، وليس كذلك الأمرُ في نوافل العلم التي لا ضرورةَ بالناسِ إلىٰ معرفتها.

<sup>(</sup>۱) «الجامع لأحكام القرآن (۲/ ۱۸۵).

<sup>(</sup>۲) «معالم السنن» (۶/ ۱۸۵).

قلت: فمن كتم علمًا يحتَاجُه النَّاسُ - كالحلالِ والحرامِ -، ولَحِقَ من كتمانه ضررٌ بالدينِ، كان آثمًا بذلك، وداخلا في هذا اللعن الني أتى في الآية. وبجوز كتمانُ بعضِ العلمِ - أحيانًا - لعذرٍ، أو مصلحةٍ راجحةٍ.

# ٢١ - تارك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مع القدرة حتى لا يوجد بين الناس من يأمر بمعروف أو ينهى عن منكر:

قال الله تعالىٰ: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَغِي إِسْرَهِ يِلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُردَ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَدً ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ كَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنَكِرٍ فَعَلُونُ لَيَقْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴿ كَانُوا لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنَاكِرٍ فَعَلُونُ لَيَقْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴿ كَانُوا لَالمَائِدة: ٧٨، ٧٩].

عن أبي عبيدة تَعَوَّلْنَهُ قال: قال رسول الله على: "إن بني إسرائيلَ لما وقع فيهم النقصُ كان الرجلُ فيهم يرئ أخاه على الذنب فينهاه عنه، فإذا كان الغدُ لم يمنعُه ما رأى منه أن يكونَ أكيلَه وشريبَه وخليطَه، فضرب الله قلوبَ بعضِهم ببعضٍ، ونزل فيهم القرآنُ، فقال: ف ﴿ لُعِنَ اللَّهِ يَنَ كَفُرُواْ مِنْ بَنِي إِسْرَةِ يلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَ ابنِن مَرْيَعَ ذَلِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ فقرأ حتى بلغ ﴿ وَلَوْكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ فقرأ حيد الله في الله والله عنه القرآنُ الله الله الله عنه القرآنُ الله وَلَوْكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ فقرأ حتى بلغ ﴿ وَلَوْكَانُواْ يَعْدَا لَا اللهُ اللهُ اللهُ وَالْنَعْنَ كَوْلَالَهُ وَالْمَا اللهُ اللهُ وَالْهَا لَهُ اللَّهُ وَالْهَا لَهُ اللَّهُ وَالْوَلَهُ الْعَلَا اللهُ اللَّهُ وَالْوَلْ اللَّهُ وَالْهَا لَعْنَا اللَّهُ وَالْوَلْ اللَّهُ وَالْوَلْ اللّهُ وَالْوَلْ اللَّهُ وَالْوَلْ اللّهُ اللّهُ وَالْوَلْ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْوَلْ اللّهُ وَالْوَلْ اللّهُ وَالْوَلْ اللّهُ وَالْوَلْ اللّهُ وَالْوَلْ اللّهُ اللّهُ

مِّنْهُمْ فَسِقُونَ ﴾، قال: وكان نبيُّ الله ﷺ متكنًا فجلس، فقال: لا، حتى تأخذوا على يدِي الظالمِ فتأطُّروه على الحق أطْرًا»(١).

وفي رواية (۱): «إن بني إسرائيل لما أخَذوا بالمعاصي نهاهم علماؤهم، فلم ينتهوا، فجالسوهم وواصلوهم، فضرب الله قلوبَ بعضِ»، فقال: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَنِي إِسْرَءِيلَ ﴾.

وعن عبد الله بن عباس، عن النبي على قال: «لا يقِفَن أحدُكم موقفًا يُقتَل فيه رجلٌ ظلمًا؛ فإن اللعنة تنزلُ علىٰ كل من حضر حين لم يدفعوا عنه، ولا يقِفَنَّ أحدُكم موقفًا يُضرَبُ فيه رجلٌ ظلمًا؛ فإن اللعنة تنزلُ علىٰ من حضرَه حين لم يدفعُوا عنه»(٣).

وهل تاركُ الأمرِ بالمعروف والنهي عن المنكر مع قدرتِه علىٰ ذلك ملعونٌ؟

<sup>(</sup>۱) معلول بالانقطاع، وحسنه بعضهم: أخرجه أحمد (۱/ ۳۹۱)، وأبو داود (۲ (۳۳۳))، والترمذي (۲۷ (۳۰)). وهو معل بالانقطاع بين أبي عبيدة وأبيه، فهو لم يسمع منه. وهو في «اختلاف المحدثين» (۵۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجها الطبراني في «الأوسط» (١٩٥).

<sup>(</sup>٣) سنده ضعيف: أخرجه البيهقي في «شعب الإيمان» (٧١٧٣)، عن علي بن عاصم، عن أبي علي الرحبي – وهو ضعيف، وابن أبي عاصم في «الديات» (ص ١٩)، والعقيلي في «الضعفاء» (١/ ١٢٥)، والطبراني في «الكبير» [١١/ ٢٦٠ (١٦٥) عن مندل بن علي – وهو ضعيف، عن أسد بن عطاء – وهو مجهول، كلاهما عن عكر مة، عن ابن عباس.

في القول بلعنه مجازفة لستُ أجترئ عليها، ولا أعلم أحدًا من أهلِ العلم قال بلعنه، والله عَن المنكرِ من أهلِ العلم قال بلعنه، والله عَن المنكرِ بإطلاقٍ، وإنما لعن بني إسرائيلَ لفعلِهم هذا الذنب وذنوبًا أخرى.

## ٢٢- محِّل ما حرم الله بالحيل:

عن ابن عباس تَعَلَّى قال: بلغ عمرُ أن سمُرةَ باع خمرًا، فقال: قاتل الله سمرة، ألم يعلم أن رسول الله على قال: «لعن الله اليهود، حُرِّمت عليهم الشُّحومُ، فجمَلوها، فباعوها»(١).

قلت: الحيلُ التي يُتَوصلُ بها إلى محرم حرامٌ، وفاعلُها ملعونٌ، وأما الحيلُ التي يُتَوصلُ بها إلى مباحٍ أو جائزٍ فلا بأس بها، ومنها قول الله: ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِيمَا عَرَّضْتُهُ بِهِ عِنْ خِطْبَةِ ٱلنِسَاءِ ﴾ [البقرة: ٢٣٥]، وقوله: ﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْتًا فَأَضْرِب بِهِ عَوَلاَ تَعْنَثُ ﴾ [ص: ٤٤]، والله أعلم.

## ٢٣- الذابح لغير الله:

سبق عن علي تَعَوِّقُهُ قال: قال النبي عَلِي الله من ذبح لغير الله ».

ويـأتي عـن ابن عباس مرفوعًـا: «ملعون من ذبح لغيـر الله»، وفي سنده مقال.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٣٤٦٠)، ومسلم (١٥٨٢). «فَجَمَلُوهَا»: أذابُوهَا. وقد اختلفَ العلماءُ في كيفية بيع سَمُرَةَ للخمرِ على ثلاثةِ أقوالِ؛ أحدُها: أنَّه أخذَها من أهلِ الكتابِ عن قيمةِ الجزيةِ، فبَاعَها منهم معتقدًا جوازَ ذلك. قال ابن حجر: وهو الأشبَه. وانظر: فتح الباري (٤/ ٤١٥).

قال العلماء (۱): الذبحُ لغير الله المرادُ به أن يذبحَ باسم غيرِ الله تعالى؛ كمن ذبح للصنم، أو الصليب، أو لموسى أو لعيسى صلى الله عليهما، أو للكعبة، ونحو ذلك، فكلُّ هذا حرامٌ، ولا تحلُّ هذه الذبيحةُ، سواء كان الذابحُ مسلمًا أو نصرانيًّا أو يهوديًّا. فإن قصد مع ذلك تعظيم المذبوحِ له والعبادة له كان ذلك كفرًا، فإن كان الذابحُ مسلمًا قبل ذلك صار بالذبح مرتدًّا. ويُتصور رُ ذبحُ المسلم لغيرِ الله فيما إذا ذبح عابثًا، أو مجربًا لآلة الذبح، أو للهو، ولم يقصد الإباحة، وما أشبه هذا.

## ٢٤- متخذ القبور مساجد:

عن عائشة تَعَافُها، عن النبي عَقِيه أنه قال في مرضه الذي مات فيه: «لعن الله اليهود والنصارى؛ اتخذوا قبور أنبيائهم مسجدًا»، قالت: ولو لا ذلك لأبرزوا قبرَه، غير أني أخشى أن يُتخذ مسجدًا(٢).

وعن عائشة وعبد الله بن عباس عَالِيُهَا قالا: لما نزل برسول الله على طفِق يطرحُ خميصةً له على وجههه، فإذا اغتمَّ بها كشفَها عن وجههه، فقال وهو كذلك: «لعنةُ الله على اليهود والنصارى، اتخذوا قبورَ أنبيائِهم مساجدَ»، يُحذِّرُ ما صنعوا(٣).

<sup>(</sup>۱) «المفهم» (٥/ ٢٤٥)، «شرح النووي على مسلم» (١٤١/ ١٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٣٣٠)، ومسلم (٥٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٣٥)، ومسلم (٥١٣).

عن أبي هريرة تَعَرَّفُتُهُ، أن رسول الله عَيِّة قال: «لعن الله اليهودَ والنصارى؛ اتخذوا قبورَ أنبيائِهم مساجدَ». هذا لفظ مسلم، وعند البخاري: «قاتل الله اليهودَ»(١).

قلت: اتخاذُ القبورِ مساجدَ بالمبالغةِ في تعظيمِ من فيها، وطلبِ كشفِ الضرِّ منه، والطواف بها، وبناء المساجدِ عليها، كلُّ هذا محرَّمٌ وفاعلُه قد يكون داخلًا في اللعن، وقد يصلُ إلىٰ الشركِ، كلُّ بحسبه، والله أعلم.

وقد كثُر في زماننا وبلادِنا تعظيمُ القبورِ والتبرُّكُ بها وبساكنيها، وضلَّ في هذا أقوامٌ حتى صاروا يعظمون أصحابَ هذه القبورِ أكثرَ من تعظيمِهم النبي عَيِي، ويعظمون هذه القبورَ أكثرَ من تعظيمِهم الكعبةَ.

فترَى بعضَهم قد ترك بلادَه، وجهّز متاعَه، وحمل زادَه، وسافر مسافاتٍ بعيدةٍ ليقصِد قبر فلان، بل ويأتِي معه بكبشٍ ليذبحَه عند قبر هـ ذا الذي يظنّه من أولياءِ الله، بل ويدعوه من دون الله تعالى، ويسألُه فيما لا يجوز أن يُسألَ فيه إلا الله تعالى، وأنى ينفعُ هذا أو يضرُّ وهو من أصحاب القبور؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤٣٧)، مسلم (٥٣٠).

#### 20- مخفر المسلم:

سبق عن علي سَيُوا أَيْهُ، عن النبي عَيْدٍ قال: «.. وذمةُ المسلمين واحدةٌ يسعى بها أدناهم، فمن أخفر مسلمًا فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لا يُقبَلُ منه صرفٌ ولا عدلٌ».

قال العلماء (١): إذا حاصر الإمامُ قومًا من الكفار وأعطي بعضُ عسكر المسلمين أمانًا لبعض الكفار فإن جوارَه ماضٍ، وليس لأحدٍ منهم أن يخفِرَ ذمتَه، لكن لمدةٍ معلومةٍ، وهذا خاص في أمان بعضِ الكفار دون جماعتِهم.

«فمن أخفرَ مسلمًا فعليه لعنةُ الله»: يعنى من نقضَ عهدَ مسلم وأمانه، فتعرض لكافر أمَّنه هذا المسلم، فقتَل ذلك الكافر، أو أخذً ماكه، من فعل هذا «فعليه لعنة الله»؛ لأن إبطالَ أمانِ المسلم إبطالٌ لحكم الله ورسولِه يوجبُ اللعنةَ.

# ٢٦، ٢٧- المحدِث، ومؤويه:

عن أبي هريرة تَعَالَّنَهُ، عن النبي عَلَيْهِ قال: «المدينةُ حرَمٌ، فمن أحدثَ فيها حدثًا، أو آوى محدِثًا، فعليه لعنةُ الله والملائكةِ والناسِ أجمعين، لا يُقبَلُ منه يومَ القيامةِ عدلٌ ولا صرفٌ»(٢).

(٢) أخرجه مسلم (١٣٧١).

<sup>(</sup>۱) «شرح صحيح البخاري» للخطابي (۲/ ۱۶۷۰)، «معالم السنن» (۲/ ۲۲٤)، « «إكمال المعلم» (٤/ ٤٩٠)، «شرح النووي علىٰ مسلم» (٩/ ١٤٤)، «المفاتيح في شرح المصابيح» (٣/ ٣٦٧).

وسبق في حديث علي: «المدينة حرامٌ ما بين عائرَ إلى كذا، فمن أحدَث حدثًا أو آوى مُحدِثًا فعليه لعنةُ الله، والملائكةِ، والناسِ أجمعين، لا يقبل منه عَدلٌ ولا صرفٌ».

وفي لفظ: «.. ومن أحدثَ حدثًا أو آوى مُحدِثا فعليه لعنةُ الله والملائكةِ والناسِ أجمعين »(١).

قال ابن الأثير وَغُرَّللهُ: الحدَثُ: الأمرُ الحادثُ المُنكَر الذي ليس بمُعتَادٍ ولا معروفٍ في السنة. والمُحْدث يُروَىٰ بكسرِ الدالِ وفتحِها علىٰ الفاعلِ والمفعولِ، فمعنىٰ الكسر (المُحدِث): من نصرَ جانيًا أو آوَاه وأجارَه من خصمِه، وحال بينه وبين أن يقتَصَّ منه.

والفتح (المُحدَث): هو الأمرُ المُبتدَعُ نفسُه، ويكونُ معنىٰ الإيواءِ فيه الرّضابه والصبرُ عليه، فإنه إذا رضِيَ بالبدعة وأقرَّ فاعلَها ولم يُنكِرْ عليه فقد آواه.

ومنه الحديثُ: «إياكم ومُحْدَثَات الأمورِ» جمعُ مُحدَثةٍ - بالفتحِ - وهي ما لم يكن معروفًا في كتاب ولا سنةٍ ولا إجماع (٢).

- (۱) إسناده صحيح: أخرجه أبو داود (٤٥٣٠)، والنسائي (٤٧٣٤)، وأحمد (// ١٢٢). وفيه سَعِيدُ بن أبي عَرُوبَةَ اختلطَ، لكن روئ عنه هنا القطان، وسماعه كان قبل الاختلاط، وروئ سعيد هنا عن قتادة، وهو من أثبت الناس فيه.
- (٢) «النهاية» (١/ ٣٥١)، «لسان العرب» (٢/ ١٣١). وقال ابن حجر ﴿ الله الله الله على أن من أحدثَ مُحدَثًا أو آوَىٰ (١٣/ ٢٨١): قال ابن بطَّال: دلَّ الحديثُ على أن من أحدثَ مُحدَثًا أو آوَىٰ مُحدِثًا في غير المدينةِ أنه غيرُ متوَعَّدٌ بمثلِ ما تُوعِّدُ به من فعلَ ذلك بالمدينةِ، =

قلت: فمن أحدث حدثًا، بأن يبتدع في دين الله عَبَوَيِكَ، ومن آوى مُحدِثًا، فنصر مُبتدِعًا وآواه عنده، أو نصر ظالمًا وأجاره من خصمِه، كل هؤلاء ملعونون، ومن أحدث حدَثًا، أو آوى محدِثًا في مدينة رسول الله على فهو أكثر لعنة وأعظمُ ذنبًا(۱).

وقد ورد عن بعضِ السلف لعنُّ لبعضِ رؤوس البدع، كلعن بشر المَرِّيسي، وجَهْم بن صفوان، والجَعْد بن درهم، وعمرو بن عُبيد.

وهذا محمول على أحد أمرين:

الأول: أنه يرى تكفيرَ هذا المبتدع لقيام الحجةِ عليه، فمن البدعِ بدعٌ مكفرةٌ، وبدعٌ غيرُ مكفرة.

الثاني: أن يُحمَل على إجازة بعضِهم لعن المعين من دعاة

= وإن كانَ من آوئ أهلَ المعاصِي يُشاركُهم في الإثم، فإن من رضي فعلَ قوم وعملَهم التحقَ بهم. ولكن خُصَّتِ المدينةُ بالذكرِ لشرفِها؛ لكونِها مَهبِطَ الوحْي، وموطنَ الرسولِ عليه الصلاة والسلام، ومنها انتشر الدينُ في غيرِها. وقال غيرُه: السرُّ في تخصيصِ المدينةِ بالذكرِ أنها كانت إذ ذاك موطنَ النبي عَيْد، ثم صارت موضعَ الخلفاء الراشدينَ.

قلت: ثبت في الحديثِ عمومُ لعنِ من أحدثَ أو آوى مُحدِثًا دونَ تقييدِ بمدينةِ رسول الله على الله عليه العنهُ الله عليه العنهُ الله والملائكةِ، كما في حديثِ عليّ: «فمن أحدَث حدثًا أو آوى مُحدِثًا فعليه لعنهُ الله من الله عنهُ والناسِ أجمعين، لا يُقبَلُ منه عَدلٌ ولا صرفٌ»، و «لعنَ الله من آوى محدثًا»، والله أعلم.

(۱) انظر في معنى الحدث: «النهاية» (۱/ ٣٥١)، «لسان العرب» (٢/ ١٣١).

الضلالة انتصارًا للدين، وتحذيرًا للمسلمين، وإظهارًا لنقص هذا المعين وعيبه (١).

قال القاضي أبو يعلي الحنبلي (٢): «فرق مَن فرق مِن الأصحابِ بين لعنة الفاسقِ بالفعل، وبين دعاة أهلِ الضلالِ إما بناءً على تكفيرِ هم، وإما بناءً على أن ضرَرهم أشدُّ، ومَن جوّز لعنة المبتدع المكفّر معينًا فإنه يُجوِّزُ لعنة الكافرِ المعين بطريق الأولى، ومن لم يُجوِّز أن يُلعَنَ إلا من ثبت لعنه بالنص فإنه لا يجوزُ لعنة الكافرِ المعين، فمن لم يجوِّز إلا لعن المنصوص يرى أنه لا يجوزُ ذلك لا على وجه الانتصار، ولا على وجه الجهادِ وإقامة الحدود، كالهجرة والتعزير والتحذير».

وعلىٰ كل حالٍ فهذا اللعنُ وردعن بعضِ السلف وليس هو منهجُ عامةِ أئمتِهم، ثم إن من وردعنهم ذلك إنما قالوه في أشخاصٍ معدودين كانوا أئمةً في الضلالة، وبعضُهم قد حكم بكفره.

## ٢٨- المنتسب إلى غير أبيه:

عن ابن عباس قال: قال رسول الله على: «من ادّعى إلى غير أبيه، أو تولّى غير مواليه، فعليه لعنةُ الله، والملائكةِ، والناس أجمعين»(٣).

- (۱) «أحكام اللعن دراسة عقدية» (ص ۲۱، ۲۲).
  - (٢) «الآداب الشرعية» (١/ ٢٩٠).
- (٣) حسن بطرقه، صحيح بشواهده: أخرجه أحمد (١/ ٣٢٨)، وابن ماجة (٢٦٠٩)، عن عبد الله بن عثمان بن خثيم، وأحمد (١/ ٣١٨)، والدارمي (٢٩٠٦)، =

وعن أنس بن مالك تَوَلِّقُهُ قال: سمعت رسول الله عَلَيْهُ، يقول: «من ادَّعيٰ إلىٰ غيرِ أبيه، أو انتميٰ إلىٰ غيرِ مواليه، فعليه لعنةُ الله المتتابعةُ إلىٰ يومِ القيامة»(١).

وسبق عن علي تَعَرِّفُتُهُ، عن النبي عَيِّ قال: «من ادَّعَىٰ إلىٰ غيرِ أبيه، أو انتمىٰ إلىٰ غيرِ مواليه؛ فعليه لعنةُ الله والملائكة والناسِ أجمعين، لا يقبلُ الله منه يومَ القيامة صرفًا ولا عدلًا».

قال العلماء (٢): المراد به مَن تحوّل عن نسبتِه لأبيه إلىٰ غير أبيه، عالمًا، عامدًا، مختارًا، وكانوا في الجاهلية لا يستنكرون أن يتبنّى الرجلُ ولدَ غيرِه ويصيرَ الولدُ يُنسَبُ إلىٰ الذي تبناه، حتىٰ نزل قولُه تعالىٰ: ﴿ اَدْعُوهُمْ لِاَبَآبِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٥]، وقولُه تعالىٰ: ﴿ وَمَا جَعَلَ الْحَوْمَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ وَاللهِ الله الحقيقي، وترك الانتسابَ إلىٰ من تبناه، لكن بقِيَ بعده مشهورًا بمن تبناه، فيُذكرُ به لقصد التعريفِ لا لقصدِ النسب الحقيقي، كالمقداد بن الأسود وليس الأسودُ أباه، وإنما كان تبناه، واسمُ أبيه الحقيقي عمرو بن ثعبة.

<sup>=</sup> عن شهر بن حوشب، كلاهما عن ابن عباس. وشهر فيه مقال، وهو أقرب للضعف، وابن خثيم فيه مقال، وحديثه حسن في الشواهد. وهو في «الصحيحة» (٥٥).

<sup>(</sup>۱) فيه راو مختلف فيه: أخرجه أبو داود (٥١١٥)، وفيه سعيد بن أبي سعيد قيل هو الساحلي المجهول، وقيل: هو المقبري الثقة. وهو في «اختلاف المحدثين» (٥٢).

<sup>(</sup>۲) «شرح صحيح البخاري» لابن بطال (۸/ ۳۸۳)، «إكمال المعلم» (٤/ ٤٨٩)، «شرح النووي على مسلم» (٩/ ٤٤٤).

قالوا: وهذا الحديثُ صريحٌ في غِلَظ تحريمِ انتماء الإنسانِ إلى غيرِ أبيه، أو انتماء العتيقِ إلى ولاءِ غير مواليه؛ لما فيه من كفرِ النعمة للمنعمين بالعتق وحقِّ الآباء، وتضييعِ حقوقِ الإرث والولاء، وغيرِ ذلك، مع ما فيه من قطيعةِ الرحم والعقوقِ.

# ٢٨ - من انتمى لغيرِ مواليه عمدًا:

عن أبي الزبير رَخِيَّلُهُ، أنه سمع جابرَ بن عبد الله يقول: كتب النبي على كل بطنٍ عُقُولَه»، ثم كتب: «أنه لا يحل لمسلمٍ أن يتوالى مولى رجلٍ مسلمٍ بغيرِ إذنه»، ثم أُخبِرتُ أنه لعن في صحيفتِه من فعل ذلك (١).

وعن أبي سلمة، أن مروان قال: اذهبوا، فأصلحوا بين هذين، لسعيد بن زيد وأروى، فقال سعيد: أتروني أخذتُ من حقّها شيئًا؟ أشهد أني سمعتُ رسول الله عليه يقول: «من أخذ من الأرض شبرًا بغير حقّه طُوّقه من سبع أرضين، ومن تولّى مولى قوم بغير إذنهم فعليه لعنة الله، ومن اقتطع مال امرئ مسلم بيمين فلا بارك الله له فيها» (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٥٠٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۱/ ۱۸۸)، عن الحارث بن عبد الرحمن، عن أبي سلمة، عن سعيد. والحارث بن عبد الرحمن صدوق إن شاء الله. وقد أخرجه البخاري (۲۱۹۸)، من طريق عروة، وعبد الرحمن بن عمرو، والعباس بن سهل، =

وسبق حديث أنس، وابن عباس، وعلي كَاللُّهُ.

## ٣٠، ٣٠ - المحلّل والمحلّل له:

عن عبد الله بن مسعود تَوَلَّقُهُ قال: لعن رسول الله عَلَيْ الواشمة والمتوشِّمة، والواصلة والموصولة، وآكل الربا وموكله، والمُحَلِّل والمُحَلِّل له». وفي رواية: «وآكل الربا ومطعِمَه»(١).

<sup>=</sup> ومحمد بن زيد، كلهم عن سعيد بن زيد، ولم يذكروا: «ومن تولّي مولي قوم بغير إذنِهم فعليه لعنةُ الله، ومن اقتطع مال امرئٍ مسلم بيمينٍ فلا بارك الله له فيها»، فأخشى أن يكون شاذًا، ثم إن ظاهرَ الرواية الإرسال، فالله أعلم.

<sup>(</sup>۱) حسن: أخرجه أحمد (۱/ ٤٦٢)، والترمذي (۱۱۲۰)، والنسائي (٣٤١٦). وفيه أبو قيس الأودي مختلف فيه، وهو صدوق إن شاء الله ما لم يأت بما يستنكره عليه الأئمة، وما أوفق قول ابن حجر: تكلموا في بعض حديثه، فحديثه حسن، إلا ما تكلم فيه العلماء من أحاديثه. وانظر: «الصحيحة» (٦٦).

<sup>(</sup>٢) حسن: أخرجه أحمد (٢/ ٣٢٣). وانظر: «الصحيحة» (٦٧).

<sup>(</sup>٣) فيه راو مختلف فيه، وأعل بالانقطاع، وصححه بعض العلماء: أخرجه أحمد (٢/ ٣٢٣)، وابن ماجه (١٩٣٦)، والحاكم (٢/ ١٩٨)، عن الليث بن سعد، عن مِشْرَح بن هَاعان، عن عقبة. وقيل: لم يسمع الليث من مِشْرَح، وصحح بعضهم روايته عنه، ولا يبعد أن يكون الليث سمع من مشرح، وإن كنت لا أجزم =

قلت: المحلِّل هو: رجلٌ يتزوجُ امرأةً طُلِّقت ثلاثًا بقصد أن يُحلَّها لزوجها الأول، فهو يتزوجُها بنية أن يُطلقَها. والمُحَلَّلُ له هو الزوجُ والزوجةُ اللذان وقع بينهما الطلاقُ ثلاثًا. والمُحَلِّل والمُحَلَّل والمُحَلَّل الله في المرأة والرجل) ملعونان، ويتأكدُ ذلك إذا اشتُرِطَ الطلاقُ عند العقدِ العقد. فأما إذا نوياه أو نواه المُحَلِّلُ ولم يشترطُ ذلك عند العقدِ فاختلف العلماء؛ فقيل: يحرُمُ، وقيل: لا يحرم، والله أعلم (۱).

## ٣٢، ٣٣ - الواشمة والمستوشمة:

عن أبي هريرة سَحِيْكُ، عن النبي عَيِّة قال: «لعن الله الواصلة والمستوصِلة، والواشمة والمستوشمة) (٢).

وعن عبد الله بن مسعود تَوَلَّقُهُ قال: «لعن الله الواشماتِ والمستوشِماتِ، والمتنمصاتِ، والمتفلِّجاتِ للحُسنِ المُغيِّراتِ خلقَ الله تعالى »، مالي لا ألعنُ من لعن النبي عَلَى وهو في كتاب الله: ﴿وَمَا النَّهُ مُالرَسُولُ فَخُدُوهُ ﴾ [الحشر: ٧]؟ (٣).

<sup>=</sup> بذلك؛ فلم أقف لليث رواية عن مشرح - على قلة أحاديثه - إلا هذا الحديث، لكن يبقى الإعلال بمشرح قوي؛ لما فيه من الكلام، وهو حسن الحديث ما لم يتفرد بما يستغرب منه، أو ينكر عليه، أو لا يتحمله، فليس هو بذاك الراوي الذي تطمئن النفس للاحتجاج بحديثه، وانظر: «اختلاف المحدثين» (٧٩).

<sup>(</sup>١) وانظر بحثًا شافيًا في ذلك لشيخنا أبي عبد الله حفظه الله في كتابه «جامع أحكام النساء» (٣/ ١٣٧ - ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٣٤٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥٩٣١).

وفي رواية (١): فبلغ ذلك امرأةً من بني أسد يُقال لها أمُّ يعقوب، فجاءت فقالت: إنه بلغني عنك أنك لعنتَ كيْتَ وكيْت، فقال: وما لي ألعنُ من لعن رسول الله على، ومَن هو في كتابِ الله؟ فقالت: لقد قرأتُ ما بين اللَّو حَيْن، فما وجدتُ فيه ما تقولُ، قال: لئن كنتِ قرأتيه لقد وجدتِيه، أما قرأتِ: ﴿وَمَا ءَائَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ثُوهُ وَمَانَهَكُمُ عَنْهُ فَانَنَهُواً ﴾ الله والحشر: ٧]؟ قالت: بليٰ. قال: فإنه قد نهيٰ عنه.

قالت: فإني أرئ أهلك يفعلونه. قال: فاذهبي فانظري، فذهبت فنظرت، فلم تر من حاجتِها شيئًا، فقال: لو كانت كذلك ما جامعتُها. وفي رواية (٢٠): «لعن الله الواصلة)».

وعن ابن عباس تَعْطَّها قال: لعن رسول الله على المتشبهين من الرجالِ بالنساء، والمتشبهاتِ من النساء بالرجال، والواشمة والموشومة، والواصلة والموصولة». وفي رواية: لُعِنتِ الواصلة،

- (١) أخرجها البخاري (٤٨٨٦)، ومسلم (٢١٢٥).
  - (٢) أخرجها البخاري (٤٨٨٧).
- (٣) أخرجه البخاري (٥٩٣٧)، ومسلم (٢١٢٤). قال ابن حجر رَخِيللهُ (١٠/ ٣٧٢): في أخرجه البخاري (٥٩٣٧)، وقد يُكونُ في البدِ وغيرِها من الجسَدِ، وقد يُفعَلُ ذلك نقشًا، وقد يُجعَلُ دوائرَ، وقد يُكتَبُ اسمُ المحبوب، وتعاطيه حرامٌ بدلالةِ اللَّعْنِ.

## الملعونوي

والمستوصلة، والنامصة، والمتنمصة، والواشمة، والمستوشمة، من غير داءٍ»(١).

وعن عون بن أبي جُحَيفة تَعَالَىٰ قَالَ: لعن النبي عَلَيْ الواشمة والمستوشمة، وآكلَ الربا وموكلَه، ونهىٰ عن ثمنِ الكلبِ، وكسب البغى، ولعنَ المصورين»(٢).

والوشمُ في أصل معناه لغة: العلامة، وعرَّف العلماءُ الوشمَ الذي لعن رسول الله ﷺ فاعلَه بقولهم: أن يُغرَزَ الجلدُ بإبرةٍ أو مِسَلَّةٍ حتىٰ تؤثرَ فيه، ثم يحشىٰ بالكحل أو النيل أو النؤور، فيزرق أثره أو يخضر، وهي واشمة. والمستوشمة: التي يفعل بها ذلك (٣).

قلت: الوشمُ يكونُ على الكفِّ، أو الظَّهرِ، أو الشَّفَة، أو أيِّ مكانٍ في الجسمِ، ويُستخدَمُ فيه الإبرةُ، ويُحشَىٰ الموضعُ بلونٍ ما، ولا يذهبُ إذا غُسِل بالماء(٤).

<sup>(</sup>۱) سنده حسن: أخرجه أحمد (۱/ ۲۵۱)، وأبو داود (۲۷۱). قوله: «من غير داء» تفرد بها ابن وهب فيما أعلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٩٦٢).

<sup>(</sup>٣) «لسان العرب» (١٢/ ٦٣٩)، «النهاية في غريب الحديث والأثر» (٥/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٤) فأما إذا كان مجرد صبغة لا تبقى، ويمكن مسحها ولا يبقى لها أثر، أو كان رسمًا بالحناء ونحوها، فهذا ليس من الوشم، وإنما هو كسائر الأصباغ التي تستعملها النساء كالمكياج ونحوه، وإن سماه بعضهم وشمًا فإنما هو من باب المجاز.

قال النووي رَخِيَللهُ(١): وهو حرامٌ على الفاعلة والمفعولِ بها باختيارها والطالبةِ له، وقد يُفعَلُ بالبنت وهي طفلةٌ فتأثمُ الفاعلةُ، ولا تأثمُ البنتُ لعدم تكليفها حينئذ.

قلت: الوشمُ حرامٌ، وهو قولُ عامةِ أهلِ العلمِ (٢)، بل هو من كبائرِ الذنوبِ؛ وهذا عامٌ للرجالِ والنساءِ، وإنما خص المرأة بالذكر لاهتمامِها بالزينة أكثر، والله أعلم.

#### ٣٤ ، ٣٥ - الواصلة والمستوصلة :

سبق عن أبي هريرة رَجِّ النَّهُ، عن النبي رَجِّ قال: «لعن الله الواصلة والمستوصلة).

وفي حديث ابن مسعود تَعَالَمُنَّةُ: «لعن الله الواصلةَ».

وعن ابن عمر عَالَيْهَا قال: «لعن النبي عَلَيْهُ الواصلة والمستوصلة». وعن عائشة عَالَيْهَا، أن جاريةً من الأنصار تزوجت، وأنها مرضَت فتمعَّط شعرُها، فأرادوا أن يصِلُوها، فسألوا النبي عَلَيْه، فقال: «لعن الله الواصلة والمستوصلة»(٣).

<sup>(</sup>۱) «شرح مسلم» (۱۶/ ۱۰۶).

<sup>(</sup>٢) وقد خالف في ذلك بعض متأخري المالكية، قال النفراوي المالكي وَغُرِّللهُ في «الفواكه الدواني» (٢/ ٣١٤): قد ذكرَنا أنَّ الوشْمَ حرامٌ للظَّاهِرِ من الحديثِ حتَّىٰ صرَّحَ ابن رشدٍ وابن شاسٍ بأنَّه من الكبائرِ يُلعَنُ فاعلُه وقالَ بعضُ المتأخِّرينَ بالكراهةِ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٩٣٤)، ومسلم (٢١٢٣). «تَمَعَّطَ»: تمزق وتساقط.

وعن أسماء بنتِ أبي بكر تَعَطِّقُها قالت: «لعن النبي ﷺ الواصلة والمستوصلة )(١).

وفي لفظ: أن امرأةً جاءت إلى رسول الله على فقالت: إني أنكحتُ ابنتي، ثم أصابها شكوى، فتمرَّق رأسُها، وزوجُها يستحثُّني بها، أفأصلُ رأسَها؟ «فسبَّ رسول الله على الواصلة والمستوصلة».

وفي لفظ: «فلعن الواصلة والمستوصلة».

وعن ابن عباس تَعَلِّكُ بسندٍ حسنٍ قال: «لُعِنَتِ الواصلةُ، والمستوصلةُ..».

فه ولاء سبعةٌ من الصحابةِ تَعَظَّمُ روَوا عن رسول الله عَلَيْ لعنَ الواصلة والمستوصِلة، وقد يبْلُغُ بذلك حدَّ التَّواتُرِ؛ فكيف يصِحُّ لمسلم أن يُدخِلَ نفسَه تحت لعنةِ رسول الله عَلَيْ.

قال ابن الأثير رَخِيِّللهُ وغيرُه (٢): الواصلةُ: التي تصِلُ شعرَها بشعرٍ آخر زُوِّرَ، والمستوصلة: التي تأمر من يفعلُ بها ذلك.

قلت: وصْلُ الشَّعرِ - سواءَ كان رجلًا أو امرأةً - بشْعرٍ آخرَ حرامٌ عند جمهورِ أهلِ العلمِ، ويكادُ لا يختلفونَ في ذلك إذا كان بشعرِ آدميًِ (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۹۳٦، ٥٩٣٥)، ومسلم (۲۱۲۲).

<sup>(</sup>۲) «النهاية» (٥/ ۱۹۲)، «تاج العروس» (۳۱/ ۷۹).

<sup>(</sup>٣) وإنما خالف في ذلك بعض الأحناف. وانظر: «المغني» (١/ ٦٨)، «شرح صحيح =

وقال بعضُ أهل العلم: يجوز وصل الشعر بغير شعر الآدمي، بصوفٍ أو حريرٍ، ولا أعلمُ لهم سندًا يستقيمُ من كتابِ الله وسنة رسوله على، وفي حديث وعمومُ الأحاديثِ الصحيحة تردُّه، ففيها: «لعن الله الواصلة»، وفي حديث جابر: «زجر النبي على أن تصلَ المرأةُ برأسِها شيئًا»، والله أعلم.

#### ٣٦، ٣٧- النامصة والمتنمصة:

سبق عن عبد الله بن مسعود تَوَلِيْكُهُ قال: «لعن الله الواشماتِ والمستوشماتِ، والمتفلِّجاتِ للحُسْنِ، المغيِّرات خلقَ الله تعالىٰ».

وعن ابن عباس تَعْظَيْهَا قال: «لُعِنَتِ الواصلةُ، والمستوصلةُ، والمستوصلةُ، والنامصةُ».

قلت: والنمص في لغة العربِ نتفُ الشعر، ودقَّتُه ورقَّتُه (1). وقال الفقهاء: النمص هو النتف؛ والنامصةُ هي التي تُزِيلُ الشعرَ من الوجه، والمتنمصةُ التي تطلبُ فعلَ ذلك بها. لكنهم اختلفوا في موضعِ النتفِ؛

<sup>=</sup> مسلم» (۱۶/ ۱۰۲)، «فتح الباري» (۱۰/ ۳۷۵).

<sup>(</sup>۱) وبعضُهم يقولُ: نتْفُ الشَّعر بخيطٍ. قلت: وليسَ هذا بـ الازم؛ فقد يكونُ النَّتْفُ بما يُسمَّىٰ «ملقاط». وليست المسألة مقيدة بالنتف فحسب، فلو أزال شعر الوجه أو الحاجب بأيِّ شيءٍ لكان داخلًا في النمصِ علىٰ الصحيح، والله أعلم. وانظر: «لسان العرب» (۷/ ۲۰۲)، «القاموس المحيط» (۲۳۳)، «النهاية» (٥/ ١١٩)، وغيرها.

فقال بعضهم: هو نتفُ شعرِ الحاجبين حتىٰ يصيرَ دقيقًا. وقال جمهور أهل العلم: هو عام في شعرِ الوجه.

وجمهور أهل العلم على تحريم النمص، وأنه قد يجوزُ إذا كان ذلك لضرورةٍ، أو كان الشعرُ زائدًا عن حدِّ المعتادِ(١).

وقد قال بعضُ الفقهاء: النمص محرمٌ إذا ما فعلته المرأة لتتزيَّنَ للرجالِ، أو فعلتُ ه بدون إذن الرجالِ، أو فعلتُ ه بدون إذن الزوج، وهذا قول ضعيف، والله أعلم.

#### ٣٨- المتفلجات للحسن:

سبق عن عبد الله بن مسعود تَعَالَيْهُ قال: «لعن الله الواشماتِ، والمستوشماتِ، والمتفلِّجاتِ للحُسْن، المغيراتِ خلقَ الله تعالىٰ».

قال العلماء (٢): «المتفلجات»: جمع مُتفلِّجة وهي التي تطلبُ الفَلْجَ أو تصنعُه، والفَلْج: انفراجُ ما بين الثَّنيَّتين، والتفلجُ أن يُفرَجَ بين المتلاصقين بالمبردِ ونحوِه، وهو مختص عادةً بالثنايا والرُّباعيات، ويُستحسنُ من المرأة، فربما صنعتْه المرأةُ التي تكونُ أسنانُها متلاصقةً

<sup>(</sup>۱) انظر: «فتح الباري» (۱۰/ ۳۷۷)، «شرح مسلم» للنووي (۱۶/ ۱۰٦)، «أحكام زينة وجه المرأة» لنقاء عماد الدين (٦٢-٧٠).

<sup>(</sup>۲) «المفهم» (٥/ ٤٤٤)، «شرح مسلم» (۱۶/ ۱۰٦)، «فتح الباري» (۱۰/ ۳۷۲).

## \_\_\_\_\_ الملعونوق \_\_\_\_\_

لتصيرَ مُتفلجةً، وقد تفعلُه الكبيرة توهم أنها صغيرةٌ؛ لأن الصغيرة غالبًا تكون مفلجة جديدة السن، ويذهب ذلك في الكبر.

وقوله: «المتفلِّجات للحُسن»: معناه: يفعلن ذلك طلبًا للحُسْن، وفيه إشارةٌ إلى أن الحرامَ هو المفعول لطلبِ الحسن، أما لو احتاجت إليه لعلاج أو عيبٍ في السن ونحوِه فلا بأس.

قالوا: وإنما حرم هذا لأنّه من باب التدليس. وقيل: لأنه من باب تغيير خلق الله؛ الذي يحمل الشيطان عليه، ويأمر به، كما قال تعالى مخبراً عنه: ﴿وَلَا مُنْ تَهُمْ فَلَيُغَيِّرُكَ خُلُقَ اللّهِ النساء: ١١٩].

# ٣٩ - ١٤ - المتشبهات من النساء بالرجال، والمتشبهون من الرجالبالنساء:

عن ابن عباس تَعَلَّهُ قال: «لعن رسول الله على المتشبهين من الرجال بالنساء، والمتشبهاتِ من النساء بالرجال»(١).

وفي رواية قال: لعن النبي على المخنثين من الرجال، والمترجلاتِ من النساء، وقال: «أخرجوهم من بيوتِكم» قال: فأخرج النبي على فلانًا، وأخرج عمرُ فلانًا (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٨٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٨٨٦).

#### الملعونوق

وعن أبي هريرة رَجَالِيَّهُ قال: «لعن رسول الله رَبَيِ الرجلَ يلبَسُ لِبسةَ المرأةِ، والمرأةَ تلبَسُ لِبسةَ الرجلِ»(١).

وفي لفظ: «لعن رسول الله ﷺ مخنثي الرجالِ الذين يتشبهون بالنساء، والمترجِّلاتِ من النساء، المتشبهين بالرجال..»(٢).

وعن ابن أبي مُلَيكة وَغِرَاللهُ قال: قيل لعائشة تَعَالَىٰهَا: إن امرأةً تلبسُ النعلَ، فقالت: «لعن رسول الله ﷺ الرَّجُلةَ من النساء»(٣).

قال العلماء (٤): والمرادُ من هذه الأحاديثِ النهيُ عن تشبُّه المرأةِ بالرجلِ فيما يختص به، من لباسٍ، وهيئةٍ، ومشْيٍ، والنهي كذلك عن تشبُّه الرجلِ بالمرأةِ فيما تختصُّ به من لباسٍ، وهيئةٍ، ومشي، بل وصوتٍ.

قال بعض العلماء: وهيئةُ اللباسِ تختلفُ باختلافِ عادةِ كلِّ بلدٍ؛ فرُبَّ قومٍ لا يفترقُ زِيُّ نسائِهم من رجالِهم في اللبسِ، لكن يمتازُ النساءُ بالاحتجاب والاستتارِ.

<sup>(</sup>۱) إسناده صحيح: أخرجه أبو داود (٤٠٩٨)، وأحمد (٢/ ٣٢٥). وانظر: «الصحيحة» (٧٣).

<sup>(</sup>٢) في إسناده ضعف: أخرجه أحمد (٢/ ٢٨٧، ٢٨٧)، وفيه طَيِّب بن محمَّد اليمامي، قال أبو حاتم: لا يعرف.

<sup>(</sup>٣) إسناده صحيح: أخرجه أبو داود (٤٠٩٩)، والحميدي في مسنده (٢٧٤).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (۱۰/ ۳۳۲)، «عون المعبود» (۱۲/ ۱۸۹).

# ٤١- المرأة الهاجرة فراش روجها:

عن أبي هريرة تَعَطِّنَهُ قال: قال رسول الله على: "إذا دعا الرجلُ امر أتّه إلى فراشه فأبت فبات غضبانَ عليها، لعنتها الملائكةُ حتى تُصبحَ»(١).

وفي لفظ لهما: «إذا باتتِ المرأةُ مُهاجِرَةً فراشَ زوجِها، لعنتُها الملائكةُ حتى ترجِعَ».

وفي لفظ لمسلم (٢): «والذي نفسي بيده، ما من رجلٍ يدعو امرأته إلى فراشِها، فتأبى عليه، إلا كان الذي في السماء ساخطًا عليها حتى يرضَى عنها».

قوله: «إذا دعا الرجلُ امرأته إلى فراشه»: قالوا: الفراشُ كنايةٌ عن الجماع. قيل: وظاهرُ قولِه: «حتى تصبح»: يدل على اختصاصِ اللعن بما إذا وقع ذلك منها ليلًا. قالوا: ولا يلزمُ من ذلك أنه يجوزُ لها الامتناعُ في النهارِ، وإنما خصَّ الليلَ بالذكرِ لأنه المظنةُ لذلك، وهو الغالب. قلت: رواية: «حتى ترجع» يدل على أنه لا يجوزُ لها الامتناعُ ليلًا ونهارًا إلا لعذرٍ، وأن اللعنة تستمرُّ عليها حتى ترولَ المعصيةُ بتوبتها ورجوعها إلى الفراش.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٣٧)، ومسلم (١٤٣٦).

<sup>(</sup>٢) وقوله: «إلا كان الذي في السماء ساخطا عليها» تفرد بها يزيد بن كيسان، وفيه بعض المقال.

وقوله: «فبات غضبان عليها»: يدلُّ على أنه إذا لم يغضبْ من ذلك فلا تأثم، بأن تمتنع لعذرٍ، أو لأنه ترك حقَّه من ذلك عن طيب نفسٍ قال العلماء: ولا يتَّجِه عليها اللومُ إلا إذا بدأت هي بالهجر فغضب هو لذلك، أو هجرها وهي ظالمةٌ فلم تستغفر من ذنبها وهجرته، أما لو بدأ هو بهجرها ظالمًا لها فلا شيء عليها. قيل: والحيض ليس بعذرٍ في الامتناع؛ لأن له حقًّا في الاستمتاعِ بما فوق الإزارِ عند الجمهور، وبما عدا الفرج عند جماعة.

قال القرطبي: وقوله: "إلا كان الذي في السماء ساخطًا عليها": دليلٌ علىٰ تحريم امتناع المرأة علىٰ زوجها إذا أرادها، ولا خلاف فيه. قال: والمرأة في ذلك بخلاف الرجل، فلو دعتِ المرأة ورجَها إلىٰ ذلك لم يجب عليه إجابتُها، إلا أن يقصِدَ بالامتناع مضارَّتها، فيحرُمُ عليه ذلك (١).

# ٥١-٤٢ عاصر الخمر، ومعتصرها، وشاربها، وحاملها، والمحمولة إليه، وبائعها، ومبتاعها، وساقيها، ومستقيها:

<sup>(</sup>۱) «المفهم» (٤/ ١٦٠)، «شرح النووي» (١٠/ ٧)، «فتح الباري» لابن حجر (٩/ ٢٩٤)، «عون المعبود» (٦/ ١٢٦).

<sup>(</sup>۲) حسن بطرقه: أخرجه أبو داود (۳۲۷٤)، وابن ماجه (۳۳۸۰)، وأحمد (۲/ ۲٥). =

وعن ابن عباس تعلقها قال: سمعتُ رسول الله عليه يقول: «أتاني جبريل، فقال: يا محمد! إن الله عَرَقِكَ لعن الخمر، وعاصرها، ومُعتصرَها، وشاربَها، وحاملَها، والمحمولة إليه، وبائعها، ومُستقيها» (١).

وعن أنس بن مالك تَوَاللَّهُ قال: «لعن رسول الله عَلَيْ في الخمرِ عشرةً: عاصرَها، ومعتصرَها، وشاربَها، وحاملَها، والمحمولة إليه، وساقِيَها، وبائعَها، وآكلَ ثمنِها، والمشتريَ لها، والمشتراةَ له»(٢).

«مُبْتَاعها»: مُشتريها. «عاصرها»: من يعصِرُها بنفسه لنفسه أو لغيره. «المحمولة لغيره. «مُعتصرها»: من يطلبُ عصرَها لنفسه أو لغيره. «المحمولة إليه»: من يطلبُ أن يحملَها أحدٌ إليه.

وعن أبي الدرداء تَعَالَيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «إذا جلس القومُ على شرابِهم ودارتِ الكأسُ عليهم، دارت عليهم لعنةُ الله ﷺ "").

<sup>=</sup> وهو في «الصحيحة» (٦٩).

<sup>(</sup>۱) إسناده حسن: أخرجه أحمد (۱/ ۳۱٦)، وابن حبان (٥٣٥٦)، والحاكم (٤/ ٥٤٥). وهو في «الصحيحة» (٧٠).

<sup>(</sup>۲) إسناده ضعيف: أخرجه الترمذي (۱۲۹۵)، وابن ماجه (۳۳۸۱)، وفيه شبيب بن بشر ضعيف.

<sup>(</sup>٣) ضعيف جدا: أخرجه السهمي في «تاريخ جرجان» (ص ٨٧)، وفيه يزيد بن عياض منكر الحديث، وإبراهيم بن سليمان مثله.

#### ٥٢- مغير منار الأرض:

قال النبي عَيِينَ: «لعن الله من غير منارَ الأرضِ». أخرجه مسلم. وفي رواية لمسلم: «لعن الله من سرقَ منارَ الأرض».

وعند أحمد (١): «ولعن الله من غيَّر تُخومَ الأرضِ، يعنى: المنارَ». وعند الحاكم (٢): «ولعن الله مُنتقِصَ منارِ الأرضِ».

ويأتي بإسناد معلول عن عكرمة فَيْرَللهُ، عن ابن عباس تَعَلِيْتُهُ قال: قال النبي عَلِيْتُهُ: «ملعون من غيَّر تخومَ الأرضِ».

المنار: العَلَمُ والحدُّ بين الأرضين، وأصلُه من الظهور، فمنارُ الأرضِ: العلاماتُ التي تميز الأملاكَ وتحدِّدُها، والتُّخوم: الحدود. فإذا غُيِّرت اختلطت الأملاكُ، وإنما يقصد مغيرُها من ذلك أحدَ أمرين: ١ - أن يُضيفَها لملك أحدٍ دون وجه حقِّ، وهو يفعلُ ذلك مجاملةً له لقرابةٍ أو صداقةٍ بينهما، أو يفعلُه ويأخذُ علىٰ ذلك مالًا حرامًا رشوةً له، فهو هنا فاعلٌ ذنبين يستحق بهما اللعن؛ وهما:

٢- أن يضيفها إلى ملكه هو، وهو هنا غاصبٌ أرضًا ليست له،
 فهو فاعلٌ ذنبين من الكبائر العظيمة؛ وهما: غضبُ الأرض، وتغييرُ منار الأرض. وفي كل الأحوال هو ظالمٌ معتدٍ آثمٌ.

(١) أخرجه أحمد (١/ ١٠٨) بسند صحيح.

الرشوة، وتغيير منار الأرض.

(٢) أخرجه الحاكم (٤/ ١٦٩)، وفيه هانئ مولىٰ على بن أبي طالب فيه جهالة.

وقد قال النبي على: «من أخذ شبرًا من الأرضِ ظلمًا، فإنه يُطوَّقُه يومَ القيامةِ من سبعِ أَرَضين »(١). وقال النبي على: «من أخذ من الأرض شيئًا بغير حقِّه خُسِف به يومَ القيامة إلىٰ سبع أرَضِين »(١).

وذكر بعض العلماء أنه يدخلُ في تغيير منار الأرض: الأعلام في الطرق التي يهتدي بها المسافرون، فلا يحِلُّ لأحدٍ تغييرها، فيؤولُ إلىٰ إضلالِ الناس عن طريقهم ومقاصدهم.

وقد حمل بعض العلماء هذا الحديث على تغييرِ حدود الحرم، وهذا غلطٌ، بل هو عامٌّ في كلِّ الحدود، والله أعلم.

#### ٥٣ - السارق:

عن أبي هريرة تَعَلِّقُهُ، عن النبي عَلَيْ قال: «لعن الله السارقَ يسرِقُ البَيضة فَتُقطَعُ يدُه». قال الأعمش: «كانوا يرون أنه بيضُ الحديدِ، والحبلُ كانوا يرون أنه منها ما يَسوَىٰ دراهِمَ» (٣).

قال بعضُ العلماء: لعل المراد أنه إذا سرَق البيضةَ فلم تقطعْ يدُه جرَّه ذلك إلى سرِقةُ البيضَةِ هي سبِ قطعِه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٣١٩٨)، ومسلم (١٦١٠)، عن سعيد بن زيد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٤٥٤)، عن ابن عمر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٧٨٣)، مسلم (١٦٨٧).

وقيل: بل المراد التنبيه على عظيم ما خسِر وهي يدُه في شيء حقيرٍ من المالِ وهو ربعُ دينارِ فإنه يُشارِكُ البيضةَ والحبلَ في الحَقارةِ. وقيل: لعله أرادَ جنسَ البيضِ وجنسَ الحبالِ.

وقيل: المراد بيضة الحديد وحبل السفينة، وكلُّ واحدٍ منهما يُساوِي أكثر من ربع دينار، وهو بعيد، وقيلَ غيرُ ذلك، والأول أشبه، والله أعلم (١).

فإذا كان السارق يسرق البيضة يلعن، فما بالك بمن يسرق الأموال الكثيرة؟ فما بالك بمن يسرق الأموال بالنصب والاحتيال على المسلمين؟ فما بالك بمن يسرق الأموال من بيت مال المسلمين؟ نسأل الله السلامة.

#### ٥٥، ٥٥- آخذ الرشوة ومعطيها بباطل:

عن عبد الله بن عمرو تَعَالَى الله الله عَلَيْهِ يقول: «لعن الله الراشى والمُرتشِى»(٢).

وعن أبي هريرة تَعَالَى عَد النبي عَلَيْ قال: «لعن الله الراشِي والمرتشِي في الحكم» أراها شاذة.

<sup>(</sup>۱) «شرح النووي على مسلم» (۱۱/ ۱۸۳).

<sup>(</sup>۲) إسناده حسن: أخرجه الترمذي (۱۳۳۷)، وأبو داود (۳۰۸۰)، وابن ماجه (۲۳۱۳)، وأحمد (۲/ ۱۹۲۶)، عن الحارث بن عبد الرحمن، عن أبي سلمة، عن أبي سلمة، عن أبي

<sup>(</sup>٣) إسناده محتمل التحسين: أخرجه أحمد (٢/ ٣٨٧)، والترمذي (١٣٦)، والحاكم =

وعن ثوبان عَلَيْهُ قال: لعن رسول الله عَلَيْ الراشِي، والمرتشِي، والمرتشِي، والرائشُ الذي يمشِي بينهما (١). قلت: زيادة: «الرائشُ» أراها منكرة.

قال العلماء: ويحرُمُ أخذُ الرِّشوةِ ولو لِدفعِ الباطلِ والظلمِ وإحقاقِ الحق، ويحرُمُ إعطاؤُها لعونٍ على باطل ونيلِ ما لا يستحقُّ، فأما إعطاؤها لأخذِ حقِّ أو دفعِ ظلمٍ فجائزٌ للمُعطِي اضطرارًا وحرامٌ على الآخذِ، والله أعلم.

قال الذهبي يَخْلِللهُ (٢): قال العلماء: الراشي هو الذي يعطي الرشوة. والمرتشي هو: الذي يأخذُ الرشوة. وإنما تلْحَقُ اللعنةُ الراشي إذا قصد بها أذية مسلم أو ينال بها ما لا يستحق، أما إذا أعطىٰ ليتوصل إلىٰ حق له ويدفعَ عن نفسه ظلمًا فإنه غير داخل في اللعنة. وأما الحاكم فالرشوة عليه حرام أبطل بها حقًا أو دفع بها ظلمًا.

وقال ابن الأثير عَزِيللهُ (٣): الرِّشوةُ والرُّشوةُ: الوصْلةُ إلى الحاجة

<sup>= (</sup>٤/ ١٠٣)، عن عمر بن أبي سلمة، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة. وعمر لا أرى حديه يرقى إلى الحُسن، ويتقوى أمره إذا تابعَه غيره، وقد تابعه الحارث.

<sup>(</sup>۱) إسناده ضعيف: أخرجه أحمد (٥/ ٢٧٩)، والحاكم (٤/ ١٠٣). ومداره على ليث بن أبي سليم. قال البزار في «كشف الأستار» (١٣٥٣): «الرائش» لا نعلمها إلا من هذا الطريق. قلت: ولا يصح.

<sup>(</sup>۲) «الكبائر» (۱۷۹).

<sup>(</sup>٣) «النهاية» (٢/ ٢٢٦)، وانظر: «لسان العرب» (٦/ ٣٠٩)، «فتح الباري» (١/ ٣٠٩). ( (١/ ٣٢٠).

بالمُصانعة. وأصلُه من الرِّشاءِ الذي يُتوصَّلُ به إلىٰ الماء. فالرَّاشي: من يُعطِي الذي يُعينُه علىٰ الباطِل. والمُرتشِي: الآخذُ. والرَّائشُ: الذي يسعىٰ بينهما يستزيدُ لهذا ويستنقصُ لهذا. فأما ما يُعطَىٰ توصُّلًا إلىٰ أخذِ حقِّ، أو دفع ظلم فغيرُ داخل فيه، والله أعلم.

# ٥٦-٥٩- آكل الربا، وموكله، وكاتبه، وشاهده:

عن عون بن أبي جُحَيفة تَعَالَىٰ قَال: رأيتُ أبي اشترى عبدًا حجَّامًا، فسألتُه، فقال: «نهى النبي عَلَيْ عن ثمنِ الكلبِ، وثمنِ الدمِ، ونهى عن الواشمةِ والموشومةِ، وآكلِ الربا، وموكلِه، ولعن المصوِّرَ»(١).

وفي لفظ (٢): «ولعن الواشمة والمستوشِمة، وآكل الربا، وموكله، ولعن المصوِّر».

وعن عبد الله بن مسعود تَعَالَىٰ قال: «لعن رسولُ الله عَلَیْ آکلَ الربا ومؤکله»، قال علقمة: قلت: وکاتبه، وشاهدیه؟ قال: «إنما نحدث بما سمِعنا»(۳).

وفي رواية: «لعن رسول الله ﷺ آكلَ الربا، وموكلَه، وشاهدَيْه، وكاتبَه» (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۰۸٦).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢٢٣٨،٥٩٦٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٥٩٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (١/ ٤٥٢)، وأبو داود (٣٣٣٣)، والترمذي (١٢٠٦)، =

وفي رواية (١): عن إبراهيم قال: قلت لعلقمة: أقال عبد الله: «لعن النبي على آكلَ الربا وموكلَه وشاهديه وكاتبَه؟ قال: آكلَ الربا وموكلَه، قلت: وشاهديه وكاتبَه؟ قال: إنما نُحدِّث بما سمعنا».

وعن جابر رَجِالِهُ قَال: «لعن رسول الله عَلَيْ آكلَ الربا، ومؤكله، وكاتبَه، وشاهدَيه»، وقال: «هم سواءٌ»(٢).

قلت: ينقسم الربا إلىٰ قسمينِ عند جمهور الفقهاءِ:

الأول: ربا النَّسيئة: وهو الزيادةُ في المالِ مقابلَ الزَّيادةِ في الأجلِ، بأن يبيعَ شخصٌ لآخرَ سلعةً بأجَلٍ، فإذا حلَّ وقتُ الأجلِ ولم يَقُمِ المشتري بسدادِ ما عليه زادَ في الدَّين نظيرَ الأجلِ.

والثاني: ربا الفضل: وهو بيعُ النقودِ بالنقودِ أو الطعامِ بالطعامِ مع الزيادةِ، كمن يبيعُ جنيهًا بجنيهين أو صاعَ قمحٍ بِصاعين. وتفصيلُ الربا وأنواعِه مبسوطٌ في كتبِ الفقه، فرَاجِعها إن أردت مزِيدَ علمٍ وهدايةٍ، والله المستعان.

عن سِماكِ بن حَرْبٍ، عن عبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود، عن ابن مسعود.
 وفي سماع عبد الرحمن من أبيه كلامٌ.

وأخرجه أحمد (١/ ١٠٧)، عن الحارث الأعور، عن علي. والحارث متهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجها النسائي في «الكبرى (۱۰۹۸۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٥٩٨).

#### ٦٠- المصور:

سبق في البخاري: عن أبي جُحَيفة تَعَيِّظُيُّهُ، أن النبي عَيِّ نهى عن ثمنِ الدَّم.. ولعن المصوِّر.

قلت: والكلامُ في التصاويرِ يتلخصُ في الآتي (١):

قال جماهيرُ العلماءِ: يجوزُ تصويرُ المصنوعاتِ البشريةِ كالسفنِ ونحوِها، وغيرِ ذواتِ المحلوقاتِ الكونيةِ كالشمسِ ونحوِها، وغيرِ ذواتِ الأراوح من الأجسام الناميةِ كالأشجارِ والثمارِ ونحوِها.

وتحرمُ الصورُ المُجَسِّمةُ لـذواتِ الأرواحِ، مـا عـدا ألعـاب الأطفالِ، بل نقل بعضُهم الإجماعَ علىٰ ذلك.

وتحرمُ الصورُ غيرُ المُجَسِّمةِ لذواتِ الأرواحِ، سواء كانت لما يكونُ مُمتهَنَّا، أو محترمًا، وتجوز صورُ ذواتِ الأرواحِ المُجسِّمة وغير المُجسِّمة إذا كانت مقطوعةَ الرأسِ.

واختلف أهلُ العلمِ المعاصرين في التصويرِ الفوتوغرافي، فقال بعضُهم بالتحريمِ، إلا ما كان للحاجة والضرورةِ، وقال بعضُهم بالجوازِ مع الكراهة، وبعضُهم بالجواز بدون كراهةٍ، فالله أعلم.

(١) انظر تفصيل هذه المسائل وأدلتها في كتاب: «أحكام التصوير في الفقه الإسلامي» لمحمد واصل.

# ٦٣-٦١ المتغوط في طريق المسلمين، وظلهم، ومواردهم:

عن أبي هريرة تَعَطِّنُهُ، أن رسول الله عَلِي قال: «اتقوا اللَّعَانَيْن». قالوا: وما اللعانان يا رسول الله؟ قال: «الذي يتخلَّىٰ في طريق الناس، أو في ظلِّهم»(١). وعند أبي داود: «اتقوا اللَّاعِنَيْن».

قال العلماء (٢): والمراد بالطريق الطريق المسلوك لا المهجور الذي لا يسلك إلا نادرًا.

والتخلي مأخوذٌ من الخلاء، وهي عبارة عن الستر والتفرد لقضاء الحاجة والحدث، وقال بعضهم: التخلي هو التغوط، وهذا غلط، بل هو يشمل التغوط والتبول.

والظل: مستظل الناس الذي اتخذوه مقيلًا ومنزلًا ينزلونه ويقعدون فيه، وليس كل ظل يحرم القعود للحاجة تحته.

وفي معنى: «اتقوا اللَّعَانين» وجهان؛ الأول: اتقوا الأمرين الملعونُ فاعلُهما. والثاني: اتقوا الأمرين الجالبين للعن الناس.

قالوا: فسميت هذه ملاعن لأنها تجلب اللعن على فاعلها، وذلك أن الناسَ غالبًا ما يلعنونَ فاعلَ ذلك، لأنه ضررٌ عظيمٌ بالمسلمين؛ إذ يعرضُهم للتنجيس، ويمنعُهم من حقوقهم في الماء والاستظلال،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٩).

<sup>(</sup>۲) «إكمال المعلم» (۲/ ۷۲)، «المفهم» (۱/ ۵۲۵)، «شرح النووي على مسلم» (۲/ ۱۲۱)، «عون المعبود» (۱/ ۳۰).

فمن وجد فيها القذر ونكِدَ عليه تصرُّفه فيه لعن فاعله، فلما صارا سببا لذلك أضيف إليهما الفعل فكانا كأنهما اللاعنان.

قالوا: ويفهم من هذا: تحريم التخلي في كل موضع كان للمسلمين إليه حاجة، كمجتمعاتهم، وشجرهم المثمر، وإن لم يكن له ظلال وغير ذلك.

وعن معاذ بن جبل تَعَالَّتُهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «اتقوا الملاعنَ الثلاثةَ: البَرازُ في المواردِ، وقارعةِ الطريق، والظلِّ »(١).

«البَرازُ»: اسم للفضاء الواسع من الأرض، كنوا به عن حاجة الإنسان.

«الموارد»: المجاري والطرق إلى الماء، يقال: وردت الماء إذا حضرته لتشرب، والورد: الماء الذي ترد عليه.

«قارعة الطريق»: الطريق التي يقرُعها الناسُ بأرجلهم ونعالهم، أي: يدقونها ويمرون عليها.

وعن ابن عباس تَعْلَيْهَا قال: سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «اتقوا الملاعنَ الشيلاثَ، قيل: «أن يقعُدَ الملاعنَ الشيلاثَ، قيل: «أن يقعُدَ الملاعنَ الشيلاثَ، قيل: «أن يقعُدَ أحدُكم في ظلِّ يُستظَلُّ فيه، أو في طريقٍ، أو في نقْع ماءٍ»(٢).

<sup>(</sup>۱) سنده ضعیف: أخرجه أبوداود (۲٦)، وابن ماجه (۳۲۸)، والحاكم (۱/ ۱٦۷)، عن أبي سعيد الحِمْيَري، عن معاذ بن جبل. وأبو سعيد مجهول.

<sup>(</sup>٢) إسناد ضعيف: أخرجه أحمد (١/ ٢٩٩)، وفيه ابن لهيعة فيه مقال، وفيه راو مبهم.

وعن الحسن قال: حدثنا جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله على الله الله على جواد الطريق، والصلاة عليها؛ فإنها مأوى الحياتِ والسّباع، وقضاء الحاجةِ عليها؛ فإنها من الملاعنِ (١).

وعن محمد بن سيرين قال: قال رجلٌ لأبي هريرة: أفتيتنا في كلِّ شيءٍ حتىٰ يوشِكُ أن تُفتينا في الخِراء، قال: فقال أبو هريرة: كلُّ شيءٍ سمعتُ رسول الله على عنه على طريقٍ عامرٍ من طرقِ المسلمين فعليه لعنةُ الله، والملائكةِ، والناسِ أجمعين "(٢).

## ٦٤- من تولى أمر الأمة ولم يرحم الناس ولم يعدل فيهم:

عن أنس بن مالك تَوَلِّقُهُ، أن رسول الله على بابٍ ونحن فيه، فقال: «الأئمةُ من قريشٍ، إن لهم عليكم حقًا، ولكم عليهم حقًا، ما إن استُر حِموا رحِموا، وإن عاهدوا وفّوا، وإن حكموا عدّلوا، فمن لم يفعل ذلك منهم فعليه لعنةُ الله، والملائكةِ، والناسِ أجمعين»(٣).

<sup>(</sup>١) سنده ضعيف: أخرجه ابن ماجه (٣٢٩)، وفيه سالم بن عبد الله المكي ضعيف.

<sup>(</sup>٢) ضعيف: أخرجه الحاكم (١/ ١٨٦)، والبيهقي في الكبرئ (١/ ٩٨)، وفيه محمد بن عمر الواقِفي ضعيفٌ.

<sup>(</sup>٣) حسن بطرقه: أخرجه أحمد (٣/ ١٢٩، ١٨٣)، والنسائي في «السنن الكبرى» (٣) حسن بطرقه: أخرجه أحمد (٣/ ٥٠١)، وغيرهم، من طرق عن أنس، لا تخلو من مقال، لكنها تحسن بمجموعها. وهو في «الصحيحة» (٧٥).

وعن أبي هريرة تَعَالَّهُ قال: قال رسول الله عَلَيْ: "إن لي على قريشٍ حقًّا، ما حكموا وعدَلوا، وائتُمِنوا فأدُّوا، واستُرجِموا فرجِموا، فمن لم يفعلْ منهم فعليه لعنةُ الله»(١).

قلت: وإذا كان النبي على يقول هذا في شأن الأئمة من قريش، وهم أحتُّ الناسِ بالخلافة، وهم أشرف الناس نسبًا، ومنهم رسول الله على فماذا يقول في غيرهم؟

وقد روئ عوف بن مالك تَعَالَّيْهُ، عن رسول الله عَلَيْ قال: «خيارُ أئمتِكم الذين تحبونهم ويُحبونكم، ويُصلون عليكم وتصلون عليهم عليهم، وشرارُ أئمتِكم الذين تُبغضونهم ويُبغضونكم، وتلعنونهم ويلعنونكم، وتلعنونهم ويلعنونكم،

فنشكوا إلى الله تعالى كثيرا من حكام المسلمين اليوم الذين استُر حِموا فلم يرحموا، وعاهدوا فلم يوفُّوا، وحكموا فلم يعدلوا، أخلفنا الله خيرًا منهم، ونصر عباده المؤمنين.

<sup>(</sup>۱) مختلف في وصله وإرساله: أخرجه أحمد (۲/ ۲۷۰)، وابن حبان (۵۸۱)، وقد روي مرسلًا، وهو أشبه، وهو في «اختلاف المحدثين» (۸۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٨٥٥).

# 30-77- المثل بالحيوان، وواسمه أو ضاربه في وجهه، ومتخذ شيئًا فيه الروح غرضًا:

عن سعيد بن جبير رَخِيللهُ قال: كنتُ عند ابن عمر، فمروا بفتيةٍ، أو بنفرٍ، نصبوا دجاجةً يرمونها، فلما رأوا ابنَ عمر تفرقوا عنها، وقال ابن عمر: «من فعل هذا؟» إن النبي عليه لعن من فعل هذا».

وفي لفظ للبخاري: «لعن النبيُّ ﷺ من مثَّل بالحيوانِ»(١).

وفي لفظ لمسلم: إن رسول الله على لعن من اتخذ شيئًا فيه الروحُ غرَضًا».

قال ابن الأثير (٢): يُقَالُ: مثَلْتَ بالحيوانِ، إذا قطعتَ أطرافَه وشوَّهتَ به، ومثَلْتَ بالقتيلِ، إذا جدعتَ أنفَه، أو أذنَه، أو مذاكيرَه، أو شيئًا من أطرافِه. والاسم: المُثْلة. فأما مثَّل بالتشديد، فهو للمبالغةِ.

- (١) أخرجه البخاري (٥١٥)، ومسلم (١٩٥٨).
  - (٢) «النهاية» (٤/ ٢٩٤).
  - (٣) أخرجه مسلم (٢١١٧).

# \_\_\_\_\_\_ الملعونوق

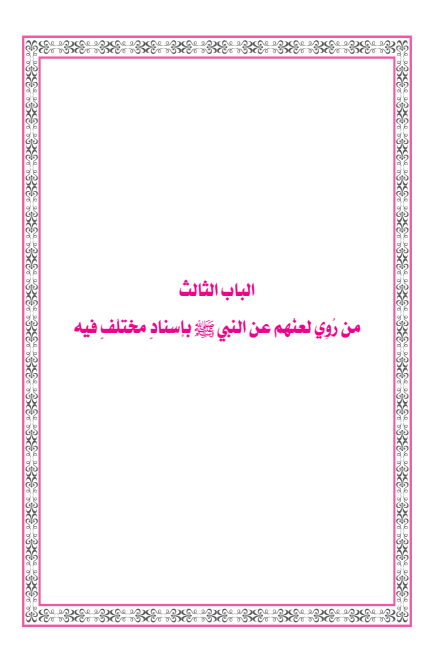
وفي رواية (١٠): أن النبي عَلَيْهُ مُرَّ عليه بحمار قد وُسِم في وجهه، فقال: «أما بلغكم أني قد لعنتُ من وسَم البهيمة في وجهها أو ضربها في وجهها؟» فنهي عن ذلك.

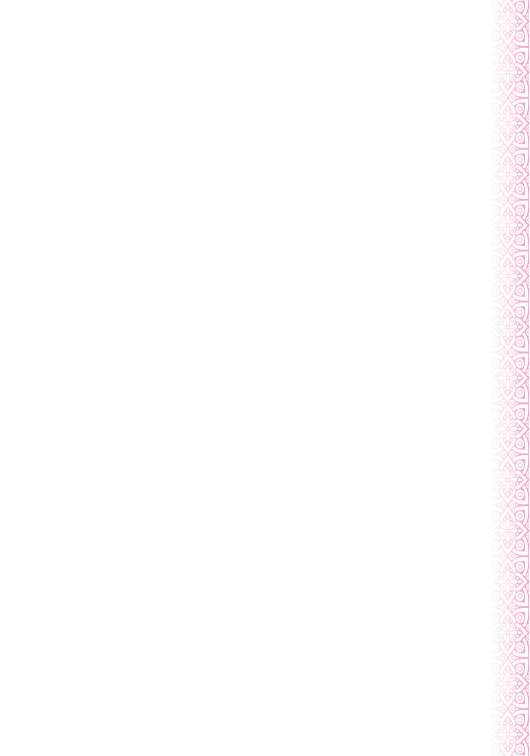
قال النووي (٢): الوسْمُ في الوجهِ منهييٌ عنه بالإجماعِ للحديثِ. فأما الآدمِيُّ فوسمُه حرامٌ، وأما غيرُ الآدميِّ فالأظهرُ أنه لا يجوز؛ لأن النبي عليه لعن فاعلَه، واللعنُ يقتضى التحريمَ.



<sup>(</sup>١) أخرجها أبو داود (٢٥٦٤) بسندٍ حسنٍ.

<sup>(</sup>۲) «شرح النووي علىٰ مسلم» (۱٤/ ۹۷).





#### ١- من حال دون إقامة حد القصاص:

عن ابن عباس سَلَيْ قال: قال رسول الله عَلَيْ: «من قُتِل في عِمِّيّا أو رِمِّيّا تكونُ بينهم بحجرٍ، أو سوطٍ، أو بعصًا فعقْلُه عقلُ خطإٍ، ومن قُتِل عمدًا فقوَدُ يدِه، فمن حال بينه وبينه فعليه لعنةُ الله، والملائكةِ، والناسِ أجمعين، لا يُقبَلُ منه صرْفٌ، ولا عدلٌ»(١).

وعن هشام بن عروة، عن أبيه قال: لقِيَ الزبيرُ سارقًا، فشَفِعَ فيه، فقيل له: حتى نُبلِغَه الإمامَ، فقال: "إذا بلغ الإمامَ فلعن الله الشافعَ والمُشَفَّع، كما قال رسول الله ﷺ (٢).

وعن هشام بن عروة، أن الفُرَافصة مر به الزبيرُ وقد أخذ سارقًا، ومعه ناسٌ، فشفع له، فقال الفُرافصة: نُبلِّغُه الأميرَ، فإن شاء عفا عنه، فقال الزبير: «إذا عفا عنه الأمير فلا عافاه الله». وفي رواية: فقيل: يا أبا عبد الله أتشفع لسارقٍ؟ فقال: نعم، لابأس به، إن لم يُؤت به الإمامُ، فإذا أُتِي به الإمامُ فلا عفا الله له إن عفا عنه»(٣).

<sup>(</sup>۱) صححه بعضهم، وهو معلول بالإرسال: أخرجه أبو داود (۲۵۶۱)، والنسائي (۲۷۸۹)، وابن ماجة (۲۲۳۵). والأصح فيه ما أخرجه أبو داود (۲۳۵۹)، والشافعي في «الأم» (۹/ ۲۰۹۱)، مرسلًا. وهو في «اختلاف المحدثين» (۲۷).

<sup>(</sup>٢) سنده موضوع مرفوعًا: أخرجه الدارقطني (٣٤٦٧)، والطبراني في «الأوسط» (٢٨٤)، وفيه أبو غَزيّة المدنى متهم.

<sup>(</sup>٣) سنده حسن: أخرجه عبد الرزاق (١٨٩٢٨)، وابن أبي شيبة (٩/ ٤٦٤)، =

وعن ربيعة بن أبي عبد الرحمن، أن الزبير بن العوام، لقي رجلًا قد أخذ سارقًا. وهو يريد أن يذهب به إلى السلطان. فشفع له الزبير ليرسله. فقال: لا حتى أبلغ به السلطان. فقال الزبير: "إذا بلغت به السلطان فلعن الله الشافع والمشفَّع»(۱).

# ٧- المرتد أعرابيًا بعد الهجرة:

عن عبد الله بن مسعود تَوَالْنَهُ قال: «آكلُ الربا، وموكلُه، وكاتبُه، إذا علموا ذلك، والواشمةُ والموشومةُ للحسن، ولاوي الصدقةِ، والمرتدُّ أعرابيًّا بعد الهجرة، ملعونون علىٰ لسان محمد على القيامةِ»(٢).

وعن علي نَجَالِتُهُ قال: «لعن رسول الله عَلَيْ آكلَ الربا، وموكِلَه، وشاهدَيه، وكاتبَه، والواشمة، والمستوشمة للحُسْن، ومانعَ الصدقةِ، والمُحلَّلَ له، وكان ينهى عن النوْح»(٣).

<sup>=</sup> والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (٤/ ٣٨٥). وفيه الفرافصة يقال: له صحبة، وروى عنه غير واحد، ووثقه العجلي

<sup>(</sup>١) منقطع: أخرجه مالك في «الموطأ» (٢٩). وربيعة لم يدرك الزبير فيما يظهر.

<sup>(</sup>٢) حسنه بعض العلماء، لكنه معلولٌ، ولبعضِ فقراتِه شواهد: أخرجه النسائي (٢) حسنه بعض العلماء، لكنه معلولٌ، ولبعضِ فقد أنه من رواية الحارثِ الأعور، عن على، والحارثُ ضعيف.

<sup>(</sup>٣) سنده ضغيف: أخرجه النسائي (٥١٠٣)، وأحمد (١/ ٨٣). وفيه الحارثُ الأعورُ ضعيف.

#### الملعونوي

وعن جابر بن سمرة تَعَالَىٰهَا، قال: قال رسول الله عَلَیٰ: «لعن الله من بَدَا بعد هجرةٍ، بَدَا بعد هجرةٍ، بَدَا بعد هجرةٍ، بَدَا بعد هجرةٍ، إلا في فتنةٍ، فإن البدو خيرٌ من المُقام في الفتنةِ»(١).

قال المناوي وَغِلَللهُ (٢): «والرجوع إلى الأعرابية بعد الهجرة»: هذا خاصُّ بزمنِه ﷺ، كانوا يعُدُّونَ من رجعَ إلىٰ البادِيَةِ بعدما هاجر إلىٰ المصطَفىٰ ﷺ كالمرتدِّ؛ لوجوبِ الإقامة له لنصرتِه حينئذٍ.

#### ٣- مانع الصدقة:

للحديث السابق. والمراد بالصدقة هنا الزكاة الوجبة، وليس عموم الصدقات المستحبة.

#### ٤- الكاسيات العاريات:

عن عبد الله بن عمرو تَوَلِّنَهُ قال: سمعتُ رسول الله عَلِي يقول: «سيكون في آخر أمتي رجالٌ يركبون على سُروج، كأشباه الرِّحال، ينزلون على أبوابِ المسجدِ، نساؤهم كاسياتٌ عارياتٌ، على رءوسِهم كأسنمةِ البُخْت العِجَافِ، العنوهن فإنهن ملعوناتٌ..»(٣).

<sup>(</sup>۱) سنده ضعيف: أخرجه الطبراني في «الكبير» [۲/ ۲۰۲ (۲۰۷٤)]، وفيه ميسرة الفزاري، وحرب بن خالد، وأبو محمد السوائي، وأحمد بن مالك القشيري، كلهم مجاهيل.

<sup>(</sup>۲) «التيسير بشرح الجامع الصغير» ( $^{1}$  ۲۲٦).

<sup>(</sup>٣) في سنده مقال، وحسنه بعض العلماء: أخرجه أحمد (٢/ ٢٢٣)، وابن حبان (٥٧٥٣)، وفي إسنادِه عبد الله بن عيَّاش، وأكثر العلماء يضعفه، وخلاصة بحثي =

قال الذهبِيُّ وَغَلِللهُ(١): ومن الأفعال التي تُلعَنُ عليها المرأةُ: إظهارُ الزينةِ والذهبِ واللؤلؤ من تحت النقاب، وتطيبُها بالمسك والعنبر والطيب إذا خرجت، ولُبسُها الصِّباغاتِ والأزُرَ والحريرَ والأقبية القصار مع تطويل الثوب وتوسعةِ الأكمام وتطويلِها إلى غير ذلك إذا خرجت.

#### ٥- فاعل فعل قوم لوط:

عن عكرمة وَخَيْرُللهُ، عن ابن عباس سَهُ قَالَ: قال النبي عَلَيْهُ، هملعونٌ من سبّ أباه، ملعونٌ من سبب أمّه، ملعونٌ من ذبح لغيرِ الله، ملعونٌ من غيّر تخومَ الأرضِ، ملعونٌ من كمّه أعمَىٰ عن طريقٍ، ملعونٌ من وقع علىٰ بهيمةٍ، ملعونٌ من عمِل بعمَلِ قوم لوطٍ»(٢).

<sup>=</sup> فيه أنه ضعيف إذا تفرد، ويحسن حديثُه في الشواهد والمتابعات، وانظر: «اختلاف المحدثين» (٨٠).

<sup>(</sup>١) (الكبائر) (١٨٤).

<sup>(</sup>۲) معلول، وصححه بعض العلماء: أخرجه أحمد (۱/ ۲۱۷)، والنسائي في الكبرئ (۷۲۹)، وابن حبان (۲۱۷). ومداره على عمرو بن أبي عمرو مولىٰ المطلب، عن عكرمة، وقد احتج به البخاري في مواضع من صحيحه، لكنه قال: عمرو بن أبي عمرو صدوق، ولكن روئ عن عكرمة مناكير، ولم يذكر في شيء من ذلك أنه سمع عن عكرمة. ولذا قال ابن حجر: لم يُخَرِّج له البخاري من روايتِه عن عكرمة شيئًا.

#### ٦- من وقع على بهيمة.

للحديث السابق..

### ٧- مضل أعمى عن الطريق عمدًا:

للحديث السابق..

#### ٨- المزمر عند نعمة:

عن أنس بن مالك سَرِهُ قال: قال رسول الله عَلَيْ: «صوتان ملعونان في الدنيا والآخرة: مزمارٌ عند نعمةٍ، ورنةٌ عند مصيبةٍ»(٢).

# ٩-١١- الخامشة وجهها، والشاقة جيبها، والداعية بالويل والثبور:

عن أبي أمامة تَعَالَى أن رسول الله على «لعن الخامشة وجهها، والشاقة جيبها، والداعية بالويل والتُبورِ» (٣).

- (۱) ضعيف جدا: أخرجه الطبراني في «الكبير» [۸/ ۲۰۶ (۷۸۲۷)]. وفيه علي بن يزيد الألهاني ضعيف جدا.
  - (٢) سنده ضعيف، وحسنه بعض العلماء، وهو محتمل: يأتي ص ١٣٩.
- (٣) ظاهر سنده الحسن، لكنَّه معلول: أخرجه ابن ماجه (١٥٨٥)، وابن حبان =

قال العلماء (١٠): «لعن الخامشة وجهها»: أي: جارحتَه بأظفارها، خادشتَه ببنانها. «والشاقَّة جيبَها»: أي: جيب قميصِها عند المصيبة. «والداعية» على نفسها «بالويلِ والثُّبورِ» أي: الحزن والهلاك.

عن القَرتَع قال: لما ثقُل أبو موسى صاحتِ امرأتُه، فقال: أما علمت ما قال رسول الله علم الله علم قال: بلى. ثم سكت، فقيل لها بعد ذلك: أيَّ شيءٍ قال رسول الله علم الله علم على على أو سلَق أو حرَق (٢).

قال العلماء (٣): «حلق»: أي شعرَه عند المصيبةِ. «أو سلق»: أي: صوتَه، يعني رفعَه، والسَّالقةُ والصَّالقة لغتان، وهي التي ترفع صوتَها عند المصيبة، وقيل: الصلْق ضربُ الوجه. «أو خرَق»: أي: قطع ثوبَه

<sup>= (</sup>٣١٥٦)، عن أبي أسامة، عن عبد الرَّحمنِ بن يزيدَ بن جابرٍ، عن مكحولٍ والقاسمِ، عن أبي أمامة. قلت: وقد وَهِم أبو أسامة في تسميةِ شيخِه، وإنما هو عن عبد الرحمن بن يزيدُ بن تميم الضَّعيف، كما نصَّ عليه البخاري وأبو حاتم وغيرهما، وانظر: «اختلاف المحدثين» (٨٢).

<sup>(</sup>۱) «فيض القدير» (٥/ 77)، «التيسير بشرح الجامع الصغير» (77)،

<sup>(</sup>۲) معلول بهذا المتن: أخرجه النسائي (۱۸٦۷)، والقرثع مجهول الحال. وأخرجه أبو يعلى (۷۲۳۰)، بسند فيه عبد الأعلى النخعي مجهول. والصحيح في هذا الحديث ما أخرجه مسلم (۱۰٤) وغيره بلفظ: «إن رسول الله على برئ من الصالقة، والحالقة، والحالقة، والحالقة،

<sup>(</sup>٣) «شرح صحيح مسلم» (٢/ ١١٠)، «عون المعبود» (٨/ ٢٨١).

# \_\_\_\_\_المحونوي \_\_\_\_\_

عند المصيبة. قيل: وكان الجميعُ من صنيع الجاهلية، وكان ذلك في أغلبِ الأحوال من صنيع النساء.

وعن أنس بن مالك تَعْظُنُهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «صوتان ملعونان في الدنيا والآخرة: مزمارٌ عند نعمةٍ، ورنةٌ عند مصيبةٍ»(١).

# ١٢- متعاطى السيف بين المسلمين غير مغمود:

عن أبي الزبير، أن بَنَّة الجهني أخبرَه، أن النبي عَلَيْ مر على قوم في المسجد أو في المجلس، يسُلُّون سيفًا بينهم، يتعاطَوْنه بينهم غير مغمود، فقال: «لعن الله من يفعلُ ذلك، أولم أزجُرْكم عن هذا؟ فإذا سللتُم السيف، فلْيَغمِدْه الرجلُ، ثم لِيُعطِه كذلك» (٢).

وهذا الحديث معلول سندًا ومتنًا، والصحيح عن أبي الزبير، عن جابر قال: نهي رسول الله عليه أن يُتعاطَى السيفُ مسلولًا (٣).

- (۱) سنده ضعيف، وحسنه بعض العلماء: أخرجه البزار في كشف الأستار (۷۹۵)، وفيه شَبيبُ بن بشر البَجَلي هو إلىٰ الضعف أقرب. وله شاهد عند الحاكم (٤/ ٤٠)، عن عبد الرحمن بن عوف بَعُطِيْهُ، ولفظه: "إني لم أنه عن البكاء، ولكني نهيتُ عن صوتين أحمقين فاجرين، صوتٍ عند نغمةِ لهوٍ ولعبٍ ومزاميرِ الشيطان، وصوتٍ عند مصيبةِ لطمٍ وجوهٍ وشقّ جيوبٍ»، وفيه محمد بن أبي ليليٰ ضعيف.
- (٢) معلول: أخرجه أحمد (٣/ ٣٤٧). وفيه ابن لهيعة فيه مقال، وخالفه الثقات فرووه عن أبي الزبير عن جابر، انظر: «اختلاف المحدثين» (٨٤).
  - (٣) صحيح: أخرجه أحمد (٣/ ٣٠٠)، وأبو داود (٢٥٨٨)، والترمذي (٢١٦٣).

# ١٣- آتي امرأة في دبرها:

عن أبي هريرة تَعَالَّتُهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «ملعونٌ من أتى امرأته في دبرُرها»(١).

وعن عقبة بن عامر تَعَطَّنَهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهِ: «لعنَ الله من أتى النساء في محاشّهن». أي: في أدبارهن (٢).

# ١٤- ساب أصحاب النبي عَلَيْةٍ:

عن ابن عباس تَعْطَّهُما قال: قال رسول الله عَلَيْ: «من سبَّ أصحابي فعليه لعنةُ الله، والملائكةِ، والناس أجمعين» (٣).

- (۱) في سنده ضعف، وصححه بعض العلماء بشواهده: أخرجه أبو داود (۲۱٦۲)، والنسائي في «الكبرئ» (۸۹٦٤)، وابن ماجه (۱۹۲۳). قلت: فيه الحارثُ بن مَخْلَد مجهولُ الحالِ.
- (۲) سنده ضعف جدا: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (۲/ ۲۲۳)، والعقيلي في «الضعفاء» (٤/ ٨)، وابن عدي في «الكامل» (٦/ ٤١٤). وفيه عبد الصمد بن الفضل تفرد بهذا الخبر عن ابن وهب، قال العقيلي: لا يتابع على حديثه، ولا يعرف إلا به. وفيه ابن لهيعة فيه مقال، ومشرح بن هاعان مختلف فيه.
- (٣) في كل طرقه وشواهده مقال، وحسنه بعض العلماء: أخرجه الطبراني في الكبير (٣) في كل طرقه وشواهد لا تخلو من مقال، وحسنه بعض العلماء بمجموعها، فالله أعلم. وهو في «اختلاف المحدثين» (٨٣).

الملعونون

#### ١٥- نابش القبور:

عن عَمْرة بنت عبد الرحمن رحمها الله قالت: «لعن رسول الله عليه المُختفِى والمختفِية »، يعنى: نبَّاشَ القبور (١).

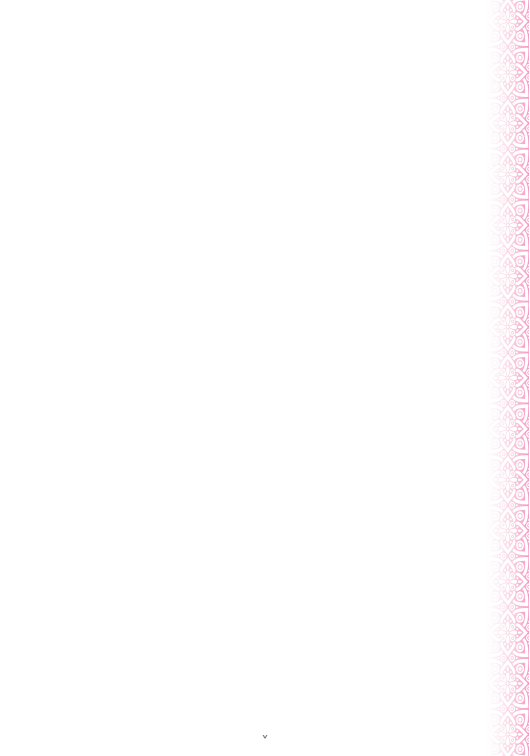
١٦ من سأل بوجه الله، ومن سُئِل بوجه الله ثم منع سائله ما لم
 يسأله هجراً:

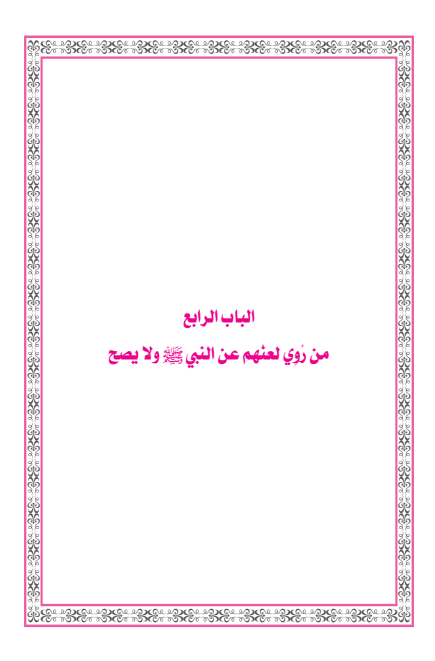
عن أبي موسى الأشعري، أنه سمع رسول الله على يقول: «ملعونٌ من سأل بوجه الله ثم منع سائله، ما لم يسأله هَجْرًا» (٢).

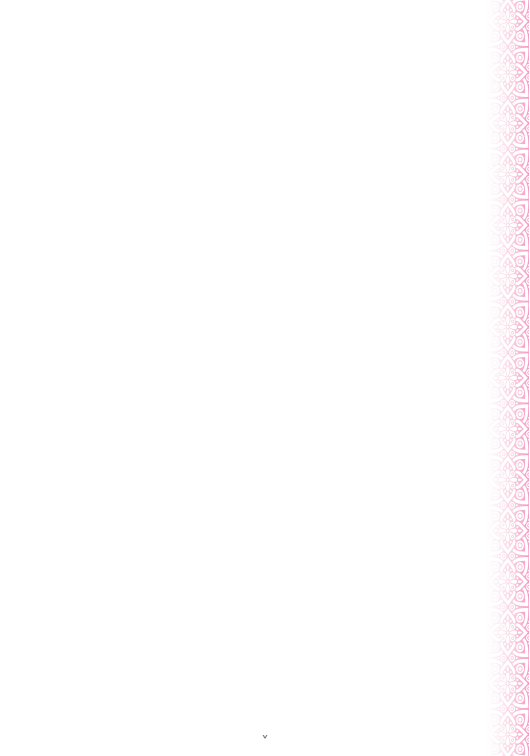


<sup>(</sup>۱) معلول، وصححه بعضهم: أخرجه مالك في «الموطأ (٤٤)، والحربي في «غريب الحديث» (۲/ ۸٤۰)، وهو معلول بالإرسال، وقد روي متصلًا، والمرسل أصح، كما قال أئمة الحديث العقيلي والبيبهقي والدارقطني وغيرهم رحمهم الله، وانظر: «اختلاف المحدثين» (۷۸).

<sup>(</sup>٢) ضعيف، وحسنه بعض العلماء: أخرجه الروياني في «مسنده» (٤٩٥)، والطبراني في «الدعاء» (٢١١٢). وفيه عبد الله بن عياش القِتباني ضعيف.







#### ١- زائرات القبور (وهو منسوخ أو مؤول):

عن أبي هريرة تَعَالَّتُهُ، «أن رسولَ الله عَلَيْ لعن زوّاراتِ القبورِ»(١). ويُروَىٰ عن ابن عباس تَعَالَٰهِ قال: «لعن رسولُ الله عَلَيْ زائراتِ القبورِ والسُّرُجِ»(٢).

قلت: اختلف أهل العلم في زيارة النساء للقبور، والأظهر - والله أعلم - أن التحريم كان أولًا، ثم نُسخ بقوله على: نهيتُكم عن زيارة القبورِ فزورُوها»(٣)، وبعموم الخطاب في قوله على: «زوروا القبور؟ فإنها تُذَكِّرُ الموتَ»(٤).

<sup>(</sup>۱) صحیح بشواهده: أخرجه الترمذي (۱۰۵٦)، وابن ماجه (۱۵۷٦)، وأحمد (۲/ ۳۳۷). وفي سنده عمر بن أبي سلمة متكلم فيه، لكن له شواهد يصح بها إن شاء الله.

<sup>(</sup>۲) معلول: أخرجه أبو داود (۳۲۳٦)، والنسائي (۲۰ ۲۰)، وابن ماجه (۱۵۷۵)، وأبن ماجه (۱۵۷۵)، وأحمد (۱/ ۲۲۹). وفيه أبو صالح، قيل: هو ميزانُ البصري وهو صدوقٌ، وقيلَ: هو بَاذَان مولئ أمِّ هانئ وهو ضعيفٌ، والأشبه أنه الضَّعيفُ، وهو قولُ أكثرِ العلماء، فالله أعلم. ولعْنُ زائراتِ القبورِ له شواهدُ يصِعُّ بها، وهو منسوخٌ، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٩٧٧)، عن بريدة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٩٧٧)، عن أبي هريرة.

### ٢- المفرق بين الوالدةِ وولدِها وبين الأخ وأخيه:

عن أبي موسى تَعَطِّقُهُ قال: «لعن رسول الله ﷺ من فرَّقَ بين الوالدةِ وولدِها وبين الأخ وأخيه»(١).

والصحيح في هذا الحديث ما صح عن أبي أيوب تَعَلَّقُهُ قال: سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «من فرَّق بين والدةٍ وولدِها فرَّق الله بينه وبين أحبَّتِه يومَ القيامةِ»(٢).

## ٣- المحرش بين البهائم:

عن ابن عمر عَلِيْهُمَ قال: سمعت رسول الله عَلِيْهُ يقول: «إن الله لعن من يُحرِّشُ بين البهائم» (٣).

#### ٤- المحتكر:

عن عمر بن الخطاب تَعَالَّتُهُ قال: قال رسول الله عَلَيْ: «الجالِبُ مرزوقٌ، والمحتكِرُ ملعونٌ» (١).

- (۱) معلول بهذا اللفظ،: لَعنُ من فرَّق بين الأخِ وأخيه لم يردْ إلا من حديث أبي موسى وَ وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَ
  - (٢) حسن بطرقه: أخرجه الترمذي (١٥٦٦)، والحاكم (٢/ ٥٥).
- (٣) إسناده ضعيف: أخرجه الحربي في «غريب الحديث» (١/ ٢٨٥)، وفيه ليث بن أبي سليم ضعيف.
- (٤) ضعيف: أخرجه ابن ماجه (٢١٥٣)، والدرامي (١٦٥٧) (٢٥٨٦)، والحاكم =

#### ٥- المتبتل:

عن أبي هريرة رَجَالُ قال: «لعن رسولُ الله عَلَيْ مخنشي الرجالِ الذين يتشبهون بالنساء.. والمُتبتلين من الرجال الذين يقولون: لا نتزوجُ، والمتبتلاتِ من النساء اللائي يقُلن ذلك»(١). قال العلماءُ: التبتلُ هو الانقطاعُ عن النساء، وتركُ النكاحِ؛ انقطاعًا إلىٰ عبادةِ الله.

#### ٦- قاطع السدر:

عن بهز بن حكيم، عن أبيه، عن جده، عن النبي على قال: «من الله لا من رسوله، لعن الله عاضدَ السِّدرِ» (٢).

#### ٧- الجالس وسط الحلقة:

عن حذيفة تَعَالِقُهُ، أن رسولَ الله عَلَيْهُ لعن من جلس وسط الحلقة». الحلقة الله عَلَيْهُ العن من جلس وسط الحلقة المناسبة العالمة المناسبة العالمة المناسبة العالمة المناسبة العالمة المناسبة المناسبة العالمة المناسبة ال

<sup>= (</sup>٢/ ١١)، وهو معلول بالانقطاع بين ابن المسيب وعمر، وبضعف ابن جدعان.

<sup>(</sup>۱) إسناده ضعيف: أخرجه أحمد (۲/ ۲۸۹)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٤٤٠٠)، وفيه طَيِّب بن محمد اليمامي مجهول.

<sup>(</sup>٢) سنده ضعيف: أخرجه البيهقي في «الكبرى» (٦/ ١٤١). وفيه مخارق بن الحارث مجهول.

<sup>(</sup>٣) معلول: أخرجه أبو داود (٤٨٢٦)، والترمذي (٢٧٥٣)، وأحمد (٥/ ٣٨٤). وهو معلول بالانقطاع بين أبي مِجلَز وحذيفة.

#### ٨- كاشف عورته لغير ضرورة، والناظر لعورة غيره:

عن الحسن البصري وَخَيْلَهُ قال: بلغني أن رسول الله على قال: «لعن الله الناظرَ والمنظورَ إليه» (١).

#### ٩- العاضهة والمستعضهة:

## ١٠- إمام قوم وهم له كارهون:

### ١١- سامع نداء الصلاة وما أجاب:

عن الحسن قال: سمعت أنسَ بن مالك تَعَالَىٰ يقول: «لعن رسول الله عَلَىٰ ثلاثةً: رجلٌ أمَّ قومًا وهم له كارهون، وامرأةٌ باتت وزوجُها عليها ساخطٌ، ورجلٌ سمِع حيَّ على الفلاحِ ثم لم يُحِب» (٣).

- (۱) معلول بالإرسال: أخرجه البيهقي في «السنن» (۷/ ۹۹)، وأبو داود في «المراسيل» (۷/ ۲۹).
- (۲) ضعيف: أخرجه الحربي في «غريب الحديث» (۳/ ۹۲۶)، وابن عدي في «الكامل» (٥/ ٤٠٢). وفيه زمعة بن صالح ضعيف.
- (٣) ضعيف جدا: أخرجه الترمذي (٣٥٨)، والبزار (٦٧٠٧). وفيه محمد بن القاسم ضعيف متهم بالكذب، والفضل بن دُلْهم ضعيف.

#### ١٢- النائحة والمستمعة:

عن أبي سعيد الخدري تَعَطِّتُهُ قال: «لعن رسول الله عَظِيَّةُ النائحةَ والمُستمعةَ»(١).

#### ١٣- عابد الدينار والدرهم:

عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: «لُعِن عبد الدينار، لُعِن عبد الدينار، لُعِن عبد الدينار، لُعِن عبد الدِّرهم» (٢).

#### ١٤- الوالي المؤمر أحدا على المسلمين محاباة له:

عن يزيد قال: قال أبو بكر حين بعثني إلى الشام: يا يزيد، إن لك قرابةً عسيتَ أن تُؤثرَهم بالإمارةِ، وذلك أكبرُ ما أخافُ عليك، فإن رسول الله عليهم أحدًا

- (۱) ضعيف: أخرجه أحمد (۳/ ٦٥)، وأبو داود (٣١٢٨)، عن محمد بن الحسن بن عطية العوفي، عن أبيه، عن جده، عن أبي سعيد. وهذه سلسلة ضعيفة.
- (۲) ضعيف، ومتنه منكر: أخرجه الترمذي (۲۳۷٥)، وفيه انقطاع بين الحسن وأبي هريرة.
  - (٣) أخرجه البخاري (٢٨٨٦).

محاباة، فعليه لعنةُ الله، لا يقبلُ الله منه صرْفًا ولا عدلًا، حتى يُدخِلَه جهنم، ومن أعطى أحدًا حِمَىٰ الله، فقد انتهَك في حِمَىٰ الله شيئًا بغير حقّه، فعليه لعنةُ الله، أو قال: تبرّأتْ منه ذمةُ الله عَرَبَيْلُهُ (١).

### ١٥- الوالى الشاق على المسلمين:

عن عياش بن عباس قال: قال النبي على: «من ولِي من أمرِ أمتي شيئًا، فرَفق بهم فرَفق الله به، ومن ولِي منهم شيئًا، فشق عليهم فعليه بهلة الله»، قالوا: يا رسول الله، وما بهلة الله؟ قال: «لعنة الله»(٢).

## ١٦- الحالف عند منبر النبي على بيمين كاذبة يستحل بها مال مسلم:

عن أبي أمامة بن ثعلبة تَعَالَّتُهُ، أن رسول الله عَلَيْهُ قال: «من حلف عند مِنبري هذا بيمينٍ كاذبةٍ يستحِلُّ بها مالَ امريَّ مسلم، فعليه لعنةُ الله، والملائكة، والناسِ أجمعين، لا يَقبلُ الله منه عَدلًا ولا صَرْفًا»(٣).

<sup>(</sup>۱) ضعيف: أخرجه أحمد (١/ ٦)، والحاكم (٤/ ٩٣). وفي سند أحمد شيخ مبهم، وفي سند الحاكم بكر بن خُنيس ضعيفٌ. وله إسناد عند الطبراني في «الشاميين» (٣٥٧٢) ضعيفٌ جدًّا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو عوانة في «المستخرج» (٤/ ٣٨٠)، وهذا مرسل. وله شاهد عن عبد الله بن مسعود، أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٠/ ١٢)، وفيه معمر بن أبي عبد الرحمن مجهول.

<sup>(</sup>٣) سنده ضعيف: أخرجه النسائي في «الكبرئ» (٩٧٤)، وفيه المنيب بن عبد الله، وعبد الله بن عطية، مجهولان.

#### ١٧- المستحل شيئًا من حدود مكة:

عن جابر بن عبد الله تَعْطَّهُما قال: قال رسول الله عَلَيْ: «من ادعىٰ لغير أبيه أو انتمىٰ إلىٰ غير مواليه رغبةً عنهم، فعليه لعنةُ الله، ومن سب والديه أو والده فكذلك، ومن أهلَّ لغير الله فكذلك، ومن استحل شيئًا من حدود مكة فكذلك، ومن قال عليَّ ما لم أقل فكذلك» (١).

### ١٨- الجامع بين امرأة وأمها:

عن أبي هريرة عَوَالْكُهُ، عن النبي عَلَيْ قال: «لعن الله سبعةً من خلقه فوقَ سبع سمواتٍ، فردد لعنته على واحدةٍ منها ثلاثًا، ولعن بعد كلِّ واحدةٍ لعنةً فلعنةً، قال: ملعونٌ ملعونٌ ملعونٌ من عمل عمل قوم لوطٍ، ملعونٌ من أتى شيئًا من البهائم، ملعونٌ من جمع بين امرأةٍ وابنتها، ملعونٌ من عقّ والديه، ملعونٌ من ذبح لغير الله، ملعونٌ من غيّر حدودَ الأرض» (٢).

#### ١٩- المسوفة والمفلسة:

عن أبي هريرة تَعَطِّنَهُ قال: «لعن رسول الله عَظِيْ المُسَوِّفةَ والمُفسِّلةَ، فأما المسوفةُ: فالتي إذا أرادها زوجُها، قالت: سوف، الآن، وأما المفسلةُ: فالتي إذا أرادها زوجُها، قالت: إني حائضٌ وليست بحائضٍ»(٣).

- (۱) سنده ضعيف: أخرجه أبو يعلى (۲۰۷۱)، وفيه عمران القطان، وطلحة بن نافع مختلف فيهما، وعمرو بن الضحاك لم يوثقه غير ابن حبان، وفيه مطر، وقيل: مطرف.
- (۲) سنده ضعيف: أخرجه الحاكم (٤/ ٣٩٦)، وابن عدي في «الكامل» (١٠/ ٣٧٢)، وفيه هارون التيمي ضعيف.
- (٣) إسناده ضعيف جدا: أخرجه أبو يعلىٰ (٦٤٦٧)، وفيه يحيىٰ بن العلاء متروك ومتهم.

#### ٢٠ - المكذب بالقدر:

عن أبي هريرة تَعَالَىٰهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «لعن الله أهلَ القدر، الذين يُكذِّبون بقدر، ويُصدِّقون بقدر »(١).

## ٢١ - من ضار مؤمنًا أو مكر به:

عن أبي بكر الصديق تَعَالِثُهُ، عن النبي عَلِيْهُ قال: «ملعونٌ من ضارٌ مؤمنًا أو مكر به»(٢).

عن واثلة بن الأسقع تَعَالَىٰتُهُ قال: سمعتُ رسول الله عليه يقول: «من باع عيبًا لم يُبيّنُه لم يزَل في مقتِ الله، ولم تزلِ الملائكةُ تلعنه» (٣).



<sup>(</sup>۱) إسناده ضعيف: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (۲۱۱۶)، والفريابي في «القدر» (۲۰۲)، وفيه ابن لهيعة.

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف: أخرجه الترمذي (١٩٤١)، عن أبي بكر الصَّديق. وفي سنده أبو سلمة الكِنْدي مجهولٌ، وفرقَد السَّبَخيُّ ضعيفٌ.

 <sup>(</sup>٣) إسناده ضعيف: أخرجه ابن ماجه (٢٢٤٧)، والطبراني في «الكبير» [٢٢/ ٥٥ (١٥٧)]. وفيه معاوية بن يحيئ الصدفي ضعيف.



بهذا تم الكتاب، فلله الحمد والمنة على عظيم فضله وإحسانه، وأسأله سبحانه أن أكون قد وفِّقتُ فيما أتيت به، وما كان من خطأ فمني ومن الشيطان، وإني عائدٌ إلى الحق لا أعاند ولا أكابر، ومعتذرٌ عن خطأي وملتمسٌ العفو والغفران من ربي، فمن وقف على عيب، أو خطأ، أو سهو؛ فأنا شاكر لإحسانه إذا بين لي ذلك، فلله العصمة وله الكمال وحده.

هـذا، وقد أفرد هذا الباب بالتصنيف عـدد من المعاصرين، فمن أفضل ما وقفت عليه:

- ١ «الملعونون في السنة الصحيحة». لباسم فيصل الجوابرة.
- ٢ «تمام المنة فيمن ورد لعنه في السنة». لزاهر بن محمد الشهري.
- "اللعن والملعونون، دراسة قرآنية". لمحمود محمد الزيات.
- ٤ «الملعونون في القرآن، دراسة موضوعية». للوليد بن محمد الخضيري.
- ٥ «أحكام لعن الكافرين وعصاة المسلمين، دراسة عقدية».
   لسليمان بن صالح الغصن.

وصلِّ اللهم علىٰ نبينا محمد وآله، والحمد لله رب العالمين.



#### الملعونوي الصفحة الموضوع تقديم الباب الأول: مسائل مهمت ٩ ١ - معنى اللعن ٢- النهي عن اللعن وذمه 1. ٣- النهي عن لعن الدواب 19 ٤- من لعن شيئا ليس له بأهل رجعت اللعنة عليه 74 ٥- جواز اللعن بالأوصاف 40 77 ٦- لعن المسلم العاصى بمنزلة الوعيد للزجر والردع ٧- تحريم لعن المسلم المصون وعدُّه في الكبائر 41 3 اللعن المسلم المعين الذي يستحق اللعن $-\Lambda$ ٩ - حكم لعن الكافر عمومًا دون تعيين 24 ٤٧ • ١ - حكم لعن الكافر المعين ١١ - المسلم مستحق اللعن لا يكفر بذلك بل يُترجَّم عليه ويُصلَّىٰ عليه ٥٣ ١٢ – اللعن يكون في الكبائر ٥٤ ١٣ - من لعنهم ﷺ بأعيانهم

07

# \_\_\_\_\_\_ وفيفعالا \_\_\_\_\_\_

| <b></b> |                                                  |
|---------|--------------------------------------------------|
| الصفحة  | الموضوع                                          |
| 78      | ١٤ - اللعن من صفات الله تعالىٰ                   |
| 70      | الباب الثاني: الملعونون في كتاب الله وصحيح السنة |
| 79      | ۱ – إبليس                                        |
| ٧.      | ٢- المكذبون بدعوة الانبياء                       |
| ٧١      | ٣- فرعون وقومه                                   |
| ٧١      | ٤- أهل الكفر والزيغ من اليهود                    |
| ٧٤      | <mark>٥ -</mark> الكافرون                        |
| ٧٤      | ٦- المنافقون                                     |
| ٧٥      | ٧- الظالمون                                      |
| VV      | ٨- ظالم أهل المدينة                              |
| ٧٨      | ٩ - ناقض عهد الله من بعد ميثاقه                  |
| ٧٩      | ١٠- قاطع ما أمر الله بوصله                       |
| ٨٠      | ١١ – المفسد في الأرض                             |
| ٨٠      | ١٢ – من آذي الله ورسوله ﷺ                        |
| ۸١      | ۱۳ – قاطع أرحامه                                 |
| AY      | ١٤ - لاعن والده                                  |
| ٨٥      | ٥١ - مؤذي جاره                                   |
| ٨٦      | ١٦ – الكاذب في المباهلة                          |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                    |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۸     | ١٧ - رافع السلاح علىٰ أخيه المسلم لتخويفه بغير حق                                                                          |
| ٨٨     | ۱۸ – قاتل مؤمن عمدًا                                                                                                       |
| 91     | ١٩ - قاذف المحصَنِ أو المحصَنة من المؤمنين                                                                                 |
| 97     | ٠٢٠ كاتم العلم الشرعي عند وجوب إظهاره                                                                                      |
| 9 8    | <ul> <li>٢١ تارك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مع القدرة حتى لا يوجد بين الناس من يأمر بمعروف أو ينهئ عن منكر</li> </ul> |
| 97     | ٢٢- مُحِل ما حرم الله بالحيّل                                                                                              |
| 97     | ٢٣ – الذابح لغير الله                                                                                                      |
| 97     | ۲۶- متخذ القبور مساجد                                                                                                      |
| 99     | ٢٥ - مخفر المسلم                                                                                                           |
| 99     | ٢٦، ٢٧- المُحدِث، ومؤويه                                                                                                   |
| 1.7    | ۲۸ - المنتسب إلىٰ غير أبيه                                                                                                 |
| ١٠٤    | ٢٨- من انتمىٰ لغيرِ موَالِيه عمدًا                                                                                         |
| 1.0    | ٣٠، ٣٠- المحلِّل والمحلَّل له                                                                                              |
| 1.7    | ٣٢، ٣٣- الواشمة والمستوشمة                                                                                                 |
| 1 • 9  | ٣٤، ٣٥- الواصلة والمستوصلة                                                                                                 |
| 111    | ٣٦، ٣٧- النامصة والمتنمصة                                                                                                  |
| 117    | ٣٨- المتفلجات للحسن                                                                                                        |

| الصفحة | الموضوع                                                |
|--------|--------------------------------------------------------|
| ۱۱۳    | ٣٩، ٤٠- المتشبهات من النساء بالرجال، والمتشبهون من     |
| 1 11   | الرجال بالنساء                                         |
| 110    | ١ ٤ - المرأة الهاجرة فراشَ زوجها                       |
| 117    | ٢١-١٥ عاصر الخمر، ومعتصرها، وشاربها، وحاملها،          |
|        | والمحمولة إليه، وبائعها، ومبتاعها، وساقيها، ومستقيها   |
| ١١٨    | ۲٥- مغير منار الأرض                                    |
| 119    | ۳۵- السارق                                             |
| 17.    | ٥٥، ٥٥- آخذ الرشوة ومعطيها بباطل                       |
| 177    | ٢٥-٩٥- آكل الربا، وموكله، وكاتبه، وشاهده               |
| 178    | ٠٦- المصور                                             |
| 170    | ٦١-٦٦ المتغوط في طريق المسلمين، وظلهم، ومواردهم        |
| 177    | ٦٤- من تولي أمر الأمة ولم يرحم الناس ولم يعدل فيهم     |
| 179    | ٦٥-٦٧- الممثل بالحيوان، وواسمه أو ضاربه في وجهه، ومتخذ |
|        | شيئا فيه الروح غرضا                                    |
| 121    | الباب الثالث: من روي لعنهم عن النبي ﷺ بإسناد مختلف فيه |
| 144    | ١ - من حال دون إقامة حد القصاص                         |
| 188    | <ul> <li>٢ - المرتد أعرابيًا بعد الهجرة</li> </ul>     |
| 150    | ٣- مانع الصدقة                                         |

## \_\_\_ الملعونوي

| الصفحة | الموضوع                                                                                             |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 140    | ٤ – الكاسيات العاريات                                                                               |
| 127    | ٥- فاعل فعل قوم لوط                                                                                 |
| 127    | ٦- من وقع علىٰ بهيمة                                                                                |
| 127    | ٧- مضل أعمىٰ عن الطريق عمدًا                                                                        |
| 127    | ٨- المزمر عند نعمة                                                                                  |
| ١٣٧    | ٩-١١- الخامشة وجهها، والشاقة جيبها، والداعية بالويل والثبور                                         |
| 129    | ١٢ - متعاطىٰ السيف بين المسلمين غير مغمود                                                           |
| 18.    | ۱۳ – آتي امرأة في دبرها                                                                             |
| 18.    | ١٤ - ساب أصحاب النبي ﷺ                                                                              |
| 1 & 1  | ١٥ - نابش القبور                                                                                    |
| 1 & 1  | <ul> <li>١٦ - من سأل بوجه الله، ومن سئل بوجه الله ثم منع سائله ما لم</li> <li>يسأله هجرا</li> </ul> |
| 184    | الباب الرابع: من روي لعنهم عن النبي ﷺ ولا يصح                                                       |
| 1 8 0  | ١ - زائرات القبور (وهو منسوخ أو مؤول)                                                               |
| 187    | ٢- المفرق بين الوالدةِ وولدِها وبين الأخِ وأخيه                                                     |
| 187    | ٣- المحرش بين البهائم                                                                               |
| 187    | ٤- المحتكر                                                                                          |
| 187    | ٥ – المتبتل                                                                                         |

# \_\_\_\_\_\_ الملعونوق \_\_\_\_\_

| الصفحة | الموضوع                                                          |
|--------|------------------------------------------------------------------|
| ١٤٧    | ٦- قاطع السدر                                                    |
| ١٤٧    | ٧- الجالس وسط الحلقة                                             |
| ١٤٨    | ٨- كاشف عورته لغير ضرورة، والناظر لعورة غيره                     |
| ١٤٨    | ٩ - العاضهة والمستعضهة                                           |
| ١٤٨    | • ١ - إمام قوم وهم له كارهون                                     |
| ١٤٨    | ١١ - سامع نداء الصلاة وما أجاب                                   |
| 1 8 9  | ١٢ - النائحة والمستمعة                                           |
| 1 8 9  | ١٣ – عابد الدينار والدرهم                                        |
| 1 8 9  | ١٤ - الوالي المؤمر أحدا علىٰ المسلمين محاباة له                  |
| 10+    | ٥١ - الواليٰ الشاق علىٰ المسلمين                                 |
| 10.    | ١٦ - الحالف عند منبر النبي عَيْكُ بيمين كاذبة يستحل بها مال مسلم |
| 101    | ١٧ - المستحل شيئًا من حدود مكة                                   |
| 101    | ١٨ - الجامع بين امرأة وأمها                                      |
| 101    | ١٩ - المسوفة والمفلسة                                            |
| 107    | • ٢ - المكذب بالقدر                                              |
| 107    | ۲۱ – من ضار مؤمنا أو مكر به                                      |
| 104    | خاتمتر                                                           |
| 108    | فهرست                                                            |

