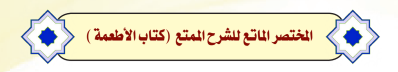
# المختصر الماتع للشرح المتع المحتمدة

اختصار د/ محمد أحمد بامُحَرَّم

> الطبعة الأولى ١٤٤٢ هـ/ ٢٠٢١مر





#### ڛؙؚؽٚؠؙؙٳٞڛؙؙڷٳڿؖڲ۬ڒٵۜڿؿؽؗ مُقتِّلُّهُ مُقتِّلُهُ مُنتَ

الحمد لله، نحمده ونستعينه، ونستغفره ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وسلم تسليماً، أما بعد:

نظرا لأهميّة كتاب (الشرح الممتع على زاد المستقنع) لفضيلة الشيخ العلّامة (محمد بن صالح العثيمين) رَحَمَهُ اللّهُ، ونظرا لطول الكتاب فقد رأيت اختصاري هذا في مسائل اختصارا لا يُخِلُّ بالأصل ولا يغني عنه، وقد أسميت اختصاري هذا (المختصر الماتع للشرح الممتع)، علما بأنني لم أترك من كتاب الشرح الممتع مسألة ولا فائدة، بل حوى اختصاري له جميع ما ذكره الشيخ من مسائل وفوائد وتعريفات وغير ذلك، وإذا كان لشيء أكثر من صيغة وذكر الشيخ بعضها استكملتها من مصادرها، كصيغ دعاء الاستفتاح، وصيغ التشهد، وغير ذلك، وقد جعلت كلّ مسألة مستقلّة، مع بيان أدلّتها وتعليلاتها، وبيان المذهب فيها، ثم اذكر ترجيح الشيخ فيها بالدليل والتعليل، سائلا الله العون والتوفيق، والسداد والقبول.

د/ محمد أحمد بامُحَرَّم abotamem1382@gmail.com جوال / ۰۵۵۹٤۹۳۹۳۷



#### الأطعمة المجادة المجاد

- ١٠ مسألة: الأطعمة: جمع طعام، وهو كلّ ما يؤكل أو يُشرب، أمّا كون ما يؤكل طعاماً؛ فلقول الله تعالى: يؤكل طعاماً فأمره ظاهر، وأمّا كون ما يشرب طعاماً؛ فلقول الله تعالى: ﴿فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنّهُ مِنِيّ ﴾ [البقرة:٢٤٩]، فجعل الشرب طعْماً؛ ولأن الشارب يطعم الشيء المشروب، فهو في الواقع طعام.
   ٢٠. مسألة: اعلم أنّ كون الإنسان يحتاج إلى الطعام دليل على نقصه؛ ولهذا برهن الله على أنّ عيسى وأمّه ليسا بإلهين بقوله: ﴿كَانَا يَأْصَكُلُانِ ٱلطَعامَ ﴾ [المائدة:٥٧]، وتمدّح اللهُ بكونه يُطْعِم ولا يُطْعَم ﴿وَهُوَ يُطْعِمُ وَلا يُطْعَمُ ﴾ [الأنعام:١٤]، فالحاجة إلى الطعام لا شكّ أنها نقص؛ لأن الإنسان لا يبقى بدونه، وكونه لا يأكل الطعام أيضاً نقص؛ لأن عدم أكله الطعام خروج عن بدونه، وكونه لا يأكل الطعام أيضاً نقص؛ لأن عدم أكله الطعام خروج عن
- **7. مسألة:** الإنسان إن أكل فهو ناقص، وإن لم يأكل فهو ناقص، وهذا يتبيّن به كمال الله، ونقص ما سواه.

الطبيعة التي خُلق عليها، والخروج عن الطبيعة يعتبر نقصاً.

هسألة: الأصل في الأطعمة الحِلّ، وهذا أمر مجمع عليه، دلّ عليه القرآن في قول الله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَ لَكُم مّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩]، و «ما» اسم موصول، والاسم الموصول يفيد العموم، كما أنه أكّد ذلك العموم بقوله: ﴿ جَمِيعًا ﴾ ، فكلّ ما في الأرض فهو حلالٌ لنا، أكلاً، وشرباً ، ولبساً، وانتفاعاً، ومَنِ ادَّعى خلاف ذلك فهو محجوج بهذا الدليل، إلا أن يقيم دليلاً على ما ادَّعاه؛ ولهذا أنكر الله على الذين يُحرِّمون ما أحلّ الله من هذه الأمور فقال: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللّهِ الَّهِ الّهِ الّهِ عَلَى الذّين عُرَا لِعِبَادِهِ وَ وَالطّيبَاتِ مِنَ الرِّذَقِ ﴾ [الأعراف: ٣٢].



- مسألة: الأصل في الأطعمة الحِلّ، وهذا الأصل ليس ثابتًا لكلّ إنسان، بل هو للمؤمن خاصّة، أمّا الكافر فالأطعمة عليه حرام؛ لقوله تعالى: ﴿ لَيُسَ عَلَى الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ ﴾ [المائدة: ٩٣]، فمفهومها أنّ غيرهم عليهم جناح فيما طعموا؛ ولقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَ لَا اللَّهِ ٱلَّتِيٓ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ - وَٱلطَّيِّبَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ۚ قُلُ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ [الأعراف: ٣٢] ﴿ ﴾، فقوله: ﴿ قُلُ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ ، يُخرج غير الذين آمنوا؛ ولحديث: «إنَّ الله تعالى فرض فرائض فلا تضيعوها، وحدَّ حدوداً فلا تعتدوها، وسكت عن أشياء رحمة بكم غير نسيان فلا تبحثوا عنها»<sup>(۱)</sup>؛ وحديث: «ما سكت عنه فهو عفو »(٢).
- مسألة: ليس على المؤمن جناح فيما طعم بشرط ألا يستعين بذلك على معصية الله؛ لقوله تعالى: ﴿إِذَا مَا أَتَّقُواْ وَّءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَّءَامَنُواْ مُّمُّ اَتَّعُواْ وَأَحْسَنُواْ وَاللَّهُ يُحِبُّ لَلْحُسِنِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [المائدة: ٩٣].
- مسألة: لن يرفع الكافر لقمة إلى فمه إلا عُوقب عليها يوم القيامة، ولن يبتلع جُرعة من ماء إلا عوقب عليها يوم القيامة، ولن يستتر، أو يدفئ نفسه بشيء، إلا حوسب عليه يوم القيامة؛ لأن نعم الله لا تحلُّ له.
  - مسألة: يباح كلّ طاهر لا مضرّة فيه، مِنْ حَبٍّ وَثَمَر وغيرهما.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير، والدارقطني، والحاكم، وعنه البيهقي كلهم من طريق مكحول، عن أبي ثعلبة الخشني به مرفوعًا، وأعله أبو مسهر الدمشقي وأبو نعيم وابن رجب بعدم سماع مكحول من أبى ثعلبة الخشني.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم الرازي، والحاكم، والبيهقي بأسانيدهم عن عاصم بن رجاء بن حيوة، عن أبيه، عن أبي المدرداء به مرفوعاً. قبال البزار: «إسناده صالح» وقبال الحاكم: «صحيح الإسناد» ووافقه الذهبي، وقال الهيثمي: «إسناده حسن ورجاله موثقون».

- مسألة: يحرم كلّ نجس، كالميتة، والدّم، ولحم الخنزير؛ لقول الله تعالى:
   ﴿ قُل لا ٓ أَجِدُ فِي مَا ٓ أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَا آن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوعًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنّهُ رِجْشً ﴾ [الأنعام: ١٤٥]؛ ولأن القاعدة تقول:
   (كلُّ نجس حرام، وليس كلّ حرام نجسًا).
- •١٠. مسألة: يحرم كلّ متنجِّس؛ لأنه متأثّر بالنجاسة، فهو ليس بطاهر، وإذا كان الشرع يأمرنا بإزالة النجاسة من ظاهر أجسامنا، فكيف نُدخل النجاسة باطن أجسامنا؟!
- 11. مسألة: يحرم الطاهر الذي فيه مضرة، سواء كانت المضرة في عينه كالسُّم، والخمر، والدخان، أو كانت في غيره، كأن يكون هذا الطعام لا يلتئم مع هذا الطعام، بمعنى أنك إذا جمعت بين الطعامين حصل الضرر، وإذا أكلتهما على انفرادٍ لم يحصل الضرر، ومن ذلك الحُمْية للمرضى، فإن المريض إذا حُمي عن نوع معين من الطعام، وقيل له: إن تناوله يضرّك، المريض إذا حُمي عن نوع معين من الطعام، وقيل له: إن تناوله يضرّك، صار عليه حراماً؛ لقول الله تعالى: ﴿وَلاَ تُلْقُوا بِالْيَدِيمُ إِلَى النَّهُ لَكُو ﴾ [البقرة: ١٩٥]، ولقوله تعالى: ﴿وَلاَ نُفُسَكُمُ ﴾ [النساء: ٢٩]، والنهي عن قتل النفس ولقوله تعالى: ﴿وَلاَ نَفْسُكُمُ ﴾ [النساء: ٢٩]، والنهي عن قتل النفس فهيُ عن أسبابه أيضاً، فكل ما يؤدّي إلى الضرر فهو حرام، ولحديث: «لا ضرر ولا ضرار» (١٠).
- 17. **مسألة:** إذا خلطت بعض الأدوية بأشياء سامَّة، لكن على وجهٍ لا ضرر فيه فإنها تُباح؛ لأن القاعدة تقول: (الحكم يدور مع علّته وجوداً وعدماً).
- 17. مسألة: إذا خاف الإنسان من الأكل أذى أو تخمة حَرُمَ عليه؛ لأنه لا يجوز للإنسان أن يأكل ما يؤذيه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد، وابن ماجه، وله طرق كثيرة يتقوى بها، ولذلك حسنه النووي، وابن رجب، والألباني، والأرنؤوط.



- مسألة: كلّ حيوانات البحر مباحة بدون استثناء حيِّها وميِّتها؛ لقول الله تعالى: ﴿ هُوا لَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩]؛ ولقوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَنَعًا لَّكُمْ وَلِلسِّكَيَّارَةِ ﴾ [المائدة: ٩٦]، قال ابن عباس رَضَّاللَّهُ عَنْهُا: "صيد البحر ما أُخذ حيًّا، وطعامه ما أُخذ ميّتًا"(١)، يعني ما ألقاه البحر مثلاً، أو طفا على ظهره ميتاً.
- مسألة: الأصل في حيوانات البّر من طيور وغيرها الحلّ؛ لعموم قوله تعالى: ﴿ هُو أَلَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩].
  - مسألة: أصناف الحيوانات المحرّمة ثمانية:
    - ١. الحُمُر الأهليّة.
    - ٢. ماله ناب من السباع يفترس به.
    - ما له مخلب من الطير يصيد به. ٠,٣
      - ما يأكل الجيف. ٤ . ٤
        - ٥. ما يستخىث.
    - ما تولّد من مأكول وغيره كالبغل. ٠,٦
      - ما أمر الشارع بقتله. .٧
      - ما نهى الشارع عن قتله.
- مسألة: لا يحل أكل الحُمُر الأهليّة، وتسمّى الإنسيّة؛ لحديث: «أمر النبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يوم خيبر أبا طلحة فنادى: إنّ الله ورسوله ينهيانكم عن لحوم الحمر الأهليّة فإنها رجس»<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارقطني (۶/ ۲۷۰)، والبيهقي (۹/ ۲۵۵)، بلفظ: (صيده ما صيد، وطعامه ما قذف)، وانظر: تفسير الطبري (٧/ ٦٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان.



- مسالة: الحُمُّرُ الأهليّة: هي الحُمُّر الإنسيّة التي يركبها الناس.
- مسألة: يحلّ أكل الحُمُر الوحشيّة؛ بقاء على الأصل؛ ولحديث: «أنّ .19 الصعب بن جثَّامة رَضَالِيَّهُ عَنْهُ أهدى إلى النبيّ صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَاَّم حماراً وحشيًّا، وهو بالأبواء، سائراً إلى مكَّة في حجّة الوداع، ولكنه ردَّه، وقال: إنا لم نردّه عليك إلا إنا حُرُم»(١)، أي مُحرمون، وأنت صِدْتَه لنا فلا نأكله.
  - مسألة: إذا تأهّل الحمار الوحشي، فلا يحرم أكله؛ لأن العبرة بالأصل.
- مسألة: يحرم من الحيوانات: (كلّ ما له نابٌ من السباع يفترس به)، ومعنى يفترس به: أي يصطاد به، فينهش به الصيد ويأكله؛ لحديث: «نهى النبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن كلَّ ذي ناب من السباع "(٢)؛ ولأن الحكمة تقتضيه؛ لأن للغذاء تأثيراً على المُتَغَذِّي بهُ.
- مسألة: لا يشترط في السباع أن لا تفترس إلا الرجال، أو المواشي، فقد تفترس الأشياء الصغيرة وتسمّى سباعا.
- مسألة: مِن السّباع المفترسة: (الأسد، وَالنمر، والذئب، والفيل، والفهد، والكلب، والخنزير، وابن آوَى، وَابن عِرْسِ، والسِّنُّور، وَالنِّمْس، وَالْقِرْد، وَالدَّب...).
- مسالة: يَحِلُّ أكلُ الضَّبُع ـ على الصحيح ـ؛ لأن النبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جعل فيها شاةً إذا قتلها المُحْرم (٣)؛ ولأنها ليست بسَبُع، ولا تفترس إلا عند الضرورة، أو عند العدوان عليها، يعنى إذا جاعت جدّاً ربما تفترس، وليس

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود، وابن ماجه، وابن حبان، والدارقطني، والحاكم، والبيهقي، وقال الحاكم: (صحيح على شرط الشيخين)، وصححه الألباني.



من طبيعتها العدوان، أو إذا اعتدى أحد عليها فربما تفترسه.

- مسألة: ابن آوى: حيوان من فصيلة الكلبيّات ورتبة اللواحم، يعيش في البلدان الحارَّة، وهو أصغر حجمًا من الذِّئب(١).
- مسألة: ابن عرس: حيوان من أكلة اللحوم، يشبه الفأرة، مستطيل الجسم، . 77 يعرف بالخفّة والضراوة<sup>(٢)</sup>.
  - مسألة: السَّنُّور: هو القِطَّ. . 77
- مسألة: النِّمس: جنس حيوان من الثديِّيات اللواحم والفصيلة الزباديَّة، فيه . 71 أنواع كالمصري، والهندي، والأشعل. والجمع: نُمُوسٌ، وأنماسٌ (٣).
- مسألة: يَحْرُمُ من الطير كلّ ما له مِخْلَبٌ يصيد به، كـ (العقاب، والبازي، . 49 والصقر، والشاهين، والباشق، والحدأة، والبومة).
- مسألة: البازِي: جنس من الصقور الصغيرة أو المتوسِّطة الحجم، من فصيلة العُقاب النسريّة، تميل أجنحتها إلى القِصَر، وتميل أُرجلها وأُذنابها إلى الطول، والجمع: بَواز، وبُزاة(٤).
- مسألة: الشاهين: طائر من الجوارح من جنس الصقر، رماديّ اللون، يتميَّز بطول جناحيه وحِدّة مزاجه، وهو قويّ البنية، له منقر قصير أعنق، وهو شديد الضراوة على الصيد<sup>(ه)</sup>.
- مسالة: البَاشَقُ: نوع من جنس البازي، من فصيلة العُقاب النَّسْريَّة، وهو من الجوارح، يُشْبِه الصقّر، ويتميَّز بجسم طويل، ومنقار قصير بادي التَّقوَس.

<sup>(</sup>١) معجم المعاني الجامع.

<sup>(</sup>٢) المعجم الرائد.

<sup>(</sup>٣) المعجم الوسيط.

<sup>(</sup>٤) المعجم الوسيط.

<sup>(</sup>٥) معجم المعاني الجامع.

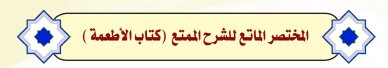
والجمع: بواشُق(١).

- **77. مسألة:** الحكمة في تحريم ذوات المخالب التي تصيد بها: أنّ الإنسان إذا تغذّى بهذا النوع من الطيور التي من طبيعتها العدوان والأذى، فإنه ربما يكتسب من طبائعها وصفاتها.
- **٥٣. مسألة:** يَحْرُم من الطير ما يأكل الجيف، كـ(النسر، والرخم، واللقلق، والعقعق، والغراب الأبقع، والغداف، والغراب الأسود الكبير، والجلاّلة)
- 77. مسألة: الرخم: طائر غزير الريش، أبيض اللون مبقَّع بسواد، له منقار طويل قليل التقوُّس، رماديُّ اللون إلى الحمرة، وأكثر من نصفه مغطَّى بجلد رقيق، وفتحة الأنف مستطيلة عارية من الريش، وله جناح طويل مذَبَّب يبلغ طوله نحو نصف متر، والذنب طويل به أَربعَ عشرةَ ريشة، والقدم ضعيفة، والمخالب متوسِّطة الطول سوداء اللون (٢).
- - ٣٨. مسألة: الغُراب الأبْقَع: هو الذي توجد فيه بقعة بيضاء.
- 79. مسألة: الغداف: الغراب، وخصّ بعضهم به غراب القيظ الضخم الوافر الجناحين، والجمع غُدْفان، وربّما سُمّي النسر الكثير الريش غُدافًا، وكذلك

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) معجم المعاني الجامع.

<sup>(</sup>٣) معجم المعاني الجامع.



الشعر الأسود الطويل والجناح الأسود(١١).

- دع. مسألة: الجلّالة: هي التي تأكل الجِلَّة ـ البعرة ـ والعَذِرة (٢).
  - **١٤. مسألة:** العقعق، والبوم يتشاءم بها العرب، قال الشاعر:

إن مَن صاد عَقْعَقًا لمشوم كيف من صاد عقعقان وبوم؟

- **١٤٠. مسألة:** العقعق: طائر من الفصيلة الغُرابيّة ورتبة الجواثم، وهو صَخَّاب، له ذنب طويل ومِنقار طويل (٣).
- **١٤٠. مسألة:** يوجد غراب صغير منقاره صغير يشبه الحمامة، فهذا حلال؛ لأنه لا يأكل الجيف.
- **١٤٤. مسألة:** الإسلام يقول: «لا عدوى ولا طيرة» (٤)، ومن فتح على نفسه باب الطيرة تعب.
- ده. مسألة: لا يَحْرُم ـ على الصحيح ـ ما سمُد بالنجس ما لم يظهر على ثمرها أثر النجاسة.
- 73. مسألة: يَحْرُم من الحيوانات كلّ ما يُستخبث. هذا على قول. ولكنّ الصحيح: أنّ ما يُستخبث حلال؛ لأن بعض الناس قد يستخبث الطيّب، ويستطيب الخبيث، فمنهم من يستخبث الجراد وهو حلال. وأمّا قول الله تعالى: ﴿وَيُحِلُ لَلهُمُ ٱلطّيّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْثِ ﴾ [الأعراف:١٥٧] فمعناه: أنّ الرسول عَلَيْوالصّلاةُ وَالسّلامُ لا يحرّم إلا ما كان خبيثًا، وأنّ ما حرّمه الشرع لا تسأل عنه، فهو لا يحرّم إلا الخبيث، وليس المعنى كلّ ما عددّته خبيثًا فهو حرام.

<sup>(</sup>١) المعجم الرائد.

<sup>(</sup>Y) معجم المعاني الجامع.

<sup>(</sup>٣) معجم المعاني الجامع.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الشيخان.

- مسألة: ليس مطلق كون الشيء خبيثاً يقتضي التحريم؛ لحديث: «من أكل من هذه الشجرة الخبيثة فلا يقربن مسجدنا» يعني بها البصل، وقالوا: حُرِّمتْ حُرِّمتْ؟ فقال الرسول صَلَّلَالُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إنه ليس لي تحريم ما أحل الله لي، ولكنها شجرة أكره ريحها»(١).
  - **٨٤. مسألة:** ممّا يستخبث: القنفذ، والنيص، والفأرة، والوَطْواط.
- ٤٩. مسألة: وممّا يستخبث: الحشرات كلّها. مثل: الصَّارُور، والخُنفساء، والجُعَل، والذّباب، وما أشبه ذلك.
- مسألة: القنفذ: حيوان صغير له شوك، إذا أحسّ بأحد انكمش ودخل في هذا الشوك، ولا يقدر عليه إلا الحدأة تمسكه بشوكه، وتطير به في السماء، ثمّ تطلقه، فإذا أطلقته ووصل للأرض مات وانفتح لها.
- ٥١. مسألة: النيص: يشبه كبير القنافذ، وهو حيوان كبير مثل الهر تقريباً، وله شوك، لكنه ليس كالقنفذ، إذا أحس بأحد يلحقه، أو يريد أن يمسكه انتفض ثمّ أطلق عليه شوكا من جسده وضربه.
  - . مسألة: الوَطْواط: هو الخُفَّاش، وهو الذي يطير في الليل.
- ٥٣. مسألة: كلُّ ما أمر الشارع بقتله، أو نهى عن قتله، فهو حرام؛ لأننا إذا قتلنا ما نهى الشارع عن قتله وقعنا فيما نهى عنه الشارع، وأمّا ما أمر الشارع بقتله، فلأنه مؤذ معتدٍ.
- ٥٤. مسألة: من الحيوانات التي أمرنا بقتلها: (الغراب، والحدأة، والفأرة، والفأرة، والعقرب، والكلب العقور، والحيّة، والوزغ)، قال النبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

  «خمس من الدواب كلّهن فواسق، يُقتلن في الحلّ والحرم: الغراب،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.



والحدأة، والفأرة، والعقرب، والكلب العقور»(١)، والحيّة أيضـًا أمر بقتلها<sup>(۲)</sup>، والوزغ أمر بقتله<sup>(۳)</sup>.

- مسألة: الفأرة محرّمة، لكن ليس لأجل أنها خبيثة، وإنما من أجل أذيّتها، .00 وعدوانها؛ لأنها مجبولة على العدوان؛ ولهذا تسمّى الفُويسقة.
  - مسألة: الجرذي محرّم؛ لأنه يعتدي، وهو فأرة البَرّ. .07
- مسألة: اليربوع حلال، مع أنه قريب وشبيه بالفأرة؛ لأنه لا يعتدي، وليس .04 من الفواسق.
- مسألة: اليربوع: حيوان صغير رجلاه طويلتان، ويداه قصيرتان، وهو ذكيّ .01 يحفر له جحراً ويجعل له أكثر من باب واحد، أحدها مخرجاً غير مرئيّ حتى يهرب منه عند الحاجة.
  - مسألة: الحيّة محرّمة؛ لأنها تعتدى. .09
- مسألة: كلُّ حيوان تولُّد من مأكول وغيره فإنه حرام؛ لأنه اختلط مباح بحرام على وجه لا يتميّز أحدهما عن الآخر فكان حرامًا؛ إذ لا يمكن اجتناب الحرام حينئذٍ إلاَّ باجتناب الحلال، واجتناب الحرام واجب، فكان اجتناب الحلال واجباً.
  - مسألة: البغل متولّد من نزو الحمار على الفرس. .71
- مسألة: نهى رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن أن يُنزى الحمار على الفرس<sup>(٤)</sup>. .77
- مسألة: البغل حرام؛ لأن الله حرّم الحُمُر، والبغل متولّد من حمار وفرس، .74

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد، وأبو داود، والنسائي، والبزار، والبيهقي، وصححه الألباني.



والفرس حلال، ولكن لا يمكن تمييز الحلال من الحرام فحرّم الجميع؛ لأن القاعدة تقول: (ما لا يتمّ الواجب إلا به فهو واجب).

- مسألة: من الدواب التي نهينا عن قتلها: (النملة، والنحلة، والهدهد، والصَّرَد)(١).
- مسألة: الصُّرَد: طائر صغير مثل العصفور، له مِنْقَار أحمر، قال بعضهم: إنه ما يُعرَف عند العامّة بالصبري.

#### \*\*\*

- 77. مسألة: ما عدا الأصناف الثمانية المحرّمة من الحيوانات فحلال؛ لعدم الدّليل على التحريم؛ ولأن الأصل في الأشياء الإباحة.
- 77. مسألة: الخيل حلال ـ على الصحيح ـ؛ بناء على الأصل؛ ولحديث: «نهى رسول الله صَالِّلَةُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن لحوم الحُمُر، وأذنَ في لحوم الخيل»(٢)؛ ولحديث أسماء قالت: «نحرنا فرساً في عهد النبيّ صَأَلْلَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمٌ ونحن في المدينة فأكلناه»(٣)، وقولها: «ونحن في المدينة» تعنى أنه متأخّر.
- مسألة: بهيمة الأنعام حلال؛ بناء على الأصل؛ ولقول الله تعالى: ﴿أُحِلَّتُ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَكِمِ لِلَّا مَا يُتَّلَى عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة: ١].
  - مسألة: بهيمة الأنعام هي: (الإبل، والبقر، والغنم). .79
  - مسالة: سُمِّيت بهيمة؛ لأنها لا تتكلَّم، فأَمْرُها مُبْهَم عندنا. . ٧.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد، وأبو داود، وابن ماجه، وصححه ابن حبان والألباني.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري.



- مسألة: الدجاج حلال؛ بناءً على الأصل، وقد وردت فيه أحاديث أنها أكلت على عهد النبيّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ (١١).
- مسألة: الحمار الوحشى حلال؛ بناء على الأصل؛ ولحديث الصعب بن . 77 جثَّامة، وحديث أبى قتادة السابقين.
  - مسألة: البَقر حلال؛ بناءً على الأصل. . ٧٣
- مسألة: الضَّبّ حلال؛ بناء على الأصل، وفيه أيضاً أحاديث صحيحة عن .٧٤ النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، لكن النبيّ لم يأكله؛ لأنه لم يكن في أرض قومه (٢)، فكرهه كراهة نفسية لا شرعية.
- مسألة: الظَّباع حلال؛ بناء على الأصل؛ ولأن في صيده في حال الإحرام فدية. . 40
  - مسألة: كلّ شيء فيه فدية فهو حلال. . ٧٦
- مسألة: النَّعامة حلال؛ بناء على لأصل؛ ولأن الصحابة رَضَالِتَهُ عَنْهُمْ قَضَوا فيها . 77 إذا صادها المحرم ببدنة (٣)، وهذا دليل على الحلّ.
  - مسألة: الأرنب حلال؛ بناء على الأصل. . ٧٨
- مسألة: سائر الوحش غير ما استُثنى فيما سبق من المحرّمات حلال؛ بناء . ٧9 على الأصل، كالزرافة، والوبر، واليربوع، والطاووس، والببُّغاء....
  - مسألة: المراد بالوحش هنا غير المألوف من سائر جنس الحيوانات. ٠٨٠
- مسألة: يباح حيوان البحر كلّه إلا الضفدع؛ لأنها مستخبثة. هذا على قول. . 11 ولكنّ الصحيح: أنّ الضفدع ليس من حيوان البحر؛ لأن حيوان البحر هو الذي لا يعيش إلا في الماء.

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الشافعي في الأم، وعبد الرزاق في مصنفه، والبيهقي في السنن الكبرى عن عمر وعثمان وعلي وزيد وابن عباس ومعاوية.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الروض المربع مع حاشية ابن قاسم (٧/ ٤٢٨).



- ٨٢. مسألة: يباح حيوان البحر كله إلا التمساح؛ لأنه ذو ناب يفترس به. هذا على قول. ولكنّ الصحيح: أنه لا يحرم؛ لأنه ليس من السباع؛ ولهذا ليس ما يحرم في البر يحرم نظيره في البحر، فالبحر شيء مستقل، حتى إنه يوجد غير التمساح ممّا له ناب يفترس به، مثل القرش.
- مسألة: يباح حيوان البحر كلّه إلا حيَّة البحر؛ لأنها مستخبثة. هذا على قول. ولكنّ الصحيح: أنها لا تحرم؛ لأن ليس ما يُستخبث في البّر يكون نظيره في البحر مُستخبثًا.
- مسألة: جميع حيوانات البحر التي لا تعيش إلا في الماء حلال، حيُّها وميّتها ـ على الصحيح ـ؛ لعموم قول الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَكِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩]، والدليل الخاص: قوله تعالى: {أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَاعًا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ ﴿ المائدة: ٩٦]، قال ابن عباس: {صَيْدُ الْبَحْرِ ﴿ ﴾ ما أخذ حيًّا، {وَطَعَامُهُ ﴿ ﴾ ما أخذ ميتًا (١).
- ٨٥. مسألة: يباح حيوان البحر كله ولو كان على صفة الحمار، أو الكلب، أو الانسان.
- ٨٦. مسألة: مَن اضطُر إلى محرم من المأكو لات غير السمّ حلّ له منه ما يسدُّ رمقه، أي بقيّة حياته؛ لقول الله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ ٱلْحِنزِيرِ ﴾ إلى أن قال: ﴿فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورً رَّحِيمُ الله المائدة: ٣]، وقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَآ أُهِلَ بِهِ -لِغَيْرِ ٱللَّهِ ۖ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَاعَادٍ فَلآ إِثْمَ عَلَيْهُ إِنَّ ٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ ١٧٣ ﴾ [البقرة: ١٧٣].

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارقطني، والبيهقي، بلفظ: (صيده ما صيد، وطعامه ما قذف)<mark>، وانظر: تفسير الطبري (٧/ ٦٥).</mark>



- ٨٧. مسألة: الباغي والعادي وصفان للتناول ـ على الصحيح ـ، فغير باغي: أي لا يريد أن يتناول المحرّم، ولا عادٍ: أي غير متجاوز قدر الضرورة.
- ٨٨. مسألة: إذا اضطر الإنسان إلى محرم من المأكولات جاز له أكلها بشرطين:
   ١٠. أن يكون ذلك في مجاعة.
  - ٢. أن يكون غير مائل إلى الإثم.
- **٨٩. مسألة:** ليس لمن اضطرّ إلى أكل محرّم أن يشبع، وإذا خاف أن يجوع قبل أن يصل إلى بلده، فله أن يتزوّد من هذا اللحم بحمله معه.
  - - ١. أن يتعيّن دفع ضرورته بهذا الشيء لا بغيره.
      - أن تندفع ضرورته به.
- **.٩١. مسألة:** إذا اضطرّ إلى شرب الخمر فلا يشرب؛ لأن الخمر لا يغني من العطش، بل يزيد العطش.
- 97. مسألة: إذا اضطر إلى شرب الخمر بحيث تندفع ضرورته بتناوله حلّ له الخمر، كرجل غصَّ بلقمةٍ ولم يكن عنده إلا كأس خمر، فله أن يتناول ما يدفع اللقمة فقط ثمّ يمسك؛ لأنه هنا تندفع به الضرورة، أمّا غيرها فلا تندفع به الضرورة.
- 98. مسألة: مَن اضطرّ إلى نفع مال الغير مع بقاء عينه، وجب بذله له مجانًا؛ لقول الله تعالى: ﴿ فَوَيُلُ لِلْمُصلِّينَ ﴿ الْمَاعُونَ اللهُ عَالَى: ﴿ فَوَيُلُ لِلْمُصلِّينَ ﴾ [الماعون:٤٠٤]، كأن يضطرّ إلى نفع مال يُراّءُونَ ﴿ وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ﴿ الله وَالله وَمَا أَشْبِه ذلك، أو لاستسقاء ماء، كالدلو والرشاء وما أشبه ذلك، أو اضطرّ إلى ماعون ليضع فيه الماء، أو ليدفّع به ماء، أو ليضع فيه الطعام، أو ما أشبه ذلك، أو اضطرّ إلى ركوب الدابة.

- مسألة: الفرق بين الاضطرار إلى نفع المال وبين الاضطرار إلى عين المال:
   أنّ الأوّل ستبقى عين المال، والثاني ستفنى عين المال.
  - 97. مسألة: إذا كان صاحب المال مضطرّاً إليه فهو أحقّ به.
- 97. مسألة: إذا كان صاحب المال مضطرّاً إليه فلا يجوز له الإيثار به. هذا على المشهور من المذهب، وهو الصحيح؛ لحديث: «ابدأ بنفسك»(١)؛ ولأنه إذا كان يخشى هلكة وجب عليه أن ينقذ نفسه.
- مسألة: إذا كان صاحب المال مضطرّاً إليه فلا يجوز له الإيثار به إلا إذا اقتضت المصلحة العامّة للمسلمين أن يؤثره، مثل لو كان هذا المحتاج رجلاً يُنتفع به في الجهاد في سبيل الله، أو رجلاً عالماً ينفع الناس بعلمه، وصاحب الماء المالك له، أو صاحب الطعام رجل من عامّة المسلمين، فهنا قد نقول: إنه في هذه الحال؛ مراعاة للمصلحة العامّة له أن يؤثره.
- 99. مسألة: إذا كان طعام الإنسان كثيراً وَوَجَدَ مضطرّاً إليه فإنه يجب أن يبذله له مجانا إن كان فقيراً، وبقيمته إنْ كان غنيّاً.
- •١٠٠ مسألة: إذا أبى صاحب المال، أو الطعام أن يعطي المضطرّ، فله أن يأخذه بالقوّة، وإذا لم يمكن أن يأخذه إلا بالقتال، فله ذلك؛ ليحمي نفسه من الهلاك.
- 101. مسألة: إذا قاتل المضطرّ صاحب المال فقُتل فهو شهيد، وإن قُتل صاحب المال فقُتل فهو شهيد، وإن قُتل صاحب المال فهو ظالم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.



- 10٢. مسألة: إذا أبي صاحب المال، أو الطعام أن يعطي المضطرّ حتى مات، فإنه يضمنه. هذا على المشهور من المذهب.
- مسألة: إذا لم يطلب المضطرّ من صاحب الطعام فمات فإنه لا يضمنه. هذا على المشهور من المذهب.
- مسألة: إذا طلب غريق من إنسان أن ينقذه فلم ينقذه، فإنه لا يضمن. هذا على المذهب. ولكنّ الصحيح: أنه يضمن إذا كان قادراً على إنقاذه.
- مسألة: لا ينبغى للإنسان أن ينزل إلى الماء لإنقاذ غريق، إلا إذا كان لديه معرفة وقوّة؛ لأن عادة الغريق إذا أمسك بالمنقِذ أنه يغرقه، ويجعله تحته حتى يركب عليه، فإذا لم يكن عند الإنسان قوّة بدنيّة، ومعرفة بالسباحة فسوف يغرق.
- 10٦. مسألة: إذا كان رجل في مفازةٍ ومرَّ به إنسان وخشى منه، فإنه لا يلزمه حمله إذا كان الخوف محقّقًا، ولكن يلزمه أن ينقذه.
- 10٧. مسألة: إذا كان رجل في مفازةٍ ومرَّ به إنسان، وخاف منه خوفا غير محقَّق فيجب أن يحتاط لنفسه، وينظر هل معه سلاح أم لا، ويركبه بعيداً عنه.
- 10. مسألة: مَنْ مَرَّ بثمر بستان في شجره يتناوله بيده، أو متساقط عنه، ولا حائط عليه، ولا ناظر، نادى ثلاثًا، فإن أجيب استأذن، وإن لم يُجَب أكل منه مجَّانًا، وليس له أن يرميه، ولا أن يحمل معه منه شيئا؛ لأن الرسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ «أذن لمن مَرَّ بالحائط أن يأكل منه غير متخذ خُبْنَة »(١)؛ و لأنه صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أمر من دخل حائطًا أن ينادى صاحبه ثلاثًا، فإذا أجابه استأذنه، وإن لم يجبه أكل(٢)؛ ولأن هذا ممّا جرت العادة في التسامح فيه. هذا هو المذهب

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد، وأبو داود، والترمذي، والبيهقي، وقال الترمذي: «حسن غريب صحيح»، وحسنه الألباني، وشعيب الأرنؤوط.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان.



في هذه المسألة، وهو الصحيح، ولكن اشتراط انتفاء الحائط فيه نظر؛ لأن لفظ الحديث: «من دخل حائطًا» والحائط: هو المحوط بشيء، وعلى هذا فلا فرق بين الشجر الذي ليس عليه حائط، وبين الشجر الذي عليه حائط.

- مسألة: الحائط: هو الجدار المحيط بالبستان الذي يمنع من الدخول إلا من الباب.
  - 11. مسألة: الناظر: هو الحارس.
- مسألة: الخُبْنَة: هي التي يجعلها الإنسان في طرف ثوبه ليضع فيها أشياءه. .111
  - مسألة: إذا جُمع الثمر في البيدر فليس للمارِّ الأخذ منه. .117
    - مسألة: البيدر: هو المكان الذي ييبس فيه التمر. .114
- مسألة: إذا علمنا أنّ هذا الشجر قد بيع ثمره، فإننا لا نأكل منه؛ لأن شراء .112 الرجل له يكون بمنزلة حيازة صاحب الحائط له.
- مسألة: تجب ضيافة المسلم المجتاز يوم وليلة. هذا على المشهور من المذهب. ولكنّ الصحيح: أنّ حكم الضيافة يعمّ المسلم وغير المسلم؛ لعموم حديث: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه»(١).
- 117. مسألة: الضيافة: هي أن يتلقَّى الإنسان مَن قدم إليه، فيكرمه وينزله بيته، ويقدّم له الأكل، وهي من محاسن الدِّين الإسلامي، وقد سبقنا إليها إبراهيم عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، كما قال الله تعالى: ﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ (الذاريات: ٢٤]، أي الذين أكرمهم إبراهيم، ولا يمتنع أن يقال: والذين أكرمهم الله بكونهم ملائكة.
  - 11٧. مسألة: المجتاز: هو الذي يمرّ على أحد وهو مسافر.
- ١١٨. مسالة: ليس للمقيم حقّ ضيافة، حتى لو كان مسافراً مقيماً يومين، أو

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

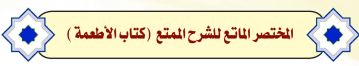


ثلاثة، أو أكثر، ولو كان المقيم له حقّ الضيافة لكان ما أكثر المقيمين الذين يقرعون الأبواب!

- 119. مسألة: تجب الضيافة في القُرَى؛ لأنها مظنّة الحاجة.
  - 1۲۰. مسألة: القُرى: هي البلاد الصغيرة.
- مسألة: لا تجب الضيافة في الأمصار؛ لعدم الحاجة، فالأمصار بلاد كبيرة فيها مطاعم، وفنادق، وأشياء يستغنى بها الإنسان عن الضيافة. هذا على قول. ولكنّ الصحيح: أنها تجب؛ لعموم حديث: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه»(١)، وكم من إنسان يأتي إلى الأمصار، وفيها الفنادق، وفيها المطاعم، وفيها كلّ شيء، لكن يكرهها ويربأ بنفسه أنْ يذهب إليها، فينزل ضيفًا على صديق، أو على إنسان معروف.
  - 177. مسألة: الأمصار: هي البلاد الكبيرة.
- 1۲۳. مسألة: لا يجب إنزال الضيف ببيته مع وجود مسجد ونحوه. هذا على قول. ولكنّ الصحيح: أنه يجب أن ينزله في بيته ولو وجد مأوى ومساجد مفتوحة؛ لأن هذا من إكرامه؛ والرسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ أعطانا كلمة جامعة مانعة واضحة، وهي: «فليكرم ضيفه»، وليس من إكرامه أنه إذا تعشى، أو تغدّى نقول له: انصرف! بل يجب إكرامه بما جرت به العادة في طعامه، وشرابه، ومنامه.
- 17٤. مسألة: تجب الضيافة يوماً وليلةً؛ لحديث: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه جائزته. قالوا: وما جائزته يا رسول الله؟ قال: يوم وليلة» (٢).
- مسألة: ما زاد عن اليوم والليلة فهو صدقة؛ لحديث: «من كان يؤمن بالله

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان.



واليوم الآخر فليكرم ضيفه جائزته. قالوا: وما جائزته يا رسول الله؟ قال: يوم وليلة، وبعد اليوم والليلة إلى ثلاث صدقة»(١).

- 177. مسألة: لا يحلّ للضيف المكوث عند المضيف فوق ثلاثة أيام إذا كان ذلك يحرج المضيف؛ لحديث: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه جائزته. قالوا: وما جائزته يا رسول الله؟ قال: يوم وليلة، وبعد اليوم والليلة إلى ثلاث صدقة، ولا يحلّ له أن يثوي فيحرجه»(٢).
- 17٧. مسألة: إذا كان بقاء الضيف لا يحرج المضيف فلا بأس به؛ لأنه يوجد من الناس لو يبقى عندك أشهراً فأنت مسرور منه، ولا سيّما إذا كان ضيفاً على العزّاب، فالعزّاب يحبّون أن ينزل عليهم الضيف؛ لأنه يؤنّسهم، وليس هناك نساء يخجلون، ويتعبون من الضيف.
- 1۲۸. مسألة: يجب إكرام الضيف، وهو أمر زائد على مطلق الضيافة، قال النبيّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه» (٣)، أي من كان يؤمن إيماناً كاملاً فليكرم ضيفه.
- 179. مسألة: إكرام الضيف بما جرت به العادة يختلف باختلاف الضيف والمضيف، فأمّا المضيف؛ فلقول الله تعالى: ﴿ لِينُفِقَ ذُوسَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ مُّ وَمَن وَالمضيف، فأمّا المضيف؛ فلقول الله تعالى: ﴿ لِينُفِقَ ذُوسَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ وَمَن عَلَي وَلَقَهُ وَلَيْنَفِقَ مِمّا ءَائنهُ الله ﴾ [الطلاق:٧]، فإذا نزل شخص ضيفاً على رجل غنيّ، فإنه يكرمه بما وسّع الله عليه، وإذا نزل بإنسان فقير فيكرمه بما قدر عليه، فقد ينزل هذا الرجل على شخص غنيّ، ويكون إكرامه بأن يذبح له ذبيحة، ويدعو مَنْ حوله، وقد ينزل على آخر ويكون إكرامه له أن يقدم

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الشيخان.



له صحنًا من التمر؛ لأن الأوّل عنده مال، وهذا فقير. وأمّا باعتبار الضيف<mark>،</mark> فالضيوف ليسوا على حد سواء، ينزل بك ضيف صاحب لك ليس بينك وبينه شيء من التكلّف فتكرمه بما يليق به، وينزل عليك ضيف كبير عند الناس في ماله، وفي علمه، أو في سلطانه، فتكرمه بما يليق به، وينزل عليك شخص من سِطّة الناس تكرمه أيضًا بما يليق به.

- 170. مسألة: من الإكرام: أن لا تقدِّر على الضيف قِراه، كما فعل إبراهيم عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، فإنه لمَّا نزل به الملائكة راغ إلى أهله، قال العلماء: انطلق مسرعًا بخفية، حتى لا يقولوا شيئًا؛ لأنه جرت العادة أنّ الضيف إذا أراد المضيف أن يكرمه قام يحلف: والله لا تفعل كذا، ولا تفعل كذا، فإبراهيم ذهب مسرعًا بخفية، وجاء بعجل حنيذ سمين.
- 181. مسألة: بعض الناس يكرم ضيفه، ثمّ إذا قدم الغداء يقول: تفضّل، والله ما وجدنا هذا اللحم اليوم إلا الكيلو بعشرة، أو اللحم غالِ اليوم، لكن أنتم أهل لذلك! وهذا فيه مِنّةٌ.
- 187. مسألة: يكره تقويم الطعام أمام الضيف؛ لأنه مهما كان الأمر فسوف ينكسر خاطره، ولا يمكن أن يخرج وهو مسرور بهذا العمل.

#### \*\*\*

#### بَابُ الذَّكَاةِ

- 177. مسألة: الذكاة: يعنى الذبح، وأصلها من الذكاء، وهو الحدّة والنفوذ، ووجه الارتباط أنّ الذبح يكون بآلة حادّة ونافذة، ومنه الذكاء؛ لأن الذكيّ يكون حادّ الذهن، ونافذ البصيرة.
- 178. مسألة: الذكاة شرعا: إنهار الدم من بهيمة تحلّ، إمّا في العنق إن كان

مقدوراً عليها، أو في أيّ محلّ من بدنه إن كان غير مقدور عليها.

1۳٥. مسألة: لا يحلُّ شيء من الحيوان المقدور عليه بغير ذكاة.

177. مسألة: الذكاة شرط لحلِّ الحيوان المباح، فكل حيوان مباح فإنه لا يحلِّ إلا بذكاة؛ لقول الله تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ الْفِيْرِومَا أَهِلَ لِا بذكاة؛ لقول الله تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْفِيْرِومَا أَهُلَ الله الله الذكاة لحل هذه التي أصابها سبب الموت، فكذلك غيرها من باب أولى؛ ولأن احتقان الدّم في الحيوان مضرُّ جداً بالصّحة، ويسبب أمراضًا عسيرة البرء.

1۳۷. مسألة: الذكاة شرط لحلِّ ما أبيح للضرورة؛ لأن حكمه صار كحكم ما أحلَّ لغير ضرورة.

**١٣٨. مسألة:** يحلّ أكل الجراد بدون ذكاة، سواء مات بسبب من الإنسان، أو مات حتف انفه على الصحيح ـ؛ لحديث: «أحلّت لنا ميتتان ودمان، فأمّا الميتتان فالجراد والحوت» (١)؛ ولأن الجراد ليس فيه دم حتى يحتاج إلى إنهاره.

189. مسألة: يحلّ أكل السمك، وكلُّ ما لا يعيش إلا في الماء بدون ذكاة؛ لقوله تعالى: ﴿أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ. مَتَعَا لَكُمْ وَلِلسَيّارَةِ ﴾ [المائدة: ٩٦]؛ ولحديث: «أحلّت لنا ميتتان ودمان، فأما الميتتان فالجراد والحوت» (٢)؛ ولحديث أبي عبيدة في الذين بعثهم النبيّ في سريّة، وأعطاهم تمراً، ونفد التمر، وجاعوا، حتى قيّض الله لهم حوتًا كبيراً يسمّى العنبر، وجدوه على الساحل، وكان عظيم الجسم، حتى إنه ليجلس النفر في قحف عينه فيسعهم من كبره، وحتى إنهم أخذوا ضلعًا من أضلاعه، ونصبوه، ورحلوا فيسعهم من كبره، وحتى إنهم أخذوا ضلعًا من أضلاعه، ونصبوه، ورحلوا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري معلقًا بصيغة الجزم، ووصله البيهقي.

<sup>(</sup>٢) انظر الحاشية السابقة.

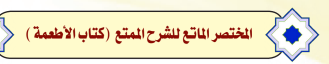


أكبر جمل عندهم فمر من تحت الضلع، فأكلوا، وشبعوا، وأتوا بشيء من<mark>ه</mark> للنبى صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (١).

- مسألة: يحلّ السمك الكبير مع أنّ فيه دم محتقن؛ لأن الضرر وانتفاءه بيد الله، وإذا أباح الله لعباده ميتة فإننا نجزم بأن دمها المحتقن لا يضرّ.
- مسألة: الحصول على السمك حتى تذكيه أمر متعسِّر، أو متعذِّر؛ فلذلك .121 كان من حكمة الله ورحمته أنه أباحه لعباده بدون ذكاة.
- مسألة: إذا وجد غير الجراد مما أباح الله وليس فيه دم، فحكمه حكم الجراد. .127
  - مسألة: يشترط لصحّة الذكاة ثمانية شروط: .124
- أهلية المذكِّي، بأن يجتمع فيه وصفان (العقل، والدِّين)، مسلما أو كتابيًا.
  - ٢. قصد التذكية.
  - أن يكون الذبح بآلة مُحَدَّدة تنهر الدم، أي تجعله يسيل. .٣
    - قطع الحلقوم والمريء؛ لأن بقطعهما فقد الحياة. ٤.
- أن يقول الذابح عند الذبح أو النحر: (بسم الله)؛ لقول الله تعالى: .0 ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِاَينتِهِ مُؤْمِنِينَ الله ﴿ الأنعام:١١٨]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّاحَرَّمَ عَلَيْكُمُ إِلَّا مَا ٱضْطُرِرَتُمْ إِلَيْهِ ﴾ [الأنعام:١١٩]، وقوله عَزَّقَجَلَّ: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذِّكِ آسَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ، لَفِسْقٌ ﴾ [الأنعام: ١٢١]؛ ولحديث: «ما أنهر الدم وذكر اسم الله عليه فكُلْ  $(\Upsilon)$ .
  - ٦. ألا يذبح لغير الله.

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم.



- ٧. ألا يذكر اسم غير الله عليها.
- ٨. أن يكون الذبح مأذونًا فيه شرعًا.
- 1٤٤. مسألة: ضد العاقل مَن لا عقل له، سواء كان مجنوناً، أو مُبَرْسَماً، أو سَكراناً، أو دون التمييز، فهذا لا تصح ذكاته؛ لأنه لا بد من قصد التذكية؛ لقول الله تعالى: ﴿إِلَّا مَا ذَكَيْتُمُ ﴾ [المائدة: ٣]، والفعل لا بد فيه من قصد، وغير العاقل ليس له قصد.
- 1٤٥. مسألة: لو أنّ طفلاً دون التمييز أمسك عصفوراً وذبحه فإن هذا العصفور لا يحلّ؛ لأنه غير عاقل، ولو أنّ مجنوناً سطا على شاةٍ، وذبحها في رقبتها فإنها لا تحلّ؛ لأنه ليس له عقل.
- 187. مسألة: الذي يظهر أنه لا يشترط قصد التذكية للأكل، فإذا قصد التذكية فإنها تحلّ وإن لم يقصد الأكل؛ لأن الأخذ بالعموم أرفق بالناس.
- **١٤٧. مسألة:** لو أنّ رجلاً صال عليه جمل، وكان معه سيف، فأراد أن يدافع عن نفسه فقال: بسم الله، وضربه دفاعاً عن النفس حتى أصاب منحره، أو مذبحه، فإنه لا يحلّ؛ لأنه ما قصد التذكية، بل قصد الدفاع عن نفسه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري.



امرأة يهوديّة شاةً في خيبر فقبلها (١)، ودعاه يهوديّ إلى خبز شعير وإهالةٍ سنخة، فقبل وأكل(٢)، وثبت أنّ عبد الله بن مغفّل رَضِيَلِيَّهُ عَنْهُ أخذ جرابًا من شحم رُمى به في خيبر، فالتفت فإذا النبي صَاَّلَتَهُ عَلَيْهُ وَسَاَّمَ وراءه يضحك (٣)، وهذه سُنّة إقراريّة.

- مسألة: الإهالة السنخة: هي الشحم المتغيّر المنتن.
- مسألة: يشترط لحلّ ذبيحة الكتابيّ ـ على الصحيح ـ، أن يذكَّى، وينهَر الدَّم فيه، ويسمَّى الله عليها.
- مسألة: لا يشترط في الكتابيّ ـ على الصحيح ـ أن يكون أبواه كتابيّين، وأنّ لكلّ إنسان حكم نفسه، فلو قُدِّر أنّ الأب شيوعيّ، أو وثنيّ، وأن ابنه اعتنق دِين اليهود مثلاً، أو دِين النصارى، فإن ذبيحته ـ على الصحيح ـ حلال؛ لأنه داخل في عموم قول الله تعالى: ﴿ وَطَعَامُ أَلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ حِلُّ لَكُرُ ﴾ [المائدة: ٥].
- 107. مسألة: ما دام الكتابيّون يقولون: إنهم يدينون بدين النصارى، أو بدين اليهود فإن لهم حكم اليهود والنصاري، ولو كان عندهم تبديل وتغيير، ما لم يقولوا: إنهم مرتدون؛ لأن الله أنزل سورة المائدة، وحكى فيها عن النصاري ما حكى من القول بالتثليث، وكفَّرهم بذلك، فقال سبحانه: ﴿ لَّقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ ﴾ [المائدة:٧٧]، وفي نفس هذه السورة قال سبحانه: ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ حِلُّ لَكُورُ ﴾ [المائدة: ٥]، فالقرآن نزل بعد أن غيّروا وبدَّلوا، بل بعد أن كفروا، ومع ذلك أحلّ ذبائحهم ونساءهم.

107. مسألة: تحلّ ذبيحة المراهق، وهو من قارب البلوغ؛ لأنه يصحّ منه القَصْد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري.



- 100. **مسألة:** المميّز: هو من فهم الخطاب وردَّ الجواب ولو كان دون سبع سنين ـ هذا على الصحيح ـ.
- 107. مسألة: الغالب أنّ فهم الخطاب وردَّ الجواب يحصل في تمام سبع سنواتٍ، ومَنْ ميَّز قبل ذلك فإنه يعتبر خارجًا عن الغالب، ومن تأخّر تميّزه عن ذلك فهو أيضًا خارج عن الغالب، فالغالب: أنّ السبع وما قاربها نزولاً أو علوّاً يكون بها التمييز.
- 10٧. مسألة: تحلّ ذبيحة المرأة؛ لعموم قول الله تعالى: ﴿إِلَّامَا ذَكَيْنُمُ ﴾ [المائدة:٣]، والخطاب يشمل الرجال والنساء؛ ولأن جارية كانت ترعى غنماً للأنصار بسلع، فأصاب الموت واحدة من الغنم، فأخذت حَجَراً فذبحتها به، فأجاز النبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسِلَمٌ ذلك (١).
  - 10٨. مسألة: تحلّ ذبيحة الحائض؛ لأن لها أن تذكر الله وتسمّى.
- 109. مسألة: تحلّ ذبيحة الأقلف بلا كراهة ـ على الصحيح ـ ؛ لأنه لا علاقة بين القُلفة وبين الذبح.
  - 170. مسألة: الأقلف: هو الذي لم يختن، أي لم تؤخذ قُلفته.
  - 171. مسألة: تحلّ ذبيحة الأعمى إذا عرف موضع الذَّبح، وأصابه.
  - 177. مسألة: لا تحلّ ذبيحة السكران؛ لأنه غير عاقل، وليس له قصد صحيح.
- 177. مسألة: لا تحلّ ذبيحة المجنون؛ لفقد العقل؛ ولأنه ليس له قصد صحيح.
  - 178. مسألة: لا تحلّ ذبيحة الوثنيّ؛ لأنه ليس بمسلم ولا كتابيّ.
    - 170. مسألة: الوثنيّ: هو الذي يعبد الأوثان.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.



- ١٦٦. مسألة: الذي يعبد وثناً، أو مَلكاً، أو نبيّاً، لا تصحّ ذكاته؛ لأنه ليس بمسلم.
- 17٧. مسألة: الذي يعبد الله لكن يدعو نبيًّا أو وليا، لا تصحّ ذكاته؛ لأنه مشرك ولو كان يعبد الله بالصلاة، والزكاة، والصيام، والحجّ؛ لأن المشرك لا تصحّ منه عبادة، ولا يصحّ منه أيّ عمل يشترط له الإسلام.
- 17٨. مسألة: يوجد في بعض البلاد الإسلاميّة قوم يدعون القبور والأموات، ويستغيثون بهم، حتى وإن كانوا بعيدين عنهم، تجده يدعو الوليّ، أو النبيّ، أو يدعو عليًّا، أو الحسن، أو الحسين رَضَالِيُّهُ عَنْهُم، وهذا شرك، فمن كان كذلك فإن ذبيحته لا تحلُّ؛ لأنه مشرك ولو كان يعبد الله بالصلاة، والزكاة، والصيام، والحجّ؛ لأن الله يقول: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَ ﴾ [النساء: ٨٤]، فالشرك لا يغفره الله لا حكمًا ولا جزاءً.
- 179. مسألة: لا تحلّ ذبيحة المجوسى بإجماع العلماء، إلاَّ أنه يُروى عن أبي ثور أنه أباح ذبائح المجوس؛ قياسًا على أخذ الجزية منهم.
  - 1۷۰. مسألة: المجوسيّ: هو الذي يعبد النار.
- 1٧١. مسألة: لا تحلّ ذبيحة مُرْتَدُّ عن الإسلام بأيّ نوع من أنواع الردَّة؛ لأنه كافر.
- 1٧٢. مسألة: لا تحلّ الذبيحة إذا ماتت خنقا، أو صعقا، أو تردِّيا، أو ضربا، أو رميا بمثقل، بل لا بد لِحِلها من آلة ذبح مُحَدَّدة.
- 1۷۳. مسألة: تباح الذكاة بكل محدد، أي له حدّ يقطع، من حديد، وحَجَر، وقصب، وغيرها.
- 1٧٤. مسألة: تباح الذكاة بكلّ محدّد، ولو مغصوباً. هذا على المذهب؛ لأن التحريم هنا ليس خاصًا بالذبح.
- 1۷٥. مسألة: إذا جاء بآلة حدُّها يسير، لكنّه مَغَطَ رقبة الطائر حتى انقطعت بالمغط والذبح، فهنا لا تحلُّ؛ لأنه اجتمع مبيح وحاظر، والنبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال في

الصيد: «إنْ وجدّته غريقاً في الماء فلا تأكل، فإنك لا تدري الماء قتله أو سهمك»(١)، وهنا لا ندري هل انقطعت رقبة العصفور بالمغط، أو بالسكِّين؟
١٧٦. مسألة: تحلّ الذكاة بالذهب مع الإثم؛ لأنه حرام.

(ما أنهر الدم وذكر اسم الله عليه فكلْ، إلاَّ السنّ والظفر ولو كان محدّداً؛ لحديث: «ما أنهر الدم وذكر اسم الله عليه فكلْ، إلاَّ السنّ والظفر، أمّا السنّ فعظم، وأمّا الظفر فَمُدَى الحبشة»(٢)، ومُدَى: جمع مدية، وهي السكين؛ ولأن العظم إن كان من ميتة فهو نجس، والنجس لا يصحّ أن يكون آلة للتطهير والتذكيّة، وإن كان العظم من مذكّاة فإن الذبح به تنجيس له، والنبيّ مَا لَلْهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ نهى عن الاستنجاء بالعظام؛ لأنه ينجّسه، والعظام زاد إخواننا من الجنّ؛ لأن الجنّ لهم كلّ عظم ذكر اسم الله عليه، يجدونه أوفر ما يكون لحماً (٣).

1٧٨. مسألة: نهى النبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن الظفر؛ لأنها مُدَى الحبشة؛ لأن فيه مفاسد:

- 1. **الأولى**: أننا لو جعلنا الأظفار آلة للذبح لفاتنا مشروعيّة القص للأظفار، وفي ذلك مخالفة للفطرة.
- ٢. الثانية: أنه بذلك يشبه سباع الطير، ونحن نهينا أن نتشبَّه بالحيوانات.
- ٣. الثالثة: أنه يتضمّن مشابهة الكفّار؛ لأن الحبشة في ذلك الوقت كانوا
   كفّاراً.

1۷۹. مسألة: جميع الأظفار لا يجوز الذكاة بها ـ على الصحيح ـ، سواء كان متصلا أو منفصلا، وسواء كان لآدميّ أو غيره؛ لعموم النهي الوارد في ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم.





- ١٨٠. مسألة: لو كان عند الإنسان ظفر حيوان من جنس المدية وذكَّى به فلا يصح ؛ لعموم النهى الوارد في ذلك.
- ١٨١. مسألة: الذبح بالأسنان التركيبية فيه تفصيل: إن كانت من عظم فعلى الخلاف، وإن كانت من غير العظام فيجوز الذبح بها، هذا إذا كانت غير مركبة على الفم.
- 1۸۲. مسألة: إذا كانت الأسنان التركيبة مركبة على الفم فلا يجوز الذبح بها؛ لأن الفم يتلطخ بالدم النجس، ويكون متشبّهاً بالسباع.
  - 1۸۳. مسألة: في الرقبة أربعة أشياء: ودجان، وحلقوم، ومَريء.
- ١٨٤. مسألة: الودجان: عرقان غليظان يحاذيان الحلقوم والمريء، ويسمّيان
  - 1۸٥. مسألة: الحُلْقُوم: مَجْرَى النَّفَس.
  - 1۸٦. مسألة: المَرِيء: مَجْرَى الطعام والشراب.
- 1۸۷. مسألة: الحلقوم قصب مضلّع، وهذا من حكمة الله أن جعله قصبة؛ لأن الحلقوم لو كان كالمريء لم يخرج النفس، ولو خرج لكان بمشقّة شديدة؟ لهذا جعله الله قصبة، وجعله سبحانه ذا أضلاع؛ لأجل سهولة المضغ، وسهولة تنزيل الرأس ورفعه، والله حكيم ورحيم.
- ١٨٨. مسألة: الحلقوم أعلى من المريء من جهة الجلد، أمّا من جهة الرقبة فالمرىء أعلى.
- مسألة: إذا قطع الذابح الودجين، والحُلقوم، والمَرِيء، فقد حلّت ذبيحته بالإجماع.
- 190. مسألة: إذا لم يقطع الذابح الودجين، ولا المريء، ولا الحلقوم تكون <mark>الذبيحة حرامًا بإج</mark>ماع العلماء؛ لأنه ما حصل المقصود من إنهار الدم.

- 191. مسألة: لا بدّ من قطع الحلقوم والمريء؛ لأن بقطعهما فقد الحياة. هذا على المشهور من المذهب. وفي هذا خلاف طويل متشعّب؛ لأنه ليس هناك نصّ واضح يدلّ على الاشتراط، لكن أقرب الأقوال عندي: أنّ الشرط هو إنهار الدم فقط، وما عدا ذلك فهو مكمّل.
- 197. مسألة: يسنّ قطع الودجين، وليس بشرط لِحِلِّ الذبيحة. هذا على المشهور من المذهب؛ لحديث: «ما أنهر الدم وذكر اسم الله عليه فكل»(١)، وحديث: «النحر في الحلق واللبَّة»(٢).
- 197. مسألة: لا يشترط إبانة الحلقوم والمريء، فلو قطع نصف الحلقوم ثم أدخل السكين من تحته، وقطع نصف المريء حلّت الذبيحة، وهو محلّ خلاف.
- 198. مسألة: لا يشترط أن تكون الخرزة التي في الرقبة تابعة للرأس عند الذبح وهي في طرف الحلقوم، فإذا قطع من وراء الخرزة فإنه يجزئ ـ على الصحيح ـ.
- 190. مسألة: إذا أبان الرأس بالذبح لم يحرم المذبوح؛ لأنه قطع ما يجب قطعه.
- 197. مسألة: ذكاة ما عُجِز عنه من الصيد، والنَّعَم المتوحَّشة، والواقعة في بئر، ونحوها بجرحه في أيّ موضع كان من بدنه. مثل أن يلحق الإنسانُ ظبياً، ويعجز عنه، فيرسل عليه السكين، فتضربه في بطنه حتى يموت، فإنه يحلّ، مع أنّ الذبح ليس في الرقبة؛ للعجز عن ذبحها على الوجه المعتاد، والله يقول: ﴿ فَالنَّقُوا اللَّهَ مَا السَّطَعُتُمُ ﴾ [التغابن:١٦].
  - 197. مسألة: النعم: هي الإبل، والبقر، والغنم.

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان.



- 19٨. مسألة: أحيانًا تشرد الإبل حتى لا يستطيع الإنسان أن يمسكها، فيكون حكمها حكم الصيد، تحلُّ بجرحها في أيِّ موضع من بدنها؛ لقول الله تعالى: ﴿ فَأَنَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُم ﴾ [التغابن:١٦]؛ ولأنه ندَّ بعير من إبل القوم، والنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ معهم، فرماه رجل بسهم فحبسه، فقال النبيّ: «إنَّ لهذه النعم أوابد كأوابد الوحش، فما ندَّ عليكم فاصنعوا به هكذا ١١٥٠، فقوله: «ما ندَّ عليكم» يعنى شرد حتى لم تتمكّنوا منه «فاصنعوا به هكذا» أي ارموه بالسهام؛ ولأن الصيد بإجماع المسلمين يحلُّ في أي موضع أصيب، وهذا مثله، كما أشار إليه النبيّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ
- 199. مسألة: ذكاة ما عُجِز عنه بجرحه في أيّ موضع كان من بدنه، إلا أن يكون رأسه في الماء ونحوه كالنار فلا يباح؛ لأننا لا ندري أمات بالماء أم بالسهم؟ كما قال النبيّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ في الصيد: «إن وجدته غريقًا في الماء فلا تأكل، فإنك لا تدرى الماء قتله أم سهمك؟»(١).
- . ٢٠٠ مسألة: تجب التسمية على الذبيحة وهي شرط لحلّها. هذا على المذهب، وهو الصحيح؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمُ يُذَّكِّرِ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ، لَفِسَّقُ ﴾ [الأنعام: ١٢١]؛ ولحديث: «ما أنهر الدم وذكر اسم الله عليه فكُلْ »(٣)، وأمّا قول النبيّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ حين سئل عن اللحم الذي يأتى به من لم يُدرَ أذكر اسم الله عليه أم لا؟ فقال: «سمُّوا أنتم وكلوا»(٤)، فالجواب عنه: أنّ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحارث في مسنده (١/ ٤٧٨)، وعزاه في الدر المنثور إلى عبدبن حميد (٣/ ٣٤٩) وضعفه الألباني كما في الإرواء (٢٥٣٧).

الذبح صدر من أهله، والقاعدة تقول: (الأصل في الفعل الصادر من أهله الصحّة حتى يقوم دليل الفساد).

- 7٠١. مسألة: لا بدّ أن يقول الذابح: (بسم الله) بهذا اللفظ، فإن قال: (بسم الرحمن) أو (بسم ربِّ العالمين) أو (بسم الخلّق العليم)، وما أشبه ذلك فإنه لا يجزئ. هذا على المذهب. ولكنّ الصحيح: أنّ المراد (بسم) مُسمَّى هذا الاسم، وعلى هذا إذا قال: (بسم الرحمن) أو (بسم ربّ العالمين) أو ما أشبه ذلك، كان هذا جائزاً، وكانت الذبيحة حلالاً؛ لأن قول الله تعالى: ﴿فَكُلُواْمِمَّا ذُكِرَ اللهُ عَلَيْهِ ﴾ [الأنعام: آية ١١٨] المراد: الاسم المختصّ بهذا المسمَّى وهو الله عَنْ عَلَيْهِ ﴾.
- 7٠٢. مسألة: لا يُشرع أن يذكر اسم الرسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عند الذبح، فلا يقل: (بسم الله، والصلاة والسلام على رسول الله)؛ لأن هذا مقام إخلاص لله فلا ينبغي أن يُذكر مع اسمه اسمُ غيرِهِ.
- 7٠٣. مسألة: إذا ترك الذابح التسمية عالما حكمها، عامدا تركها، ذاكرا لها، لم تحلّ ذبيحته. هذا على المذهب، وهو الصحيح.
- **٢٠٤. مسألة:** إذا ترك الذابح التسمية جهلا بحكمها لم تحلّ ذبيحته. هذا على المذهب، وهو الصحيح.
- ٢٠٥. مسألة: إذا ترك الذابح التسمية سهواً لا عمدا أبيحت ذبيحته؛ لقول الله تعالى:
   ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَو أَخْطَأْنَا ﴾ [البقرة:٢٨٦]؛ ولحديث: «ذبيحة المسلم حلال، وإن لم يُسمِّ إذا لم يتعمّده»(١). هذا على المذهب. ولكنّ الصحيح،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في المراسيل (۲۷۸) عن الصلت السدوسي وهو لا يعرف له حال فيكون في الحديث مع الإرسال جهالة الصلت، انظر: نصب الراية (٤/ ١٨٣)، والتلخيص الحبير (٤/ ١٣٧)، والإرواء (٨/ ١٧٠).



وهو رواية عن الإمام أحمد: أنّ التسمية لا تسقط بأيّ حال من الأحوال، لا سهواً ولا جهلاً ولا عمداً مع الذكر؛ لعموم قول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا الله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا ا مِمَّا لَمْ يُذَّكِّر ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الأنعام: ١٢١]؛ ولحديث: «ما أنهر الدم وذكر اسم الله عليه فكُلْ»(١)، فَشَرط لحلّ الأكل التسمية، وكلّ الشروط الثبوتيّة الوجوديّة لا تسقط بالسهو ولا بالجهل، وأمّا الآية فتسقط الإثم والمؤاخذة، ولا يلزم من انتفاء المؤاخذة صحّة العمل، وأمّا الحديث السابق فضعيف.

- **.٠٠٦. مسألة:** السهو: هو ذهول القلب عن شيء معلوم، أي عن أمرِ كان يعلمه.
- ٢٠٧. مسألة: إذا لم يذكر (اسم الله) على الذبيحة، فإنها ترمى للسباع والطيور والسمك، ونحوها؛ لأنها ميتة، والميتة ليست بمال؛ لحديث: «إنّ الله حرم بيع الميتة»(٢)، فتركها وإلقاؤها للسباع لا يعتبر إضاعة مال.
- .٢٠٨. مسألة: لا تجزيء التسمية من غير الذابح؛ لحديث: «إذا أرسلت كلبك وذكرتَ اسم الله عليه» (٣)، فقال: «أرسلت» و «ذكرت»، فلا بدّ أن تكون التسمية من الفاعل وهو الذابح.
- 7٠٩. مسألة: إذا ذبح لغير الله فذبيحته حرام لا تحلُّ وإن سمّى الله؛ لقول الله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ ٱلْجِنزِيرِ وَمَاۤ أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ ، وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوْقُوذَةُ وَٱلْمُتَرَدِّيَةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَآ أَكَلَ ٱلسَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْئُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنُّصُبِ ﴾ [المائدة: ٣] يعنى على الأصنام، فما ذبح عليها فهو حرام.
- ٠٢٠. مسألة: إذا ذكر الذابح على الذبيحة غير اسم الله عليها فهي حرام لا تحلّ، سواء ذكره مفرداً، أو مع اسم الله؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أُهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ، ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الشيخان.



[المائدة: ٣]؛ ولقوله تعالى: {لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرينَ ﴿ ﴾ [الزمر: ٦٥]. مثل أن يقول: (بسم المسيح، أو بسم الولى فلان، أو بسم النبي، أو بسم الشعب، أو بسم الرئيس)، أو ما أشبه ذلك.

٢١١. مسألة: إذا كان الذبح غير مأذون فيه فلا يخلو من حالين:

- ١. أن يكون غير مأذون فيه لحقّ الله، كالصيد في حال الإحرام، أو الصيد في الحرم، فإذا ذبح المُحْرم صيداً فهو حرام لا يحلّ له، وإن تمّت الشروط؛ لأنه لم يؤذن فيه شرعًا؛ لقول الله تعالى: ﴿وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا ﴾ [المائدة: ٩٦]؛ ولحديث: «صيد البَرّ حلال لكم ما لم تصيدوه، أو يُصد لكم الله ولأن النبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ أهدى إليه الصعبُ بن جثامة رَضَالِيَّهُ عَنْهُ حماراً وحشيًّا، فردّه عليه، وقال: «إنا لم نرده عليك إلا أننا حُرُمٌ»(٢)، أي مُحْرمون، وقد صاده الصعب بن جثامة للنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.
- ٢. أن يكون غير مأذون فيه لحقّ غير الله، كالمغصوب، والمسروق، والمنهوب، وما أشبهه، فهذا حلال من حيث الذبح مع الإثم، لا من حيث الأكل. هذا على المذهب، وهو الصحيح؛ لأن هذا الذبح صادر من أهله، وهذا الحيوان ليس محترمًا لعينه، ولا محرّمًا لعينه، لكنّه لحقّ آدمي، فالتحريم والحرمة فيه لغيره لا له.
- ٢١٢. مسألة: غير المأذون فيه لحقّ غير الله كالمغصوب لا يحلّ أكله، لا من أجل أنه حرام من حيث الذبح، ولكن لأنه مال الغير، ولو أذن فيه صاحبه لصار حلالاً.

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

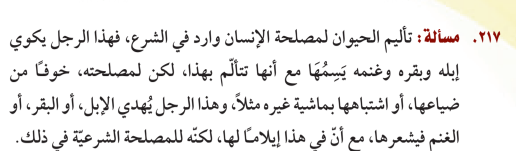
<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان.



- ٢١٣. مسألة: يكره الذّبح بآلة كالَّة. هذا على قول. ولكنّ الصحيح: أنه يحرم؛ لحديث: «إنّ الله كتب الإحسان على كلّ شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة، وليحدّ أحدكم شفرته، وليرح ذبيحته»(١)؛ لأن قوله: «كتب» بمعنى فرض؛ ولأن قوله: «وليحدّ أحدكم شفرته» اللام هنا للأمر، والأصل في الأمر الوجوب، وإذا وجب إحداد الشفرة صار الذبح بالكالّة حرامًا؛ ولأن الذبح بالآلة الكالّة فيه إيلام للحيوان بلا حاجة.
- ٢١٤. مسألة: الكَتْب بمعنى الفرض؛ لأنه يطلق على الأمر الواقع اللازم، إمّا شرعًا، وإمّا قدراً، فلا يأتي الكَتْب في الشيء المستحبّ، فقول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَنَ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي ٱلصَّالِحُونَ الأنبياء:١٠٥]، وقوله تعالى: ﴿ كَتَبَ ٱللَّهُ لَأَغْلِبَ ﴾ [المجادلة:٢١] فهذه كتابة قدريّة. أمّا الكتابة الشرعيّة فمثل قوله تعالى: ﴿كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ ﴾ [البقرة:١٨٣]، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَّا مُّوقُوتًا الله النساء:١٠٣]، وقوله تعالى: ﴿ وَكُنْبُنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ﴾ [المائدة: ٤٥]، وقوله تعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنْلَى ﴾ [البقرة: ١٧٨] وأمثال ذلك.
- ٢١٥. مسألة: أصل الكلل بمعنى التعب، والكالّة معناها التي أنهكها الاستعمال، فلم تكن حادة.
- ٢١٦. مسألة: إذا ذبح بآلة كالله فالذبيحة حلال ويأثم الذابح؛ لعموم حديث: «ما أنهر الدم وذكر اسم الله عليه فكل»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان.



- ٢١٨. مسألة: الإشعار: هو أن يجرحها في سنامها حتى يسيل الدم؛ ليعرف أنها هدى.
- 719. مسألة: يكره أن تحُدَّ الآلة والحيوان يبصرها؛ لأن النبيّ صَّأَلَلُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أمر أن تحدّ الشفار (١)، وأن توارى عن البهائم (٢)؛ ولأن النبيّ رأى رجلًا أضجع شاة وهو يحدّ الشفرة، فقال له: «أتريد أن تميتها موتات؟!»(٣).
- ٢٢٠. مسألة: إذا كان المكان ضيّقاً، ولا أتمكن من أن أواري آلة الذبح عن البهيمة، وأنا محتاج إلى سَنّها فأغطى وجهها.
- . ١٢١٠. مسألة: يكره أن يوجه الحيوان إلى غير القبلة، ولم يذكر الفقهاء دليلاً على ذلك، وغاية ما فيه ما ذكر عن النبيّ عَلَيْوالصَّلاةُ وَالسَّلامُ أنه حين وجَّه أضحيته، قال: «بسم الله والله أكبر» (٤)، فقوله: «حين وجّه أضحيته» يعني وجَّهها إلى القبلة، وهذا يدل على أنّ التوجيه سنّة.
- 777. مسألة: لا يلزم من ترك السنة الكراهة؛ لأنه لو لزم من ترك السنة الكراهة، لكنان كلّ إنسان يترك مسنوناً يكون قد فعل مكروها، وليس كذلك، وإنما الكراهة حكم إيجابي لا بدّ له من دليل.

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان، ولفظه: (... وليحدّ أحدكم شفرته، وليرح ذبيحته).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم، والبيهقي، وصححه الحاكم، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الشيخان.



- **٢٢٣. مسألة:** يكره كسر عنق الذبيحة قبل أن تموت. هذا على قول. ولكنّ الصحيح: أنه يحرم؛ لحديث: «لا تَعْجَلُوا الأَنفس حتى تُزْهَقَ»(١)؛ ولأنه يؤلمها بلا حاجة؛ ولأن فيه إسراعًا لموتها، وقد يكون بموتها توقف الدم، وعدم خروجه كله.
- ٢٢٤. مسألة: يكره سَلْخُ جلد الذبيحة قبل أن تَبْرُد: أي قبل أن تخرج روحها. هذا على قول. ولكنّ الصحيح: أنه يحرم؛ لعموم حديث: «لا تَعْجَلُوا الأنفس حتى تُزْهَقَ»(٢)؛ ولأن فيه إيلاماً لها بلا حاجة.
- 7۲٥. مسألة: الأفضل ترك البهيمة تتحرّك بعد موتها حتى تسكن هي لوحدها؟ لأن في ذلك فائدة في استفراغ دمها.
- ٢٢٦. مسألة: لا يجوز للذابح إذا أراد أن يذبح الذبيحة أن يمسك يدها اليسرى ويلويها على العنق؛ لأنه إيلام لها بلا حاجة.
- ٢٢٧. مسألة: السنّة أن يطأ الذابح برجله على عنق الذبيحة، ويرفع رأسها ويذبحها (٣).
- **٢٢٨. مسألة:** الإنسان الذي يذبح باليمنى، الأيسر له أن تكون الذبيحة على جنبها الأيسر، والذي يذبح باليسرى، الأيسر له أن تكون هي على جنبها الأيمن.
  - **. ٢٢٩. مسألة:** يكره ذبح البهيمة والأخرى تنظر إليها؛ لأن هذا يروّعها بلا شكّ.

#### \*\*\*

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم.

#### بَابُ الصَّيْد

- ٢٣٠. مسألة: الصيد: مصدر يراد به الفعل، ويراد به المفعول، فيراد به الفعل مثل أن يقول القائل: (إنني سأصيد صيداً)، مثل: (أكيد كيداً) على أنه فعل، ويراد به المفعول، كقول الله تعالى: ﴿أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ ﴾ [المائدة: ٩٦] أي مصيده.
- 771. مسألة: الصيد الذي يراد به الفعل: هو اقتناص حيوان، مأكول، متوحّش. فقولنا: (اقتناص) خرج به الذكاة، فإنها ليست اقتناصًا؛ لأن الإنسان يذكّي الحيوان وهو مطمئنّ، وعلى سهولة ويسر. وقولنا: (حيوان مأكول) احترازاً من غير المأكول، فإن الإنسان وإن صاده بالسلاح فليس بصيد شرعًا. وقولنا: (متوحّش) احترازاً من غير المتوحش.
- ٢٣٢. مسألة: ما ندَّ من الحيوان الأهليّ فحكمه حكم الصيد، أي حكم المتوحّش.
   ٢٣٣. مسألة: الصيد يقع على ثلاثة أوجه:
- 1. أن يُصطاد للحاجة إليه والأكل، فهذا لا شكّ في جوازه، وهو ممّا أحلّه الله في كتابه، وثبتت به السنّة، وأجمع عليه المسلمون.
- أن يصطاد على سبيل اللهو والعبث، وليس بحاجة إلى الأكل، وإذا صاد الصيد تركه، فهذا مكروه، ولو قيل بتحريمه لكان له وجه؛ لأنه عبث، وإضاعة مال، وإضاعة وقت.
- ٣. أن يصطاد على سبيل يؤذي الناس، مثل أن يستلزم صيده الدخول في مزارع الناس، وإيذاء هم، وربما يكون فيه انتهاك لحرماتهم، كالتطلّع إلى نسائهم في أماكنهم، فهذا يكون حراماً؛ لما يستلزمه من الأذية للمسلمين.



- **٢٣٤. مسألة: الصيديبهج النفس ويسرّها، ويعطى الإنسان نشاطاً وحيوية لا يعرفها** إلا أهل الصيد، فتجدهم يجدون لذةً، وسروراً، ومتعة وإن كانوا يتعبون، ويطاردون الطيور والحيوانات، ويخرجون إليها في الليالي القارسة، والأيام الحارّة. كذلك في الصيد مصلحة تعلّم الرمي، وتعلّم الرمي من الأمور المشروعة، قال الله تعالى: ﴿ وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ ﴾ [الأنفال: ١٠]، وقال النبي صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَلَا إِنَّ القوَّة الرمي، أَلَا إِنَّ القوّة الرمي»(١١)، وقال: «ارموا واركبوا، وأن ترموا أحبّ إلى من أن تركبوا» (١).
  - 7٣٥. مسألة: لا يحلّ الصيد المقتول في الاصطياد إلا بسبعة شروط:
- ١. أن يكون الصائد من أهل الذكاة، وهو (المميّز، العاقل، المسلم، أو الكتابيّ).
  - ٢. أن يكون الصيد بآلة.
- إرسال الآلة بنوعيها، سواء كانت بالمحدَّد كالسهم، أم بالمعلَّم ٠,٣ كالكلب والصقر، قاصداً الإرسال، وقاصداً للصيد.
  - التسمية عند إرسال السهم أو الجارحة. ٤.
    - ألا يذكر اسم غير الله عند إرساله. . 0
  - ألا يصيده لغير الله، كأن يصيد تعظيمًا لملك، أو رئيس، أو وزير. ٦.
- أن يكون الصيد مأذوناً فيه، فإن صاد صيداً بمكّة داخل حدود الحرم، .٧ أو صاده وهو مُحْرِمٌ، فإنه لا يحل.
- ٢٣٦. مسألة: يتفرّع على الشرط الأوّل (أن يكون الصائد من أهل الذكاة): أن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الخمسة، والدارمي، والحاكم، وقال الترمذي: (حديث حسن صحيح)، وصححه الحاكم، ووافقه الذهبي، وضعفه الألباني، وحسنه شعيب الأرنؤوط.

يكون قاصداً، فلو أنّ رجلاً يرمي على هدف، من خرق، أو عمود، فإذا بصيد يمرّ فقتله، فلا يحلّ؛ لأنه ما قصده.

٧٣٧. مسألة: إذا سمّى على صيد فأصاب صيدا غيره حلّ ؛ لأنه قصد الصيد.

**٢٣٨. مسألة:** إذا رمى على فِرْق من الطير، وأصاب عشرة جميعاً فإنها تحلّ؛ لأنه قصد الصيد.

#### ٢٣٩. مسألة: آلة الصيد نوعان:

- ١. مُحَدُّد، كالسهم، والرصاصة.
  - ٢. جارحة، كالصقر، والكلب.
- ٠٢٤٠ مسألة: يشترط في آلة الصيد شرطان:
  - ١. أن تكون محددة.
  - ٢. أن تجرح لا أن تقتل بثقلها.
- **١٤١. مسألة:** يشترط في المحدّد ما يشترط في آلة الذبح، أن يكون غير سِنِّ، والا ظفر.
- **7٤٢. مسألة:** لا يشترط أن تكون آلة الصيد حلالاً، فلو جعل سهماً من الذهب، أو غصب سهماً ورمى به حلّ، على ما سبق؛ لأن هذه الآلة جارحة.
- **7٤٣. مسألة:** إذا قتل الصيد بثقل الآلة لم يُبح الصيد؛ لأنه لا بدّ من الجرح؛ لحديث: «إنْ خزق فكل، وإنْ أصاب بعرضه فلا تأكل»(١).
- **١٤٤. مسألة:** لا يشترط في الصيد قطع الحلقوم والمريء، أو الودجين؛ لأن محلَّ الذبح في الصيد غير معيّن.
- **١٤٥. مسألة:** إذا كان مع الإنسان عصا لها رأس محدد فرماها على الصيد، فأصاب الصيد بهذا المحدّد حلّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.



- **٢٤٦. مسألة: إذا أصاب الصيد بعرض العصا لم يحلّ ولو مات؛ لأنها لم تجرحه،** بل مات بثقلها.
- ٧٤٧. مسألة: إذا قتل الصيد بثقل الآلة، ثمّ أدركه وفيه حياة، فذبحه فإنه يكون حلالاً؛ لقول الله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ ٱلْخِنزِيرِ وَمَآ أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ ، وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوْقُوذَةُ وَٱلْمُتَرَدِّيَةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَآ أَكُلَ ٱلسَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَّيْنُمُ ﴾ [المائدة: ٣] فاستثنى المذكّى.
- **١٤٨. مسألة:** علامة حياة الصيد أن يجري منه الدم الأحمر الحار وإن لم يتحرّك إذا ذبحته؛ لأنه إذا خرج الدم الأحمر الحار فقد أنهر الدم فيكون حلالاً.
- **٢٤٩. مسألة:** إذا جُرح الصيد لكنه لم يمت، ثمّ أدركته حيًّا ومات بعدما أدركته، فإن كان الجرح قاتلاً له، كأن يكون الجرح في قلبه فهو حلال؛ لأن الحركة التي أدركته عليها حركة مذبوح، كما أنّ المذبوح إذا ذبحته فإنه يبقى مدّة يتحرك. أمّا إن كان الجرح غير قاتل، بمعنى أنه أصابه في فخذه، أو أصابه في أيّ عضو من أعضائه، فهذا لا يحلّ إلاّ بذكاة؛ لحديث: «إن وجدته غريقاً في الماء فلا تأكل؛ فإنك لا تدرى الماء قتله أو سهمك»(١).
- . ٢٥٠. مسألة: ما ليس بمحدد كالبندق، والعصا، لا يحلّ ما قُتل به؛ لأنها تقتل بثقلها، ولا تنهر الدم.
- 701. مسألة: البندق: هو عبارة عن طين يُدَوَّر، وييبس، والغالب أنه يكون من الفخار، وهو يقتل بثقله؛ لأنه لا ينفُذ؛ لحديث: «إنها لا تنكأ عدواً ولا تصيد صيداً، وإنما تفقأ العين، وتكسر السِّنّ »<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان.



- ٢٥٢. مسألة: اختلف العلماء أوّل ما ظهر بندق الرصاص، فمنهم من حرّمه، وقال: إنّ الصيد به لا يجوز، ولا يحلّ، ولكنّهم في آخر الأمر أجمعوا على حل صيده.
- ٢٥٣. مسألة: الرصاص نوعان: رصاص مدبّب، فهذا كالسهم تماماً، ورصاص غير مدبب لكنه لا يقتل بثقله، وإنما يقتل بنفوذه فيكون جارحاً.
- مسألة: ما قتل بالشبكة أو بالفخ، فإنه لا يحلِّ؛ لأنه إمَّا أن يموت خنقا، أو يموت بثقلهما.
- 700. مسألة: الجارحة: اسم فاعل من جَرَح، وجَرَح بمعنى كسب، قال الله: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي يَتَوَفَّنكُم بِٱلَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِٱلنَّهَارِ ﴾ [الأنعام: ٦٠] أي ما كسبتم، وقال تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَآ أُحِلَّ لَكُمْ أَقُلْ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَاثُ ۚ وَمَا عَلَمْتُ مِينَ ٱلْجَوَارِجِ مُكَلِّينَ ﴾ [المائدة: ٤]، والْجَوَارِح: أيّ الكواسب، فالجارحة هي الكاسبة.

#### ٢٥٦. مسألة: الجارحة نوعان:

- ١. جارحة تعدو، يعنى تكسب عن طريق العدو والجرى بسرعة، وهذا النوع يصيد بنابه، كالكلب.
- ٢. جارحة تطير، يعنى تكسب عن طريق الطيران، وهذا النوع يصيد بمخلبه، كالصقر، والبازى، وما أشبه ذلك.
- ٢٥٧. مسألة: يباح الصيد الذي قتلته الجارحة إذا كانت معلَّمة؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَمَا عَلَمْتُ مِ مِنَ ٱلْجَوَارِجِ مُكَلِّبِينَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَمَكُمُ ٱللَّهُ ۖ فَكُلُواْ مِمَّا أَمَسَكُنَ عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة: ٤].
  - **٢٥٨. مسألة:** يعرف ما يصيد بنابه أنه معلّم بثلاثة أمور:
- أن يسترسل إذا أرسل، أى أنه إذا رأى الصيد ما يذهب بنفسه، بل لا يذهب إلا إذا أرسلته، يعنى أغريته بالصيد.

- أن ينزجر إذا زُجر، أي إذا قلت: قف، باللغة التي علمته يقف.
- ٣. إذا أمسك لم يأكل؛ لأن الله قال: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة: ٤]؛
   لأنه إذا أكل فإنما أمسك على نفسه، حتى ولو أكل شيئًا قليلاً. فلا
   يُعَد مُعَلَّمًا.
- **. ۲۵۹. مسألة:** طريق الإغراء يختلف من جماعة إلى جماعة، فقد يكون طريق الإغراء أن تذكره باسمه الذي لقبته به وتغريه، وقد يكون بالصفير، وقد يكون بأي سبب، حسب اصطلاح المعلّمين لهذه الجوارح.
  - . ٢٦٠. مسألة: يعرف ما يصيد بمخلبه أنه معلم بأمرين:
    - ١. أن يسترسل إذا أرسل.
      - ٢. أن ينزجر إذا دُعي.
- 771. مسألة: لا يشترط فيما يصيد بمخلبه ألا يأكل؛ لأن هذا شيء لا يمكن بالنسبة له، إذ لا بدّ أن يأكل، وعلى هذا فإننا نقول: إنّ قول الله: ﴿وَمَا عَلَمْتُ مُنّ لَلْهُوَارِحِ ﴾ [المائدة:٤] مطلق، فيكون التعليم في كلّ شيء بحسبه، وهذا يرجع إلى أهل العرف.
- ۲٦٢. مسألة: معنى قول الله تعالى: ﴿مُكَلِّبِينَ ﴾ أيّ معلَّمينهن الكلب، يعني الأخذوالقتل، وقيل: معناه مُغْرين لهنّ، فعلى الأوّل يكون قوله: ﴿مُكلِّبِينَ ﴾ حالاً مؤكِّدة لعاملها، وهو قوله: ﴿وَمَا عَلَمْتُم ﴾ فكأنه قال: وما علّمتم معلّمين، والفائدة منها: الإشارة إلى أنّ هذا المعلّم لا بدّ أن يكون عنده علم وحذق في تعليم هذه الجوارح، فيكون مكلّبًا، يعني ذا علم بالتكليب.
  - ٢٦٣. مسألة: إذا استرسل الكلب أو غيره بنفسه لم يبح؛ لأنه صاد لنفسه.
- **٢٦٤. مسألة:** لو قال صاحب الصيد: أنا وكّلته وكالة عامّة، وقلت: كلّما رأيت صيداً فأنت وَكِيلي في الإرسال فهذا لا يصحّ؛ لأنه غير عاقل، ولا يصحّ



- **. ٢٦٥. مسألة:** إذا استرسل الكلب أو غيره بنفسه ثمّ زجره، أي حثّه على الصيد فزاد في عَدْوِه فإنه يحلّ؛ لأن زيادته في العدو تدلّ على أنه قصد أن يمسك على من زجره.
- ٢٦٦. مسألة: إذا استرسل الكلب أو غيره بنفسه ثمّ زجره، أي حثه على الصيد فبقي على ما هو عليه لم يحلّ؛ لأن زجره إياه لم يؤثّر عليه، وهو إنما انطلق أو لا لنفسه.
- 777. مسألة: لا يحلّ صيد الكلب الأسود البهيم على الصحيح ؛ لأنه شيطان؛ ولأنه لا يحلّ اقتناؤه. قال النبيّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ: «الكلب الأسود شيطان» (٢).
- **١٦٦٨. مسألة:** إذا سمّى عند تعبئة السهم ولم يسمّ عند رميه، فإنه لا يحلّ؛ لحديث: «إذا أرسلت سهمك وذكرت اسم الله عليه» (٣)، أي عند الإرسال، فالواو هنا تقتضى الاشتراك والاجتماع في الزمن.
- 779. مسألة: إذا كان مكتوبا على سهمه (بسم الله) فإنه لا يجزيء، إذْ لا بدّ من النطق.
- ٢٧٠. مسألة: إذا ترك التسمية عمداً أو سهواً لم يبح الصيد ويكون ميتة؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمَ يُذَكِّ اَسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الأنعام: ١٢١]؛ ولحديث: «إذا أرسلت سهمك وذكرت اسم الله عليه فكل» (٤).

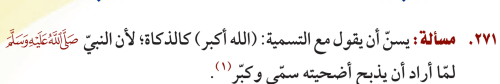
<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الشيخان.

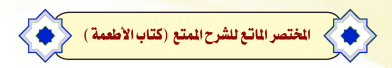




- **٢٧٢. مسألة:** ليس من السنّة أن يصلّى الصائد على النبيّ عَلَيْه الصّلاة وَالسّلامُ عند إرسال سهمه أو جارحته؛ لأنه غير مناسب.
- **. ۲۷۳. مسألة:** لا يشرع عند إرسال آلة الصيد أن يقول: (اللهم تقبل منّي)؛ لأن هذا ليس ذبح عبادة.
- **. ۲۷٤. مسألة:** لا يشترط في الصيد أن يكون غير مملوك للغير، فإن فعل فإنه يحلّ من حيث الحكم العامّ، لكن حرام عليه ذلك، أي أنه يأثم؛ لتعدّيه على ملك الغير.
- **٠٢٧٥. مسألة:** لا يجوز الاصطياد في الزمان أو المكان الذي تمنع الدولة الاصطياد فيه، ولا يحلّ الصيد إذا صيد.
- ٢٧٦. مسألة: ما صاده الصعب بن جثَّامة رَضَالِلَهُ عَنْهُ للنبيّ صَاَّلِلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ ليس من باب التكريم. باب التقرّب إليه بالتعظيم، وإنما من باب التكريم.



<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.



#### الفهرس

| ٣  | 🕸 مقدمة                                                                                               |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 18 | ﴾ فَصْلٌ                                                                                              |
| YW | اَنُ النَّكَاةِ ﴿ النَّاكَاةِ النَّكَاةِ النَّكَاةِ النَّكَاةِ النَّكَاةِ النَّكَاةِ النَّكَاةِ النَّ |
| ٤٠ | .° ° • • ×                                                                                            |

#### \*\*\*

