



# دارابن الجوزي

## لِلنَشر والتوريع

#### المملكة العربية السعودية:

الدمام-جي الريان-شارع عثمان بن عفان ت: ۱۳۸٤۲۸۱۶۹ - ۱۳۸۵۲۸۱۶۹۰ ۱۳۸۵۱۲۱۰۰

> ص ب. واصل: ۸۱۱۶ الرمــز البريـد: ۳۲۲۵٦

الرقم الإضافي: ٤٩٧٣

الرياض- ت: ٠٥٩٢٦٦٢٤٩٥

جوّال: ۸۸۹۷۸۸۳۰۰

الأحساء - ت: ١٣٥٨٨٣١٢٢ - جسدة - ت: ١٢٦٠١٠٠٦٠

حوّال: ٥٨٣٠١٧٩٥١

#### لبنان:

بیروت- ت: ۳/۸٦٩٦٠٠ فاکس: ۱/٦٤١٨٠١

#### : 444

القاهرة- تلفاكس: ۲۲٤٤٣٤٩٧٠ جوّال: ۲۲۰۰۸۸۳۳۷۳

(⊠)aljawzi@hotmail.com

© +966503897671

gy (f) (🗇 aljawzi

eljawzi

ibnaljawzi.com

دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، ١٤٤٣ هـ فهر ست مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

القاضى، أحمد عبد الرحمن

فقه السنن شرح كتاب الفتن من صحيح البخاري ويليه العواصم من قواصم الفتن / أحمد عبد الرحمن القاضى ـط١.. - الدمام، ١٤٤٣ هـ.

۲۱۶ ص ۲۷ × ۲۲ سم

ردمك: ۳-۱۰-۸۳۳۸ ۲-۸۷۹

١- الحديث- دفع مطاعن أ. العنوان

ديوي ٢٣١ ديوي ١٤٤

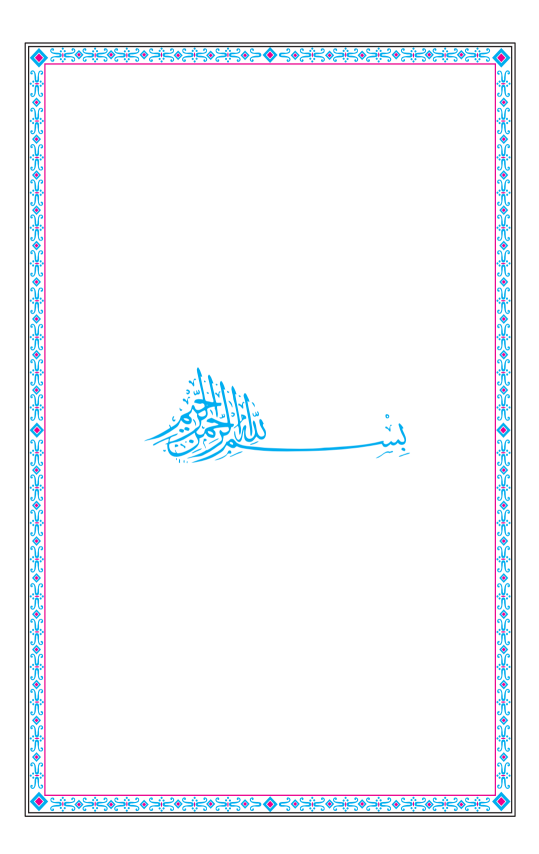
رقم الإيداع: ۱۴۴۳/٦۹۳٤هـ ردمك:۳-۵۱۸-۸۳۳۸، ۹۷۸،

جَعِيعُ لَيْ فَيْ فَوْلِي مَعْفِقُولَ مَعْفِقُولَ مَعْفِقُولَ مَعْفِقُولَ مَعْفِقُولَ مَعْفِقُولَ مَا الطّبَعَالَةُ الأولِيثِ الطّبَعَالَةُ الأولِيثِ الطّبَعَالَةُ الأولِيثِ الطّبَعَالَةُ المُعْلَقُ المُعْلِقُ المُعْلِقِ المُعْلِقُ المُعْلِقِ المُعْلِقِ المُعْلِقِ المُعْلِقِ المُعْلِقِ المُعْلِقِ المُعْلِقِ المُعْلِقُ المُعْلِقُ المُعْلِقُ المُعْلِقُ المُعْلِقُ المُعْلِقُ المُعْلِقِ الْعِلْمُ المُعْلِقِ الْعِلْمُ الْعِلْمِي الْعِلْمُ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمُ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْم

الباركود الدولى: 9786038298244

حقوق الطبع محفوظة © ١٤٤٣هـ، لا يسمح بإعادة نشر هذا الكتاب أو أي جزء منه بأي شكل من الأشكال أو حفظه ونسخه في أي نظام ميكانيكي أو إلكتروني يمكن من استرجاع الكتاب أو ترجمته إلى أي لغة أخرى دون الحصول على إذن خطي مسبق من الناشر.







# فقه السنن

شرح كتاب (الفتن) من «صحيح الإمام البخاري»

### شرحه

أ. د. أحمد بن عبد الرحمٰن بن عثمان القاضي

قسم العقيدة والمذاهب المعاصرة

كلية الشريعة والدراسات الإسلامية جامعة القصيم (سابقًا)



### المقدمة

إنَّ الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، ونعوذ بالله من الفتن، ما ظهر منها وما بطن، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، الذي حذَّر عباده من الفتن فقال: ﴿وَاتَّقُواْ فِتَنَةً لَا تُصِيبَنَّ ٱلّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَةً وَاعْلَمُواْ أَنَ الله شكيدُ ٱلْعِقَابِ ( وَالله و الله و

وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، الذي وصفه ربّه بقوله: ﴿عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِينُ مَ عَلَيْكُمُ مِاللّهُ وَمِنِينَ رَءُوفُ رَحِيمٌ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمُ مِاللّهُ وَمِنِينَ رَءُوفُ رَحِيمٌ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ من الفتن وصفًا من كمال شفقته، ورأفته ورحمته بأمته، أن وصف لها ما سيقع من الفتن وصفًا دقيقًا، وحذر منها تحذيرًا بليغًا، في أحاديث مشهورة، ومقامات معلومة، فلا يكاد يخلو ديوان من دواوين السُّنَّة من جزء موسوم بـ «كتاب الفتن»؛ بل أفرده بعض المصنفين بالتأليف، كما صنع نُعَيم بن حَمَّاد (۱۱)، والآجُرِّي (۲۲)

<sup>(</sup>۱) نُعَيْم بن حماد بن معاوية بن الحارث بن همام بن سلمة بن مالك، الخزاعي، المروزي (ت٢٢٨هـ)، محدث، فقيه، من طبقة كبار تبع أتباع التابعين. صاحب عبد الله بن المبارك. صدوق يخطئ كثيرًا. مات في سجن الواثق العباسي مقيدًا لأنه لم يجب في مسألة خلق القرآن. من مصنفاته: «الفتن»، «كتاب العبارة». انظر: ابن حجر: تهذيب التهذيب (٥٨/١٠)، الذهبي: الميزان (٢٦٧/٤).

<sup>(</sup>۲) محمد بن الحسين بن عبد الله، البغدادي، نزيل مكة، أبو بكر، الآجُرِّيّ (ت٣٦٠هـ)، محدث، حافظ، فقيه، قال الخطيب: «كان دينًا ثقة، له تصانيف، من تصانيفه: «كتاب «الشريعة»، «آداب تلاوة القرآن وترتيله»، «أدب النفوس»، «أخبار أبي حفص عمر بن عبد العزيز وسيرته» وغيرها. انظر: الذهبي: تذكرة الحفاظ (ص٩٣٦)، =

والقَابِسِيِّ (١) وأبو عَمرو الدَّانِيِّ (٢).

ولم يحدِّث النبي عَلَيْ أصحابَه، ومن ثمَّ أُمَّتَهُ بهذه الأخبار لتكون مجرد علامة من علامات النبوة فحسب، ولا ليستدفع بها قَدَرَ الله المحتوم، الذي لا بد كائن، وإنما ليستنقذ من سبقت لهم من الله الحُسنى، ويأخذَ بحُجَزِهِم عن الله النار. أما بعد:

فإن الفتن أقسامٌ وأنواعٌ؛ باعتبار ذاتها، ومآلاتها، ومُتعلقاتها، فمنها فتنة الشهوات وفتنة الشبهات، ومنها فتنة المؤمن وفتنة الكافر، ومنها فتنة المحيا وفتنة الممات، ومنها فتنة القبر وفتنة النار، ومنها فتنة الرجل في أهله وماله وولده وجاره، ومنها فتن تموج كموج البحر، ومرادنا هنا النوع الأخير، الذي يعصف بعموم الناس، ويجتاح الخاص والعام، ويتتابع، ويتراكب كموج البحر، وينشأ عنه الهَرْجُ والمرج، حتى يدع الحليم حيرانًا.

وإنَّ من دواعي بحث هذا الموضوع أمورًا، منها:

- أولًا: تحقيق الإيمان بالنصوص الصحيحة الواردة في الفتن من الإيمان

<sup>=</sup> السمعاني: الأنساب (١/ ٩٤)، السيوطي: طبقات الحفاظ (ص٣٧٨).

<sup>(</sup>۱) علي بن محمد بن خلف، المعافري، القيرواني، أبو الحسن، ابن القابسي (ت٢٠٤هـ)، عالم المالكية بإفريقية في عصره. كان حافظًا للحديث وعلله ورجاله، فقيهًا أصوليًّا من أهل القيروان. من مصنفاته: «الممهد» كبير جدًّا، في الفقه وأحكام الديانات، «المنقذ من شبه التأويل»، «ملخص الموطأ»، «الرسالة المقصلة لأحوال المعلمين والمتعلمين». انظر: الذهبي: سير أعلام النبلاء (١٥٨/١٧)، السيوطي: طبقات الحفاظ (ص ٢١٨).

<sup>(</sup>۲) عثمان بن سعيد بن عثمان بن سعيد بن عمر، المعروف بابن الصيرفي (ت٤٤٤هـ)، بدأ طلب العلم وهو ابن أربع عشرة سنة، وقد سمع من كثيرين من علماء الأندلس في قرطبة وأستجة وبجانة وسرقسطة وغيرها، كان من أهل الذكاء والحفظ والعلم والفهم، كما كان حسن الخط عارفًا بقواعده، محبًّا للعلوم راغبًا في تحصيلها، وخصوصًا علوم القرآن وعلوم الحديث وروايته. كما كان عارفًا بالفقه، متبحرًا في اللغة مذاهب النحويين. من مصنفاته: «الإدغام الكبير»، «الأرجوزة في أصول السُّنَة»، «الاقتصاد في رسم المصحف» وغيرها. انظر: الداودي: طبقات المفسرين (١/ ٣٧٩)، الذهبي: تذكرة الحفاظ (ص١١٢٠).

بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، ومن الإيمان بالغيب، الذي ينكر بعضه معتزلة اليوم من أصناف العقلانيين.

- ثانيًا: أنَّ ما أخبر به النبي ﷺ من أحاديث الفتن على أقسام - كما ذكر الحافظ ابن حجر (١) كَلْلله -:

أحدها: ما وقع على وفق ما قال ﷺ.

والثاني: ما وقعت مباديه ولم يستحكم.

والثالث: ما لم يقع منه شيء ولكنه سيقع $^{(7)}$ .

فكان لا بد للمؤمن أن يقابل كل قسم بما يلائمه، فيزداد إيمانًا بالأول، ويتبصر بالثاني، ويتوقع الثالث فيحذر.

- ثالثًا: أنَّ قرن الفتن لم يزل يطلع ما بين آونة وأخرى في تاريخ الأمة الإسلامية، ويظهر تارة في جهة، وأخرى في جهة؛ فلا يختص به زمان دون زمان، ولا مكان دون مكان، ولم يسلم منه خير القرون، وهم الصحابة الكرام، ولا خير البقاع؛ مكة والمدينة.

- رابعًا: أنه راج في الآونة الأخيرة العبث بأحاديث الفتن وأشراط الساعة، وما تضمنته علامات النبوة من الإخبار بالأمور الكائنة مستقبلًا، فكان أن تَعَسَّفَ بعضُ «الوراقين» المتهوكين فحملوها على أمور موهومة، ونزلوها على أحداث مظنونة، وذوات مزعومة، دون رَوِيَّة وتبصُّر واستقصاء للوصف النبوي المحكم، فوقع من جراء ذلك اشتباه وبلبلة، أفضى ببعضِ الناسِ إلى تَقَحُّم مسالك خطيرة ومجازفات كبيرة.

<sup>(</sup>۱) أحمد بن علي بن محمد بن محمد، الكناني، المصري، القاهري، الشافعي، أبو الفضل، شهاب الدين، المعروف بابن حَجَر العَسْقَلَانِيّ (ت۸۵۲هـ)، حافظ الإسلام في عصره، وأحد أئمة العلم في الحديث والتاريخ وغير ذلك. عُرِف بالحفظ وكثرة الاطلاع والسماع، وبرع في الحديث، ألف كثيرًا. من مصنفاته: "فتح الباري شرح صحيح البخاري"، "تهذيب التهذيب"، "الإصابة في تمييز أسماء الصحابة"، "لسان الميزان" وغيرها. انظر: السخاوي: الجواهر والدرر في ترجمة شيخ الإسلام ابن حجر، السيوطي: حسن المحاضرة (١/٣٦٣)، ابن العماد: شذرات الذهب (٧/٢٠٠).

<sup>(</sup>۲) ابن حجر: فتح الباري (۸۳/۱۳).

ومعلوم أن النبي ﷺ إنما نبّه على هذه الفتن لتُتَقَى، وكشفها بأوضح عبارة لئلا يقع فيها زيغ واتّباع هَوَى. قال تعالى: ﴿هُوَ الّذِينَ أَنْلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ مِنْهُ ءَايَثُ مُّكَمَّتُ هُنَ أُمُ الْكِئْبِ وَأُخُر مُتَشَبِهَ أَنَّ فَأَمَّا الّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشْبَهَ مِنْهُ اللّهَ وَالرّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ وَإِلّا اللّهُ وَالرّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَكُلُ مِنْ عِندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكُرُ إِلّا أَوْلُوا اللّهُ اللّهُ إِلّا اللّهُ وَالرّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَكُلُ مِنْ عِندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكُنُ إِلّا أَوْلُوا الْأَلْبَابِ (إِنّا اللّهُ وَالرّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ عَامَا اللّهُ فَا عَلَيْ اللّهُ وَالرّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالرّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللّهِ اللّهُ وَالرّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللّهُ اللّهُ وَالرّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالرّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالرّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللّهُ اللّهُ وَالرّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ عَلْمُ عَنْ عِندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكُنُ إِلّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَنْ عِندِ رَبِّنا اللّهُ وَمَا يَعْمَلُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ

ولما كان «صحيح الإمام البخاري» أصح كتاب بعد كتاب الله، فقد وقع عليه الاختيار لدراسة جملة صالحة من أحاديث الفتن، بلغت مائة حديث، وحديث. وقد منَّ الله عليَّ بشرح «كتاب الفتن» من صحيح البخاري، إبان فتنة عصفت بالبلاد، وقى الله شرها، في دورات علمية متعددة، في القصيم، وجدة، والمدينة، وكان آخرها في مكة، شرفها الله، فرغب الإخوة في جمعية الدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بجنوب مكة، بالإشراف على إخراج هذه المادة، وتهيئتها للطباعة، جزاهم الله خيرًا، وبارك في مساعيهم، ثم قمت بمراجعتها، وتدقيقها، وإصلاح عبارتها بما يناسب النشر العام، وسميتها:

(فقه السنن: شرح كتاب الفتن من صحيح الإمام البخاري)

# وسوف تكون طريقتنا في شرح هذا الكتاب على النحو التالى:

- إثبات متن أحاديث «كتاب الفتن» من صحيح البخاري بأسانيدها من الأصل (١٠).

<sup>(</sup>۱) وفق النص المثبت في النسخة اليُونِينِيَّة، المنشورة بما عُرِفَ بالطبعة السُّلُطَانِيَّة. والنسخة اليُونِينِيَّة: نسخة موثقة دقيقة من صحيح البخاري، منسوبة لناسخها الحافظ شرف الدين اليونيني (علي بن محمد بن أحمد بن عبد الله بن عيسى، اليونيني، الفقيه، شرف الدين، أبو عبد الله، اليونيني، المتوفى ١٩٩٩هـ)، وقد عني بضبطها وتصحيحها ومقابلتها على الأصول الصحيحة التي رواها الحفاظ، وقد عقد في دمشق مجالس لإسماع الصحيح، وبحضور أئمة زمانه ومحدثيه، وبحضور ابن مالك (إمام النحاة)، وذلك في (٧١) مجلسًا، مع المقابلة والتصحيح.

أما الأصول التي اعتمدها اليونيني فقد بيَّنها في ثبت السماع الذي نقله القسطلاني في شرحه ونقله عنه مصححو الطبعة الأميرية. وقد نقل العلماء بعد ذلك عن نسخة اليونيني نسخًا كثيرة قابلوها بها وصححوها عليها وأسموها فروعًا.

- بيان مناسبتها لترجمة المصنف، أو لكتاب الفتن إن خَفِيتُ.
  - ـ شرح ما استغلق من الألفاظ والتراكيب والجُمَل.
    - ذكر بعض الروايات المناسبة لأحاديث الباب.
- ـ التنبيه على المناسبات التاريخية ذات الصلة بموضوع الحديث.
  - استنباط الفوائد المهمة من الأحاديث.

وجُلّ اعتمادنا \_ بعون الله تعالى \_ في هذا الشرح على تقريرات الحافظ ابن حجر كَلْلَهُ في شرحه الحافل «فتح الباري»، وعلى تعليقات شيخنا محمد بن صالح العُثيمين (١) كَلْلَهُ المستفادة من قراءتنا عليه في النصف الأول من عام ألف وأربعمائة وثلاثة عشر.

وما امتازت به نسخة اليونيني من ضبط وإتقان، وجمع واستيعاب للروايات المتعددة جعلها محط أنظار العلماء، وموضع مدحهم وثنائهم، والمعوَّل عليها في طبع وتصحيح الطبعة الأميرية بمطبعة بولاق، القاهرة، وهي التي أمر السلطان عبد الحميد الثاني بطبعها سنة ١٣١١هم، وقد شرعت المطبعة في ذلك تلك السنة وأتمت طبعها في أوائل الربيعين سنة ١٣١٣هم، في تسعة أجزاء. واعتمد مصححو المطبعة في تصحيحها على نسخة شديدة الضبط بالغة الصحة، وهي النسخة اليونينية المحفوظة في الخزانة الملكية بالأستانة، وعلى نسخ أخرى شهيرة الصحة والضبط. ثم أصدر السلطان عبد الحميد أمره إلى مشيخة الأزهر بأن يتولى قراءة المطبوع بعد تصحيحه في المطبعة جمع من أكابر علماء الأزهر الأعلام الذين لهم في خدمة الحديث الشريف قدم راسخة.

(مستفاد من: محمد زهير بن ناصر الناصر: مقدمة نشر «صحيح الإمام البخاري» (المطبوع بإشرافه) ١/٥/١).

(۱) شيخنا محمد بن صالح بن محمد بن سليمان بن عبد الرحمٰن بن عثمان، الملقب بعثيمين، الوهيبي، التميمي، أبو عبد الله، ولد في عنيزة سنة ١٣٤٧ه، وتتلمذ على الشيخ عبد الرحمٰن بن ناصر السعدي كَلَّلُهُ (١٣٠٧ - ١٣٧٦هـ)، ثم ارتحل إلى الرياض وتتلمذ على الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز (١٣٠٠ - ١٤٢٠هـ)، والشيخ محمد الأمين الشنقيطي (١٣٢٥ - ١٣٩٣هـ) رحمهما الله. وبعد وفاة شيخه عبد الرحمٰن السعدي آلت إليه الإمامة والخطابة والفتيا والتدريس في الجامع الكبير في عنيزة. وقد توفر على تعليم العلم في الجامع والمعهد العلمي وفرع جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في القصيم، حتى وفاته كَلَّلُهُ، دون كلل أو ملل. وتقاطر إليه طلاب العلم من مختلف الأقطار، كما عقد الدروس المشهودة في الحرمين، وعمت شهرته الآفاق، فعرفه القاصي والداني، وشهدوا بفضله ورسوخه، وعمق فقهه، وبعد نظره، وحسن =

وأرجو أن يكون هذا الشرح معينًا لمن أراد أن يفقه باب الفتن، أو أراد أن يعلمه غيره في دروس أو دورات علمية، ولا يتسع وقته لقراءة المطولات من الشروحات.

وقد استللت من مجموعه مادة لمحاضرة عامة، ألقيتها في مناسبات متعددة، وجرى نشرها في بعض المجلات السيارة، وطباعتها في رسالة مفردة من قبل جامعة القصيم، بعنوان: «العواصم من قواصم الفتن».

والله المسؤول وحده، أن يصرف عنا السوء، ويعصمنا من الفتن، ويلزمنا كلمة التقوى، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

#### كتبه

أ. د. أحمد بن عبد الرحمٰن بن عثمان القاضي قسم العقيدة والمذاهب المعاصرة
 كلية الشريعة والدراسات الإسلامية جامعة القصيم (سابقًا)

تقريره. وإلى جانب ذلك، صنف المصنفات النافعة في مختلف علوم الدين، ومنها: «الشرح الممتع على زاد المستقنع» و«فتح ذي الجلال والإكرام بشرح بلوغ المرام» و«القول المفيد على كتاب التوحيد» و«شرح العقيدة الواسطية» و«السفارينية» و«تقريب التدمرية» و«الأصول من علم الأصول»، وتعليقات على صحيح البخاري، ومسلم، ومنتقى الأخبار، والكافي، وغيرها، وله ديوان خطب حافل، ومحاضرات نافعة، ورسائل متعددة، بلغ مجموع مؤلفاته عَلَيْهُ نحو (١٨٠) عنوانًا حظيت بالقبول والتداول. عين عضوًا في «هيئة كبار العلماء» سنة ١٤٠٧هم، وكان عابدًا، ورعًا، حريصًا على نفع الناس. توفي صابرًا محتسبًا إثر مرض ألمَّ به، في النصف من شوال سنة ١٤٢١هم، كَثَلُهُ. انظر ترجمتي له مستهل بحوث «ندوة جهود الشيخ محمد العثيمين العلمية». جامعة القصيم.

# 

قال الإمامُ أبو عبد الله محمَّدُ بنَ إسماعيلَ البُخَارِ يُ (``:

# ٩٢ \_ كِتَابُ الفِتَن

بِشْهِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

# مَا جَاءَ فِي قَوْلِ اللهِ تَعَالَى:

﴿وَاتَـٰقُواْ فِتَـٰنَةً لَا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمُ خَاصَّةً ﴿ [الأنفال: ٢٥] وَمَا كَانَ النَّبِيُّ عَيْكَ يُحَدِّرُ مِنَ الفِتَنِ

﴿ عَقَدَ الإمامُ البخاريُّ هذا الكتابَ «كتاب الفِتَن»، وضَمَّنَهُ مائة حديث وحديث؛ الموصولُ منها سبعةٌ وثمانون حديثًا، والباقي معلقاتٌ، ومتابعاتٌ، تبلغُ أربعةَ عَشَرَ، المكرر منه في صحيحه ثمانون حديثًا، والخالص دون تكرار واحد وعشرون حديثًا.

و(الفِتَن): جمع «فِتْنَة»، وقد تنوعت عبارات أهل العلم في بيانها: - قال الرَّاغِبُ الأَصْبَهَانِيُّ (٢) وَخُلِّلُهُ: (أصلُ الفَتْنِ إِدْخَالُ الذَّهَبِ النَّار

<sup>(</sup>۱) محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المُغِيرة، الجُعْفِيّ، البخاري، أبو عبد الله (ت٢٥٦هـ)، حَبر الإسلام، والحافظ لحديث رسول الله على، صاحب الجامع الصحيح المعروف به «صحيح البخاري»، سمع من نحو ألف شيخ، وجمع نحو ستمائة ألف حديث، اختار منها في صحيحه ما وثق برواته، وهو أول من وضع في الإسلام كتابًا قَصَرَهُ على الصحيح من الحديث النبوي، ولم يقصد الاستيعاب، وكتابه في الحديث أوثق كتب السُّنة المُعَوَّل عليها. من مصنفاته: «التاريخ»، «الضعفاء» في رجال الحديث، «خَلْق أفعال العباد»، «الأدب المفرد». انظر: الذهبي: سير اعلام النبلاء (٢١/ ٣٩١)، ابن حجر: هدى السارى (ص٧٧٤).

<sup>(</sup>٢) الحسين بن محمد بن المفضل، الأصفهاني (و: الأصبهاني)، أبو القاسم، المعروف =

لتظهر جَوْدَتَهُ مِنْ رَدَاءَتِهِ، واستُعْمِلَ في إدخالِ الإنسان النار؛ قال الله تعالى: 

﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ ﴿ وَ الذاريات: ١٣]... وتارة: يُسمُّونَ ما يحصل عنه العذاب ـ بِ: «الفتنة» ـ فيُسْتَعْمَلُ فيه، نحو قوله: ﴿ أَلَا فِي ٱلْفِتْنَةِ سَقَطُولًا ﴾ [التوبة: ٤٩]، وتارة: في الاختبار؛ نحو قوله: ﴿ وَفَنَنَّكَ فَنُونًا ﴾ [طه: ٤٠]. وجُعِلَت الفتنة كالبلاء، في أنهما يُستعملان فيما يُدفع إليه الإنسان من شدة ورخاء، وهما في الشدة أظهر معنى، وأكثر استعمالًا، وقد قال فيهما: ﴿ وَبَنَّهُ مَا اللَّهُ مَا إِللَّهُ مِا اللَّهُ اللَّهُ الأنبياء: ٣٥]) (١٠).

وهذا يدلنا على سَعَةِ استعمالِ مفردة «فِتْنَة».

- وقال الحافظ في «الفتح»: «أصل «الفتنة»: الاختبار، ثم استُعملت فيما أخرجته المحنة والاختبار إلى المكروه، ثم أُطلقت على كل مكروه أو آيل إليه: كالكفر، والإثم، والتحريق، والفضيحة، والفجور،.. وغير ذلك»(٢).

وقال ابن القيم (٣) كُلِّلَهُ: (لفظ «الفتنة» في كتاب الله يُرَادُ به الامتحان الذي لم يُفْتَتَنْ صاحبُهُ بل خلص من الافتتان \_ كقول الله تعالى

<sup>=</sup> بالرَّاغِب (ت٥٠٢هـ): أديب، من الحكماء العلماء، من أهل أصبَهَان، سكن بغداد، واشتهر. واهتم بالقرآن وعلومه حتى اقترن اسمه بكتاب «مفردات القرآن». من مصنفاته: «محاضرات الأدباء»، «الذريعة إلى مَكارم الشريعة»، «جامع التفسير»، «حل متشابِهَات القرآن»، وغيرها. انظر: الذهبي: سير أعلام النبلاء (١٢٠/١٨) (٢١)، الصفدي: الوافي (٢٥/١٥) (٤٤).

<sup>(</sup>١) الراغب الأصبهاني: المفردات (ص٣٧١ ـ ٣٧٢).

<sup>(</sup>٢) ابن حجر: فتح الباري (١٣/٣).

<sup>(</sup>٣) محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد، الزُّرْعِيّ، الدمشقي، شمس الدين، أبو عبد الله، المعروف بابن قييِّم الجَوْزِيَّة (ت٧٥١هـ)، محدث حافظ، فقيه، أصولي، لُغَوِيّ، أديب، تتلمذ بشيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة، وهو الذي هذب كتبه، ونشر علمه، وسُجِن معه. من مصنفاته: «زاد المعاد في هدي خير العباد»، «إعلام الموقعين»، «حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح»، «مدارج السالكين»، «الطُّرُق الحُكْمِيَّة في السياسة الشرعية»، وغيرها. انظر: ابن العماد: شذرات الذهب (٢/ ١٦٨، ١٧٠)، مرعي الكرمي: الشهادة الزكية (ص٣٣، ٣٥)، صديق حسن خان: أبجد العلوم (١٣٨/٣)، بكر بن عبد الله أبو زيد: «ابن قيم الجوزية: حياته، آثاره، موارده».

في شأن موسى: ﴿وَفَنَنَّكَ فُنُونَا ﴾ [طه: ٤٠]، فهو ﷺ لم تضره الفتنة.

ويُرَادُ بها الامتحان الذي حصل معه افتتان؛ كقول الله تعالى في شأن المنافقين: ﴿ أَلَا فِي اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ

ويُطلق على ما يتناول الأمرين؛ كقول الله تعالى: ﴿الْمَ آَلُ أَحَسِبُ ٱلنَّاسُ أَن يُقُولُواْ ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ العنكبوت: ١ ـ ٢]. . . وتُطْلَقُ الفتنةُ على يُتَرَكُواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ إِنَّمَا آَمُوالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةً ﴾ [التغابن: ١٥])(١).

قال الزُّبَيْرُ بنُ العَوَّامِ (٢) وَ اللَّهِ : «لَمْ نَكُنْ نَحْسَبُ أَنَّا أَهْلُهَا، حَتَّى وَقَعَتْ مِنَّا حَيْثُ وَقَعَتْ»، رواه الإمامُ أحمد، والبَزَّار (٣).

وفي رواية: «لقد خوفنا بهذه الآية وَنَحْنُ مَعَ رَسِولِ اللهِ ﷺ وَمَا ظَنَنَا أَنَّنَا خُصِصْنَا بِهَا»، رواه الطبريُّ (٤٠).

ومعنى الآية \_ كما قال ابن عباس (٥) \_: «أمر الله المؤمنين ألا يُقِرُّوا المنكرَ بين أظهرهم فيعمهم العذاب» (٢) .

<sup>(</sup>١) ابن القيم: إغاثة اللهفان (٢/ ١٥٩ ـ ١٦٠) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>۲) الزبير بن العوام بن خويلد بن أسد، أبو عبد الله القرشي، الأسدي (ت٣٦هـ)، حواري رسول الله على وابن عمته صفية، وأحد العشرة المبشرين بالجنة، وأول من سللَّ سيفًا في سبيل الله. أسلم وله (١٢) سنة، وشهد بدرًا وأُحدًا وغيرهما، وكان على بعض الكرابيس في اليرموك، وجعله عمر في من يصلح للخلافة بعده. كان من أغنياء الصحابة، له (٣٨) حديثًا، قتل بعد منصرفه من وقعة الجمل. انظر: ابن الأثير: أسد الغابة (٢/٢٥)، ٢٥١) (١٧٣٦)، ابن حجر: الإصابة (١/٥٥٥) (٢٧٨٩).

<sup>(</sup>٣) أحمد: المسند (٣/ ٣١) (١٤١٤)، البزار: المسند (٣/ ١٩٠) (٩٧٦)، واللفظ لأحمد.

<sup>(</sup>٤) الطبرى: التفسير (٩/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٥) عبد الله بن عباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قُصَيّ، الهاشمي، القرشي، أبو العباس (ت٢٨هـ)، ابن عم رسول الله هي، حَبْر الأمة، تَرْجُمَان القرآن، صحابي جليل، ولد بمكة، ولازم رسول الله هي، وروى عنه، وعن جماعة من الصحابة، وأخذ عنه خَلْقٌ من الصحابة، وأمم من التابعين. شهد مع علي معركتي «الجَمَل» و «صِفِين». وكف بصره في آخر عمره، فسكن الطائف، وتوفي بها. انظر: النجمين: سير أعلام النبلاء (٣١٧/٣)، ابن كثير: البداية والنهاية (٨/٣١٧)، ابن حجر: الإصابة (٢/٣١٧).

<sup>(</sup>٦) ابن حجر: فتح الباري (١٣/٤).

وعن عدي بن عميرة مرفوعًا: (إن الله على العامة بعمل الخاصة، حتى يروا المنكر بين ظهرانيهم، وهم قادرون على أن ينكروه. فإذا فعلوا ذلك عذب الله الخاصة والعامة)(١).

### ﴿ فوائد الآية:

- ١ ـ وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.
- ٢ أن الإنسان لا يسلم من شر غيره، إذا لم يقم بالواجب عليه.
- ٣ ـ أن المنكر إذا ظهر وفشا، ولم يغير، عمَّ الله بشؤم عاقبته الجميع.
  - ٤ الأخذ بالأسباب الشرعية لمدافعة الشرور المتوقعة.

#### 0 0 0

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: أن الفتن تنشأ \_ غالبًا \_ من التبديل والإحداث في الدِّينِ، كما وقع لأهل الكتاب، قال الله تعالى: ﴿وَمِنَ اللَّهِ عِلْمَا اللَّهُ تعالى: ﴿وَمِنَ اللَّهِ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ الللَّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللل

[١] (٧٠٤٨) \_ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللهِ، حَدَّثَنَا بِشْرُ بْنُ السَّرِيِّ، حَدَّثَنَا بِشْرُ بْنُ السَّرِيِّ، حَدَّثَنَا نَافِعُ بْنُ عُمَرَ، عَنِ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةَ، قَالَ: قَالَتْ أَسْمَاءُ: عَنِ النَّبِيِّ وَلَكَ النَّبِيِّ وَالَّذَ النَّبِيِّ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِيِّ وَاللَّهُ اللَّهِيِّ وَاللَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللللْمُولَى الللللللْمُولَا الللللللْمُ اللللْمُ اللللللللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُولَ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُولِي الللللْمُ الل

«أَنَا عَلَى حَوْضِي أَنْتَظِرُ مَنْ يَرِدُ عَلَيَّ، فَيُؤْخَذُ بِنَاسٍ مِنْ دُونِي، فَأَقُولُ: أُمَّتِي! فَيَقُولُ: لَا تَدْرِي، مَشَوْا عَلَى القَهْقَرَى».

قَالَ ابْنُ أَبِي مُلَيْكَةَ: «اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ أَنْ نَرْجِعَ عَلَى أَعْقَابِنَا، أَوْ نُفْتَنَ».

<sup>(</sup>١) رواه أحمد. وهو حديث حسن.

[٢] (٧٠٤٩) \_ حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّثَنَا أَبُو عَوَانَةَ، عَنْ مُغِيرَةَ، عَنْ أَبِي وَائِل، قَالَ: قَالَ عَبْدُ اللهِ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ:

«أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الحَوْضِ، لَيُرْفَعَنَّ إِلَيَّ رِجَالٌ مِنْكُمْ، حَتَّى إِذَا أَهْوَيْتُ لِأَنَاوِلَهُمْ اخْتُلِجُوا دُونِي، فَأَقُولُ: أَيْ رَبِّ أَصْحَابِي! يَقُولُ: لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ».

[٣] (٧٠٥٠، ٧٠٥١) \_ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بُكَيْرٍ، حَدَّثَنَا يَعْقُوبُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ، عَنْ أَبِي حَازِمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ سَهْلَ بْنَ سَعْدٍ، يَقُولُ: سَمِعْتُ النَّبِيَ عَلِيٍّ، يَقُولُ:

«أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الحَوْضِ، مَنْ وَرَدَهُ شَرِبَ مِنْهُ، وَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ لَكُمْ عَلَى الحَوْضِ، مَنْ وَرَدَهُ شَرِبَ مِنْهُ لَكُمْ يَطْمَأْ بَعْدَهُ أَبَدًا، لَيَرِدُ عَلَيَّ أَقْوَامٌ أَعْرِفُهُمْ وَيَعْرِفُونِي، ثُمَّ يُحَالُ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ».

قَالَ أَبُو حَازِمِ: فَسَمِعَنِي النُّعْمَانُ بْنُ أَبِي عَيَّاشٍ، وَأَنَا أُحَدِّثُهُمْ هَذَا، فَقَالَ: هَكَذَا سَمِعْتَ سَهْلًا؟ فَقُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: وَأَنَا \_ أَشْهَدُ عَلَى أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ، لَسَمِعْتُهُ يَزِيدُ فِيهِ قَالَ:

«.. إِنَّهُمْ مِنِّي، فَيُقَالُ: إِنَّكَ لَا تَدْرِي مَا بَدَّلُوا بَعْدَكَ، فَأَقُولُ: سُحْقًا سُحْقًا لِمَنْ بَدَّلَ بَعْدِي».

# ﴿ معانى الأحاديث:

قوله: (مَشَوْا عَلَى القَهْقَرَى): الرجوعُ إلى الخَلْفِ.

قوله: (أَنَا فَرَطُكُمْ): فَرَطُ القوم: سَابِقُهُم إلى مَوْرِدِ الماءِ.

قوله: (اخْتُلِجُوا دُونِي)؛ أي: نُزِعوا، وجُذِبوا بغير إرادتهم.

قوله: (سُحْقًا سُحْقًا)؛ أي: بُعْدًا بعدًا. والتكرار للتوكيد.

ويروى في هذا المعنى روايات متعددة في إخبار النبي على الله بمن وقع في الفتنة:

- ففي رواية عند البخاري من حديث أبي هريرة: «... إِذَا زُمْرَةٌ، حتى إِذَا وعلى عرفتهم خرج رجل من بيني وبينهم فقال: هلم، فقلتُ: أين؟ قال: إلى النار»(١).

- وفي رواية: «ليَرِدنَّ علي ناس من أصحابي الحوض، حتى عرفتهم اختلجوا دوني»(۲)، وسيأتي (۳).

- وفي رواية: «ألا لَيُذَادَنَّ رِجَالٌ عَنْ حَوْضِي كَمَا يُذَادُ البَعِيْرُ الضَّالُ، أَنَادِيهِمْ: أَلَا هَلُمَّ!» (٤٠)، وهذا من رواية مسلم من حديث أبي هريرة.

ه مجموع هذه الأحاديث يفيد أن بعض من لقي النبي ﷺ وصحبه، وقعوا في شيءٍ من الفتنة، ولهذا نادى: (أي رب أصحابي!).

والرَّوَافِضُ \_ عليهم مِن الله ما يستحقون \_ يحملونَ هذه الأحاديث على تخوين عامة أصحاب النبي على قله واتهامهم بالردة! وهذه تهمة باطلة ساقطة ؛ فقد قال الحافظ ابن حجر يَخْلَهُ:

(حاصلُ ما حُمِلَ عليه حَالُ المذكورينَ؛ أنهم إنْ كانوا ممن ارتَدَّ عن الإسلام، فلا إشكال في تبري النبي على منهم وإبعادهم، وإنْ كانوا ممن لم يرتد، لكن أحدثَ مَعْصِيةً كبيرةً من أعمال البدن، أو بِدْعَةً من اعتقاد القلب، فقد أجاب بعضهم بأنه يحتمل أنْ يكونَ أعرض عنهم، ولم يشفع لهم، اتباعًا لأمر الله فيهم، حتى يعاقبهم على جنايتهم، ولا مانع من دخولهم في عموم شفاعته لأهل الكبائر من أمته، فيخرجون عند إخراج الموحدين من النار)(٥).

وقال الخَطَّابِيُّ (٦) كَلْلَّهُ: (لم يرتد من الصحابة أحدٌ، وإنما ارتد قومٌ مِن

<sup>(</sup>۱) البخاري: الصحيح (۲۰۸۷). (۲) البخاري: الصحيح (۲۰۸۲).

<sup>(</sup>٣) يأتي بعده (٢ ـ ٧٠٤٩). (٤) مسلم: الصحيح (١/ ٢١٨) (٢٤٩).

<sup>(</sup>٥) ابن حجر: فتح الباري (١٣/ ٤ \_ ٥).

<sup>(</sup>٦) حَمْد بن مُحَمَّد بن إبراهيم بن الخَطَّاب، البُسْتِيّ، أبو سُليمان الخَطَّابِيّ (ت٣٨٨هـ): =

جُفَاةِ الأعرابِ ممن لا نُصْرَة له في الدِّين، وذلك لا يُوجِبُ قَدْحًا في الصحابة المشهورين)(١).

وحكى الحافظ ابن حجر عن قَبِيصَة (٢): «هُمُ الذين ارتدوا على عهد أبي بكر فقاتلهم أبو بكر؛ يعني: حتى قتلوا وماتوا على الكفر» (٣).

وقال النوويُّ<sup>(٤)</sup>: (هم المنافقون والمرتدون، فيجوز أَنْ يُحشروا بالغُرَّةِ والتَّحْجِيلِ لِكَوْنِهِمْ مِنْ جُمْلَةِ الْأُمَّةِ فَيُنَادِيهِمْ مِنْ أَجْلِ السِّيمَا الَّتِي عَلَيْهِمْ)<sup>(٥)</sup>.

وقال ابن التِّين (٦): (يَحْتَمِلُ أَنْ يكونوا منافقين، أَوْ مِنْ مُرتكبي

إمام في الحديث، حافظ، وفي اللغة، فقيه، أديب، نسبته إلى «أبست» من بلاد كَابُل، وهو من نسل زَيد بن الخطاب. من مصنفاته: «أعلام السنن» في شرح صحيح البخاري، «بيان إعجاز القرآن»، «إصلاح غلط المحدثين»، «غريب الحديث». انظر: ابن خَلْكَان: وَفَيَات الأَعْيَان (٢/ ٢١٤)، الذهبي: سير أعلام النبلاء (٢٣/١٧)، ابن كثير: البداية والنهاية (٢١ / ٢٣٠).

<sup>(</sup>١) ابن حجر: فتح الباري (١١/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٢) قَبِيْصَة بن ذُوْيب بن حلحلة، الخزاعي، المدني، أبو سعيد، مات سنة بضع وثمانين، من أولاد الصحابة، وله رؤية. انظر: ابن أبي حاتم: الجرح والتعديل (٣/ ٢/ ١٢٥) (٧١٣)، ابن الأثير: أسد الغابة (٤/ ٣٨٢) (٤٢٥٧).

<sup>(</sup>T) ابن حجر: فتح الباري (۲۱/۲۹).

<sup>(</sup>٤) يحيى بن شَرَف بن مُرِّي بن حسن، أبو زكريا، الحزامي، الدمشقي، الشافعي، محيي الدَّيْن، النَّوَوِيّ، فقيه، محدث، حافظ، لغوي (ت٢٧٧هـ)، مشارك في كثير من العلوم، كَانَ رأساً في علم الحديث والفقه واللغة، زاهدًا، وَرِعًا، آمرًا بالمعروف، ناهيًا عن المنكر، من تصانيفه: «شرح صحيح مسلم»، «الأربعون النووية»، «روضة الطالبين وعمدة المفتين»، «تهذيب الأسماء واللغات»، «المجموع شرح المهذب»، «رياض الصالحين». انظر: السبكي: طبقات الشافعية (٨/ ٣٩٥)، الذهبي: تذكرة الحفاظ (٤/ ١٤٧٠)، السيوطي: «المنهاج السوي في ترجمة الإمام النووي».

<sup>(</sup>٥) النووي: شرح مسلم (١٣٦/٣).

<sup>(</sup>٦) محمد بن عبد الواحد ابن التين، الصفاقسي، المغربي، المالكي، أبو محمد، ويقال: (أبو عمرو) (ت71ه)، إمام علامة، محدث، راوية، مفسر، متفنن، له شرح على البخاري مشهور سماه «المخبر الفصيح في شرح البخاري الصحيح»، له فيه اعتناء زائد في الفقه، ممزوجًا بكثير من كلام المدونة، وشراحها مع رشاقة العبارة، ولطف الإشارة، اعتمده الحافظ ابن حجر في شرح البخاري. انظر: البغدادي: هدية =

الكبائر)<sup>(۱)</sup>.

وحتى لو قُدِّرَ أَنَّ أَحَدًا ممن لقي النبي عَلَيْهُ، وَقَعت منه كبيرةً، وناله من هذا الوعيد ما ناله، فإن هذا لا يقتضي تخليدًا في النار، ولا تكفيرًا، وإنما يُعَاقَبُ بعدم الشُّرْبِ مِن حَوْضِهِ عَلَيْهُ إلى حين، وبالحرمان مِنْ شَفَاعَتِهِ في ذلك المقام، وحسب.

قال شيخنا ابن عثيمين: (هذا لا يدل على أنهم إذا عوقبوا بمنعهم من شرب الحوض، أنهم لا يدخلون الجنة؛ بل يعذبون بهذا، ويمنعون من الشرب من الحوض، وليسوا من أهل النار)(٢).

### ﴿ فوائد الأحاديث:

١ - كمال شفقة النبي عَلَيْ على أمته، ولهذا، يسبِقُهُم إلى حَوْضِهِ وينتظرهم ليسقيهم - بأبي هو وأمي -:

٢ ـ أن النبي على لا يعلم من الغيب إلا ما أعلمه ربه، فإنه يسأل عن حال هؤلاء، فيُخبَر أنهم أحدثوا وبدَّلوا بعده، ولم يكن يعلم ذلك. ففيه الرد على الغلاة الذين يزعمون أنَّ النبيَّ على الغيب.

 ٣ ـ خطر البدعة والإِحْدَاث، وشَؤُمُ عاقبتها؛ فقد لحقهم شؤمها حتى ذادتهم الملائكةُ عن حَوْضِ النبيِّ عَلَيْ فلم يشربوا منه.

- أَنَّ مُبْتَدَأً الفتنِ الكِبَارِ مِن الابتداعِ وهَجْرِ السُّنَّةِ، فلا تزال تكبُر حتى تنشأ عنها حروبٌ وخصام.

٤ \_ أَنَّ البدعةَ نقصٌ في الدين، وتقهقر، وَإِنْ بَدَتْ خِلَافَ ذلك مِن

<sup>=</sup> العارفين (١/ ٦٣٥)، مخلوف: شجرة النور الزكية (ص١٦٨).

<sup>(</sup>١) ابن حجر: فتح الباري (١١/ ٣٨٥).

٢) ابن عثيمين: التعليق على صحيح البخاري (١٥/ ٥٨٢).

الزيادةِ والاجتهاد؛ وقد عَرَّفَ الإمام الشَّاطِبِيُّ (١) وَعَلَيْهُ البِدْعَةَ بقوله: (طَرِيقَةٌ في اللَّينِ مُخْتَرَعَةٌ تُضَاهِي الشَّرْعِيَّةَ، يُقْصَدُ بالسلوك عَلَيهَا المبالغةُ في التَّعَبُّدِ للله سبحانه) (٢)، فالمبتدعةُ يخيلُ إليهم أنهم يُحْسِنُونَ صُنْعًا، وهم \_ في الواقع \_ يُفسدون، ويَظُنُّونَ أنهم يزيدون، وَهُمْ ينقصون ويثلمون.

• - الرد على الرافضة الذين استدلوا بها على رِدَّةِ جميعِ الصحابة إلا بضعة نفر؛ فإنه قال: (رِجَالٌ مِنْكُمْ) و«مِنْ» للتبعيض، لا كما يزعمون، وفي بعض روايات الحديث أنه قال: «أُصَيْحَابِي» (٣) بالتصغير، والتصغير يدل على القلَّة.

٦ \_ مشروعية الدعاء على المبتدعة.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم بن موسى بن محمد، اللخمي، الغرناطي، الشَّاطِبِيّ، المالكي، أبو إسحاق (ت٠٩هه): أصولي، محدث حافظ، مفسر، نحوي، من مصنفاته: «الاعتصام»، «الموافقات»، «عنوان التعريف بأسرار التكليف». انظر: ابن القاضي: درة الحجال (١٨٢٨) (٢٣٩)، محمد مخلوف: شجرة النور الزكية (١/ ٣٣٢) (٥٩٨)، الثعالبي: الفكر السامي (٣/ ٢٤٨) (٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) الشاطبي: الاعتصام (١/ ٣٧).

<sup>(</sup>٣) البخاري: الصحيح (٤٦٢٥).

# بَابُ قَوۡلِ النَّبِيِّ ﷺ: «سَتَرَوۡنَ بَعۡدِي أُمُورًا تُنۡكِرُونَهَا»

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: أَنَّ الخروج على الوُلاة \_ ولو بأدنى شيءٍ \_ من أعظم أسباب الفتن وسفك الدماء. وذكر فيه ستة أحاديث:

ـ وَقَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ زَيْدٍ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «اصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْنِي عَلَيْ الْحَوْض».

[٤] (٧٠٥٢) \_ حَدَّثَنَا مُسَدَّدُ (١)، حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ سَعِيدٍ، حَدَّثَنَا اللَّعْمَشُ، حَدَّثَنَا زَيْدُ بْنُ وَهْبٍ، سَمِعْتُ عَبْدَ اللهِ، قَالَ: قَالَ لَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً وَأُمُورًا تُنْكِرُونَهَا». قَالُوا: فَمَا تَأْمُرُنَا يَا رَسُولَ اللهِ ؟ قَالَ: ﴿أَدُّوا إِلَيْهِمْ حَقَّهُمْ، وَسَلُوا اللهَ حَقَّكُمْ».

[٥] (٧٠٥٣) \_ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، عَنْ عَبْدُ الوَارِثِ، عَنِ الجَعْدِ، عَنْ أَبِي رَجَاءٍ، عَنِ البَعِعْدِ، عَنْ أَبِي رَجَاءٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ، عَنِ النَّبِيِّ عَلِيهٍ، قَالَ:

«مَنْ كَرِهَ مِنْ أَمِيرِهِ شَيْئًا فَلْيَصْبِرْ، فَإِنَّهُ مَنْ خَرَجَ مِنَ السُّلْطَانِ شِبْرًا مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً».

<sup>(</sup>۱) مُسَدَّد بن مُسَرْهَد بن مسربل بن مستورد، الأسدي، البصري، أبو الحسن (ت٢٢٨ه): محدث، حافظ، ثقة، من طبقة كبار تبع أتباع التابعين. يقال: إنه أول من صنف المسند بالبصرة. قيل: اسمه عبد الملك، و«مسدد» لقب. أخرج له البخاري في صحيحه، وأبو داود، والترمذي والنسائي في سننهم. انظر: ابن حجر: التقريب (ص٢٨٥)، ابن نقطة: التقييد (٢/ ٢٦٧)، البوصيري: إتحاف الخيرة (٥٨/١)، ٥٠).

[٦] (٧٠٥٤) \_ حَدَّثَنَا أَبُو النَّعْمَانِ، حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ زَيْدٍ، عَنِ الجَعْدِ أَبِي عُثْمَانَ، حَدَّثَنِي أَبُو رَجَاءٍ العُطَارِدِيُّ، قَالَ: سَمِعْتُ ابْنَ عَبَّاسِ عَيْسٍ، عَنِ النَّبِيِّ عَيْسٍ، قَالَ:

«مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرِهِ شَيْئًا يَكْرَهُهُ فَلْيَصْبِرْ عَلَيْهِ، فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ الجَمَاعَةَ شِبْرًا فَمَاتَ، إِلَّا مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً».

[٧] (٧٠٥٦، ٧٠٥٩) \_ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ، حَدَّثَنِي ابْنُ وَهْب، عَنْ عَنْ عُنْ بُكَيْرٍ، عَنْ بُسْرِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ جُنَادَةَ بْنِ أَبِي أُمَيَّةَ، قَالَ:

دَخَلْنَا عَلَى عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ، وَهُوَ مَرِيضٌ، قُلْنَا: أَصْلَحَكَ اللهُ، حَدِّثْ بِحَدِيثٍ يَنْفَعُكَ اللهُ بِهِ، سَمِعْتَهُ مِنَ النَّبِيِّ عَلِيْهِ، قَالَ:

«دَعَانَا النَّبِيُّ ﷺ فَبَايَعْنَاهُ، فَقَالَ فِيمَا أَخَذَ عَلَيْنَا أَنْ بَايَعَنَا عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، فِي مَنْشَطِنَا وَمَكْرَهِنَا، وَعُسْرِنَا وَيُسْرِنَا وَأَثَرَةٍ عَلَيْنَا، وَأَنْ لَا نُنَازِعَ الأَمْرَ أَهْلَهُ، إِلَّا أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا عِنْدَكُمْ مِنَ اللهِ فِيهِ بُرْهَانُ».

[٨] (٧٠٥٧) \_ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَرْعَرَةَ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَسَيْدِ بْنِ حُضَيْر:

أَنَّ رَجُلًا أَتَى النَّبِيَ ﷺ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، اسْتَعْمَلْتَ فُلَانًا وَلَمْ تَسْتَعْمِلْنِي! قَالَ: «إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً، فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْنِي».

## ﴿ معانى الأحاديث:

قوله: (وَقَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ زَيْدٍ)، مثل هذا يفعله البخاري كثيرًا، فيذكره معلَّقًا، ويصله في موضع آخر. وقد وَصَلَه في كتاب المغَازي(١١).

<sup>(</sup>١) البخاري: الصحيح (٤٣٣٠).

قوله: (سَمِعْتُ عَبْدَ اللهِ)، هو عبدُ الله بن مسعود (١١ رَفِيْظِيْه.

قوله: (إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدِي أَثْرَةً): ضبطت بفتح الهمزة والثاء، وضُبطت أيضًا بضم الهمزة وسكون الثاء. والمقصود بِـ «الأَثَرَةِ» أو «الأُثْرَةِ»: الحظوة والاختصاص بحظِّ دُنْيُويٌّ؛ وهذا خبرٌ منه ﷺ لأمرِ مستقبل، وَقَد وَقَعَ.

قوله: (أَدُّوا إِلَيْهِمْ حَقَّهُمْ، وَسَلُوا اللهَ حَقَّكُمْ): يقصد بذلك الولاة الذين يلون، ويستأثرون بأمور الدنيا دون بقية الناس.

والمراد بأداء حقهم: الواجب لهم المطالبة به وقبضه؛ كالزكاة والنَّفرة.

والمراد بسؤالهم حَقّكم: يعني: أن يلهمهم الله إنصافكم، أو يبدلكم خيرًا منهم.

قوله: (فَإِنَّهُ مَنْ خَرَجَ مِنَ السُّلْطَانِ)؛ يعني: من الطاعة، فكَنَّى بهَا عن معصية السلطان ومحاربته.

قوله: (شِبْرًا): الشِّبْرُ مَا بَيْنَ حَدِّ الخِنْصَرِ وَالإبهامِ إذا بسط الإنسان كفه. والتَّقْيِيدُ بالشِّبْرِ هُنَا للمبالغة، فلا مفهوم له، والمقصود به أَدْنَى شيءٍ مِن ذلك.

قوله: (مَنْ فَارَقَ الجَمَاعَةَ): المقصود بالمفارقة: السعيُ في حَلِّ عُقْدَةِ البيعةِ ولو بأدنى شيء؛ كالكلام، والإثارة، والتهييج، وغير ذلك مما يُفضي إلى انتقاض أمر الأمة، وفساد جماعتها.

قوله: (فَمَاتَ، إِلَّا مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً)؛ أي: مات على ذلك دون توبة وأوبة إلى الجماعة. قال ابن حجر: (كَمَوْتِ أَهْلِ الْجَاهِلِيَّةِ عَلَى ضَلَالٍ، وَلَيْسَ

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب، الهُذَالِيّ، أبو عبد الرحمٰن، المعروف بابن أم عَبْد، (ت٢٣هـ). من أكابر الصحابة فضلًا وعقلًا وعلمًا، ومن أقربهم هديًا ودلًا وسمتًا برسول الله على أحد السابقين الأولين للإسلام، سادس من أسلم، لذلك، عُدَّ سُدُسَ المسلمين. ضمه إليه النبي على، فكان يُلبسه نعليه. ويمشي معه وأمامه. حتى قال له على: "إِذْنُك عَلَيّ أَنْ يُرْفَعَ الْحِجَابُ وَأَنْ تَسْتَمِعَ سِوَادِي \_ (أي: سرِّي) \_ حتى قال له على: "إِذْنُك عَلَيّ أَنْ يُرْفَعَ الْحِجَابُ وَأَنْ تَسْتَمِعَ سِوَادِي \_ (أي: سرِّي) \_ حتى قال له عليه. رواه مسلم، وهو صاحب الوسادة والنعلين والسواك. انظر: ابن حجر: الإصابة (٢/ ٣٦٨، ٣٧٠) (٤٩٥٤)، الذهبي: سير أعلام النبلاء (١/ ٥٠٠).

لَهُ إِمَامٌ مُطَاعٌ؛ لِأَنَّهُمْ كَانُوا لَا يَعْرِفُونَ ذَلِكَ. وَلَيْسَ الْمُرَادُ أَنَّهُ يَمُوتُ كَافِرًا؛ بَلْ يَمُوتُ عَاصِيًا)(١).

قال بعض أهل العلم: إن الأمر بالصبر على الأثرة يختص بالأنصار، واستدلوا ببعض الأحاديث الواردة في ذلك، ومنها:

حديث يزيد بن سلمة الجُعْفِي (٢) أنه قال: أرأيت إنْ كان علينا قوم يأخذونا بالحق، ويمنعونا حق الله؟ فسكت عنه النبي على فلم يجبه، ثم عاد الثانية فلم يجبه، ثم عاد الثالثة، فقال النبي على «عليه ما حُمِّل وعليكم ما حُمِّلتم، وإن تطيعوه تهتدوا، فاسمعوا له وأطيعوا»، هكذا رواه الطبراني (٣).

- وحديث أم سَلَمَة (٤) مرفوعًا: «ستكون أمراء فتعرفون وتنكرون؛ فمن عرف برئ، ومن أنكر سلم، ولكن من رضي وتابع». قالوا: أفلا نقاتلهم؟ قال: «لا، ما صلوا» (٥). رواه مسلم.

وفي رواية: «وَإِذَا رَأَيْتُمْ مِنْ وُلَاتِكُمْ شَيْئًا تَكْرَهُونَهُ فَاكْرَهُوا عَمَلَهُ وَلَا تَنْزعُوا يَدًا مِنْ طَاعَةٍ» (٦).

والصحيح العموم؛ لعموم العلة. ولكن الأنصار، رغم سابقتهم في الإسلام وفضلهم، نالهم من الأثرة ما لم ينل غيرهم.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري لابن حجر (۱۳/۱۳).

 <sup>(</sup>۲) يزيد بن سلمة بن يزيد بن مشجع، الجُعفي، الكوفي، له وفادة، ونزل الكوفة. روى عن النبي على انظر: ابن الأثير: أسد الغابة (٥/ ٤٩٤) (٥٥٥٤)، ابن حجر: الإصابة (٣/ ٦٥٧) (٩٢٦٨).

<sup>(</sup>٣) الطبراني: المعجم الكبير (٢١/٢١) (٢١).

<sup>(</sup>٤) هِنْد بنت أبي أُمَيَّة بن المُغِيرَة المَخْزُومِيَّة، أم المؤمنين، بنت عم خالد بن الوليد، وهي آخر مَنْ مات من أمهات المؤمنين (ت١٦هـ)، تزوجها: أبو سلمة بن عبد الأسد المخزومي، أخو النبي على من الرضاعة، ثم النبي السنة الرابعة من الهجرة. لها في مسند بقي بن مخلد (٣٧٨) حديثًا، انظر: ابن عبد البر: الاستيعاب (٤/ في مسند بقي بن مخلد (٣٧٨) حديثًا، انظر: ابن عبد البر: الاستيعاب (١٩٢٠)، النووي: تهذيب الأسماء واللغات (١/ ٢/ ٣٧٧)، الذهبي: سير أعلام النبلاء (٢٠١/٢).

<sup>(</sup>٥) مسلم: الصحيح (٣/ ١٤٨٠) (١٨٥٤).

<sup>(</sup>٦) مسلم: الصحيح (٣/ ١٤٨١) (١٨٥٥).

قوله: (أَصْلَحَكَ اللهُ): كلمة تلطف، يستفتحون بها خطاب من يجلُّونه من العلماء والأمراء.

قوله: (حَدِّثْ بِحَدِيثٍ يَنْفَعُكَ اللهُ بِهِ): إِعْرَاءٌ للمخاطَب وتذكير.

قوله: (دَعَانَا النَّبِيُّ عَلَيْهِ فَبَايَعْنَاهُ): هي بيعة العقبة، وكان قد شهدها صَلَّحَتْه، مع الأنصار.

قوله: (فَقَالَ فِيمَا أَخَذَ عَلَيْنَا)؛ أي: فيما اشترط.

قوله: (أَنْ بَايَعَنَا عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ): السمع يدل على الفهم، والطاعة تدل على الامتثال.

قوله: (فِي مَنْشَطِنَا وَمَكْرَهِنَا، وَعُسْرِنَا وَيُسْرِنَا وَأَثَرَةٍ عَلَيْنَا): المراد: في عموم الأحوال. و«أثرة» بالضبطين السابقين، ثابت في هذا الحديث.

قوله: (وَأَنْ لَا نُنَازِعَ الأَمْرَ أَهْلَهُ)؛ أي: الولاة من المسلمين الذين بيدهم الأمر.

قوله: (إِلَّا أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا عِنْدَكُمْ مِنَ اللهِ فِيهِ بُرْهَانٌ): بواحًا: قال الخطَّابي: (ظَاهِرًا بَادِيًا)(١)؛ أي: مُسْتَعْلِنًا لا خفيًّا. وفي بعض نسخ مسلم: «براحًا»، وعند الطبراني: «صراحًا».

فلا بد من شروط أربعة لاستباحة الخروج. قال شيخنا ابن عثيمين كَفَلَشُهُ: (الأول: «أن تروا»؛ أي: أنتم بأنفسكم، لا مجرد السمع... سواء كانت هذه الرؤية رؤية علم أو رؤية بصر.

- الثاني: «كفرًا»؛ أي: لا فسوقًا، فإننا لو رأينا فيهم أكبر الفسوق، فليس لنا أن ننازعهم الأمر؛ بل لا بد أن نرى كفرًا.

- الثالث: «بَواحًا»؛ أي: صريحًا ليس فيه تأويل، فإن كان فيه تأويل ونحن نراه كفرًا، لكنهم لا يرونه كفرًا ـ سواء كانوا لا يرونه باجتهاد منهم، أو بتقليد من يرونه مجتهدًا ـ فإننا لا ننازعهم، ولو كان كفرًا...

.

<sup>(</sup>۱) ابن حجر: فتح الباري (۱۳/۸).

- الرابع: «عندكم فيه من الله برهان»؛ أي: دليل قاطع بأنه كفر، لا مجرد أن نرى أنه كفر، ولا مجرد أن يكون الدليل محتملًا لكونه كفرًا، أو غير كفر؛ بل لا بد أن يكون الدليل صريحًا قاطعًا بأنه كفر.

فإذا تمت هذه الشروط الأربعة، فحينئذ ننازعه؛ لأنه ليس له عذر، ولكن هذه المنازعة لها شرط، وهو أن يكون لدينا قدرة، وهذه نقطة مهمة جدًّا، فلا ننازع ونخرج إليه بالسكاكين، ومحاجين الحمير، وهو عنده الدبابات والقذائف وما أشبه ذلك، ولو أننا فعلنا ذلك لكنا سفهاء؛ بل وحرام علينا أيضًا؛ لأنه يضر بنا، ويضر بغيرنا، ولأنه يؤدي في النهاية إلى محو ما نريد أن يكون السلطان عليه؛ لأن السلطان ذو سلطة، يريد أن تكون كلمته هي العليا، فإذا رأى من نازعه أخذته العزة بالإثم، واستمر فيما هو عليه، وزاد عليه أيضًا، فيكون نزاعنا له زاد الطين بلة، فلا يجوز أن ننازعه إلا ومعنا قدرة وقوة على إزاحته، وإلا فلا)(١).

قال الحافظ ابن حجر: (وقد أجمع الفقهاء على وجوب طاعة السلطان المتغلب، والجهاد معه، وأنَّ طاعته خير من الخروج عليه، لما في ذلك من حقن الدماء، وتسكين الدهماء، وحجتهم هذا الخبر وغيره مما يساعده، ولم يستثنوا من ذلك إلا إذا وقع من السلطان الكفر الصريح، فلا تجوز طاعته في ذلك؛ بل تجب مجاهدته لمن قدر عليها)(٢).

وفي هذا إشارة إلى قيدٍ خامس لا بد منه: ألا وهو القُدرة؛ فإنه وإن توفرت الشروط الأربعة السابقة (الرؤية المحققة، وكونه كفرًا، بواحًا، عندنا فيه من الله برهان)، لكن لم تتحقق القدرة فإنَّ الخروج من المجازفة، وإلقاء النفس في التهلكة، وقد قال تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَا وُسُعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، كما يؤدي إلى استئصال المؤمنين، وقد قيل للمؤمنين في مكة: ﴿كُفُوا السَّلَوَةُ وَالنَّوَا الزَّكُونَ النساء: ٧٧].

<sup>(</sup>۱) ابن عثيمين: التعليق على صحيح البخاري (١٥/ ٥٨٩ ـ ٥٩١).

<sup>(</sup>۲) ابن حجر: فتح الباري (۱۳/۱۳).

## ﴿ فوائد الأحاديث:

- ١ علامةٌ من علاماتِ النبوةِ، فلا ريب أنَّ هذا قد وقع في الأمة.
  - ٢ ـ أَنَّ الأَثَرَةَ وحَظَّ النَّفْسِ مِن أعظم أسبابِ نشوء الفِتَنِ.
- ٣ ـ أَنَّ الخطأَ لا يُقَابَلُ بالخطأِ؛ بل يُقَابَلُ بالصوابِ، ولهذا، قال شعيبٌ عَنْهُ ﴿ [هود: ٨٨].
  - ٤ فضل الصبر وجميل عاقبته.
- - أنَّ الصحابة المخاطبينَ سَيرَوْنَ ما أَخْبَرَ به؛ لأنَّ السينَ في قوله: «سَتَرَوْنَ» تُفِيدُ القُرْبَ والتَّحقيقَ، ولم يَقُل: «سوف ترونَ». وقد رأى الصحابة رضوان الله عليهم ذلك مِنْ بَعْض مَنْ وُلِّيَ عليهم من الأمراء.
- ٦ وجوب الصبر على جور السلطان، وتحريم الخروج على الولاة ولو جاروا، وهذه طريقة أهل السُّنَّة.
  - ٧ تحريم مشابهة أهل الجاهلية.
- ٨ ـ أن كراهة ما يرى من الأمراء تشمل أمور الدين والدنيا؛ لأن كلمة «شَيْئًا» نكرة في سياق الشرط، فدلت على العموم، فخروجه بسببه، وموته على ذلك، من مشابهة أهل الجاهلية.
- 9 ـ أن من أدب السؤال أن يتقدمه دعاء للمسؤول؛ كقول: أصلحك الله،
   عفا الله عنك، أحسن الله إليك.
  - ١٠ ـ عظم شأن الجماعة، وخطر مفارقتها.
  - 11 \_ عدم التساهل حتى في الأمر اليسير؛ لقوله: «شبرًا».
    - ١٠ إغراء المسؤول بإجابة السؤال، وترغيبه، وتذكيره.
      - ١١ ـ وجوب السمع والطاعة للأمير بالمعروف.
- ۱۲ ـ أنه لا يجوز الخروج على الأئمة ما دام فعلهم يحتمل التأويل؛ لأنه قال: «عندكم فيه من الله برهان».
- ١٣ ـ تحريم الخروج على الأئمة ومنازعتهم الملك إلا في حال الكفر البواح المتيقن دون الفسوق.

- 12 تحقيق الرؤية المباشرة للكفر؛ سواءٌ رؤية بصرية بعيني رأسه، أو علمية محققة، فلا يعتمد على مجرد البلاغات والسماعات والإشاعات.
- الحجابة واستيعابهم لهذا الدرس النبوي، الذي هو من أعظم أسباب تماسك الأمة، ووحدتها.
- 17 وقوع الأُثْرَة على الأنصار، مع عظيمِ أَثَرِهِم في الإسلام، فإن الأنصار لم يلوا ولاية عامة، غالبًا.
- ۱۷ ـ تعزية المصاب بما يسليه لقوله: «حَتَّى تَلْقَوْنِي»، فيذكره بعاقبة الصبر وفضله ونحو ذلك.



# بَابٌ قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «هَلَاكُ أُمَّتِي عَلَى يَدَي أُغَيِّلِمَةٍ سُّفَهَاءَ»

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: أن هؤلاء الغلمان، حدثاء الأسنان، يهلكون الناس بسبب طلبهم الملك، والقتال لأجله، فتفسد أحوال الناس، ويكثر الخبط بتوالي الفتن. وذكر فيه حديثًا واحدًا.

[٩] (٧٠٥٨) \_ حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ يَحْيَى بْنِ سَعِيدِ بْنِ عَمْرِو بْنِ سَعِيدٍ (١١)، قَالَ: أَخْبَرَنِي جَدِّي، قَالَ:

كُنْتُ جَالِسًا مَعَ أَبِي هُرَيْرَةَ فِي مَسْجِدِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ بِالْمَدِينَةِ وَمَعَنَا مَرْوَانُ، قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: سَمِعْتُ الصَّادِقَ المَصْدُوقَ يَقُولُ: «هَلَكَةُ أُمَّتِي عَلَى عِلْمَةٍ مِنْ قُرَيْشٍ». فَقَالَ مَرْوَانُ: لَعْنَةُ اللهِ عَلَيْهِمْ غِلْمَةً. فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: لَوْ شِئْتُ أَنْ أَقُولَ: بَنِي فُلَانٍ، وَبَنِي فُلَانٍ، لَفَعَلْتُ. فَكُنْتُ أَبُو هُرَيْرَةَ: لَوْ شِئْتُ أَنْ أَقُولَ: بَنِي فُلَانٍ، وَبَنِي فُلَانٍ، لَفَعَلْتُ. فَكُنْتُ أَبُو هُرَيْرَةَ وَلَا رَآهُمْ غِلْمَانًا أَخْرُجُ مَعَ جَدِّي إِلَى بَنِي مَرْوَانَ حِينَ مَلَكُوا بِالشَّأْمِ، فَإِذَا رَآهُمْ غِلْمَانًا أَخْرُجُ مَعَ جَدِّي إِلَى بَنِي هَوْلَاءِ أَنْ يَكُونُوا مِنْهُمْ؟ قُلْنَا: أَنْتَ أَعْلَمُ.

# ﴿ معاني الحديث:

قوله: (هَلَاكُ أُمَّتِي عَلَى يَدَيْ أُغَيْلِمَةٍ)، وفي بعض النسخ: (أَيْدِي)، وجاء في رواية عند الإمام أحمد: «إِنَّ فَسَادَ أُمَّتِي عَلَى يَدَيْ غِلْمَةٍ سُفَهَاءَ مِنْ

<sup>(</sup>۱) عمرو بن يحيى بن سعيد بن عمرو بن سعيد بن العاص، السعيدي، الأموي، المكي، أبو أمية: راو، من طبقة كبار أتباع التابعين. قال فيه ابن حجر: انظر: ابن حبان: الثقات (٧/ ٢١٧)، ابن حجر: التقريب (٤٢٨).

**قُرَيْشِ** (() ، وفي حديث الباب: (غِلمة).

والتصغير هنا للتحقير؛ لأنه وصفهم بالسفه. قال الحافظ ابن حجر: (قد يطلق الصبي، والغليِّم، بالتصغير، على الضعيف العقل والتدبير والدين، ولو كان محتلمًا) (٢٠)، ذلك لأن كلمة غلام، في أصل وضعها في اللغة، تقال للصبي من حين أن يولد إلى أن يحتلم، لكنَّ الحافظَ نبَّه على أنه ربما جرى التوسع في ذلك، وهو المراد هنا؛ فإنَّ الخلفاءَ من بني أمية لم يكن فيهم من استُخلف وهو دون البلوغ، وكذلك من استعملوه، لم يكن فيهم مَنْ لم يَبلغ سِنَّ الحُلُم.

والمراد بالأُمَّة: أهل ذلك العصر، ومَنْ قَارَبَهُم، لا جميعهم إلى يوم القيامة.

والمراد بالهلكة: ما بيّنه النبي عَلَيْ في حديث أبي هريرة مرفوعًا: «إِنْ أَطَعْتُمُوهُم هَلَكْتُم، وَإِنْ عَصَيْتُمُوهُم أَهْلَكُوكُم» (٣)، وذلك أنه إذا وُلِّي حُدَثاء الأسنان، سفهاء الأحلام، الذين لا يحسنون تدبير الأمور، أدى ذلك إلى حصول فساد وهلكة؛ فإن أُطيعوا فسد أمر الأمة، وإن عُصوا أهلكوا من عصاهم. وقد قيل:

إن الأمور إذا الأحداث دبرها دون الشيوخ ترى في بعضها خللًا قوله: (وَمَعَنَا مَرْوَانُ): هو مَرْوَان بن الحَكَم (٤)، الذي ينتسب إليه بنو مروان.

<sup>(</sup>۱) أحمد: المسند (۱۳/ ٤٠٤) (۸۰۳۳). (۲) ابن حجر: فتح الباري (۱۳/ ۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه علي بن معبد وابن أبي شيبة عن أبي هريرة مرفوعًا (كما في فتح الباري (٣) /١٣).

<sup>(</sup>٤) مروان بن الحكم بن أبي العاص بن أمية بن عبد شمس، الأموي، القرشي، أبو عبد الملك (ت٦٥هـ)، ولد في حياة النبي هي ولم يره؛ لأنه خرج إلى الطائف طفلًا لا يعقل، وهو ابن عم عثمان بن عفان في . وكان كاتبه وأمين سره. ولاه معاوية بن أبى سفيان في خلافته المدينة، أكثر من مرة. وهو الخليفة الأموي الرابع، وأول من ملك من بني الحكم بن أبي العاص، وإليه ينسب بنو مروان، توفي بالطاعون. انظر: الذهبي: سير أعلام النبلاء (٣/ ٤٧٦، ٤٧٩) (١٠٢)، ابن كثير: البداية والنهاية (٨/ ٢٧٧)، ابن حجر: الإصابة (٣/ ٤٧٧)، (٤٧٨).

قوله: (سَمِعْتُ الصَّادِقَ المَصْدُوقَ): يُريدُ به: النبي عَيَّا ؛ فإنه صادقٌ فيما أُخبر، مصدوق فيما أُخبر.

قوله: (لَوْ شِئْتُ أَنْ أَقُولَ: بَنِي فُلَانٍ، وَبَنِي فُلَانٍ، لَفَعَلْتُ): لكنه لم يقل، وكأنما ألمح إلى أنهم مَنْ وَلِيَ مِن بعض فتيان بني أمية على بعض الأعمال في الشام.

قوله: (عَسَى هَؤُلَاءِ أَنْ يَكُونُوا مِنْهُمْ)؛ أي: ربما كان هؤلاء منهم.

### ﴿ فوائد الحديث:

١ - جواز التعبير بالعام وإرادة الخاص؛ لقوله: (أُمَّتِي)، وإنما أراد جيلًا
 من أجيال الأمة، لا عموم الأمة.

- ٢ ـ التنبيه على اعتزالهم، وعدم مداخلتهم، وعدم إعانتهم على ظلمهم.
  - ٣ ـ استحباب هجران البلدة التي يقع فيها إظهار المعصية.
- ع جواز كتم شيء من العلم لمصلحة، أو دفع مفسدة ومضرة؛ لفعل أبي هريرة، وقد جاء في حديث آخر أنه قال: «حفظت من حديث رسول الله عليه أحاديث ما حدثتكم بها، ولو حدثتكم بحديث منها لرجمتموني بالأحجار»(۱).
- عدم الخروج على السلطان ولو جار؛ لأنه على أعلم أبا هريرة بأسمائهم، وأسماء آبائهم، ولم يأمره بالخروج عليهم، مع إخباره أن هلاك الأمة على أيديهم.
- ٦ اختيار أيسر الضررين، وأخف المفسدتين، فإن الخروج عليهم أشد
   في الهلاك من طاعتهم.
  - ٧ ـ العجب من إجراء الله اللعن على لسان مروان مع كونهم من ولده.
    - ٨ ـ التحذير من أن يتولى أمور المسلمين صغار السن والعقل.
      - ٩ ـ إسناد الأمور إلى من اتصف بالسن والعقل والدين.
- ١٠ \_ أن الدعاء العام باللعن على مَن اتصف بوصفٍ يستحق عليه

أخرجه الحاكم في المستدرك (٣/ ٥٨٣) (٦١٦٢).

اللعن؛ كالفسوق والفجور ونحوه، لا بأس به، بخلاف الدعاء على معين، ولو كان أكفر الكافرين، وهو حي، فإنه لا يجوز.

فيجوز اللعن بالوصف؛ فيقال: لعنة الله على اليهود والنصارى، ويجوز أن يقال: لعن الله من غيّر منار الأرض، لعن الله من انتسب إلى غير أبيه، لعن الله من تخلى في طريق المسلمين، ولا يجوز أن يقول: لعنة الله على فلان بعينه؛ لأن اللعن طرد وإبعاد عن رحمة الله، وهذا إلى الله، ليس لأحد سواه، فمهما بلغت حميتك وغيرتك فلا تلعن معينًا. ولما قنت النبي على على بعض المشركين، وقال: اللَّهَمَّ العن فلانًا وفلانًا وفلانًا وفلانًا وفلانًا أنزل الله تعالى عليه: ﴿ لِللَّهُ مَن ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ [آل عمران: ١٢٨]. فلعل هذا المعين أن يتوب يومًا ويُسلِمَ ويصلح حاله.



<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: (٤٠٦٩).

# 

ثم قال رَخْلَللهُ:

(1)

# بَابٌ قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «وَيْلٌ لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَبَ»

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: ذكر الشر الذي وقع بعد رسول الله على مناسبة الباب لكتاب الفتن حتى صار العرب بين الأمم كالقصعة بين الأكلة. فهذا مبدأ الفتن. وذكر فيه حديثين.

[١٠] (٧٠٥٩) \_ حَدَّثَنَا مَالِكُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّثَنَا ابْنُ عُيَيْنَةَ، أَنَّهُ سَمِعَ الزُّهْرِيَّ، عَنْ عُرْوَةَ، عَنْ زَيْنَبَ بِنْتِ أُمِّ سَلَمَةَ، عَنْ أُمِّ حَبِيبَةَ، عَنْ زَيْنَبَ بِنْتِ أُمِّ سَلَمَةَ، عَنْ أُمِّ حَبِيبَةَ، عَنْ زَيْنَبَ بِنْتِ جَحْشِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُنَّ، أَنَّهَا قَالَتْ:

اسْتَيْقَظَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ مِنَ النَّوْمِ مُحْمَرًا وَجْهُهُ يَقُولُ: «لَا إِللهَ إِلَّا اللهُ، وَيْلُ لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَبَ، فُتِحَ اليَوْمَ مِنْ رَدْمِ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مِثْلُ هَذِهِ»، وَعَقَدَ سُفْيَانُ تِسْعِينَ \_ أَوْ مِائَةً \_.

قِيلَ: أَنَهْلِكُ وَفِينَا الصَّالِحُونَ؟

قَالَ: «نَعَمْ، إِذَا كَثُرَ الخَبَثُ».

# ﴿ معاني الحديث:

وفي الباب هذا الحديث الذي ضم ذكر ثلاثٍ من أمهات المؤمنين (أم سلمة، وأم حبيبة، وزينب بنت جحش) رضي الله عنهن.

قوله: (اسْتَيْقَظَ النَّبِيُّ عَلَيْ مِنَ النَّوْم مُحْمَرًّا وَجْهُهُ): علامة على انفعاله

وتأثره. وجاء في رواية عن أبي هريرة: (موتوا إن استطعتم) $^{(1)}$ .

قوله: (وَيْلُ لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَبَ): هذا من السجع غير المتكلف، ومثله يستحسن. وخص العرب بالذكر، قيل: لأنهم أول مَنْ دخل في الإسلام، وللإنذار بأن الفتن إذا وقعت كان الهلاك أسرع إليهم. وقال شيخنا كَثَلَيُّهُ: (لأنهم حَمَلَة الرسالة وإلى ديارهم ترجع الرسالة، فإن الإيمان يأرز إلى المدينة كما تأرز الحية إلى جحرها)(٢).

قوله: (فُتِحَ اليَوْمَ مِنْ رَدْمِ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مِثْلُ هَذِهِ): "يأجوج" و«مأجوج»: أمتان من بني آدم سيذكرهما المصنف كِلَّهُ في نهاية كتاب الفتن (۳)، فنرجئ الحديث عنهما إلى موضعه. و «الرَّدْمُ»: هو السد الذي بناه ذو القرنين بين الصدفين؛ ليحول دون خروجهم وإفسادهم، كما قال تعالى: ﴿فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ أَجْعَلُ بَيْنَكُمُ وَيَنْهُمُ رَدُمًا (١٤) [الكهف: ٩٥]، فاستيقظ النبي عَلَيْ وقد أري أن ثَلمًا وقع في الردم، مما يؤذِن بخروجهم على الناس مجددًا.

قوله: (مِثْلُ هَذِهِ، وَعَقَدَ سُفْيَانُ تِسْعِينَ \_ أَوْ مِائَةً \_): هذه طريقة العرب في الحساب، فإن العرب أمة أمية لا تكتب ولا تحسب، لكنهم يُعبِّرُونَ عن الأعداد بعقد الأصابع، وعَقْد التسع والتسعين بأن يثني السبابة إلى أصلها، ثم يعلق عليها إبهامه، وعقد المائة قريب من ذلك. وصف أحدهم:

رب برغوث ليلةً بِتُّ منه وفؤادي في قبضة التسعين أسرته يد الثلاثين حتى ذاق طعم الحمام في السبعين

قوله: (نَعَمْ، إِذَا كَثُرَ الْخَبَثُ): الْخَبَثُ: هو الزني، وقيل: أولاد الزني. قال ابن بَطَّال (٤) كَثَلَنهُ: (إذا كان قد فُتح من ردمهم ذاك القدر في زمنه عَلَيْهُ،

<sup>(</sup>۱) أبو الشيخ: الأمثال (ص٣٤٤)، أبو عمرو الداني: السنن الواردة في الفتن (۱/ ٢٦٦)، الحاكم: المستدرك (٣٥١/٤) (٧٨٨٦)، وقال عقبه: حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>٢) ابن عثيمين: التعليق على صحيح البخاري (١٥/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: الباب (٢٨)، الحديث (٧١٣٥، ٧١٣٦).

<sup>(</sup>٤) علي بن خَلَف بن عبد الملك بن بَطَّال، البكري، القرطبي، البلنسي، المغربي، =

لم يزل الفتح يتسع على مر الأوقات)(١).

وقال شيخنا: (يحتمل أنه فتح حسي، وأن هذا الردم بدأ ينهار،... ويحتمل أنه فُتِحَ فتحًا معنويًّا لا حسيًّا، وأنه في آخر حياة النبي على بدأ يتسلل الناس من تلك الجهة ليفتنوا الناس عن دينهم. ومعلوم أن يأجوج ومأجوج من ناحية المشرق، وأن الفتن إنما تكون من ناحية المشرق من حيث يطلع قرن الشيطان)(٢).

### ﴿ فوائد الحديث:

١ ـ شدة شفقة النبي ﷺ على أمته وتأثره لما يصيبهم.

٢ ـ مشروعية قول: «لا إله إلا الله» لتسكين الفزع، والعصمة من كل فتنة وشر، ﴿أَلاَ بِنِكِرِ ٱللَّهِ تَطْمَعِنُ ٱلْقُلُوبُ (إِلَيْ) [الرعد: ٢٨].

٣ ـ التحذير من الفتن والشرور، ووجوب الاستعداد لها.

٤ ـ علامة من علامات النبوة؛ وهي الإخبار بالأمور المستقبلة.

٥ ـ معرفته عليه فائدة أخرى:

7 - ينبغي لطالب العلم أن يتقن علوم زمانه، والمهارات السائدة في مجتمعه؛ كاستعمال الحاسوب، ووسائل التواصل الحديثة، والوسائط التي تعينه على تحصيل العلم وبثه ونشره.

٧ ـ أن الخير يهلك بهلاك الشرير إذا لم يغير عليه خبثه، وكذلك إذا غير عليه حيث لا يجدى. فكثرة الخبث تؤدى إلى هلاك الخير والخبيث؛ إما لأن

المالكي، أبو الحسن، ابن بَطَّال، ابن اللجام (ت٤٤٩هـ)، محدث، فقيه، قاضٍ، كان من كبار المالكية. عني بشرح صحيح البخاري. قال فيه ابن بشكوال: «كان من أهل العلم والمعرفة والفهم، . . . عني بالحديث العناية التامة، وأتقن ما قيد منه»، ومن مصنفاته: «شرح صحيح البخاري»، «كتاب في الزهد والرقائق»، «الاعتصام» في الحديث. انظر: الذهبي: سير أعلام النبلاء (١٨/ ٤٧)، الصفدي: الوافي (٢١/ ٧٩)، ابن بشكوال: الصلة (٢/ ٤١٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن بطال: شرح صحيح البخاري (۱۱/۱۰).

<sup>(</sup>٢) ابن عثيمين: التعليق على صحيح البخاري (١٥/ ٥٩٨ ـ ٥٩٨).

الخيِّر لم ينكر على الخبيث، أو لأنه أخّر التغيير حتى تفاقم الخبث.

٨ - وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والمبادرة إلى التوبة
 قبل هجوم الفتن وقيام الساعة.

٩ ـ الإشارة إلى اتساع قَدْر الفتح مع توالي الأوقات.

١٠ ـ أن رؤيا الأنبياء حقّ.

۱۱ ـ التحذير من السماح للكفار بالإقامة أو السكنى الدائمة في جزيرة العرب حتى لا العرب؛ لقول النبي على: «لأخرجن اليهود والنصارى من جزيرة العرب حتى لا أدع إلا مسلمًا»(١).

قال شيخنا ابن عثيمين رَخِلَلهُ: (ومن سفهاء الناس اليوم من يجلب العمالة الضخمة الكثيرة من أجل لعاع الدنيا، وهم ليسوا على الإسلام؛ بل يدَّعي أن الكافرَ خيرٌ من المسلم، عكس قوله تعالى: ﴿وَلَعَبَدُ مُّؤْمِنُ خَيْرٌ مِن المسلم، وهذا من استكثار الخبث بين المسلمين.

 $\Diamond$   $\Diamond$   $\Diamond$ 

# ثم قال رَخْلُسُّهُ:

[١١] (٧٠٦٠) \_ حَدَّثَنَا أَبُو نُعَيْم، حَدَّثَنَا ابْنُ عُيَيْنَةَ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، وَحَدَّثَنَا ابْنُ عُيَيْنَةَ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، وَحَدَّثَنِي مَحْمُودٌ، أَخْبَرَنَا عَبْدُ الرَّزُّاقِ، أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، عَنْ عُرْوَةَ، عَنْ أُسَامَةَ بْن زَيْدٍ عَلِيُهَا، قَالَ:

أَشْرَفَ النَّبِيُّ ﷺ عَلَى أُطُمٍ مِنْ آطَامِ المَدِينَةِ، فَقَالَ: «هَلْ تَرَوْنَ مَا أَرَى؟».

قَالُوا: لَا!

قَالَ: «فَإِنِّي لَأَرَى الفِتَنَ تَقَعُ خِلَالَ بُيُوتِكُمْ كَوَقْعِ القَطْرِ».

<sup>(</sup>۱) مسلم: الصحيح (۳/ ۱۳۸۸) (۱۷۲۷).

<sup>(</sup>٢) ابن عثيمين: التعليق على صحيح البخاري (١٥/ ٩٩٥).

# ﴿ معانى الحديث:

قوله: (أَشْرَفَ النَّبِيُّ عَلَى أُطُم)؛ أي: اطَّلَعَ مَن عُلُوِّ. و «الأُطُم» هو: الحصن، والمدينة ذات حصون يقال لها: «ذات آطام».

قوله: (هَلْ تَرَوْنَ مَا أَرَى؟): الرؤية بمعنى النظر، وقد كُشِف له ﷺ فأبصر ذلك عَيانًا، أما أصحابه فلم يروا ما رأى.

قوله: (فَإِنِّي لَأَرَى الفِتَنَ)؛ وفي نسخة: «إني لأرى مواقع الفتن».

قوله: (تَقَعُ خِلَالَ بُيُوتِكُمْ كَوَقْعِ القَطْرِ): شبه وقوع الفتن في خلال بيوت المدينة بالمطر بجامع التعميم، والخِلال: هي النَّواحي.

قال العلماء: اختُصت المدينة بذلك لأن قتل عثمان عليه كان بها، ثم انتشرت الفتن في البلاد بعد ذلك.

#### ﴿ فوائد الحديث:

ا ـ علامة من علامات النبوة، وأجلى ما وقع ذلك في وقعة الحَرَّة، سنة ثلاث وستين حين استباحها جند يزيد بن معاوية، ودخلوا بيوتها فما تركوا بيتًا فيها. وهتكت أعراض، وقتل جمع من أبناء الصحابة.

٢ ـ سَعَة رُقعة الفتن، وكثرة مَن تطاله؛ لقوله: «كوقع القطر».

٣ ـ اختصاص المدينة بذلك؛ لأن قتل عثمان صطفينه كان بها.





# بَابٌ ظُهُورِ الْفِتَنِ

﴿ مناسبة الباب لكتاب الفتن: ظاهرة. وذكر فيه ثلاثة أحاديث:

[۱۲] (۲۰۲۱) - حَدَّثَنَا عَيَّاشُ بْنُ الوَلِيدِ، أَخْبَرَنَا عَبْدُ الأَعْلَى، حَدَّثَنَا مَعْمَرٌ، عَنِ النَّهِرِيِّ، عَنْ سَعِيدٍ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ، قَالَ:

«يَتَقَارَبُ الزَّمَانُ، وَيَنْقُصُ العَمَلُ، وَيُلْقَى الشُّحُّ، وَتَظْهَرُ الفِتَنُ، وَيَكْثُرُ الهَرْجُ».

قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، أَيُّمَ هُوَ؟

قَالَ: «القَتْلُ القَتْلُ».

وَقَالَ شُعَيْبٌ، وَيُونُسُ، وَاللَّيْثُ، وَابْنُ أَخِي الزُّهْرِيِّ، عَنِ النُّهْرِيِّ، عَنِ النَّهْرِيِّ، عَنْ حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ.

# ﴿ معانى الحديث:

قوله: (يَتَقَارَبُ الزَّمَانُ): قال ابن بطال كَلْشُهُ: (تقارب الزمان هو تقارب أحوال أهله في قلة الدِّين، حتى لا يكون فيهم من يأمر بمعروف، ولا ينهى عن منكر، لغلبة الفسق وظهور أهله)(١)، رأى كَلْشُهُ أن ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ينشأ عنه فسق، ويؤدي ذلك إلى ظهور الفتن.

<sup>(</sup>۱) ابن بطال: شرح البخاري (۱۳/۱۰).

قال الحافظ: (الحق أن المراد نزع البركة من كل شيء، حتى من الزمان) (۱) وهذا قول عياض والنووي، وقيل: استواء الليل والنهار؛ يعني: ساعاتهما، وقيل: قِصَر الأعمار، وقال ابن أبي جمرة: (قصره على ما وقع في حديث: «لا تقوم الساعة حتى يتقارب الزمان فتكون السنة كالشهر»)(۲).

ويحتمل أن يكون هذا التقارب تقاربًا حسيًّا، لكنه لم يظهر بعد؛ لأننا لم نزل نرى الليل والنهار يسيران على وتيرة واحدة، لكن جاء في بعض أحاديث آخر الزمان أنه يكون يوم كسنة، ويوم كشهر، ويوم كجمعة، ويوم كاحتراق السعفة، فيكون التقارب حسيًّا مرتبطًا بأمور فلكية حادثة، لكن هذا لم يقع.

أما التقارب المعنوي فهذا واقع منذ زمن؛ إما بنزع البركة من الزمان، وإما بالقيام بأمور عدة في زمن قصير بسبب المواصلات ووسائل الاتصال، والمقصود أن ما أخبر به النبي على حق واقع على حقيقته.

قوله: (وينقص العمل): قال الحافظ ابن حجر: (وَقَعَ فِي رِوَايَةِ الْكُشْمِيهَنِيِّ: «وَيَنْقُصُ الْعِلْمُ» وَهُوَ الْمَعْرُوفُ فِي هَذَا الْحَدِيثِ وَلِلْآخِرِ وَجُهٌ)(٣). ونقص العلم إما بنقص علم كل عالم بطروء النسيان عليه، وهذا حاصل، وإما بموت العلماء، وهذا هو الأقرب؛ لقول النبي على: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعًا ينتزعه من صدور العباد ولكن يقبض العلم بقبض العلماء»(٤). فيُحمل ذلك على موت العلماء.

قال الطَّحَاوِيّ (٥) كُلِللهُ: (قد يكون معناه: في ترك طلب العلم خاصة

<sup>(</sup>۱) ابن حجر: فتح الباري (۱٦/١٣).

<sup>(</sup>۲) الترمذي: السنن (٤/ ٥٦٧) (٢٣٣٢)، ابن ماجه: السنن (٢/ ١٣٦٢) (٤٠٧٧).

<sup>(</sup>٣) ابن حجر: فتح الباري (١٠/ ٤٥٩).

<sup>(</sup>٤) البخاري: الصحيح (١٠٠).

<sup>(</sup>٥) أحمد بن محمد بن سلامة بن سلمة، الأزدي، الطحاوي، أبو جعفر (ت٣٢١هـ) =

والرضا بالجهل، وذلك لأن الناس لا يتساوون في العلم وإنما يتساوون إذا كانوا جُهَّالًا)(١)، وهذا يشبه كلام ابن بطال المتقدم.

# قوله: (ويلقى الشح): ضبطت بصور متعددة منها:

- (يُلقى) على البناء للمجهول؛ يعني: أنه يقع عند الناس أثرة وأنانية. وهذا مشاهد، فإلقاؤه في قلوب الناس على اختلاف أحوالهم؛ وفيهم العالم والجاهل، والغني والفقير، يدل على أمرٍ خلاف المعتاد. فهذا يكون من أعظم دواعى الفتن.

- (يُلقَّى)؛ بمعنى: يُعلَّم، ونجد ذلك فيما يسمى الآن بعلم «الاقتصاد» الذي صاغه وأسسه اليهود، فالاقتصاد العالمي الآن قائم على الاحتكار والابتزاز والأثرة واستلاب حقوق الآخرين، ويعدون ذلك مهارة. فلهذا الضبط وجه مناسب.

والشح: بخل مع حرص. قال تعالى: ﴿وَأُحْضِرَتِ ٱلْأَنفُسُ ٱلشُّحُ [النساء: ١٢٨]. فكأن في الأمر زيادة على ما جبل عليه ابن آدم. قال الحافظ: (الْمُرَادُ: إِلْقَاؤُهُ فِي قُلُوبِ النَّاسِ عَلَى اخْتِلَافِ أَحْوَالِهِمْ حَتَّى يَبْخَلَ الْعَالِمُ بِعِلْمِهِ فَيَتْرُكَ التَّعْلِيمَ وَالْفَتْوَى، وَيَبْخَلَ الصَّانِعُ بِصِنَاعَتِهِ حَتَّى يَتْرُكَ تَعْلِيمَ غَيْرِهِ، وَيَبْخَلَ الصَّانِعُ بِصِنَاعَتِهِ حَتَّى يَتْرُكَ تَعْلِيمَ غَيْرِهِ، وَيَبْخَلَ الصَّانِعُ بِصِنَاعَتِهِ حَتَّى يَتْرُكَ تَعْلِيمَ غَيْرِهِ، وَيَبْخَلَ الْفَقِيرُ، وَلَيْسَ الْمُرَادُ وُجُودَ أَصْلِ الشُّحِ لِأَنَّهُ لَمْ يَزُلُ مَوْجُودًا)(٢).

<sup>=</sup> فقيه، انتهت إليه الرياسة الحنفية بمصر، تفقه على مذهب الشافعي، ثم تحول حنفيًّا، ورحل إلى الشام سنة ٢٦٨هـ، فاتصل بأحمد بن طولون، فكان من خاصته، وتوفي بالقاهرة. وهو ابن أخت المزني. من مصنفاته: «شرح معاني الآثار» في الحديث، «بيان السُّنَّة»، كتاب «الشفعة»، «المحاضر والسجلات»، «مشكل الآثار» في الحديث. انظر: ابن عساكر: تاريخ دمشق (٥/٣٦٧، ٣٧٠) (١٥٢)، ابن كثير: البداية والنهاية (١/١٥٤)، ابن العماد: شذرات الذهب (٢٨٨/).

<sup>(</sup>۱) ابن حجر: فتح الباري (۱۳/۱۳).

<sup>(</sup>٢) ابن حجر: فتح الباري (١٣/١٣).

قوله: (وَتَظْهَرُ الفِتَنُ، وَيَكْثُرُ الهَرْجُ. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، أَيُّمَ هُوَ؟) يعني: أي شيء هو. وسيأتي معنى الهرج مرفوعًا.

فائدة حديثية: قال الحافظ ابن حجر: (قَوْله: وَقَالَ يُونُس - يَعْنِي: ابن يَرِيد - وَشُعَيْب - يَعْنِي: ابن أبي حَمْزَة - وَاللَّيْث وابن أَخِي الزُّهْرِيِّ عَنِ الزُّهْرِيِّ عَنْ حُمَيْدٍ - يَعْنِي: ابْنَ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ عَوْفٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَة - الزُّهْرِيِّ عَنْ حُمَيْدٍ - يَعْنِي: ابْنَ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ عَوْفٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَة - يَعْنِي: أَنَّ هَوُّلَاءِ الْأَرْبَعَة خَالَفُوا مَعْمَرًا فِي قَوْلِهِ عَنِ الزُّهْرِيِّ عَنْ سَعِيدٍ يَعْنِي: أَنَّ هَوُّلَاءِ الْأَرْبَعَة خَالَفُوا مَعْمَرٍ هُنَا وَوَصَلَ طَرِيقٌ شُعَيْبٍ فِي كِتَابِ صَحِيحَانِ فَإِنَّهُ، وَصَلَ طَرِيقَ مَعْمَرٍ هُنَا وَوَصَلَ طَرِيقَ شُعَيْبِ فِي كِتَابِ الْأَدْدِ، وَكَأَنَّهُ رَأَى أَنَّ ذَلِكَ لَا يَقْدَحُ؛ لِأَنَّ الزُّهْرِيَّ صَاحِبُ حَدِيثٍ فَيَكُونُ الْأَدْدِ، وَكَأَنَّهُ رَأَى أَنَّ ذَلِكَ لَا يَقْدَحُ؛ لِأَنَّ الزُّهْرِيَّ صَاحِبُ حَدِيثٍ فَيَكُونُ الْحَدِيثُ وَلَاكَ لَا يَقْدَحُ؛ لِأَنَّ الزُّهْرِيَّ صَاحِبُ حَدِيثٍ فَيكُونُ الْحَدِيثُ وَلَاللَّيُونَ مِثْلَ الزُّهْرِيِّ فِي كَثْرَةِ الْحَدِيثِ وَالشُّيُوخِ، وَلَوْلَا الْسَعِيدِ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مِثْلَ الزُّهْرِيِّ فِي كَثْرَةِ الْحَدِيثِ وَالشُّيُوخِ، وَلَوْلَا الصَّحَةِ لِهَا ذَكَرُتُهُ أَنَ الْوَلَالَ لَكَانَتْ رِوَايَةُ مُعْمَرٍ مَدْ قَلْ اللَّابِعِهُ أَرْجَحَ، وَلَيْسَتْ رِوَايَةُ مَعْمَرٍ مَدْفُوعَةً عَنِ الطَّحَةِ لِمَا ذَكَرْتُهُ إِلَى الْمَادِةُ لِمَا ذَكَرْتُهُ إِنَّ الطَّحَةِ لِمَا ذَكَرْتُهُ إِلَى اللَّهُ الْمَعَيْثِ وَلَيْسَتْ رِوَايَةُ مَعْمَرٍ مَدْفُوعَةً عَنِ الطَّحَةِ لِمَا ذَكُرْتُهُ إِلَى اللَّهُ الْمَا ذَكُونَ مُنْ تَابَعَهُ أَرْجَحَ، وَلَيْسَتْ رِوَايَةُ مَعْمَرٍ مَدْفُوعَةً عَنِ الطَّحَدِيثِ إِلَى اللَّهُ الْمَعْمِ الْمَا ذَكُرْتُهُ إِلَى اللْمُ الْتُهُ الْمَا ذَكُرْتُهُ إِلَى اللَّهُ الْمَا ذَكُرْتُهُ إِلَى الْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُومِ الْمَا فَالْمُ الْمُؤْمِ الْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْولِيْ الْمَالِي الْمُؤْمِ الْمَا فَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ ا

0 0 0

ثم قال:

[١٣] (٧٠٦٢، ٧٠٦٢) \_ حَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللهِ بْنُ مُوسَى، عَنِ الأَعْمَشِ، عَنِ الأَعْمَشِ، عَنْ شَقِيتٍ، قَالَ: كُنْتُ مَعَ عَبْدِ اللهِ، وَأَبِي مُوسَى، فَقَالَا: قَالَ النَّبِيُ عَلِيْهِ:

«إِنَّ بَيْنَ يَدَيِ السَّاعَةِ لَأَيَّامًا، يَنْزِلُ فِيهَا الجَهْلُ، وَيُرْفَعُ فِيهَا العِلْمُ، وَيَكْثُرُ فِيهَا الهَرْجُ».

وَالْهَرْجُ: الْقَتْلُ.

<sup>(</sup>١) ابن حجر: فتح الباري (١٣/١٥).

[18] (٧٠٦٤) \_ حَدَّثَنَا عُمَرُ بْنُ حَفْصٍ، حَدَّثَنَا أَبِي، حَدَّثَنَا أَبِي، حَدَّثَنَا اللهِ، وَأَبُو مُوسَى فَتَحَدَّثَا: الأَعْمَشُ، حَدَّثَنَا شَقِيقٌ، قَالَ: جَلَسَ عَبْدُ اللهِ، وَأَبُو مُوسَى فَتَحَدَّثَا: فَقَالَ أَبُو مُوسَى: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ:

«إِنَّ بَيْنَ يَدَيِ السَّاعَةِ أَيَّامًا، يُرْفَعُ فِيهَا العِلْمُ، وَيَنْزِلُ فِيهَا الجَهْلُ، وَيَكْثُرُ فِيهَا الهَرْجُ».

وَالْهَرْجُ: الْقَتْلُ.

[١٥] (٧٠٦٥) \_ حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ، حَدَّثَنَا جَرِيرٌ، عَنِ الأَعْمَشِ، عَنْ أَبِي وَائِلٍ، قَالَ: \_ إِنِّي لَجَالِسٌ مَعَ عَبْدِ اللهِ وَأَبِي مُوسَى رَا اللهِ عَالَ اللهِ وَأَبِي مُوسَى رَا اللهِ عَالَ اللهِ وَأَبِي مُوسَى النَّبِيَ عَلِيهِ \_ فَقَالَ أَبُو مُوسَى: سَمِعْتُ النَّبِيَ عَلِيهِ \_ مِثْلَهُ.

وَالْهَرْجُ بِلِسَانِ الْحَبَشَةِ: القَتْلُ.

[١٦] (٧٠٦٦) \_ حَدَّثَنَا مُحَمَّدٌ، حَدَّثَنَا غُنْدَرٌ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ وَاصِلِ، عَنْ أَبِي وَائِلِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ، وَأَحْسِبُهُ رَفَعَهُ، قَالَ:

«بَيْنَ يَدَيِ السَّاعَةِ أَيَّامُ الهَرْجِ، يَزُولُ العِلْمُ وَيَظْهَرُ فِيهَا الجَهْلُ».

قَالَ أَبُو مُوسَى: «وَالهَرْجُ: القَتْلُ، بِلِسَانِ الحَبَشَةِ».

[١٧] (٧٠٦٧ معلقًا) \_ وَقَال أَبُو عَوَانَةَ، عَنْ عَاصِمٍ، عَنْ أَبِي وَائِل، عَنِ الأَشْعَرِيِّ، أَنَّهُ قَالَ لِعَبْدِ اللهِ:

تَعْلَمُ الأَيَّامَ الَّتِي ذَكَرَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ أَيَّامَ الهَرْجِ؟ \_ نَحْوَهُ.

قَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَيَّكِالَّهُ يَقُولُ:

«مِنْ شِرَارِ النَّاسِ مَنْ تُدْرِكُهُمُ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءً».

# ﴿ معانى الأحاديث:

قوله: (إِنَّ بَيْنَ يَدَيِ السَّاعَةِ): مثل هذا التعبير يدل على أن ما بعده من أشراط الساعة، فربما كانت من أشراطها الكبرى أو الصغرى.

قوله: (لَأَيُّامًا، يَنْزِلُ فِيهَا الجَهْلُ، وَيُرْفَعُ فِيهَا العِلْمُ)؛ أي: يفشو الجهل، وينحسر العلم النافع. فلا يغرنك ما قد تجده من علوم دنيوية، فالعبرة بالعلم الذي ينفع في الآخرة، فهذا هو العلم عند الإطلاق.

قوله: (وَيَكْثُرُ فِيهَا الهَرْجُ. وَالهَرْجُ: القَتْلُ): فيه إشارة إلى أن الاقتتال ينشأ بسبب انحسار العلم، وفشو الجهل.

وأصل الهَرْج في العربية: الاختلاط، وقد استعملتها الحبشة. يقال: هرج القوم في الحديث إذا أكثروا وخلطوا، ولا يزال مستعملًا بيننا، تقول العامة: الهرج، يقصدون به الكلام الكثير.

قال الجوهري: (الهرج: الفتنة والاختلاط... وأصل الهرج: الكثرة في الشيء)(١)، قال الحافظ ابن حجر: (لا تستعمل في اللغة العربية بمعنى القتل إلا على طريق المجاز؛ لكون الاختلاط مع الاختلاف يفضي كثيرًا إلى القتل؛ وكثيرًا ما يسمى الشيء باسم ما يؤول إليه)(٢).

# ﴿ فوائد الأحادث:

- ١ \_ علامات من علامات النبوة.
- ٢ ـ أن الأمور المذكورة سبب ومقدمة لظهور الفتن.
  - ٣ ـ أن الفتن مفضية إلى الهرج، وهو القتل.
- ٤ أن إفشاء العلم سبب لدفع الفتن؛ لأن العلم النافع عصمة.
- - أن الإيثار والبذل سبب لدفع الفتن، بخلاف الأثرة التي تورث التنافس والاقتتال.
  - ٦ ـ بيان شيء من علامات الساعة.

الجوهري: الصحاح (۱/ ۳۵۰).
 الجوهري: الصحاح (۱/ ۳۵۰).

قوله: (مِنْ شِرَارِ النَّاسِ مَنْ تُلْرِكُهُمُ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءٌ): هكذا رواه معلقًا، وهو موصول بحمد الله في مواضع ((). ذلك أن الساعة لا تقوم إلا على شرار الخَلق؛ كما جاء في الحديث الآخر: «لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض: الله الله» (()) لأن الله تعالى يرسل على المؤمنين ريحًا طيبة فتقبض أرواحهم، فلا يبقى على وجه الأرض إلا شرار الخلق. ففي "صحيح مسلم»: عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنُ شِمَاسَةَ الْمَهْرِيِّ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ مَسْلَمَةَ بْنِ مُحْلَدٍ، وَعِنْدَهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ، فَقَالَ عَبْدُ اللهِ: لَا تَقُومُ السَّاعَةُ وَمُ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ أَهْلِ الْجَاهِلِيَّةِ، لاَ يَدُعُونَ الله بِشَيْءٍ إِلَّا عَلْبَهُ، اللهِ يَقُولُ عَبْدُ اللهِ، فَقَالَ عُقْبَةُ بْنُ عَامِرٍ، فَقَالَ لَهُ مَسْلَمَةُ: يَا لَكُ مُسْلَمَةُ: يَا لَعُلُومِمْ، لاَ يَضُرُّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ، حَتَّى تَأْتِيهُمُ السَّاعَةُ وَهُمْ عَلَى ذَلِكَ الله وَسَعْتُ الله السَّاعَةُ وَهُمْ عَلَى ذَلِكَ " فَقَالَ رَبُولُ اللهِ عَلْهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْهُ الله وَيَعْدَلُ الله وَالْعَلْمُ مَنْ خَالَفَهُمْ، حَتَّى تَأْتِيهُمُ السَّاعَةُ وَهُمْ عَلَى ذَلِكَ»، فَقَالَ عَلْمَ الْعَلْمُ مَنْ عَلَى أَلْهِ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلَى الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلَى الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلَى الله عَلَى الله وَالله عَلْمَ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلَى الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلَى الله المَّاعَةُ وَهُمْ عَلَى ذَلِكَ»، فَقَالَ عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله المَاعَةُ وَلَمُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله المَلْمَ الله عَلَى الله عَلَى الله المَلْمَ الله المَلْمَانِ إلله عَلَى الله عَلَى الله المَلْمُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله الله عَلَ

و(من) للتبعيض، فيشاركهم في وصف السوء هذا:

- المصورون: عن عَائِشَةَ أُمِّ المُوْمِنِينَ، أَنَّ أُمَّ حَبِيبَةَ، وَأُمَّ سَلَمَةَ ذَكَرَتَا كَانَ كَنِيسَةً رَأَيْنَهَا بِالحَبَشَةِ فِيهَا تَصَاوِيرُ، فَذَكَرَتَا لِلنَّبِيِّ عَلَيْ فَقَالَ: (إِنَّ أُولَئِكَ إِذَا كَانَ فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ فَمَاتَ، بَنَوْا عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِدًا، وَصَوَّرُوا فِيهِ تِلْكَ الصُّورَ، فَأُولَئِكَ شِرَارُ الخَلْقِ عِنْدَ اللهِ يَوْمَ القِيَامَةِ) (٤).

<sup>(</sup>١) وصله الطبراني: المعجم الكبير (١٨/١٠) (١٠٤١٣) عن ابن مسعود ﴿ عَلَيْهُ مُرَفُوعًا.

<sup>(</sup>٢) مسلم: الصحيح (١/ ١٣١) (١٤٨).

<sup>(</sup>٣) مسلم: الصحيح (٣/ ١٥٢٤) (١٩٢٤).

<sup>(</sup>٤) البخاري: الصحيح (1/97) (٤٢٧)، مسلم: الصحيح (1/970) (٥٢٨).

- الخوارج: عَنْ أَبِي ذَرِّ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «إِنَّ بَعْدِي مِنْ أُمَّتِي، أُوْ: سَيَكُونُ بَعْدِي مِنْ أُمَّتِي، قَوْمٌ يَقْرَؤُونَ الْقُرْآنَ لَا يُجَاوِزُ حُلُوقَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، ثُمَّ لَا يَعُودُونَ فِيهِ، هُمْ شِرَارُ الْخَلْقِ وَالْخَلِيقَةِ» (١٠).

<sup>(</sup>١) ابن ماجه: السنن (١/ ٦٠) (١٧٠)، وصححه الألباني.



# بَابُ: لَا يَأْتِي زَمَانٌ إِلَّا الَّذِي بَعْدَهُ شَرٌّ مِنْهُ

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: التنبيه على اتساع دائرة الفتن بتقدم الزمن، وأن فتح الخزائن ينشأ عنه فتنة المال، فيقع التنافس فالقتال، أو يقع الشح فيمنع الحق، أو البطر فيسرف. وذكر فيه حديثين:

[۱۸] (۲۰۲۸) \_ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يُوسُفَ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، عَنِ الزُّبَيْرِ بْنِ عَدِيٍّ، قَالَ:

أَتَيْنَا أَنَسَ بْنَ مَالِكٍ، فَشَكَوْنَا إِلَيْهِ مَا نَلْقَى مِنَ الحَجَّاجِ، فَقَالَ:

«اصْبِرُوا، فَإِنَّهُ لَا يَأْتِي عَلَيْكُمْ زَمَانٌ إِلَّا الَّذِي بَعْدَهُ شَرُّ مِنْهُ، حَتَّى تَلْقَوْا رَبَّكُمْ»، سَمِعْتُهُ مِنْ نَبِيِّكُمْ ﷺ.

# 🕏 معانى الحديث وألفاظه:

قوله: (مَا نَلْقَى مِنَ الحَجَّاجِ): جاء في بعض الروايات: «فشكونا إليه ما يلقون». والحجاج: هو ابن يوسف الثقفي، أمير ظلوم غشوم.

قوله: (اصْبِرُوا): في رواية: «اصبروا عليه».

قوله: (فَإِنَّهُ لَا يَأْتِي عَلَيْكُمْ زَمَانٌ إِلَّا الَّذِي بَعْدَهُ شَرٌّ مِنْهُ): في رواية: «والذي بعده شرٌّ منه».

قوله: (سَمِعْتُهُ مِنْ نَبِيِّكُمْ ﷺ): وبهذا صار الحديث مرفوعًا.

فهذا يدل على أن طريقة الصحابة رضوان الله عليهم، الأمر بالصبر والسكينة وعدم الخروج.

ولما جرى في زمن الحجاج بن يوسف الثقفي أن تداعى بعض الفقهاء، وكان فيهم من أجلة التابعين كسعيد بن جُبَيْر والشَّعْبِيِّ وآخرون من فضلاء التابعين، واجتمعوا تحت راية عبد الرحمٰن بن الأشعث<sup>(۱)</sup> وخرجوا على الحجاج بن يوسف. فما كان من الحجاج إلا أن جرد لهم جيشًا عرمرمًا، أوقع فيهم مقتلة عظيمة، عُرفت بوقعة دير الجماجم، وأهلك خلقًا كثيرًا من الفقهاء والمحدثين، وأسر بعضهم، وقتل بعضهم صبرًا؛ كسعيد بن جُبَيْر. فما زال أهل السُّنَّة بعد ذلك يأمرون بالصبر، ويرجعون إلى توجيه النبي عَيْنَ في لزوم الجماعة، وعدم الخروج على الولاة وإن جاروا. مع أن أولئك الفقهاء الذين خرجوا كانوا مجتهدين مريدين للخير عندهم حمية أولئك الفقهاء الذين خرجوا كانوا مجتهدين مريدين للخير عندهم حمية على أمره.

إشكال وجوابه: في قول النبي ﷺ الذي حكاه أنس: (فَإِنَّهُ لَا يَأْتِي عَلَيْكُمْ زَمَانٌ إِلَّا الَّذِي بَعْدَهُ شَرُّ مِنْهُ) إشكال! هل هذا مطَّرد؟ وهل كل زمن متأخر يكون شرَّا من الزمن المتقدم؟

قال الحافظ ابن حجر كَلْلله: (وَقَدِ اسْتَشْكَلَ هَذَا الْإِطْلَاقُ مَعَ أَنَّ بَعْضَ الْأَزْمِنَةِ تَكُونُ فِي الشَّرِّ دُونَ الَّتِي قَبْلَهَا، وَلَوْ لَمْ يَكُنْ فِي ذَلِكَ إِلَّا زَمَنُ عُمَر بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ وَهُوَ بَعْدَ زَمَنِ الْحَجَّاجِ بِيَسِيرٍ، وَقَدِ اشْتَهَرَ الْخَيرُ الَّذِي كَانَ فِي زَمَنِ عُمَر بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ ؛ بَلْ لَوْ قِيلَ: إَنَّ الشَّرَّ اضْمَحَلَّ فِي زَمَانِهِ لَمَا كَانَ بَعِيدًا

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمٰن بن محمد بن الأشعث بن قيس، الكندي (ت٥٨هـ)، جرى له وقائع مع الحجاج بن يُوسُف الثقفي، وكان قد سيره بجيش لغزو الترك فيما وراء سجستان، فأعلن العصيان، وحارب جيش عبد الملك بن مروان وظفر عليه، وحكم سجستان وكرمان والبصرة وفارس، ثم استولى على الكوفة، وقصده الحجاج، ودامت المعركة في دير الجماجم مائة وثلاثة أيام، حتى منتصف جمادى الآخرة سنة ٨٣هـ، ثم توالت هزائمه حتى لجأ إلى «رتبيل» ملك الترك في سجستان، واضطر رتبيل تحت ضغط الحجاج وتهديده إلى قتله، وأرسل رأسه إلى الحجاج، ثم إلى عبد الملك بن مروان. انظر: ابن سعد: الطبقات الكبرى (٢٩٢/٢)، الميداني: مجمع الأمثال (٢/٢٤٤) الفيداني: مجمع الأمثال (٢/٢٤)).

فَضْلًا عَنْ أَنْ يَكُونَ شَرًّا مِنَ الزَّمَنِ الَّذِي قَبْلَهُ) (١)، ثم أجاب عن ذلك بجملة من المحامل حاصلها ما يلي:

حَمَلَهُ الْحَسَنُ الْبَصْرِيُّ عَلَى الْأَكْثَرِ الْأَغْلَبِ، فَسُئِلَ عَنْ وُجُودِ عُمَرَ بْنِ
 عَبْدِ الْعَزِيزِ بَعْدَ الْحَجَّاجِ فَقَالَ: لَا بُدَّ لِلنَّاسِ مِنْ تَنْفِيسٍ.

- أَنَّ الْمُرَادَ بِالتَّفْضِيلِ تَفْضِيلُ مَجْمُوعِ الْعَصْرِ عَلَى مَجْمُوعِ الْعَصْرِ؛ فَإِنَّ عَصْرَ الْمَرَادَ بِالتَّفْضِيلِ تَفْضِيلُ مَجْمُوعِ الْعَصْرِ عَلَى مَجْمُوعِ الْعَصْرِ عُمَرَ بْنِ عَصْرَ الْحَجَاجِ كَانَ فِيهِ كَثِيرٌ مِنَ الصَّحَابَةُ فِي الْأَحْيَاءِ، وَفِي عَصْرِ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ انْقَرَضُوا، وَالزَّمَانُ الَّذِي فِيهِ الصَّحَابَةُ خَيْرٌ مِنَ الزَّمَانِ الَّذِي بَعْدَهُ؛ لِقَوْلِهِ : «خَيْرُ الْقُرُونِ قَرْنِي»، وَهُوَ فِي الصَّحِيحَيْنِ، وَقَوْلِهِ: «أَصْحَابِي أَمَنَةُ لِلْمُتِي، وَقَوْلِهِ: «أَصْحَابِي أَمَنة لِلْمُتِي، فَإِذَا ذَهَبَ أَصْحَابِي أَتَى أُمَّتِي مَا يُوعَدُونَ»، أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ.

- أن المراد نقص العلم: قال الحافظ ابن حجر: (وَجَدْتُ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ التَّصْرِيحَ بِالْمُرَادِ، وَهُو أَوْلَى بِالْاِتِّبَاعِ، فَأَخْرَجَ يَعْقُوبُ بْنُ شَيْبَةَ مِنْ طَرِيقِ الْحَارِثِ بْنِ حَصِيرَةَ عَنْ زَيْدِ بْنِ وَهْبِ، قَالَ: سَمِعْتُ عَبْدَ اللهِ بْنَ مَسْعُودٍ يَقُولُ: "لَا يَأْتِي عَلَيْكُمْ يَوْمٌ إِلَّا وَهُو شَرٌّ مِنَ الْيَوْمِ الَّذِي كَانَ قَبْلَهُ، حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ. لَسْتُ أَعْنِي رَخَاءً مِنَ الْعَيْشِ يُصِيبُهُ، وَلَا مَالًا يُفِيدُهُ، وَلَكِن لَا يَأْتِي عَلَيْكُم يَوْمُ إِلَّا وَهُو أَقَلُ عِلْمًا مِنَ الْيَوْمِ الَّذِي مَضَى قَبْلَهُ. فَإِذَا ذَهَبَ الْعُلَمَاءُ السَّاعَةُ. لَسْتُ وَمُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ، فَعِنْدَ ذَلِكَ السَّتَوَى النَّاسُ؛ فَلَا يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ، وَلَا يَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ، فَعِنْدَ ذَلِكَ السَّتَوَى النَّاسُ؛ فَلَا يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ، وَلَا يَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ، فَعِنْدَ ذَلِكَ السَّتَوَى النَّاسُ؛ فَلَا يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ، وَلَا يَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ، فَعِنْدَ ذَلِكَ يَهْلَكُونَ». وَمِنْ طَرِيقِ أَبِي إِسْحَاقَ عَنْ أَبِي الْأَحْوَصِ عَنْ ابن مَسْعُودٍ، إِلَى قَوْلِهِ: شَرِّ مِنْ عُرِيقِ أَبِي إِسْحَاقَ عَنْ أَبِي اللَّهَ عِيْ مَسْرُوقٍ عَنْ ابن مَسْعُودٍ، إِلَى قَوْلِهِ: شَرِّ مِنْ طَرِيقِ أَبِي السَّعْبِيِّ عَنْ مَسْرُوقٍ عَنْهُ قَالَ: «لَيْسَ ذَلِكَ أَعْنِي، إِنَّى اللَّهُ عَنْ مَسْرُوقٍ عَنْهُ قَلَا: «لَيْسَ أَوْيُلُهُ وَلُهُ عَلَى الْمَعْرِي أَوْيَ الْمَا تَعْنِي أُولَى أَنْ اللَوْجُهِ: "وَمِي لَقَطْ عَنْهُ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ: "وَمَانٌ إِلَا وَهُو أَشَوْنَ بِرَأَيْهِمْ". وَفِي لَقَطْ عَنْهُ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ: "وَمَا وَلَكِنْ عَلَمَا وَيُكِمْ وَفُقَهَاؤُكُمْ يَذْهَبُونَ، ثُمَّ لَا تَجِدُونَ بِرَأَيْهِمْ". وَفِي لَقَطْ عَنْهُ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ: "وَمَا مَا فَوْلَا عَنْهُ مَنْ مَنْ هَذَا الْوَجْهِ: "وَمَا لَكُونَ عَلَى الْفَرْهِ عَلَى الْفَرْعُ عَنْهُ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ: "وَمَا مَنْ اللّهُ عَلَى الْمُؤْونَ بِرَأَيْهِمْ ". وَفِي لَفُظْ عَنْهُ مَنْ هَذَا الْوَجْهِ: "وَمَا مَا لَا وَالْمَا فَالَا الْوَالْمَا عَلَى الْمَا عَلَى الْمُوالَى الْمِلْ الْمُعْلَى الْمَا لَوْ الْمَا لَوْمُ الْمَا

<sup>(</sup>١) ابن حجر: فتح الباري (١٣/ ٢١).

ذَاكَ بِكَثْرَةِ الْأَمْطَارِ وَقِلَتِهَا، وَلَكِنْ بِذَهَابِ الْعُلَمَاءِ، ثُمَّ يُحْدِثُ قَوْمٌ يُفْتُونَ فِي الْأُمُورِ بِرَأْيِهِمْ، فَيَثْلِمُونَ الْإِسْلَامَ وَيَهْدِمُونَهُ». وَأَخْرَجَ الدَّارِمِيُّ الْأُوَّلَ مِنْ طَرِيقِ الشَّعْبِيِّ، بِلَفْظِ: «لَسْتُ أَعْنِي عَامًا أَخْصَبَ مِنْ عَامٍ»، وَالْبَاقِي مِثْلَهُ، وَزَادَ: «وَفُقَهَاؤُكُمْ». وَخِيَارُكُمْ» قَبْلَ قَوْلِهِ: «وَفُقَهَاؤُكُمْ».

وَاسْتَشْكَلُوا أَيْضًا زَمَان عِيسَى ابن مَرْيَمَ بَعْدَ زَمَانِ الدَّجَّالِ:

- وَأَجَابَ الْكِرْمَانِيُّ بِأَنَّ الْمُرَادَ الزَّمَانُ الَّذِي يَكُونُ بَعْدَ عِيسَى.

- أَوِ الْمُرَادَ جِنْسُ الزَّمَانِ الَّذِي فِيهِ الْأُمَرَاءُ. وَإِلَّا فَمَعْلُومٌ مِنَ الدِّينِ بِالضَّرُورَةِ أَنَّ زَمَانَ النَّبِيِّ الْمَعْصُوم لَا شَرَّ فِيهِ.

- قُلْتُ: وَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ الْمُرَادُ بِالْأَزْمِنَةِ مَا قَبْلَ وُجُودِ الْعَلَامَاتِ الْعِظَامِ كَالدَّجَالِ وَمَا بَعْدَهُ، وَيَكُونُ الْمُرَادُ بِالْأَزْمِنَةِ الْمُتَفَاضِلَةِ فِي الشَّرِّ، مِنْ زَمَنِ الْمُرَادُ بِالْأَزْمِنَةِ الْمُتَفَاضِلَةِ فِي الشَّرِّ، مِنْ زَمَنِ الْمُتَفَاضِلَةِ فَي الشَّرِّ، مِنْ زَمَنِ الدَّجَّالِ، وَأَمَّا زَمَنُ عِيسَى عَيَّ فَلَهُ حُكْمٌ مُسْتَأْنَفٌ، وَاللهُ أَعْلَمُ.

- وَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ الْمُرَادُ بِالْأَزْمِنَةِ الْمَذْكُورَةِ أَزْمِنَةَ الصَّحَابَةِ، بِنَاءً عَلَى أَنَّهُمْ هُمُ الْمُخَاطَبُونَ بِذَلِكَ فَيَحْتَصُّ بِهِمْ، فَأَمَّا مَنْ بَعْدَهُمْ فَلَمْ يُقْصَدْ فِي الْخَبَرِ الْمَذْكُورِ. لَكِنَّ الصَّحَابِيَّ فَهِمَ التَّعْمِيمَ، فَلِذَلِكَ أَجَابَ مَنْ شَكَا إِلَيْهِ الْحَجَّاجَ بِذَلِكَ، وَأَمَرَهُمْ بِالصَّبْرِ، وَهُمْ، أَوْ جُلُّهُمْ مِنَ التَّابِعِينَ) (١).

# ﴿ فوائد الحديث:

ا ـ الرد إلى أهل العلم وسؤال أهل الذكر فيما يعرض من نوازل. فإذا وقع في نفسك شيء أو رَابَكَ أمرٌ، فاقصد العلماء الراسخين، واصدر عن قولهم، فإن عندهم من العلم والتجرد وبُعد النظر، ما ليس عند الشبان الذين يأخذهم الحماس والحمية.

٢ ـ فضيلة الصبر وحميد عاقبته.

<sup>(</sup>١) انظر: ابن حجر: فتح الباري: (٢١/١٣).

- ٣ ـ تذكير الشاكى بما يسليه؛ لقوله على: «حتى تلقوا ربكم».
  - ٤ \_ عَلَمٌ من أعلام النبوة.
  - ٥ ـ جواز الإخبار عن الشيء على سبيل الإجمال.
    - ٦ فضيلة السابقين الأولين.

٧ = عمق فقه الصحابة رضوان الله عليهم، وفضلهم على بعض «القراء»
 الذين يحملون الناس على الخروج على الولاة.

٨ ـ أنه لا يلزم من السكوت على الباطل إقراره؛ بل الصبر عليه.

#### 0 0 0

[19] (٧٠٦٩) \_ حَدَّثَنَا أَبُو اليَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبُ، عَنِ الزُّهْرِيِّ \_ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ، حَدَّثَنِي أَخِي، عَنْ سُلَيْمَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عَنْ سُلَيْمَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عَتِيقٍ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ هِنْدٍ بِنْتِ الحَارِثِ الفِرَاسِيَّةِ، أَنَّ أُمَّ سَلَمَةَ وَقَيْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ، قَالَتْ:

اسْتَيْقَظَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لَيْلَةً فَزِعًا، يَقُولُ: «سُبْحَانَ اللهِ، مَاذَا أَنْزَلَ اللهُ مِنَ الخِزَائِنِ! وَمَاذَا أُنْزِلَ مِنَ الفِتَنِ! مَنْ يُوقِظُ صَوَاحِبَ الخُجُرَاتِ \_ يُرِيدُ أَزْوَاجَهُ \_ لِكَيْ يُصَلِّينَ؟ رُبَّ كَاسِيَةٍ فِي الدُّنْيَا عَارِيَةٍ فِي الاَّنْيَا عَارِيَةٍ فِي الآخِرَةِ».

# ﴿ معانى الحديث:

قوله: (سبحان الله): وفي رواية أخرى عند البخاري: «يقول: لا إلله إلا الله، ماذا أنزل الله من الخزائن!»(١). والتسبيح يكون عند التعجب، بغرض التنزيه والتعظيم.

قوله: (مَاذَا أَنْزَلَ اللهُ مِنَ الخَزَائِنِ! وَمَاذَا أُنْزِلَ مِنَ الفِتَنِ!): «ما» هنا

<sup>(</sup>۱) البخارى: الصحيح (۱۱۲٦).

استفهامية، متضمنة معنى التعجب. وعبَّر عن الرحمة بالخزائن كما في قوله تعالى: ﴿ قُلُ لَوْ أَنْتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَآبِنَ رَحُمَةِ رَبِّ ﴾ [الإسراء: ١٠٠]، وعن العذاب بالفتن؛ لأنها أسبابه؛ فكثرة المتاع، ووفرة المال، تُفضى إلى التنافس ووقوع الفتن.

قوله: (مَنْ يُوقِظُ صَوَاحِبَ الحُجُرَاتِ \_ يُرِيدُ أَزْوَاجَهُ \_ لِكَيْ يُصَلِّينَ؟): في رواية: (أيقظوا)، والمراد: التحريض على الإيقاظ للصلاة.

قوله: (رُبَّ كَاسِيَةٍ فِي الدُّنْيَا عَارِيَةٍ فِي الآخِرَةِ): قيل في معناها:

- \_ كاسية بالثياب، عارية من الثواب.
- كاسية بالثياب، لكنها لا تستر جسدها؛ إما لرقتها، وإما لقصرها، وإما لضيقها تشده عليه، أو لغير ذلك فيما يرى من لباس المتبرجات.
- كاسية بزواجها من رجل صالح، وعارية؛ أي: من العمل الصالح، كأنما تتخذ هذا الرجل الصالح سترًا لما يقع منها.

ف (رُبَّ) هنا ليست للتقليل، لكنها للتكثير. وهذا متحقق في هذا الزمان على أوضح ما يكون؛ فإن حال النساء اليوم في لباسهن الشفاف، والضيق، والقصير، والمشقوق، وما يتشبهن فيه بالرجال، والكافرات، وغير ذلك، ينطبق عليه هذا الوعبد.

### ﴿ فوائد الحديث:

ا \_ بَشَرِية النبي عَلَيْهُ، ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ ﴾ [الكهف: ١١٠]، وأنه يلحقه ما يلحق البشر من الفزع وسائر العوارض البشرية.

- ٢ ـ مشروعية قول: «سبحان الله» لما يُتعجب منه، وكذلك التهليل.
  - ٣ ـ أن رؤيا الأنبياء حق.
- ٤ ـ أن المال من أعظم أسباب الفتن؛ فقد كانت فتنة بني إسرائيل في النساء، وفتنة هذه الأمة في المال.
- ـ أن الصلاة والدعاء عصمة من الفتن، ولهذا، كان النبي عليه إذا حَزَبَهُ أُمْرٌ فَزعَ إلى الصلاة.
- ٦ ـ أن الستر يكون بالتقوى؛ ﴿ يَبَنِي ٓ ءَادَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُم لِيَاسًا يُؤرِى سَوْءَ تِكُمْ

وَرِيشًا وَلِيَاشُ ٱلنَّقُوى ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾ [الأعراف: ٢٦]. فإذا قرَّت التقوى في القلب طاب للمرأة أن تلبس اللباس الكاسي الساتر الفضفاض، الذي لا يُظهِرُ شيئًا من مفاتنها، وإذا نزعت التقوى، تبرجت تبرج الجاهلية. فمن زرع التقوى أوَّلًا جنى العفة والحشمة ثانيًا.

٧ ـ وجوب الاستعداد لمواجهة الفتنة المتوقعة.

٨ ـ بداءة المرء بقرابته الأدنين في النُّصح والصون. قال تعالى: ﴿وَأَنذِرْ
 عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرُبِينَ ﴿ إِلَيْهُ الشَّعراء: ٢١٤].



# The state of the s

# بَابٌ قَوۡلِ النَّبِيِّ ﷺ: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلاَحَ فَلَيْسَ مِنَّا»

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: أن الفتن والخصومات قد تنشأ من أمر يسير؛ كالخدش بالسهم، والترويع، فتوجه الأمر إلى سد الذرائع المفضية لحصولها. وذكر فيه خمسة أحاديث:

[۲۰] (۷۰۷۰) \_ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَالِكُ، عَنْ نَافِعٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بَيْكِ، قَالَ: نَافِعٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ عَيْهِا: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْكِ، قَالَ:

«مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلَاحَ فَلَيْسَ مِنَّا».

[۲۱] (۷۰۷۱) \_ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ العَلَاءِ، حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ، عَنْ بُرَيْدٍ، عَنْ أَبِي مُوسَى، عَنِ النَّبِيِّ عَيْكِيٍّ، قَالَ:

«مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلَاحَ فَلَيْسَ مِنَّا».

[۲۲] (۷۰۷۲) \_ حَدَّثَنَا مُحَمَّدٌ، أَخْبَرَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ، عَنْ مَعْمَرٍ، عَنْ هَمَّام، سَمِعْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ، عَن النَّبِيِّ عَلِيْهِ، قَالَ:

«لَا يُشِيرُ أَحَدُكُمْ عَلَى أَخِيهِ بِالسِّلَاحِ، فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي، لَعَلَّ الشَّيْطَانَ يَنْزِعُ فِي يَدِهِ، فَيَقَعُ فِي حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ».

[٢٣] (٧٠٧٣) \_ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللهِ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، قَالَ: قُلْتُ لِعَمْرِو: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ: سَمِعْتَ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللهِ، يَقُولُ:

مَرَّ رَجُلٌ بِسِهَامٍ فِي المَسْجِدِ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «أَمْسِكُ بِنِصَالِهَا»؟ قَالَ: نَعَمْ.

[۲٤] (۷۰۷٤) \_ حَدَّثَنَا أَبُو النُّعْمَانِ، حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ زَيْدٍ، عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ جَابِرِ:

أَنَّ رَجُلًا مَرَّ فِي المَسْجِدِ بِأَسْهُمٍ قَدْ أَبْدَى نُصُولَهَا، «فَأُمِرَ أَنْ يَأْخُذَ بِنُصُولِهَا، لَا يَخْدِشُ مُسْلِمًا».

[۲۰] (۷۰۷۵) \_ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ العَلَاءِ، حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ، عَنْ بُرَيْدٍ، عَنْ أَبِي مُوسَى، عَن النَّبِيِّ عَيِّلَةٍ، قَالَ:

«إِذَا مَرَّ أَحَدُكُمْ فِي مَسْجِدِنَا \_ أَوْ: فِي سُوقِنَا \_ وَمَعَهُ نَبْلُ، فَلْيُمْسِكُ عَلَى نِصَالِهَا، \_ أَوْ قَالَ: فَلْيَقْبِضْ بِكَفِّهِ \_، أَنْ يُصِيبَ أَحَدًا مِنَ المُسْلِمِينَ مِنْهَا شَيْءٌ».

# ومما يروى من الأحاديث المتعلقة بالباب:

حديث أبي هريرة مرفوعًا: «من أشار إلى أخيه بحديدة، فإن الملائكة تلعنه حتى يدعه، وإن كان أخاه لأبيه وأمه» (١). قال ابن العربي المالكي كَلْسُهُ صاحب «عارضة الأحوذي»: (إذا استحق الذي يشير بالحديدة اللعن، فكيف الذي يصيب بها؟ وإنما يستحق اللعن إذا كانت إشارته تهديدًا؛ سواء كان جادًا أم لاعبًا، وإنما أوخذ اللاعب لما أدخله على أخيه من الروع. ولا يخفى أن إثم الهازل دون إثم الجاد) (٢).

وعن جابر: «نهى رسول الله ﷺ أن يُتعاطى السيف مسلولًا» (٣)، رواه الترمذي بسند صحيح.

<sup>(</sup>۱) مسلم: الصحيح (3/777) (۲۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) ابن حجر: فتح الباري (١٣/ ٢٥).

<sup>(</sup>٣) أبو داود: السنن (٣/ ٣١) (٣٥٨٨)، الترمذي: السنن (٤/ ٤٦٤) (٢١٦٣)، وقال: «حسن غريب».

# ﴿ معاني الأحاديث:

قوله: (مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلَاحَ): السلاح معروف، وهو الآلة الحديدية أو شبهها التي تؤدي إلى الجرح أو القتل.

قوله: (فَلَيْسَ مِنَّا): قال أبو عُبيد القَاسِم بن سَلَّام ('): (إنما مذهبه عندنا أنه ليس من المطيعين لنا، ولا من المقتدين بنا، ولا من المحافظين على شرائعنا، وهذه النعوت وما أشبهها.

وقد كان سفيان بن عيينة يتأول قوله: «ليس منا»؛ أي: ليس مثلنا! وكان يرويه عن غيره أيضًا، فهذا التأويل وإن كان الذي قاله إمام من أئمة العلم فإني لا أراه، من أجل أنه إذا جعل من فعل ذلك ليس مثل النبي على المنه أن يصير من يفعله مثل النبي على وإلا، فلا فرق بين الفاعل والتارك، وليس للنبي على عديل ولا مثل من فاعل ذلك ولا تاركه) (٢).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: (أنكر أحمد على من فسَّر «ليس منا» بـ «ليس مثلنا» أو «ليس من خيارنا»، وقال: هذا تفسير المرجئة) (٣).

وذلك أن المرجئة يعدون الإيمان شيئًا واحدًا. فسبب إنكار أحمد كَلِّللهُ لئلا يُفهَم من هذا اللفظ أن الإيمان شيء واحد، إما أن يوجد كله أو يعدَم

<sup>(</sup>۱) القاسم بن سَلَّام بن عبد الله، الهَرَوِيّ، الأزدي، الخُزَاعِيّ بالولاء، الخُراساني، البغدادي، المعروف بأبي عُبَيْد (ت٢٤٤هـ)، من كبار علماء الحديث واللغة والفقه، يُعَدُّ رأس الطبقة الثالثة من طبقات اللغويين الكوفيين، قال فيه المَرزُبَانِيّ: «وممن جمع صنوفًا من العلم، وصنف الكتب في كل فن من العلوم والأدب، فأكثر وشهر: أبو عبيد القاسم بن سلَّام الرازي. وكان ذا فضل ودين وستر ومذهب حسن». من مصنفاته: «الغريب المُصَنَّف»، «الطّهور»، «الأجناس من كلام العرب»، وغيرها. انظر: ابن أبي يعلى: طبقات الحنابلة (٢٥٩/١، ٢٦٢)، الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد (٢٠٣/١٢)، الذهبي: سير أعلام النبلاء الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد (٢٠٣/١٢)، الذهبي: سير أعلام النبلاء

<sup>(</sup>٢) أبو عبيد، القاسم بن سلام: كتاب الإيمان ومعالمه وسننه واستكماله ودرجاته (٨٥ ـ ٨٦).

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية: مجموع الفتاوى (٧/ ٥٢٥).

كله، وأن أهله متساوون فيه لا تفاضل بينهم. فالمقصود بقوله: «ليس منا»: أي: ليس على طريقتنا، وهذا في حق من لا يستحله، أما من يستحله فإنه يكفر ولو لم يحمله.

قوله: (لَا يُشِيرُ أَحَدُكُمْ عَلَى أَخِيهِ بِالسِّلَاحِ): «لا» هنا ليست ناهية بل نافية، فلذلك، لم تجزم الفعل المضارع، وهذا نفيٌ بمعنى النهي.

قوله: (فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي)؛ يعني: المشير. وهذا تعليل للنهي عن الإشارة.

قوله: (لَعَلَّ الشَّيْطَانَ يَنْزِعُ فِي يَدِهِ)؛ يعني: يرمي به في يده. وفي رواية: «ينزغ» بالغين، فيدل على تأثير الشيطان العصبي على ابن آدم، وهذا يقع كثيرًا، يكون الإنسان يشير بالسلاح على أخيه، وأحيانًا بالبندقية، أو بالمسدس مازحًا عابثًا، فيصيبه الشيطان برعشة أو رجفة، فيقع المحذور.

وشبيه به ما يقع من بعض الشبان السفهاء من توجيه سياراتهم إلى زملائهم، كأنما يمزحون، ليفزعه، ويريد حرفها عنه، فلا يملك السيطرة عليها فيصدمه، فيجرحه أو يكسره، أو يقتله.

قوله: (فَيَقَعُ فِي حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ): لأنه تسبب في قتله، وهذا شبه عمد، فيكون مستحقًا للعقوبة.

قوله: (أَمْسِكْ بِنِصَالِهَا؟ قَالَ: نَعَمْ): «النصال»: جمع «نَصْل»، وهو حديدة السهم. وإذا أمسك بنصالها انتفى المحذور. وقد يكون مرَّ بها لحاجة صحيحة؛ كالتهيؤ للجهاد ونحو ذلك.

قوله: (قَدْ أَبْدَى نُصُولَهَا، فَأُمِرَ أَنْ يَأْخُذَ بِنُصُولِهَا): وفي رواية: «بدى».

قوله: (لَا يَخْدِشُ مُسْلِمًا): «الخدش»: أول درجات الجراحات. فحذر من حصول الشيء اليسير في الجلد، فما فوقه من باب أولى. والتقدير: لئلا يخدش مسلمًا.

قوله: (فَلْيَقْبِضْ بِكَفِّهِ أَنْ يُصِيبَ أَحَدًا)، والتقدير: لئلا يصيب أحدًا، كما قال: ﴿أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِجَهَلَةٍ فَنُصْبِحُواْ عَلَى مَا فَعَلَتُمُ نَدِمِينَ ﴿ آَلَ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ

# ﴿ فوائد الأحاديث:

١ - تعظيم حرمات المسلمين.

Y - أن قتال المسلمين، بحمل السلاح عليهم، وإرهابهم، من كبائر الذنوب؛ لأنه رتب عليه الانتفاء منه، بقوله: «ليس منا»، وهذا من ألفاظ الوعيد، التي تدل على أن فعله كبيرة. والنهي لا يقتصر على السلاح؛ بل العصا والمظلة ونحوهما داخل في ذلك. فبعض الناس حينما يحمل عصا أو مظلة، يحمله بشكل أفقي، فيخز الناس بحده، أو يجعل المظلة قريبًا من رأسه فيؤذي الناس، وربما أصاب أعينهم. فكل هذه الممارسات ينبغي أن يُحتاط لها، وأن تُراعى فيها حرمات المسلمين.

٣ ـ أن التحريم في حمل السلاح على المسلم يتناول حتى مجرد إرادة
 ترويعه، ولو بقصد المزاح.

- ٤ ـ تحريم الإشارة بالسلاح على المسلم؛ لا جادًّا ولا هازلًا.
  - \_ الحذر من نزغات الشيطان.

آ ـ سد الذرائع المفضية إلى الحرام. وسد الذرائع معتبر في الشريعة قد قامت عليه الأدلة الكثيرة، في أبواب الاعتقاد والعمل، ولا يجوز تهوين هذا الباب، بدعوى التضييق، حتى ربما قال بعضهم، ساخرًا: "إن سد الذرائع هو أكبر السدود»! فلم يزل أهل العلم والفقه على اعتباره، وإعماله. فإذا قام دليل شرعي أو واقعي على كونه ذريعة وجب سده، أما ما لم يكن ذريعة فلا يضيق على الناس في أمر لهم فيه سَعَة.

٧ ـ قرن الأحكام بعللها، ولهذا ثلاث فوائد: طمأنينة القلب، معرفة
 حكمة الشارع، وإمكان القياس.

٨ ـ جواز الدخول بآلة السلاح إلى المسجد لحاجة؛ لأن النبي على لل لل النبي على نصالها».
 يقل للرجل: اخرج بأسهمك؛ بل قال: «اقبض على نصالها».

٩ ـ تحريم أذية المسلمين، ولو بأدنى سبب.

۱۰ ـ اتخاذ أسباب التوقي والسلامة من المخاطر، وهذا ما يُعرف الآن بأدوات السلامة؛ كلبس الخوذة، والنظارة الواقية للعينين والوجه، والكمام على الفم والأنف، ولبس القفازين، أثناء العمل، ووسائل إطفاء الحريق، ونحوها، وأن ذلك لا ينافي التوكل.



# بَابٌ قَوۡلِ النَّبِيِّ ﷺ: «لَا تَرۡجِعُوا بَعۡدِي كُفَّارًا، يَضۡرِبُ بَعۡضُكُمۡ رِقَابَ بَعۡضِ»

الاقتتال ودوام الفتن. وذكر فيه خمسة أحاديث: ودكر فيه خمسة أحاديث:

[٢٦] (٧٠٧٦) \_ حَدَّثَنَا عُمَرُ بْنُ حَفْصٍ، حَدَّثَنِي أَبِي، حَدَّثَنَا الْأَعْمَشُ، حَدَّثَنَا شَقِيقٌ، قَالَ: قَالَ عَبْدُ اللهِ: قَالَ النَّبِيُّ عَيَالِيَّهِ:
«سِبَابُ المُسْلِم فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفْرٌ».

[۲۷] (۷۰۷۷) ـ حَدَّثَنَا حَجَّاجُ بْنُ مِنْهَالٍ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، أَخْبَرَنِي وَاقِدٌ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ: أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ عَلَيْهِ يَقُولُ:

«لَا تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا، يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضِ».

# 🕸 معاني الحديثين:

قوله: (سِبَابُ المُسْلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفْرٌ): السباب: هو الشتيمة. قيل: إن سبب هذا الحديث ما رواه البَغَوِيّ والطَّبَرَانِيّ: «أن النبي عَيِّهُ انتهى إلى مجلس من مجالس الأنصار، ورجل من الأنصار عُرِف بالبذاء ومشاتمة الناس، فقال النبي عَيِّهُ: «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر»، فقال ذلك الرجل: والله لا أُسابُ رجلًا رضي الله عنه»(١٠).

<sup>(</sup>۱) الطبراني: المعجم الكبير (۲۷/ ۳۹) (۸۰)، البغوي في معجم الصحابة (كما ذكره ابن حجر في الإصابة ٧/ ٤٧٧) من رواية عمرو بن النُّعمان بن مقرن المزنى. وقال =

# المراد بالكفر في الحديث:

قال الحافظ: (إن أقوى ما قيل في ذلك أنه أطلق عليه مبالغة في التحذير من ذلك؛ لينزجر السامع عن الإقدام عليه، أو أنه على سبيل التشبيه لأن ذلك فعل الكافر)(١).

قوله: (لَا تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا): قال الحافظ ابن حجر تَظَلَّهُ في شرح كتاب الديات: (جُمْلَةُ مَا فِيهِ مِنَ الْأَقْوَالِ ثَمَانِيَةٌ:

- أَحَدُهَا: قَوْلُ الْخَوَارِجِ، إِنَّهُ عَلَى ظَاهِرِهِ.
  - ثَانِيهَا: هُوَ فِي الْمُسْتَحِلِّينَ.
- ثَالِثُهَا: الْمَعْنَى: كُفَّارًا بِحُرْمَةِ الدِّمَاءِ وَحُرْمَةِ الْمُسْلِمِينَ وَحُقُوقِ الدِّين.
  - رَابِعُهَا: تَفْعَلُونَ فِعْلَ الْكُفَّارِ فِي قَتْلِ بَعْضِهِمْ بَعْضًا.
  - خَامِسُهَا: لَا بِسِينَ السِّلَاحَ؛ يُقَالُ: كَفَرَ دِرْعَهُ، إِذَا لَبِسَ فَوْقَهَا تَوْبًا.
    - \_ سَادِسُهَا: كُفَّارًا بِنِعْمَةِ اللهِ.
    - سَابِعُهَا: الْمُرَادُ الزَّجْرُ عَنِ الْفِعْلِ، وَلَيْسَ ظَاهِرُهُ مُرَادًا.
- ثَامِنُهَا: لَا يُكَفِّرُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا؛ كَأَنْ يَقُولَ أَحَدُ الْفَرِيقَيْنِ لِلْآخَرِ: يَا كَافِرُ، فَيَكْفُرَ أَحَدُهُمَا)(٢).

وقد قوَّى الحافظ القول السابع، ثم الرابع، وزاد قولين، في شرح كتاب الفتن، فقال: (ثُمَّ وَقَفْتُ عَلَى تَاسِع، وَهُوَ: أَنَّ الْمُرَادَ سَتْرُ الْحَقِّ. وَالْكُفْرُ لُغَةً: السَّتْرُ؛ لِأَنَّ حَقَّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ أَنْ يَنْصُرَهُ وَيُعِينَهُ، فَلَمَّا قَاتَلَهُ كَأَنَّهُ غَطَّى عَلَى حَقِّهِ الثَّابِتِ لَهُ عَلَيْهِ. وَعَاشِرٌ: وَهُوَ أَنَّ الْفِعْلَ الْمَذْكُورَ يُفْضِي إِلَى الْكُفْرِ؛ لِأَنَّ مَنِ اعْتَادَ الْهُجُومَ عَلَى كِبَارِ الْمَعَاصِي جَرَّهُ شُؤْمُ ذَلِكَ إِلَى أَشَدَّ مِنْهَا، فَيُحْشَى أَنْ لَا يُخْتَمَ لَهُ بِخَاتِمَةِ الْإِسْلَام)(٣).

<sup>=</sup> ابن منده: «لم يتابع عليه»، وقال أبو حاتم الرازي: «روايته عن النبي عليه»، وقال أبو حاتم الرازي: «روايته عن النبي عليه». (كما في الإصابة).

<sup>(</sup>۱) ابن حجر: فتح الباري (۲۷/۱۳). (۲) ابن حجر: فتح الباري (۱۲/۱۹۶).

<sup>(</sup>٣) ابن حجر: فتح الباري (٢٧/١٣).

وقال أبو عبيد القاسم بن سلام كَلْسُهُ، وقد ذكر أربعة أنواع من الآثار الواردة بالتغليظ على العصاة ومرتكبي الكبائر، ومنها ما فيه تسمية الكفر: (فهذه أربعة أنواع من الحديث، قد كان الناس فيها على أربعة أصناف من التأويل: فطائفة تذهب إلى كفر النعمة، وثانية تحملها على التغليظ والترهيب، وثالثة تجعلها كفر أهل الردة، ورابعة تذهبها كلها وتردها.

فكل هذه الوجوه عندنا مردودة غير مقبولة، لما يدخلها من الخلل والفساد، والذي يرد المذهب الأول ما نعرفه من كلام العرب ولغاتها، وذلك أنهم لا يعرفون كفران النعم إلا بالجحد لأنعام الله وآلائه، وهو كالمخبر على نفسه بالعُدم، وقد وهب الله له الثروة، أو بالسقم وقد منَّ الله عليه بالسلامة.

وكذلك ما يكون من كتمان المحاسن، ونشر المصائب، فهذا الذي تسميه العرب كفرانًا، إن كان ذلك فيما بينهم وبين الله، أو كان من بعضهم لبعض إذا تناكروا اصطناع المعروف عندهم وتجاحدوه.

ينبئك عن ذلك مقالة النبي على للنساء: «إنكن تكثرن اللعن وتكفرن العشير \_ يعني: الزوج \_، وذلك أن تغضب إحداكن فتقول: ما رأيت منك خيرًا قط». فهذا ما في كفر النعمة.

وأما القول الثاني المحمول على التغليظ؛ فمن أفظع ما تؤول على رسول الله على وأصحابه؛ أن جعلوا الخبر عن الله وعن دينه وعيدًا لا حقيقة له، وهذا يؤول إلى إبطال العقاب؛ لأنه إن أمكن ذلك في واحد منها كان ممكنًا في العقوبات كلها.

وأما الثالث الذي بلغ به كفر الردة نفسها، فهو شر من الذي قبله؛ لأنه مذهب الخوارج الذين مرقوا من الدين بالتأويل، فكفروا الناس بصغار الذنوب وكبارها، وقد علمت ما وصفهم رسول الله عليه من المروق وما أذن فيهم من سفك دمائهم.

ثم قد وجدنا الله تبارك وتعالى يكذب مقالتهم، وذلك أنه حكم في السارق بقطع اليد، وفي الزاني والقاذف بالجلد، ولو كان الذنب يكفر صاحبه

ما كان الحكم على هؤلاء إلا القتل؛ لأن رسول الله على قال: «من بدل دينه فاقتلوه»، أفلا ترى أنهم لو كانوا كفارًا لما كانت عقوباتهم القطع والجلد؟ وكذلك قول الله فيمن قتل مظلومًا: ﴿فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ مُلْطَنَا ﴾ [الإسراء: ٣٣]؛ فلو كان القتل كفرًا ما كان للولي عفو، ولا أخذ دية، ولزمه القتل.

وأما القول الرابع الذي فيه تضعيف هذه الآثار، فليس مذهب من يعتد بقوله، فلا يلتفت إليه، إنما هو احتجاج أهل الأهواء والبدع الذين قصر عملهم عن الاتساع، وعييت أذهانهم عن وجوهها، فلم يجدوا شيئًا أهون عليهم من أن يقولوا: متناقضة، فأبطلوها كلها.

وإن الذي عندنا في هذا الباب كله: أن المعاصي والذنوب لا تزيل إيمانا، ولا توجب كفرًا، ولكنها إنما تنفي من الإيمان حقيقته وإخلاصه الذي نعت الله به أهله، واشترطه عليهم في مواضع من كتابه؛ فقال: ﴿إِنَّ اللّهَ الشِّرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينِ اَنفُسَهُمْ وَأَمُولُهُم بِأَتَ لَهُمُ الْمَانِيَةُ يُعْنِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ مِن الْمُؤْمِنِينِ اَنفُسَهُمْ وَأَمُولُهُم بِأَتَ لَهُمُ الْمَيْدُونَ الْمَيْحُونَ الرَّكِعُونَ السَّيِحِدُونَ السَّيِحِدُونَ السَّيِحُونَ الرَّكِعُونَ السَّيِحِدُونَ السَّيِحِدُونَ السَّيِحِدُونَ السَّيِحِدُونَ السَّيِحِدُونَ السَّيِحِدُونَ السَّيِحِدُونَ السَّيِمِ عَلَى مَلْوَتِهِمْ عَنْوَيْنَ الْمُؤْمِنُونَ فَي اللَّهُ وَلِمَتْ اللَّهُ وَلِمَانَ فَي اللّهِ اللّهِ وَلَلّهِ اللّهِ وَلَلْ اللّهُ وَلِمَانَ اللّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَا ا

قال أبو عبيد: فهذه الآيات التي شرحت وأبانت شرائعه المفروضة على أهله، ونفت عنه المعاصي كلها، ثم فسرته السُّنَّة بالأحاديث التي فيها خلال الإيمان في الباب الذي في صدر هذا الكتاب، فلما خالطت هذه المعاصي

هذا الإيمان المنعوت بغيرها، قيل: ليس هذا من الشرائط التي أخذها الله على المؤمنين ولا الأمانات (۱) التي يعرف بها أنه الإيمان، فنفت عنهم حينئذ حقيقته، ولم يزل عنهم اسمه) (۲) ، إلى أن قال: (وأما الآثار المرويات بذكر الكفر والشرك، ووجوبهما بالمعاصي، فإن معناها عندنا ليست تثبت على أهلها كفرًا ولا شركًا يزيلان الإيمان عن صاحبه، إنما وجوهها أنها من الأخلاق والسنن التي عليها الكفار والمشركون) (۳).

### ﴿ فوائد الحديثين:

١ = تحريم السباب بين المسلمين وأنه فسق. فينبغي لك \_ أيها المؤمن \_
 أن تطهر لسانك، فإن المنطق عنوان الرجل؛ كما قيل:

لسان الفتى نصفٌ ونصفٌ فؤاده فلم يبق إلا صورة اللحم والدم

فمن الناس من ينتقي أحاديثه كما ينتقي آكل التمر أطايبه، ومن الناس من يكون لسانه بذيئًا على زوجته وأولاده وأصحابه وجيرانه. والله تعالى يبغض الفاحش البذيء. وفي الحديث: «إن الله على يبغض كل جعظري جواظ سخاب في الأسواق، جيفة الليل حمار النهار، عالم بالدنيا جاهل بالآخرة»(٤).

فحروف الهجاء ثمانية وعشرون حرفًا، لكن ترتيبها على نحو معين إما أن يخرج معنى بشعًا مؤذيًا، قيل:

تقول هَذَا مُجَاجُ النَّحْلِ تَمْدَحُهُ وَإِنْ ذَمَمْتَ تَقُلْ: قَيْءُ الزَّنَابِيرِ مَدْحًا وَذَمَّا وَمَا جَاوَزْتَ وَصْفَهُمَا والحق قد يعتريه سوء تعبير

<sup>(</sup>١) قال الألباني في تحقيقه: «كذا في الأصل، ولعله الأمارات».

<sup>(</sup>٢) أبو عبيد، القاسم بن سلام: كتاب الإيمان ومعالمه وسننه واستكماله ودرجاته (٧٤ ـ ٨٠).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: (٨٦).

<sup>(</sup>٤) ابن حبان: صحیحه (ص٤٨٥) (١٩٧٥)، البیهقي: السنن الکبری (١٠/١١٩٤)، أبو الشیخ: الأمثال (ص٢٧٦)، عن أبي هریرة ﷺ.

فاحذر من أن تكون من أهل اللجاجة والفجاجة والبجاحة والسباب، وكن من أهل اللطافة واللباقة وحسن القول.

٧ = تحريم الاقتتال بين المسلمين بغير حق، وأنه كفر، لكنه لا يخرج عن الملة. قال تعالى: ﴿وَإِن طَآبِهِ فَانِ مِنَ المُوْمِنِينَ اَقْنَتُلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَّا فَإِنْ بَعَتَ إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهُ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا عِلَى اللَّهُ خُرَى فَقَائِلُواْ اللَّي تَبْعِى حَقَّى تَفِيءَ إِلَىٰ آمْرِ اللَّهُ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ اَخُويَكُمْ إِلَّعَدَٰ لِ وَأَقْسِطُونَ إِخُوةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ اَخُويَكُمْ وَاتَقُواْ اللَّهَ لَعَلَّمُ تُرَجَمُونَ فَي اللَّهُ المُقتلين المقتتلتين وصف الأخوة الإيمانية. وفي هذا رد بليغ على مذهب الخوارج.

٣ ـ الحذر من مشابهة الكفار في أفعالهم القبيحة.

0 0 0

# سدُّ الذرائع

[۲۸] (۷۰۷۸) \_ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا يَحْيَى، حَدَّثَنَا قُرَّةُ بْنُ خَالِدٍ، حَدَّثَنَا ابْنُ سِيرِينَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ أَبِي بَكْرَةَ، عَنْ أَبِي بَكْرَةَ، عَنْ أَبِي بَكْرَةَ، وَعَنْ رَجُلِ آخَرَ هُوَ أَفْضَلُ فِي نَفْسِي مِنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ أَبِي بَكْرَةَ، عَنْ أَبِي بَكْرَةً، عَنْ أَبِي بَكْرَةً،

«أَلَا تَدْرُونَ أَيُّ يَوْم هَذَا؟»، قَالُوا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: حَتَّى ظَنَنَّا أَنَّهُ سَيُسَمِّيهِ بِغَيْرِ اسَّمِهِ، فَقَالَ: «أَلَيْسَ بِيَوْمِ النَّحْرِ؟»، قُلْنَا: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: «أَيُّ بَلَدٍ هَذَا، أَلَيْسَتْ بِالْبَلْدَةِ؟».

قُلْنَا: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: «فَإِنَّ دِمَاءَكُمْ، وَأَمْوَالَكُمْ، وَأَمْوَالَكُمْ، وَأَعْرَاضَكُمْ، وَأَبْشَارَكُمْ، عَلَيْكُمْ حَرَامٌ، كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، أَلَا هَلْ بَلَّغْتُ؟».

قُلْنَا: نَعَمْ، قَالَ: «اللَّهُمَّ اشْهَدْ، فَلْيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ الغَائِبَ، فَإِنَّهُ رُبَّ مُبَلِّغٍ يُبَلِّغُهُ مَنْ هُوَ أَوْعَى لَهُ»، فَكَانَ كَذَلِكَ، قَالَ: «لَا تَرْجِعُوا بَعْدِي

كُفَّارًا، يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ»، فَلَمَّا كَانَ يَوْمَ حُرِّقَ ابْنُ الحَضْرَمِيِّ، حِينَ حَرَّقَهُ جَارِيَةُ بْنُ قُدَامَةً، قَالَ: أَشْرِفُوا عَلَى أَبِي بَكْرَةَ، فَالَا: أَشْرِفُوا عَلَى أَبِي بَكْرَةَ، فَقَالُوا: هَذَا أَبُو بَكْرَةَ يَرَاكَ، قَالَ عَبْدُ الرَّحْمٰنِ: فَحَدَّثَتْنِي أُمِّي عَنْ أَبِي فَقَالُوا: هَذَا أَبُو بَكْرَةً يَرَاكَ، قَالَ عَبْدُ الرَّحْمٰنِ: فَحَدَّثَتْنِي أُمِّي عَنْ أَبِي بَكْرَةَ، أَنَّهُ قَالَ: لَوْ دَخَلُوا عَلَيَّ مَا بَهَشْتُ بِقَصَبَةٍ.

[۲۹] (۷۰۷۹) \_ حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ إِشْكَابَ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ فُضَيْلٍ، عَنْ عِكْرِمَةَ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ عَلَيْهَ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ:

«لَا تَرْتَدُّوا بَعْدِي كُفَّارًا، يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضَ».

[٣٠] (٧٠٨٠) \_ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبٍ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ عَلْ عَرْدٍ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ عَلِيّ بْنِ مُدْرِكِ، سَمِعْتُ أَبَا زُرْعَةَ بْنَ عَمْرِو بْنِ جَرِيرٍ، عَنْ جَدِّهِ جَرِيرٍ، قَالَ لِي رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي حَجَّةِ الوَدَاع:

«اسْتَنْصِتِ النَّاسَ»، ثُمَّ قَالَ: «لَا تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا، يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضِ».

# ﴿ معانى الأحاديث:

قوله: (وَعَنْ رَجُلِ آخَرَ): صرح الحافظ بالرجل المبهم، الذي فضله ابن سيرين، في كتاب الحج<sup>(۱)</sup>، وهو حميد بن عبد الرحمٰن الحِمْيَرِيّ<sup>(۲)</sup>، فلا يعد هذا طعنًا في السند؛ لأنه قد رواه عن عبد الرحمٰن بن أبي بكرة عن أبي بكرة، فهذا الإبهام لا يضر، سيما وقد بيَّنه في كتاب الحج.

قوله: (أَلَا تَدْرُونَ أَيُّ يَوْم هَذَا؟ قَالُوا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ)، هذا يدل على كمال أدب الصحابة رضوان الله عليهم، وأنهم لا يتقدمون بين يدي الله ورسوله بشيء، وأنهم قد وطنوا أنفسهم لتقبل كل ما يمليه عليهم، لذلك قالوا: (حَتَّى ظَنَنَّا أَنَّهُ سَيُسَمِّيهِ بِغَيْر اسْمِهِ).

<sup>(</sup>١) البخاري: الصحيح (١٧٤١).

قوله: (أَلَيْسَتْ بِالْبَلْدَةِ؟): «البلدة» و«البلد» من أسماء مكة. قال تعالى: ﴿لَا أُقْسِمُ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ (إِنَّ)﴾ [البلد: ١]. والسؤال عن اليوم والبلد للتفخيم والتعظيم.

قوله: (فَكَانَ كَذَلِك): هذه الجملة من كلام محمد بن سيرين وليست من كلام النبي عليه .

وقد فقه أبو بكرة وللهيئه، راوي الحديث، هذا المعنى، وامتلأ به قلبه، واعتصم به، فلما وقعت الفتنة بين المسلمين ذكر هذه الوصية النبوية، فاعتزل الفتنة.

قوله: (فَلَمَّا كَانَ يَوْمَ حُرِّقَ ابْنُ الحَضْرَمِيِّ، حِينَ حَرَّقَهُ جَارِيَةُ بْنُ قُدَامَةَ): كان معاوية رضي قد وجه ابن الحضرمي إلى البصرة ليستنفرهم على قتال على رضي إبان الفتنة التي جرت بينهما. ووجه علي رضي جارية بن قدامة، فحصر جارية بن قُدامة ابن الحضرمي في داره، وأحرقها عليه، وذلك عام ثمانٍ وثلاثين للهجرة.

قوله: (قَالَ: أَشْرِفُوا عَلَى أَبِي بَكْرَةَ): أمر جارية بعضهم أن يشرفوا على أبى بكرة، ليعلم إن كان موافقًا أو مخالفًا.

قوله: (فَقَالُوا: هَذَا أَبُو بَكْرَةَ يَرَاكَ): القائل خيثمة؛ أي: هذا أبو بكرة يراك وما صنعت بابن الحضرمي، فربما أنكر عليك تحريقك إياه بسلاح أو كلام.

قوله: (قَالَ عَبْدُ الرَّحْمٰنِ: فَحَدَّتَتْنِي أُمِّي): امرأة أبي بكرة، واسمها: هالة بنت غليظ العجلية.

قوله: (لَوْ دَخَلُوا عَلَيَّ مَا بَهَشْتُ بِقَصَبَةٍ)؛ يعني: لو دخل على أصحاب جارية يريدون قتلي، ما دافعتهم ولا مانعتهم ولا بعود؛ لأنه يرى اعتزال الفتنة، وعدم الخوض في دماء المسلمين.

قوله: (اسْتَنْصِتِ النَّاسَ)؛ أي: اطلب منهم الإنصات لما سيقال. ومن الأحاديث الواردة في الكف عن القتال حال الفتنة:

- ما رواه خَرَشَة بن الحُرِّ رَضَّيَه، مرفوعًا: «فمن أتت عليه ـ أي: الفتنة ـ فليمش بسيفه إلى صفاة، فليضربه بها حتى ينكسر، ثم ليضطجع لها حتى تنجلى»(۱).

- ما رواه ابن مسعود رضي ذكر الفتنة، قال: (قلتُ: فما تأمرني إن أدركت ذلك؟ قال: «اكفف نفسك ويدك وادخل دارك». قال: قلت: يا رسول الله، أرأيت إن دخل رجل علي داري؟ قال: «فادخل بيتك». قال: «فادخل مسجدك»، بيتك». قال: قلتُ: فرأيت إن دخل علي بيتي؟ قال: «فادخل مسجدك»، واصنع هكذا؛ وقبض بيمينه على الكوع، وقل: «ربي الله، حتى تموت على ذلك»)(٢). والكوع: هو العظم الناتئ في أسفل الكف من جهة الإبهام. والكُرْسُوع من جهة الخِنْصَر. ويقال في التجهيل: فلان لا يعرف كوعه من كرسوعه!

ما رواه جندَب صلى مرفوعًا: «وليكن عبد الله المقتول، ولا يكن عبد الله القاتل» (٣).

# ﴿ فوائد الأحاديث:

١ - تحفيز المتعلم لتلقي العلم بالسؤال؛ لأن فيه استثارة للذهن.

٢ = تعظيم حرمات المسلمين وحقوقهم المالية والمعنوية والبدنية، وهذا هو الإعلان العالمي الحقيقي لحقوق الإنسان، قبل ما أعلنته هيئة الأمم المتحدة عام ألف وتسعمائة وسبعة وأربعين.

٣ ـ رسوخ حرمة مكة، وشهر الحجة، ويوم النحر.

٤ - حصول البلاغ المبين منه علي شهادة الله على شهادة أمته.

ونحن نشهد بما شهد به أصحاب نبيّنا عِين الله ما ترك شاذة ولا فاذة،

<sup>(</sup>۱) أحمد: المسند (۲۸/ ۱۷۹) (۱۲۹۷٤).

<sup>(</sup>٢) أحمد: المسند (٧/ ٣١٦) (٢٨٦).

<sup>(</sup>T) الطبراني: المعجم الكبير (7/10) (1071).

ولا خيرًا إلا ودل أمته عليه، ولا شرًّا إلا وحذرها منه؛ فقد بلغ الرسالة، وأدى الأمانة، وجاهد في الله حق جهاده حتى أتاه اليقين.

٥ ـ وجوب تبليغ العلم؛ تحملًا وأداءً.

٦ ـ تفاوت الناس في الفقه؛ فرب مبلغ أوعى من سامع، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه.



# بَابٌ تَكُونُ فِتَنَةٌ القَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ القَائِمِ

النصابة الباب لكتاب الفتن: التحذير من استشراف الفتن، والمسارعة فيها، والحث على اعتزالها والفرار منها. وذكر فيه حديثين:

[٣١] (٧٠٨١) \_ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عُبَيْدِ اللهِ، حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ.

قَالَ إِبْرَاهِيمُ: وَحَدَّثَنِي صَالِحُ بْنُ كَيْسَانَ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ المُسَيِّبِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ:

«سَتَكُونُ فِتَنُ؛ القَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ القَائِمِ، وَالقَائِمُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ المَاشِي، وَالمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي، مَنْ تَشَرَّفَ لَهَا تَسْتَشْرِفْهُ، فَمَنْ وَجَدَ فِيهَا مَلْجَأً، أَوْ مَعَاذًا، فَلْيَعُدْ بِهِ».

[٣٢] (٧٠٨٢) \_ حَدَّثَنَا أَبُو اليَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، أَخْبَرَنِا شُعَيْبٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ أَخْبَرَنِي أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ، أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ:

«سَتَكُونُ فِتَنٌ، القَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ القَائِمِ، وَالقَائِمُ خَيْرٌ مِنَ المَاشِي، وَالمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي، مَنْ تَشَرَّفَ لَهَا تَسْتَشْرِفْهُ، فَمَنْ وَجَدَ مَلْجَأً أَوْ مَعَاذًا، فَلْيَعُذْ بِهِ».

هذا الباب التاسع من كتاب الفتن ذكر فيه المصنف كَلِّلَهُ حديثين، وترجمته مستمدة من لفظهما. وربما أراد فتنة معينة من الفتن التي عصفت

بالأمة، وهذا بالقياس ينسحب على غيرها. ومفاد الحديث أن المسارع في الفتنة حريٌ أن يسقط فيها، وأن على الإنسان أن يتباطأ عن الفتن وألا يستشرفها. وقد ذكر النبيُّ عَيِّهُ في روايات الحديث المختلفة نحو ست أحوال؛ ترتيبها من الأعلى حتى الأدنى: الساعي، ثم الماشي، ثم القائم، ثم القاعد، ثم المضطجع اليقظان، ثم النائم.

- فأعلاهم الساعي: الذي يكون سببًا في إثارتها، فيوقظ الفتنة النائمة.
- ثم الماشي: وهو المحرض عليها، وإن لم ينشئها، لكنه أذكاها ونشرها.
  - ثم القائم: وهو المباشِر لها، الممد لها بقوله وفعله.
  - ـ ثم القاعد: وهو من يكون مع النظارة، يشاهد ويتكلم ولا يفعل.
    - ثم المضطجع اليقظان: فهو دون القاعد، فربما بدر منه شيء.
      - ثم النائم، وهو من لا يقع منه شيء، ولكنه راضِ.

ولهذا، وقع عند مسلم: «تكون فتنة النائم فيها خير من اليقظان، واليقظان فيها خير من القائم»(١).

وهذه الفتن العامة لم يزل الله تعالى يبتلي بها العباد؛ قديمًا وحديثًا، والتاريخ والواقع شاهدان على ذلك، وما يحصل من جرائها من سفك دماء وانتهاك حرمات وغير ذلك. وغالبها ينشأ عن الاختلاف في طلب المُلك والرياسة، حتى لا يعلم المحق من المبطل.

# ﴿ موقف السلف من الفتن:

قال الحافظ ابن حجر كَثْلَتُهُ: (اخْتَلَفَ السَّلَفُ:

- فَحَمَلَ ذَلِكَ بَعْضُهُمْ عَلَى الْعُمُومِ: وَهُمْ مَنْ قَعَدَ عَنِ الدُّخُولِ فِي الْقِتَالِ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ مُطْلَقًا؛ كسعد، وابن عُمَرَ، وَمُحَمَّدِ بْنِ مَسْلَمَةَ، وَأَبِي بَكْرَةَ، فِي آخَرِينَ. وَتَمَسَّكُوا بِالظَّوَاهِرِ الْمَذْكُورَةِ وَغَيْرِهَا. ثُمَّ اخْتَلَفَ هَؤُلَاءِ:

<sup>(</sup>۱) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٢١٢) (٢٨٨٦).

- فَقَالَتْ طَائِفَةٌ: بِلُزُومِ الْبُيُوتِ.
- وَقَالَتْ طَائِفَةٌ: بَلْ بِالتَّحَوُّٰ لِ عَنْ بَلَدِ الْفِتَن أَصْلًا. ثُمَّ اخْتَلَفُوا:
- فَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ: إِذَا هَجَمَ عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ ذَلِكَ يَكُفُّ يَدَهُ وَلَوْ قُتِلَ.
- وَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ: بَلْ يُدَافِعُ عَنْ نَفْسِهِ وَعَنْ مَالِهِ وَعَنْ أَهْلِهِ، وَهُوَ مَعْذُورٌ إِنْ قَتَلَ أَوْ قُتِلَ.
- وَقَالَ آخَرُونَ: إِذَا بَغَتْ طَائِفَةٌ عَلَى الْإِمَامِ، فَامْتَنَعَتْ مِنَ الْوَاجِبِ عَلَيْهَا، وَنَصَبَتِ الْحَرْبَ، وَجَبَ قِتَالُهَا. وَكَذَلِكَ لَوْ تَحَارَبَتْ طَائِفَتَانِ، وَجَبَ عَلَيْهَا، وَنَصَبِ الْحَرْبَ، وَجَبَ قِتَالُهَا. وَكَذَلِكَ لَوْ تَحَارَبَتْ طَائِفَتَانِ، وَجَبَ عَلَى كُلِّ قَادِرٍ الْأَخْذُ عَلَى يَدِ الْمُخْطِئِ، وَنَصْرُ الْمُصِيبِ. وَهَذَا قَوْلُ الْجُمْهُورِ. عَلَى كُلِّ قَالُوا: كُلُّ قِتَالٍ وَقَعَ بَيْنَ طَائِفَتَيْنِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ، حَيْثُ لَا وَفَصَّلَ آخَرُونَ فَقَالُوا: كُلُّ قِتَالٍ وَقَعَ بَيْنَ طَائِفَتَيْنِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ، حَيْثُ لَا إِمَامَ لِلْجَمَاعَةِ، فَالْقِتَالُ حِينَئِذٍ مَمْنُوعٌ. وَتَنْزِلُ الْأَحَادِيثُ الَّتِي فِي هَذَا الْبَابِ وَغَيْرِهِ عَلَى ذَلِكَ. وَهُو قَوْلُ الْأَوْزَاعِيِّ.
- قَالَ الطَّبَرِيُّ: وَالصَّوَابُ أَنْ يُقَالَ: إِنَّ الْفِتْنَةَ أَصْلُهَا الِابْتِلَاءُ. وَإِنْكَارُ الْمُنْكَرِ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مَنْ قَدَرَ عَلَيْهِ؛ فَمَنْ أَعَانَ الْمُجَقَّ أَصَابَ، وَمَنْ أَعَانَ الْمُخْطِئَ أَخْطاً. وَإِنْ أَشْكَلَ الْأَمْرُ فَهِيَ الْحَالَةُ الَّتِي وَرَدَ النَّهْيُ عَنِ الْقِتَالِ فِيهَا.
- وَذَهَبَ آخَرُونَ إِلَى أَنَّ الْأَحَادِيثَ وَرَدَتْ فِي حَقِّ نَاسٍ مَخْصُوصِينَ، وَأَنَّ النَّهْيَ مَخْصُوصٌ بِمَنْ خُوطِبَ بِذَلِكَ.
- وَقِيلَ: إِنَّ أَحَادِيثَ النَّهْيِ مَخْصُوصَةٌ بِآخِرِ الزَّمَانِ، حَيْثُ يَحْصُلُ التَّحَقُّقُ أَنَّ الْمُقَاتَلَةَ إِنَّمَا هِيَ فِي طَلَبِ الْمُلْكِ)(١).

وقال أيضًا: (قَالَ الطَّبَرِيُّ: لَوْ كَانَ الْوَاجِبُ فِي كُلِّ اخْتِلَافِ يَقَعُ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ الْهَرَبُ مِنْهُ بِلُزُومِ الْمَنَازِلِ، وَكَسْرِ السُّيُوفِ، لَمَا أُقِيمَ حَدُّ، وَلَا أُبْطِلَ بَاطِلٌ، وَلَوَجَدَ أَهْلُ الْفُسُوقِ سَبِيلًا إِلَى ارْتِكَابِ الْمُحَرَّمَاتِ؛ مِنْ أَخْذِ الْأَمْوَالِ، وَسَفْكِ الدِّمَاءِ، وَسَبْي الْحَرِيم، بِأَنْ يُحَارِبُوهُمْ وَيَكُفَّ الْمُسْلِمُونَ أَيْدِيَهُمْ عَنْهُمْ؛

<sup>(</sup>۱) ابن حجر: فتح الباري (۱۳/۳۳).

بِأَنْ يَقُولُوا: هَذِهِ فِتْنَةٌ وَقَدْ نُهِينَا عَنِ الْقِتَالِ فِيهَا، وَهَذَا مُخَالِفٌ لِلْأَمْرِ بِالْأَخْذِ عَلَى أَيْدِي السُّفَهَاءِ)(١).

وبهذا تجتمع الأدلة، فالذين نصروا عليًّا عَلَيْكَ من الصحابة، رأوا أنه هو صاحب البَيعة، فأيدوه، وقاتلوا من خالفه. والذين امتنعوا كالمذكورين آنفًا من الصحابة لم يتبين لهم وجه ذلك، فوسعهم الكف واعتزال الفتن. فقد يختلف الأمر من شخص إلى آخر بحسب ما يؤديه إليه اجتهاده، وما يقوم في قلبه من تقوى الله.

#### ﴿ فوائد الحديثين:

- ١ ـ التحذير من الفتن، والحث على اجتناب الدخول فيها.
  - ٢ ـ أنَّ مقدارَ شر الفتنة يكون بحسب التعلق بها.
    - ٣ ـ خطر استشراف الفتنة بقول أو عمل.
- ٤ ـ الحث على اعتزال الفتنة، والهرب من محلها بعد وقوعها.



<sup>(</sup>۱) ابن حجر: فتح الباري (۱۳(18)).

## بَابٌ إِذَا التَّقَى المُسْلِمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: ظاهرة؛ لما فيها من الوعيد الشديد من الاقتتال بين المسلمين، والوقوع في الفتنة. وذكر فيها حديثًا واحدًا من طرق متعددة:

[٣٣] (٧٠٨٣) \_ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ عَبْدِ الوَهَّابِ، حَدَّثَنَا حَمَّادُ، عَنْ رَجُلِ لَمْ يُسَمِّهِ، عَنِ الحَسَنِ، قَالَ:

خَرَجْتُ بِسِلَاحِي لَيَالِيَ الفِتْنَةِ، فَاسْتَقْبَلَنِي أَبُو بَكْرَةَ، فَقَالَ: أَيْنَ تُرِيدُ؟ قُلْتُ: أُرِيدُ نُصْرَةَ ابْنِ عَمِّ رَسُولِ اللهِ ﷺ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِذَا تَوَاجَهَ المُسْلِمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا فَكِلَاهُمَا مِنْ أَهْلِ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِذَا تَوَاجَهَ المُسْلِمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا فَكِلَاهُمَا مِنْ أَهْلِ النَّارِ»، قِيلَ: فَهَذَا القَاتِلُ، فَمَا بَالُ المَقْتُولِ؟ قَالَ: ﴿إِنَّهُ أَرَادَ قَتْلَ صَاحِبِهِ».

قَالَ حَمَّادُ بْنُ زَيْدٍ: فَذَكَرْتُ هَذَا الحَدِيثَ لِأَيُّوبَ، وَيُونُسَ بْنِ عُبَيْدٍ، وَأَنَا أُرِيدُ أَنْ يُحَدِّثَانِي بِهِ، فَقَالًا: إِنَّمَا رَوَى هَذَا الحَدِيثَ: الحَسَنُ، عَنِ الأَحْنَفِ بْنِ قَيْسٍ، عَنْ أَبِي بَكْرَةَ، حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ، حَدَّثَنَا الحَسَنُ، عَنِ الأَحْنَفِ بْنِ قَيْسٍ، عَنْ أَبِي بَكْرَةَ، حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ، حَدَّثَنَا حَمَّادُ، بِهَذَا. وَقَالَ مُؤَمَّلُ: حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ زَيْدٍ، حَدَّثَنَا أَيُّوبُ، وَيُونُسُ، وَهِشَامٌ، وَمُعَلَّى بْنُ زِيَادٍ، عَنِ الحَسَنِ، عَنِ الأَحْنَفِ، عَنْ أَبِي بَكْرَةَ، عَن النَّبِي يَيْدٍ.

\_ وَرَوَاهُ مَعْمَرٌ، عَنْ أَيُّوبَ، وَرَوَاهُ بَكَّارُ بْنُ عَبْدِ العَزِيزِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي بَكْرَةً.

وَقَالَ غُنْدَرُ: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ مَنْصُورٍ، عَنْ رِبْعِيِّ بْنِ حِرَاشٍ، عَنْ أَبِي بَكْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ عَلِيْكِ، وَلَمْ يَرْفَعْهُ سُفْيَانُ، عَنْ مَنْصُورٍ.

## 🏟 معانى الحديث وألفاظه:

قوله: (عَنْ رَجُلٍ لَمْ يُسَمِّهِ): المبهم هو عَمْرو بن عُبَيْد (۱)، شيخ المعتزلة. وقد روى الإمام البخاري عن بعض من رمي ببدعة من تشيع، أو قدر، أو خروج، إذا أمن صدقه.

قوله: (عَنِ الحَسَنِ، قَالَ: خَرَجْتُ بِسِلَاحِي): ظاهره يدل على أن الخارج بسلاحه الحسن البصري، لكن الواقع غير ذلك، وهو أن الحسن رواه عن الأحنف بن قيس، فقد وقع سقط في هذا الإسناد بيَّنه البخاري بما رواه حماد بن زيد عن أيوب ويونس وهشام ومعلى. فصوابه بلا ريب: عن الحسن عن الأحنف بن قيس.

قوله: (لَيَالِيَ الفِتْنَةِ): المراد بها تحديدًا وقعة الجمل، وهي ما كان بين على ﷺ من جهة، وطلحة والزبير وعائشة من جهة أخرى.

قوله: (إِذَا تَوَاجَهَ المُسْلِمَانِ): لفظ الباب: (إذا التقى المسلمان) وكلاهما ثابت في الصحيحين، ومعناهما واحد.

قوله: (فَكِلَاهُمَا مِنْ أَهْلِ النَّارِ): في رواية في الصحيحين: «فَالقَاتِلُ وَالمَقْتُولُ فِي النَّارِ». قال الحافظ ابن حجر: (قَالَ الْعُلَمَاءُ: مَعْنَى كَوْنِهِمَا فِي

<sup>(</sup>۱) عمرو بن عُبَيْد بن باب، التميمي، البصري، المعتزلي، القَدَرِيّ، أبو عثمان (ت٢٤١هـ)، كان من أصحاب الحسن البصري، واشتهر بصحبته، وعرف بالعبادة والزهد، ثم ابتلي بواصل بن عطاء، رأس المعتزلة، فوافقه وصار من أئمة القدرية. انظر: ابن أبي حاتم: الجرح (٣/ /٢٤٦) (١٣٦٥)، الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد (١٦٦/١٦) (١٠٩))، ابن حجر: تهذيب التهذيب (٨/ ٧٥) (١٠٩)).

النَّارِ، أَنَّهُمَا يَسْتَحِقَّانِ ذَلِكَ، وَلَكِنَّ أَمْرَهُمَا إِلَى اللهِ تَعَالَى؛ إِنْ شَاءَ عَاقَبَهُمَا ثُمَّ أَخْرَجَهُمَا مِنَ النَّارِ كَسَائِرِ الْمُوحِّدِينَ، وَإِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُمَا فَلَمْ يُعَاقِبْهُمَا أَصْلًا. وَقِيلَ: هُوَ مَحْمُولٌ عَلَى مَنِ اسْتَحَلَّ ذَلِكَ. وَلَا حُجَّةَ فِيهِ لِلْخُوَارِجِ وَمَنْ قَالَ مِنَ الْمُعْتَزِلَةِ بِأَنَّ أَهْلَ الْمَعَاصِي مُخَلَّدُونَ فِي النَّارِ؛ لِأَنَّهُ لَا يَلْزَمُ مِنْ قَوْلِهِ: فَهُمَا فِي النَّارِ؛ لِأَنَّهُ لَا يَلْزَمُ مِنْ قَوْلِهِ: فَهُمَا فِي النَّارِ، اسْتِمْرَارُ بَقَائِهِمَا فِيهَا)(١).

قوله: (إِنَّهُ أَرَادَ قَتْلَ صَاحِبِهِ): في رواية: «إنه كان حريصًا على قتل صاحبه»، ذكره البخاري في كتاب الإيمان، وفي كتاب الديات.

وحرر الحافظ ابن حجر، «مسألة الهمِّ بالفعل»، بقوله: (وَالْحَاصِلُ أَنَّ الْمُرَاتِبَ ثَلَاثُ: الْهَمُّ الْمُجَرَّدُ، وَهُوَ يُثَابُ عَلَيْهِ، وَلَا يُؤَاخَذُ بِهِ. وَاقْتِرَانُ الْفِعْلِ بِالْهَمِّ أَوْ بِالْعَزْمِ، وَلَا يُؤَاخَذُ بِهِ، وَالْعَزْمُ، وَهُوَ أَقْوَى مِنَ الْهَمِّ وَفِيهِ النَّزَاعُ فِي الْمُؤَاخَذَةِ بِهِ، وَالْعَزْمُ، وَهُوَ أَقْوَى مِنَ الْهَمِّ وَفِيهِ النِّزَاعُ) (٢).

وإنما منع أبو بكرة ولله الأحنف عن القتال مع علي ولله لأن ذلك وقع عن اجتهاد من أبي بكرة أداه إلى الامتناع والمنع، احتياطًا لنفسه وللأحنف؛ لأنه لم يتبين له الأمر في مسألة الفتنة، ولم يترجح عنده أن ينصر عليًّا والهنه، فامتنع بنفسه لخفاء الأمر عليه، ونصح غيره به. فهذا هو توجيه ذلك.

وبكار هو ابن عبد العزيز بن عبد الله بن أبي بكرة و الشهاد و الفندر هو محمد بن جعفر، من كبار المحدثين و الله بن أبي بكرة و الله ابن حجر: (وَقَدْ وَصَلَهُ الْإِمَامُ أَحْمَدُ، قَالَ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ وَهُوَ غُنْدَرٌ بِهَذَا السَّنَدِ مَرْفُوعًا وَلَفْظُهُ: «إِذَا الْتَقَى الْمُسْلِمَانِ، حَمَلَ أَحَدُهُمَا عَلَى صَاحِبِهِ السِّلَاحَ، فَهُمَا عَلَى جُرُفِ جَهَنَّمَ، فَإِذَا قَتَلَهُ وَقَعَا فِيهَا جَمِيعًا») (٣).

<sup>(</sup>۱) ابن حجر: فتح الباري (۱۳/ ۳۳). (7) ابن حجر: فتح الباري (۱۳(78)).

<sup>(7)</sup> ابن حجر: فتح الباري (7)

### ﴿ فوائد الحديث:

- ١ ـ أن قتال المسلمين من كبائر الذنوب؛ لأنه توعد عليه بالنار.
  - ٢ ـ المؤاخذة على النية المقترنة بالفعل، ولو لم يقع المراد.
- ٣ ـ الرد على الخوارج المكفرين بارتكاب الكبيرة؛ لأنه سماهما مسلمين.



# بَابُّ: كَيْفَ الْأَمْرُ إِذَا لَمْ تَكُنْ جَمَاعَةٌ

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: لما تقرر فيما مضى وجوب طاعة ولاة الأمر، وبيعتهم، وعدم الخروج عليهم، ولو بمقدار شبر، ولزوم الجماعة، أراد أن يبين ما الذي يجب إن لم تكن جماعة ولا إمام. وذكر فيه حديثًا واحدًا:

[٣٤] (٧٠٨٤) \_ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ المُثَنَّى، حَدَّثَنَا الوَلِيدُ بْنُ مُسْلِم، حَدَّثَنَا ابْنُ جَابِر، حَدَّثَنِي بُسْرُ بْنُ عُبَيْدِ اللهِ الحَضْرَمِيُّ، أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا إِذْرِيسَ الخَوْلَانِيَّ، أَنَّهُ سَمِعَ حُذَيْفَةَ بْنَ اليَمَانِ (١)، يَقُولُ:

كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنِ الخَيْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الخَيْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِّ، مَخَافَةَ أَنْ يُدْرِكَنِي، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّا كُنَّا فِي جَاهِلِيَّةٍ وَشَرِّ، فَجَاءَنَا اللهُ بِهَذَا الخَيْرِ، فَهَلْ بَعْدَ هَذَا الخَيْرِ مِنْ شَرِّ؟

قَالَ: «نَعَمْ».

قُلْتُ: وَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِّ مِنْ خَيْر؟

<sup>(</sup>۱) حُذَيْفَة بن اليَمَان بن جابر، اليماني، العبسي (ت٣٦هـ)، حليف الأنصار، أبو عبد الله، وهو صاحب سر رسول الله على رسول الله على بينه وبين عمار بن ياسر. شهد غزوة أُحد والحديبية، ولم يشهد بدرًا، ندبه النبي على ليلة الحديبية ليجس له خبر العدو. ولي إمرة المدائن لعمر بن الخطاب. وفتح دينور عنوة. روى عن النبي العدر: وكان يسأله عن الفتن فهو أعلم الناس بها، وتوفي بالمدائن. انظر: أبو نعيم: الحلية (١/٧١٧)، ابن حجر: الإصابة (١/٧١٧).

قَالَ: «نَعَمْ، وَفِيهِ دَخَنٌ».

قُلْتُ: وَمَا دَخَنُهُ؟

قَالَ: «قَوْمٌ يَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ».

قُلْتُ: فَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الخَيْرِ مِنْ شَرٍّ؟

قَالَ: «نَعَمْ، دُعَاةٌ عَلَى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا».

قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، صِفْهُمْ لَنَا.

قَالَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا».

قُلْتُ: فَمَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكَنِي ذَلِك؟

قَالَ: «تَلْزَمُ جَمَاعَةَ المُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ».

قُلْتُ: فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ جَمَاعَةٌ وَلَا إِمَامٌ؟

قَالَ: «فَاعْتَزِلْ تِلْكَ الفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ بِأَصْلِ شَجَرَةٍ، حَتَّى يُدْرِكَكَ المَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ».

## 🕏 معانى الحديث وألفاظه:

قوله: (كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنِ الخَيْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الخَيْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِّ، مَخَافَةَ أَنْ يُدْرِكَنِي): ليس هذا منه زهدًا في الخير، فقد جاء في رواية عند ابن أبي شيبة: "وعرفت أن الخير لن يسبقني" (۱)، لكنه زاد على ذلك أن يتقي الشر، فيحذر من مقدماته. فكان يسأل النبي ﷺ جملة من الأسئلة، والنبي ﷺ يستملي له ويجيبه، ولا يتبرم من سؤاله.

قوله: (إِنَّا كُنَّا فِي جَاهِلِيَّةٍ وَشَرِّ): هو ما كان قبل الإسلام من الضلال والكفر، والقتل والسلب والنهب، وإتيان الفواحش؛ كما وصف تعالى بقوله:

<sup>(</sup>۱) النسائي: السنن الكبرى (٥/ ١٧) (٨٠٣٢)، ابن أبي شيبة: المصنف (٧/ ٤٤٧) (٣٧١١٤).

﴿هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِى ٱلْأُمِّيِّتِنَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتَـٰلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِۦ وَيُرَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُمْ ال

قوله: (فَجَاءَنَا اللهُ بِهَذَا الْخَيْرِ): هذا الخير هو الإسلام الذي بعث الله به محمدًا ﷺ من الهدى ودين الحق، والإيمان والأمن معًا؛ كما قال تعالى: ﴿لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنَ ٱنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ وَيُرَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْوَا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴿ إِنَّا عَمِران: ١٦٤].

قوله: (فَهَلْ بَعْدَ هَذَا الْخَيْرِ مِنْ شَرِّ؟ قَالَ: «نَعَمْ»): عامة الشراح على أن هذا الشر هو الفتن الأولى التي جرت إثر مقتل عثمان رَفِيَّة.

قوله: (وَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِّ مِنْ خَيْرٍ؟ قَالَ: «نَعَمْ»): ذهب الحافظ ابن حجر إلى أن ذلك الخير هو الاجتماع على معاوية رضي الله و فسره القاضي عياض بخلافة عمر بن عبد العزيز رَخَلَتُهُ.

قوله: ( ﴿ وَفِيهِ دَخَنُ ﴾ ، قُلْتُ : وَمَا دَخَنُهُ ؟ قَالَ : ﴿ قَوْمٌ يَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي ، وَمَا دَخَنُهُ ؟ قَالَ : ﴿ قَوْمٌ يَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي ، وَعَرْ الْحَالَ اللَّهِ مَنْهُمْ وَتُنْكِرُ ﴾ ) : الدخن : هو الكدر المشوب ، الذي ليس خيرًا خالصًا ؟ كالدخان الذي يصحب النار ، فالنار صافية صفراء ، فيكون معها دخان يشوش لونها . ورأى الحافظ ابن حجر أن هذا الدخن هو ما كان من بعض الأمراء ؟ كزياد في العراق ، والخوارج .

وقيل: إن الدخن هو الحقد والغل، أي أنه خير لا يكون خالصًا بل فيه كدر؛ كما في حديث: «لا ترجع قلوب قوم على ما كانت عليه»؛ أي: لا تصفو؛ بل يبقى فيها شيء، ولهذا، قال الله تعالى عن المؤمنين: ﴿وَنَزَعَنَا مَا فِى صُدُورِهِم مِّنَ غِلِّ ﴾ [الأعراف: ٤٣]؛ بمعنى: أنه قد يجتمع إيمان وغل، فينزعه الله تعالى قبل دخولهم الجنة؛ ليكونوا إخوانًا على سرر متقابلين.

قوله: (فَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الْخَيْرِ مِنْ شَرِّ؟ قَالَ: «نَعَمْ، دُعَاةٌ عَلَى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا». قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، صِفْهُمْ لَنَا، قَالَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا»): قيل: في هذا إشارة إلى أنهم عرب، وقيل: إنهم من بني آدم، ليسوا شياطين، وقيل: ظاهرهم معنا؛ لكون الجلد هو ظاهر البدن؛ أي: ظاهرهم على ملتنا.

وهؤلاء الدعاة على أبواب جهنم، والله أعلم، هم من ظهر من الزنادقة، والفلاسفة، والملاحدة الباطنيين، وغلاة الرافضة والاتحادية والجهمية، والقرامطة، الخارجين عن أهل القبلة، ومن خرج على جماعة المسلمين بعد ذلك طلبًا للملك؛ كبابك الخرمي، والحشاشين، وأمثالهم.

قوله: (فَمَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكَنِي ذَلِك؟ قَالَ: «تَلْزَمُ جَمَاعَةَ المُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ»): ليس هذا من السؤال المذموم؛ كالسؤال عما لم ينزل فيه قرآن؛ كما قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَسْتَلُواْ عَنْ أَشْيَآهَ إِن بُتُدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ وَإِن تَسْتَلُواْ عَنْ أَشْيَآهَ إِن بُتُدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ وَإِن تَسْتَلُواْ عَنْ أَشْيَآهُ إِن بُتُدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ وَإِن تَسْتَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنزَّلُ الْقُرْءَانُ بُدُد لَكُمْ عَفَا اللّهُ عَنْها وَاللّهُ عَنْها وَاللّه عَنْها الله عَنْها التفقه في الله عليه التفقه في المائدة: ١٠١]، ولا من البلاء الموكل بالمنطق؛ بل الحامل عليه التفقه في الدين، ولهذا، لم ينكر النبي عليه مسألته وأجابه.

قوله: (فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ جَمَاعَةٌ وَلَا إِمَامٌ؟ قَالَ: «فَاعْتَزِلْ تِلْكَ الفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ بِأَصْلِ شَجَرَةٍ، حَتَّى يُدْرِكَكَ المَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ»)؛ هذا هو الشاهد من الحديث للباب. والعض معلوم، وهو القبض بالأسنان وبالأضراس على شيء، وهو يدل على التشبث مع مكابدة ومشقة.

قال شيخنا ابن عثيمين كَلِّلَهُ: (إنما يجب ذلك إذا كانت الفتنة والقتال بين هذه الفرق، أما إذا كانت متمزقة من حيث الإمارة، لكنها مطمئنة وساكنة وآمنة، فلا بد من أن يكون الإنسان مع الناس، ولا ينبغي له أن يعتزل، ما لم يخف على نفسه مخافة خاصة، فهذا شيء آخر.

وعلى هذا، فقوله عليه الصلاة والسلام: «فاعتزل تلك الفرق كلها» ليس على إطلاقه؛ بل إذا كانت هذه الفرق تتنازع وتتناحر؛ لأنك حينئذ مع من تكون؟ أما إذا كانت الفرق آمنة، فاختر ما ترى أنه أقرب إلى الصواب، وإلى تحكيم شريعة الله على أذا تمكنت من ذلك)(١).

والواجب على المؤمن دومًا، لزوم الشرع، وما يجب عليه في كل حال من الأمور الشرعية. ومن أعظم ذلك في مواجهة الفتن: لزوم جماعة

<sup>(</sup>١) ابن عثيمين: التعليق على صحيح البخاري (١٥/ ٦٢٤).

المسلمين، وعدم التفرق والتحزب؛ بل الاجتماع على الإمام وإن جار أو فجر، فإن الاجتماع مدعاة لصلاح الأمور، وإذا استقل كلٌّ برأيه فإن هذا يؤدي إلى شرذمة الأمة.

فالثورات والفتن لا تأتي الناس بخير. قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ: (وَلِهَذَا، كَانَ الْمَشْهُورُ مِنْ مَذْهَبِ أَهْلِ السُّنَّةِ أَنَّهُمْ لَا يَرَوْنَ الْخُرُوجَ عَلَى الْأَئِمَّةِ وَقِتَالَهُمْ بِالسَّيْفِ وَإِنْ كَانَ فِيهِمْ ظُلْمٌ، كَمَا دَلَّتْ عَلَى ذَلِكَ الْأَحَادِيثُ الصَّحِيحَةُ الْمُسْتَفِيضَةُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَى الْفَسَادَ فِي الْقِتَالِ وَالْفِتْنَةِ أَعْظَمُ مِنَ الْفَسَادِ الْمُسْتَفِيضَةُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَى الْفَسَادَ فِي الْقِتَالِ وَالْفِتْنَةِ أَعْظَمُ مِنَ الْفَسَادِ الْفَسَادِ الْفَسَادَيْنِ بِالْتِزَامِ الْحَاصِلِ بِظُلْمِهِمْ بِدُونِ قِتَالٍ وَلا فِتْنَةٍ، فَلا يُدْفَعُ أَعْظَمُ الْفَسَادَيْنِ بِالْتِزَامِ الْخَاصِلِ بِظُلْمِهِمْ لِي يَكَادُ يُعْرِفُ طَائِفَةَ خَرَجَتْ عَلَى ذِي سُلْطَانٍ، إلَّا وَكَانَ فِي أَدْنَاهُمَا. وَلَعَلَّهُ لَا يَكَادُ يُعْرِفُ طَائِفَةَ خَرَجَتْ عَلَى ذِي سُلْطَانٍ، إلَّا وَكَانَ فِي أَدْنَاهُمَا. وَلَعَلَّهُ لَا يَكَادُ يُعْرِفُ طَائِفَةَ خَرَجَتْ عَلَى ذِي سُلْطَانٍ، إلَّا وَكَانَ فِي خُرُوجِهَا مِنَ الْفَسَادِ مَا هُوَ أَعْظَمُ مِنَ الْفَسَادِ الَّذِي أَزَالَتُهُ )(۱). واعتبر هذا في التاريخ والواقع، تجد مصداق ذلك.

#### ﴿ فوائد الحديث:

١ \_ حكمة الله في عباده، حيث أقام كلًّا منهم في ما شاء وحببه له.

٢ - حُسن التأتي والعرض والتلطف في السؤال، وما يترتب عليه من الأجوبة النافعة، والفوائد الجمة.

٣ ـ أن تحدث الإنسان عن ماضيه على سبيل العموم، وإخباره بعد ذلك بما آلت إليه الحال لا بأس به. فإن حكاه على سبيل التندر أو الفخر والمباهاة فحرام، وإن قاله على سبيل التحدث بنعمة الله، وتشجيع غيره على التوبة، دون توسع في التفاصيل، فحسن.

٤ ـ وجوب العدل والإنصاف في الأقوال، والحكم على الأشياء والأشخاص؛ لقوله على: «نعم، وفيه دخن».

• ـ أن معيار التمييز بين الخير والشر المختلطين الرد إلى السُّنَّة وذم من جعل للدين أصلًا سوى الكتاب والسنة؛ كالذوق والوجد والرأي والعقل، في

<sup>(</sup>١) ابن تيمية: منهاج السُّنَّة النبوية (٣/ ٣٩١).

مقابل النص؛ قال تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْيِ مِنكُرٌ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ﴾ [النساء: ٥٩]، والرد إلى الله رد إلى كتابه، والرد إلى الرسول بعد وفاته ردَّ إلى سُنَّته.

وبعض المغرورين يقول: لا تكلمني بالكتاب والسُّنَة، كلمني بالعقل! هذا كفر إعراض. فلا يجوز أن تدع الوحي، وتنزع إلى الرأي والقياس والعقل، هذا شأن المنافقين، الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ وَالعَيْلَ مُرَعُمُونَ أَنَهُم ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبِّكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوا إِلَى اللهُ وَاللهُ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبِّكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوا إِلَى اللهُ وَاللهُ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبِّكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّعْوُتِ وَقَد أُمِرُوا أَن يَكَفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيطُنُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴿ وَإِذَا لَللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صَدُودًا ﴿ فَي اللهُ عَلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ المُنفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صَدُودًا ﴿ اللهُ فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتُهُم مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتُ أَيدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَعْلِفُونَ عَلَا اللهُ إِلَّهُ إِنَّ أَرَدُنا إِلَا إِلَا إِنَّ اللهُ وَتَوْفِيقًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ ال

٦ ـ وجوب لزوم جماعة المسلمين، وترك الخروج على أئمة الجور.

٧ - أن الأمر في قوله: «اعتزل تلك الفرق كلها» مقيد بما إذا لم يكن جماعة ولا إمام؛ بأن كانت تلك الفرق تتنازع وتتناحر؛ فإن كانت آمنة فليختر من يراه أقرب إلى الصواب إن تمكن.

٨ ـ سعة صدر النبي على ومعرفته بوجوه الحكم، على اختلاف السائلين.

٩ ـ أن من حبب إليه شيء فاق فيه غيره.

١٠ ـ أن من حسن التعليم أن يعلم التلميذ من أنواع العلوم ما يراه مائلًا
 إليه من العلوم المباحة.



# بَابٌ مَنْ كَرِهَ أَنْ يُكَثِّرَ سَوَادَ الفِتَنِ وَالظُّلْمِ

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: لما كانت دائرة الفتن تتسع باتساع أتباعها، كره أن يكثر سوادها. وذكر فيه حديثًا واحدًا.

[٣٥] (٣٠٨٠) \_ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ يَزِيدَ، حَدَّثَنَا حَيْوَةُ وَغَيْرُهُ، قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو الأَسْوَدِ، وَقَالَ اللَّيْثُ: عَنْ أَبِي الأَسْوَدِ، قَالَ:

قُطِعَ عَلَى أَهْلِ المَدِينَةِ بَعْثُ، فَاكْتُتِبْتُ فِيهِ، فَلَقِيتُ عِكْرِمَةَ، فَأَخْبَرْتُهُ، فَنَهَانِي أَشَدَّ النَّهْي ثُمَّ قَالَ: أَخْبَرَنِي ابْنُ عَبَّاسِ:

«أَنَّ أَنَاسًا مِنَ المُسْلِمِينَ كَانُوا مَعَ المُشْرِكِينَ، يُكَثِّرُونَ سَوَادَ المُشْرِكِينَ، يُكَثِّرُونَ سَوَادَ المُشْرِكِينَ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَيَأْتِي السَّهْمُ فَيُرْمَى فَيُصِيبُ أَحَدَهُمْ فَيَقْتُلُهُ، أَوْ يَضْرِبُهُ فَيَقْتُلُهُ، فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ اللَّهُمُ الْمَلَكِمِكَةُ ظَالِينَ أَوْفَيْهِمْ ﴾ [النساء: ٩٧]».

## 🕸 معانى الحديث وألفاظه:

قوله: (حَدَّثَنَا حَيْوَةٌ، وَغَيْرُهُ)، قال الحافظ: (كأنه يريد ابن لَهِيعَة (١)(٢)، لكن البخاري لم يعتمد عليه؛ بل قال: حدثنا حيوة وغيره، قالا: حدثنا أبو

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن لهيعة بن عقبة، الحضرمي، المصري، القاضي، أبو عبد الرحمٰن (ت١٧٤هـ)، محدث، فقيه، صدوق، يدلس عن الضعفاء، اختلط بعد احتراق كتبه فلا يقبل من روايته إلا ما رواه عنه أحد الثلاثة: عبد الله بن المبارك، وعبد الله بن وهب، وعبد الله بن يزيد المقري. انظر: ابن حجر: تهذيب التهذيب (٥/٣٧٣).

<sup>(7)</sup> ابن حجر: فتح الباري (7)

الأسود، وقال الليث: عن أبي الأسود، وهذا بيان لحصول التحديث فتزول شبهة العنعنة.

قوله: (قُطِعَ عَلَى أَهْلِ المَدِينَةِ بَعْثُ)؛ يعني: أن أحد الوُلاة فرض عليهم بَعثًا يَخرج للقتال.

قوله: (فَاكْتُيْبْتُ فِيهِ)؛ يعنى: أنه انضم إليه.

قوله: (أَنَّ أُنَاسًا مِنَ المُسْلِمِينَ كَانُوا مَعَ المُشْرِكِينَ، يُكَثِّرُونَ سَوَادَ المُشْرِكِينَ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ)؛ يعني: ممن لم يهاجر إلى المدينة، وخرج مداراة لقريش.

قوله: (فَيَأْتِي السَّهْمُ فَيُرْمَى فَيُصِيبُ أَحَدَهُمْ فَيَقْتُلُهُ، أَوْ يَضْرِبُهُ فَيَقْتُلُهُ)؛ أي: يصيبه سهم، أو يضربه سيف. وقيل: إن هذا من باب القلب، والمقصود فيرمى بالسهم فيأتي.

#### ﴿ فوائد الحديث:

ا ـ تخطئة مَن يقيم بين أهل المعصية باختياره، لا لقصد صحيح. فلا يسع المؤمن أن يقيم بين ظهراني المشركين، وقد وردت أحاديثُ في النهي عن ذلك، منها قوله على: «أَنَا بَرِيْءٌ من كل مسلم يُقِيمُ بَيْنَ أَظْهُر المُشْرِكِينَ»(١). والقصد الصحيح: كالدعوة إلى الله على، أو لسفارة، أو تجارة، أو علاج، أو طلب علم يحتاج إليه المسلمون، أو كان مضطرًا إلى ذلك خوفًا على نفسه أو أهله، أو ما شابه ذلك. أما ما يفعله بعض المسلمين مِن ترك أرض الإسلام، والهجرة إلى بلاد الكفر والفسوق والعصيان؛ بغرض الحصول على التيسيرات المعيشية، والمتع الدنيوية، فهذا مذموم، وربما دخل في معنى الآية.

٢ ـ أن القادر على التحول لا يُعذر بالبقاء بين ظهراني أهل الكفر والفسوق والفتنة.

<sup>(</sup>۱) أبو داود: السنن (۳/ ٤٥) (٢٦٤٥)، الترمذي: السنن (٤/ ١٥٥) (١٦٠٤)، الطبراني: المعجم الكبير (٣/ ٣٠٣) (٢٢٦٤)، صححه الألباني في إرواء الغليل (٩/ ٢٩ ـ ٣٠).

" - صحة الاستدلال بالأشد على الأخفّ؛ لأن ابن عباس استدل بآية الذين يبقون مع المشركين: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ تَوَفَّنُهُمُ الْمَلَيْكَةُ ظَالِمِيّ أَنفُسِهِمْ [النساء: ٩٧] على أمرٍ أخف، وهو من يكثِّر سواد الظَّلَمَة والبُغاة، وكلهم مسلمون. ولهذا شواهد كثيرة من السُّنَّة؛ كقول النبي عَلَيْ لما قالوا: اجعل لنا ذات أنواط، كما لهم ذات أنواط، قال: «الله أكبر! إنها السنن! قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل: اجعل لنا إلهًا كما لهم آلهة»(١).

٤ ـ أن في تكثير سوادهم محذورين: تقوية شوكة أهل الشر، وإرعاب أهل الخير.



<sup>(</sup>۱) ابن حبان: الصحيح (موارد الظمآن) (ص٤٥٤) (١٨٣٥)، محمد بن نصر المروزي: السنة (ص١١)، البيهقي: دلائل النبوة (٥/ ١٢٥)، الطبراني: المعجم الكبير (٣/ ٢٤١) (٢٤٤).

# بَابٌ إِذَا بَقِيَ فِي حُثَالَةٍ مِنَ النَّاسِ

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: أن من شاهد أهل الخيانة وخالطهم، فإنه حري أن يكون مثلهم؛ لأن القرين يقتدي بقرينه. وتقدير الترجمة: إذا بقي في حُثالة من الناس، ماذا يصنع؟

و «الحُثالة»: هم الذين لا خير فيهم، كما أن الحثالة التي تكون في أسفل الإناء منبوذة لا خير فيها. وذكر فيه حديث حذيفة. وهذا اللفظ وإن لم يرد في حديث حذيفة، إلا أن البخاري استفاده من حديث آخر، لكنه ليس على شرطه. قال الحافظ: (هذه الترجمة لفظ حديث أخرجه الطبري، وصححه ابن حبان، من طريق العلاء بن عبد الرحمٰن بن يعقوب عن أبيه عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله على: «كيف أنت يا عبد الله إذا بقيت في حثالة من الناس؟»، قال: وذاك؟ ما هم يا رسول الله؟ قال: «ذاك إذا مرجت أماناتهم وعهودهم، وصاروا هكذا»؛ وشبك بين أصابعه. قال: فكيف بي يا رسول الله؟ قال: «تعمل ما تنكر، وتعمل بخاصة نفسك، وتدع عوام الناس»(۱).

قال ابن بَطَّال: (أشار البخاري إلى هذا الحديث ولم يخرجه؛ لأن العلاء لبس مِنْ شَوْطِهِ)(٢).

[٣٦] (٧٠٨٦) \_ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ كَثِيرٍ، أَخْبَرَنَا سُفْيَانُ، حَدَّثَنَا الأَعْمَشُ، عَنْ زَيْدِ بْنِ وَهْبِ، حَدَّثَنَا حُذَيْفَةُ، قَالَ:

<sup>(</sup>۱) ابن حبان: الصحيح (۱۳/ ۲۷۹) (۹۵۰).

<sup>(</sup>۲) ينظر: ابن بطال: شرح صحيح البخاري (۱۰/ ۳۸).

حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ حَدِيثَيْنِ، رَأَيْتُ أَحَدَهُمَا وَأَنَا أَنْتَظِرُ الآخَرَ: حَدَّثَنَا: «أَنَّ الأَمَانَةَ نَزَلَتْ فِي جَذْرِ قُلُوبِ الرِّجَالِ، ثُمَّ عَلِمُوا مِنَ القُرْآنِ، ثُمَّ عَلِمُوا مِنَ السُّنَّةِ»، وَحَدَّثَنَا عَنْ رَفْعِهَا قَالَ:

«يَنَامُ الرَّجُلُ النَّوْمَةَ فَتُقْبَضُ الأَمَانَةُ مِنْ قَلْبِهِ، فَيَظَلُّ أَثْرُهَا مِثْلَ أَثَرِ المَجْلِ؛ الوَكْتِ، ثُمَّ يَنَامُ النَّوْمَةَ فَتُقْبَضُ فَيَبْقَى فِيهَا أَثَرُهَا مِثْلَ أَثَرِ المَجْلِ؛ كَجَمْرٍ دَحْرَجْتَهُ عَلَى رِجْلِكَ فَنَفِطَ، فَتَرَاهُ مُنْتَبِرًا وَلَيْسَ فِيهِ شَيْءٌ، وَيُصْبِحُ النَّاسُ يَتَبَايَعُونَ، فَلَا يَكَادُ أَحَدٌ يُؤَدِّي الأَمَانَةَ، فَيُقَالُ: إِنَّ فِي وَيُصْبِحُ النَّاسُ يَتَبَايَعُونَ، فَلَا يَكَادُ أَحَدٌ يُؤَدِّي الأَمَانَةَ، فَيُقَالُ: إِنَّ فِي بَنِي فُلَانِ رَجُلًا أَمِينًا، وَيُقَالُ لِلرَّجُلِ: مَا أَعْقَلَهُ وَمَا أَطْرَفَهُ وَمَا أَجْلَدَهُ، وَمَا أَعْلَدُهُ، وَمَا أَعْلَدُهُ،

وَلَقَدْ أَتَى عَلَيَّ زَمَانُ، وَلَا أُبَالِي أَيُّكُمْ بَايَعْتُ، لَئِنْ كَانَ مُسْلِمًا رَدَّهُ عَلَيَّ سَاعِيهِ، وَأَمَّا اليَوْمَ: فَمَا كُنْتُ أَبُايِعُ إِلَّا فُلَانًا وَفُلَانًا.

## ﴿ معاني الحديث:

قوله: (أَنَّ الأَمَانَةَ نَزَلَتْ فِي جَدْرِ قُلُوبِ الرِّجَالِ): المقصود بالأمانة هنا: الإيمان؛ لأنه من الائتمان، فالأمانة كل ما يَخفى ولا يَعلمه إلا الله وَلِي وليس المقصود بها أمانة البيع والشراء؛ بل تلك من صورها، ولهذا، لم يكن الإيمان مجرد التصديق، كما يعرفه به المرجئة؛ بل الإيمان نوع خاص من التصديق، فيه معنى الائتمان والانقياد والموافقة، ففيه خبيئة لا يطلع عليها إلا الله وَلِي فلا مانة كما قال ابن التين وَلِي الله من المكلف».

و (جذر): تصح بفتح الجيم وكسرها، والمقصود به أصله؛ يعني: أنها تَرَسَّخَتْ وتَعَمَّقَتْ الأمانةُ في أصل قلوبهم.

قوله: (ثُمَّ عَلِمُوا مِنَ القُرْآنِ، ثُمَّ عَلِمُوا مِنَ السُّنَّةِ): وهذا قد وقع

لأصحاب النبي على وجرى لمن بعدهم من التابعين لهم بإحسان؛ فنالوا الإيمان والعلم بالقرآن والسُّنَة والعمل بهما. قال تعالى: ﴿يَرُفَع اللهُ الَّذِينَ الْمِيْوَا الْعِلْمَ دَرَجَتِ الله المحادلة: ١١]، وقال أبو عبد الرحمن السلمي كَلِّلُهُ: (حدثنا الذين كانوا يقرئوننا القرآن عثمان بن عفان وعبد الله بن مسعود وغيرهما أنهم كانوا إذا تعلموا من النبي على عشر آيات لم يجاوزوها حتى يتعلموا ما فيها من العلم والعمل؛ قالوا: فتعلمنا القرآن والعلم والعمل) (١).

قوله: (وَحَدَّثَنَا عَنْ رَفْعِهَا): الذي رآه حذيفة من الحديث الأول: حصول ذلك في قرن الصحابة، والذي رآه لاحقًا من الحديث الثاني: رفعها.

قوله: (يَنَامُ الرَّجُلُ النَّوْمَةَ فَتُقْبَضُ الأَمَانَةُ مِنْ قَلْبِهِ، فَيَظَلُّ أَثْرُهَا مِثْلَ أَثَرِ الوَكْتُ»: هو الوَكْتِ): يستيقظ وليس في قلبه أمانة، ولا إيمان! يقول: و«الوَكْتُ»: هو السواد في اللون؛ يعني: أنه لا يبقى منها إلا مجرد زِي وصورة ظاهرة، لكنها خواء لا شيء تحتها.

قوله: (ثُمَّ يَنَامُ النَّوْمَةَ فَتُقْبَضُ فَيَبْقَى فِيهَا أَثَرُهَا مِثْلَ أَثَرِ المَجْلِ): «المَجْلُ» هو: الجلد إذا غَلُظَ مِنْ جرَّاء العمل.

قوله: (كَجَمْرٍ دَحْرَجْتَهُ عَلَى رِجْلِكَ فَنَفِطَ، فَتَرَاهُ مُنْتَبِرًا وَلَيْسَ فِيهِ شَيْءً): إذا تدحرجت الجمرة على الرِّجْل نشأ عن ذلك أنَّ الجِلْدَ ينتفخ ويتورم ويكون تحته مثل الماء. هذا أمر معلوم معهود، ومراده أنه فيما يبدو للناظر كبير منتفخ متورم ولا شيء تحته، كما قيل في الأمثال: «لقد استسمنت ذا ورم». وقال تعالى عن المنافقين: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمُّ وَإِن يَقُولُوا نَسَمَعُ لِقَولِمُ كَأَبُهُمُ تُعْبَبُكَ أَجْسَامُهُمُ وَإِن يَقُولُوا نَسَمَعُ لِقَولِمُ كَأَبُهُم تُعُبِبُكَ أَجْسَامُهُمُ مَن قلوبهم.

قوله: (وَيُصْبِحُ النَّاسُ يَتَبَايَعُونَ): المقصود هنا: البيع والشراء، وليس سعة الخلافة.

<sup>(</sup>۱) أحمد: المسند (٥/ ٤١٠)، الهيثمي: مجمع الزوائد (١/ ١٦٥)، الطبري: جامع البيان (٣٦/١)، الحاكم: المستدرك (١/ ٥٥٧)، القرطبي: الوجيز (١٣٧).

قوله: (فَلَا يَكَادُ أَحَدٌ يُؤَدِّي الأَمَانَةَ. فَيُقَالُ: إِنَّ فِي بَنِي فُلَانٍ رَجُلًا أَمِينًا): عزت الأمانة، وقلَّ الأمناء؛ لأن الأمانة ثمرة الإيمان.

قوله: (وَيُقَالُ لِلرَّجُلِ: مَا أَعْقَلَهُ وَمَا أَظْرَفَهُ وَمَا أَجْلَدَهُ، وَمَا فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةِ خَرْدَلٍ مِنْ إِيمَانٍ): وهذا جارٍ في الماضي والحاضر! تسمع أحيانًا عبارات الثناء والتمجيد لأقوام يتنصلون من الإيمان، ويوصفون بالأوصاف الرفيعة وهم يعلنون كراهتهم لما أنزل الله.

تجد بعض الناس يحتفي بأقوال اليهود والنصارى والذين لا يعلمون، وعنده كتاب الله غضًّا طريًّا، وسُنَّة رسول الله ﷺ صحيحة مسندة، فيهما من العبارات ما هو أحكم وأجمل وأدل، لكن لا تطيب نفسه حتى يقول: قال فلان!

لا شك أن الحكمة ضالة المؤمن، لكن إذا وجدت الحكمة فيما لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وفي قول من لا ينطق عن الهوى، فكيف تستهويك مقالات المخلطين؟ هذا شيء عجيب! فلا تغتر بأمثال هؤلاء وارفع رأسك بما أنعم الله تعالى به على أهل العلم والإيمان.

قوله: (وَلَقَدْ أَتَى عَلَيَّ زَمَانٌ وَلَا أُبَالِي أَيُّكُمْ بَايَعْتُ)؛ مراده: مبايعة السلع، وليس بيعة الخلافة.

قوله: (لَئِنْ كَانَ مُسْلِمًا رَدَّهُ عَلَيَّ الْإِسْلَامُ)؛ يعني: أن دينه وصدقه وإيمانه سيحمله على أن يوفيني حقى.

قوله: (وَإِنْ كَانَ نَصْرَانِيًّا رَدَّهُ عَلَيَّ سَاعِيهِ): وساعيه هو الحاكم الذي يحكم عليه، ويقبض جزيته، يعني: فلا أبالي، فحقي محفوظ.

قوله: (وَأَمَّا اليَوْمَ: فَمَا كُنْتُ أُبَايِعُ إِلَّا فُلَانًا وَفُلَانًا): فقد رأى حذيفة ﷺ. بعض ما انتظره مما أخبر به النبي ﷺ.

#### ﴿ فوائد الحديث:

١ ـ أن أصل الإيمان يكون في القلب، وأن القرآن والسُّنَّة يزيدانه بالعلم والعمل.

٢ ـ الإشارة إلى أنهم كانوا يتعلمون القرآن قبل أن يتعلموا السنن.

" - أن الإيمان أصل لكل عمل، فإذا استمكن في القلب حَمَلَ على أداء المأمور واجتناب المنهي. فمن أراد صلاح نفسه فليبدأ بقلبه؛ كما في الحديث: «أَلَا وإِنَّ فِي الجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلُحَتْ صَلُحَ الجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الجَسَدُ كُلُّهُ أَلَا وَهِيَ القَلْبُ»(١).

فبعض الناس يُعنى بإصلاح الظاهر، ويغفل عن الباطن، فينشأ عن ذلك معاناة وشدة، لكن ابدأ بإصلاح الباطن وأنصع قلبك، وخلصه من الشوائب والعوالق تجد الجوارح تنساق تلقائيًّا وتستجيب، ويجد الإنسان لذة الإيمان وحلاوته.

- ٤ ـ تفاوت الإيمان في القلوب، وأنه يزيد وينقص.
- ٥ ـ الحذر من أهل النفاق الذين يعجب ظاهرهم، وباطنهم خراب.
- - الفزع إلى الله بسؤال الثبات والعمل على تقوية الإيمان والعمل الصالح.



<sup>(</sup>١) البخاري: الصحيح (٥٢)، مسلم: الصحيح (٣/١٢١٩) (١٥٩٩).



## بَابُ التَّعَرُّب فِي الفِتْنَةِ

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: لما ذكر المصنف أبوابًا تقتضي اعتزال الفتن، وعدم تكثير سوادها، ناسب أن يشير إلى صورة من صور اعتزالها. وذكر فيه حديثين.

والمقصود بالتعرُّب: أن يرجع أعرابيًّا بعد هجرته، وقد ورد النهيُ عنه، فتقدم عند البخاري في كتاب الحدود، من جملة ما نهي عنه: «من رجع بعد هجرته أعرابيًّا»(١).

وورد النهي عنه في أحاديث أخر؛ فقد روى الطبراني من حديث جابر بن سَمُرَة مرفوعًا: «لعن الله من بدا بعد هجرة. لعن الله من بدا بعد هجرة، لعن الله من بدا بعد هجرة، إلا في فتنة، فإن البدو خير من المقام في الفتنة» (٢). «بدا»: يعني: عاد إلى البدو. قال ابن الأثير (٣): (كان مَنْ رَجَعَ بعد الهجرة إلى موضعه من غير عذر يعدونه كالمرتد) (٤)، وذلك لأن الهجرة في زمن النبي على كانت

<sup>(</sup>۱) ابن حجر: فتح الباري (۱۳/ ٤١).

<sup>(</sup>٢) الطبراني: المعجم الكبير (٢/ ٢٥٦) (٢٠٧٤).

<sup>(</sup>٣) المبارك بن محمد (أبي الكرم) بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد، الشيباني، المَوصِلي، الشافعي، الكاتب، مَجْد الدين، أبو السعادات، ابن الأثير، (ت٢٠٦هـ): محدث، لغويّ، أصولي. من مصنفاته: «جامع الأصول»، «النهاية في غريب الحديث»، «الإنصاف في الجمع بين الكشف والكشاف» وغيرها. انظر: ابن خَلِّكَان: وَفَيَات الأَعْيَان (١٤١/٤، ١٤٣)، الذهبي: سير أعلام النبلاء (٢٥١/ ٤٩١) (٢٥٢)، السبكي: طبقات الشافعية الكبرى (٣٦٧).

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير: النهاية في غريب الحديث (٣/ ٤٣١).

واجبة إليه، إلى أن فُتحت مكة فقال: «لا هجرة بعد الفتح ولكن جهاد ونية».

واستثنى النبي على الأشخاص، فمن استثنوا فهم معذورون؛ فمن ذلك ما جاء في حديث سلمة مرفوعًا: «ابدوا يا أسلم»! قالوا: إنا نخاف أن يقدح ذلك في هجرتنا، قال: «أنتم مهاجرون حيث كنتم»(١)، رواه أحمد. وعن جابر مثله، وسند كل منهما حسن.

#### 0 0 0

[٣٧] (٧٠٨٧) \_ حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ، حَدَّثَنَا حَاتِمٌ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ أَبِي عُبَيْدٍ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الأَكْوَع:

أَنَّهُ دَخَلَ عَلَى الحَجَّاجِ فَقَالَ: يَا ابْنَ الأَكْوَعِ، ارْتَدَدْتَ عَلَى عَقِبَيْكَ، تَعَرَّبْتَ؟

قَالَ: لَا، وَلَكِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ ﴿ أَذِنَ لِي فِي البَدْوِ ».

\_ وَعَنْ يَزِيدَ بْنِ أَبِي عُبَيْدٍ، قَالَ:

«لَمَّا قُتِلَ عُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ، خَرَجَ سَلَمَةُ بْنُ الأَكْوَعِ إِلَى الرَّبَذَةِ، وَتَزَوَّجَ هُنَاكَ امْرَأَةً، وَوَلَدَتْ لَهُ أَوْلَادًا، فَلَمْ يَزَلْ بِهَا، حَتَّى قَبْلَ أَنْ يَمُوتَ بِلَيَالٍ، فَنَزَلَ المَدِينَةَ».

[٣٨] (٧٠٨٨) \_ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَالِكُ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي صَعْصَعَةَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ صَعْلَاً: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ:

«يُوشِكُ أَنْ يَكُونَ خَيْرَ مَالِ المُسْلِمِ غَنَمٌ يَتْبَعُ بِهَا شَعَفَ الجِبَالِ وَمَوَاقِعَ القَطْرِ، يَفِرُ بِدِينِهِ مِنَ الفِتَن».

<sup>(</sup>۱) أحمد: المسند ((77/10) ((1881))، الطبراني: المعجم الكبير ((1881)) ((1881)).

### 🕸 معاني الحديثين:

قوله: (عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الأَكْوَعِ أَنَّهُ دَخَلَ عَلَى الحَجَّاجِ): كان ذلك سنة أربع وسبعين.

قوله: (ارْتَدَدْتَ عَلَى عَقِبَيْكَ، تَعَرَّبْتَ): هذا من جفاء الحجاج؛ يتهم رجلًا من أصحاب النبي ﷺ، ويخاطبه بكلام فظ.

قوله: (لَا، وَلَكِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ أَذِنَ لِي فِي البَدْوِ): ما أعقل سلمة! لم يقابل السفه بسفه، وإنما أجاب بما يعذره ويرفع عنه اللائمة. وهو ما تقدم من أمره على: «ابدوا يا أسلم».

قوله: (لَمَّا قُتِلَ عُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ، خَرَجَ سَلَمَةُ بْنُ الأَكْوَعِ إِلَى الرَّبَذَةِ، وَوَلَدَتْ لَهُ أَوْلَادًا): «الربذة»: موضع بالبادية بين مكة والمدينة، معروفة إلى يومنا هذا، وهي التي كان فيها أبو ذر رَفِي أيضًا. فمكث فيها سلمة رَفِي مدة طويلة، نحوًا من أربعين سنة؛ من سنة خمس وثلاثين، حتى سنة أربع وسبعين.

قوله: (فَلَمْ يَزَلْ بِهَا، حَتَّى قَبْلَ أَنْ يَمُوتَ بِلَيَالٍ، فَنَزَلَ المَدِينَة): أتم الله له هجرته، فلما عاش زمنًا طويلًا في الربذة، وبقي على موته ليال معدودة، عاد إلى المدينة فمات بها.

قوله: (يُوشِكُ أَنْ يَكُونَ خَيْرَ مَالِ المُسْلِمِ غَنَمٌ يَتْبَعُ بِهَا شَعَفَ الجِبَالِ وَمَوَاقِعَ القَطْرِ، يَفِرُّ بِدِينِهِ مِنَ الفِتَنِ): «يوشك»؛ أي: يقرُب. و«شعف الجبال»؛ أي: رؤوسها، و«مواقع القطر»؛ أي: مساقط المطر.

يشير النبي على الله الله عال يُصبح الأولى والأفضل للمؤمن أن يعتزل الناس، ليبتعد عن الفتن؛ بأن يتخذ غُنيمات يرعاهن، ويأكل منهن ويحلب ويشرب، ويتتبع المرعى والشجر حيث ينزل المطر؛ طلبًا لسلامة دينه.

## ﴿ حكم العزلة:

قال الحافظ ابن حجر عَلَيْشُ: (اختلف السلف في أصل العزلة، فقال الجمهور: الاختلاط أولى؛ لما فيه من اكتساب الفوائد الدينية، للقيام بشعائر

الإسلام وتكثير سواد المسلمين، وإيصال أنواع الخير إليهم من إعانة وإغاثة وعيادة وغير ذلك.

وقال قوم: العزلة أولى لتحقق السلامة بشرط معرفة ما يتعين)(١).

وقال النووي: (المختار: تفضيل المخالطة لمن لا يغلب على ظنه أنه يقع في معصية؛ فإن أشكل الأمر فالعزلة أولى).

والظاهر أن ذلك يختلف باختلاف الأشخاص والأحوال، وهذا حيث لا يكون هناك فتنة عامة؛ فإن وقعت الفتنة ترجحت العزلة لما ينشأ فيها غالبًا من الوقوع في المحذور.

فمن ترجح في حقه مصلحة المخالطة، وصار نفعه متعديًا إلى الآخرين، فالخلطة أولى به، وقد جاء في حديث: «المؤمن الذي يخالط الناس ويصبر على أذاهم، خير من المؤمن الذي لا يخالط الناس ولا يصبر على أذاهم».

ومن كان نفعه قاصرًا، ويخشى أن يتأثر بالفتن والشهوات، فالعزلة خير له. فتبين أن الفقه في ذلك أن ينزل الحكم على كل حال بما يليق به.

#### ﴿ فوائد الحديثين:

ا ـ جفاء الحجاج؛ حيث خاطب هذا الصحابي الجليل بهذا الأسلوب الفظ، والتهمة القبيحة.

٢ - الإعراض عن الجاهلين، وعدم مجاراتهم على سفههم؛ كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَاهِلُونَ قَالُواْ سَلَمًا (أَنَا) ﴿ [الفرقان: ٣٣].

٣ ـ دفع الإنسان عن نفسه قالة السوء بالتي هي أحسن، قال تعالى:
 ﴿ ٱدْفَعُ بِاللَّتِي هِي أَحْسَنُ ٱلسَّيِّئَةُ ﴾ [المؤمنون: ٩٦].

<sup>(</sup>١) ابن حجر: فتح الباري (١٣/ ٤٢ ـ ٤٣).

النهي عن التعرب دون حاجة، وأن ذلك من أسباب الردة على زمن رسول الله علي .

٥ ـ فضيلة العزلة، والفرار بالدين من الفتن الواقعة.



# بَابُ التَّعَوُّذِ مِنَ الظِتَن

ولا مناسبة الباب لكتاب الفتن: أن من أعظم أسباب النجاة من السقوط في الفتنة الاستعادة بالله. و (التَّعَوُّد): طلب العود واللجأ والعصمة.

[٣٩] (٧٠٨٩) \_ حَدَّثَنَا مُعَاذُ بْنُ فَضَالَةَ، حَدَّثَنَا هِشَامٌ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَنَس هَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ ا

سَأَلُوا النَّبِيَّ عَيَّ حَتَّى أَحْفَوْهُ بِالْمَسْأَلَةِ، فَصَعِدَ النَّبِيُّ عَيَّ ذَاتَ يَوْمِ المِنْبَرَ، فَقَالَ: «لَا تَسْأَلُونِي عَنْ شَيْءٍ إِلَّا بَيَّنْتُ لَكُمْ»، فَجَعَلْتُ أَنْظُرً يَمِينًا وَشِمَالًا، فَإِذَا كُلُّ رَجُلِ رَأْسُهُ فِي ثَوْبِهِ يَبْكِي، فَأَنْشَأَ رَجُلُ، كَانَ يَمِينًا وَشِمَالًا، فَإِذَا كُلُّ رَجُلٍ رَأْسُهُ فِي ثَوْبِهِ يَبْكِي، فَأَنْشَأَ رَجُلُ، كَانَ إِذَا لَاحَى يُدْعَى إِلَى غَيْرِ أَبِيهِ، فَقَالَ: يَا نَبِيَّ اللهِ، مَنْ أَبِي؟ فَقَالَ: إِذَا لَاحَى يُدْعَى إِلَى غَيْرِ أَبِيهِ، فَقَالَ: يَا نَبِيَّ اللهِ، مَنْ أَبِي؟ فَقَالَ: «أَبُوكَ حُذَافَةُ»، ثُمَّ أَنْشَأَ عُمَرُ فَقَالَ: رَضِينَا بِاللهِ رَبًّا، وَبِالْإِسْلَامِ دِينًا، وَبِالْإِسْلَامِ دِينًا، وَبِالْإِسْلَامِ دِينًا، وَبِمُحَمَّدٍ رَسُولًا، نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ سُوءِ الفِتَنِ.

فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «مَا رَأَيْتُ فِي الخَيْرِ وَالشَّرِّ كَاليَوْمِ قَطُّ، إِنَّهُ صُوِّرَتْ لِي الجَنَّةُ وَالنَّارُ، حَتَّى رَأَيْتُهُمَا دُونَ الحَائِطِ».

قَالَ قَتَادَةُ: يُذْكُرُ هَذَا الحَدِيثُ عِنْدَ هَذِهِ الآيَةِ: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَسْعَلُواْ عَنْ أَشْيَآءَ إِن تُبَدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ ﴾ [المائدة: ١٠١].

[٤٠] (٧٠٩٠) \_ وَقَالَ عَبَّاسٌ النَّرْسِيُّ: حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ زُرَيْعٍ، حَدَّثَنَا سَعِيدٌ، حَدَّثَنَا قَتَادَةُ: أَنَّ أَنَسًا حَدَّثَهُمْ: أَنَّ نَبِيَّ اللهِ ﷺ، بِهَذَا، وَقَالَ:

«كُلُّ رَجُٰلٍ لَاقًا رَأْسَهُ فِي ثَوْبِهِ يَبْكِي»، وَقَالَ: «عَائِذًا بِاللهِ مِنْ سُوءِ الفِتَنِ»، أَوْ قَالَ: «أَعُوذُ بِاللهِ مِنْ سُوءِ الفِتَنِ».

[٤١] (٧٠٩١) \_ وقَالَ لِي خَلِيفَةُ: حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ زُرَيْعِ، حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ زُرَيْعِ، حَدَّثَنَا سَعِيدٌ، وَمُعْتَمِرٌ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ قَتَادَةَ، أَنَّ أَنَسًا حَدَّثَهُمْ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ بِهَذَا. وَقَالَ:

«عَائِذًا بِاللهِ مِنْ شَرِّ الفِتَنِ».

## ﴿ معاني الحديث:

قوله: (سَأَلُوا النَّبِيَ ﷺ حَتَّى أَحْفَوْهُ بِالْمَسْأَلَةِ): «أَحْفَوْهُ»؛ يعني: أكثروا عليه، وألحوا.

قوله: (لَا تَسْأَلُونِي عَنْ شَيْءٍ إِلَّا بَيَّنْتُ لَكُمْ): كأنه أراد تأديبهم.

قوله: (فَإِذَا كُلُّ رَجُلِ رَأْسُهُ فِي ثَوْبِهِ يَبْكِي)؛ يعني: أنهم نَدِمُوا وخَافُوا وفَافُوا وفَإِعُوا من فعله وقوله، فجعل كُلُّ واحدٍ رداءه على رأسه وله خنين بالبكاء، كما وصف في الرواية الأخرى: «كُلُّ رَجُلٍ لَافًّا رَأْسَهُ فِي ثَوْبِهِ يَبْكِي».

قوله: (إِذَا لَاحَى)؛ يعني: إذا مارى وجادل وخاصم غيره ـ يُدْعى إلى غير أبيه. يُقال: اسمه خارجة، ويقال: قيس، ويقال: عبد الله.

قوله: (أَبُوكَ حُذَافَةُ) للذي يكره. وجاء في روايةٍ عند أحمد: (فقال رجل: يا رسول الله، في الجنة أنا أو في النار؟ قال: «في النار»)(١).

قوله: (ثُمَّ أَنْشَأَ عُمَرُ فقال: رَضِينَا بِاللهِ رَبَّا، وَبِالِإِسْلَامِ دِينًا، وَبِمُحَمَّدٍ رَسُولًا، نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ سُوءِ الفِتَنِ)؛ أي: ابتدر قائلًا، لمّا استشعر خطورة الحال. وعمر رَبِيُ الذي ينطق بالحق والصواب، ملهَم، مسدد، لما رأى هذا الوضع المتوتر قال هذه الكلمات التي تُسكِّنُ النفوسَ.

قوله: (فَقَالَ النَّبِيُّ عَلِيهِ: «مَا رَأَيْتُ فِي الخَيْرِ وَالشَّرِّ كَاليَوْم قَطُّ، إِنَّهُ

أحمد: المسند (۳۰/ ۲۰۲) (۱۲۸۲۰).

صُوِّرَتْ لِي الجَنَّةُ وَالنَّارُ، حَتَّى رَأَيْتُهُمَا دُونَ الحَائِطِ): أخبر النبي ﷺ أنه أُري الجنة والنار؛ يعني: صُوِّرَتْ له، بحيث يراها دون الحائط، ولا يراها غيره.

قوله: (قَالَ قَتَادَةُ: يُذْكُوُ هَذَا الْحَدِيثُ عِنْدَ هَذِهِ الآيَةِ)؛ أي: أن السُّنَة تفسير القرآن، وتبين مقاصده، فاستحسن الاستشهاد بهذا الحديث عند تفسير الآية المذكورة؛ لبيان أنه ليس مِن أدب المؤمنين أن يبادئوا النبي على بالمسألة قبل أن يبدأهم بها، قال ابن كثير رَحْمَلُهُ: (هَذَا تَأْدِيبٌ مِنَ اللهِ تَعَالَى لِعِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ، وَنَهْيٌ لَهُمْ عَنْ أَنْ يَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ مِمَّا لَا فَائِدَةَ لَهُمْ فِي السُّوَالِ وَالتَّنْقِيبِ عَنْهَا؛ لِأَنَّهَا إِنْ أُظْهِرَتْ لَهُمْ تِلْكَ الْأُمُورُ رُبَّمَا سَاءَتُهُمْ وَشَقَ عَلَيْهِمْ وَالتَّنْقِيبِ عَنْهَا؛ لِأَنَّهَا إِنْ أُظْهِرَتْ لَهُمْ تِلْكَ الْأُمُورُ رُبَّمَا سَاءَتُهُمْ وَشَقَ عَلَيْهِمْ مَنْ اللهُوَالَ عَنْهَا، فلعلَّه قَدْ يَنْزِلُ بِسَبِ سُوَالِكُمْ عَنْ السُّوَالَ عَنْهَا، فلعلَّه قَدْ يَنْزِلُ بِسَبِ سُوَالِكُمْ تَشْدِيدٌ أَوْ تَضْيِيقٌ، وَقَدْ وَرَدَ فِي الْحَدِيثِ: «أَعْظَمُ الْمُسْلِمِينَ جُرْمًا مَنْ سَأَلُ عَنْ أَلْمُ لُومِينَ جُرْمًا مَنْ سَأَلُ عَنْ اللهُ وَالَ عَنْهَا، فلعلَّه قَدْ يَنْزِلُ بِسَبِ سُوَالِكُمْ فَيْءَ لَكُمْ وَلَهُ وَرَدَ فِي الْحَدِيثِ: «أَعْظَمُ الْمُسْلِمِينَ جُرْمًا مَنْ سَأَلُ عَنْ أَلُومُ لَهُ اللهُ وَالَ عَنْهَا، وَلَكِنْ، إِذَا نَزَلَ الْقُرْآنُ بِهَا مُجْمَلَةً فَسُالُتُمْ عَنْ بِيانها حينئذ، تبينت لكم لاحتياجكم إليها) (٢).

قوله: (عَائِذًا بِاللهِ مِنْ سُوءِ الفِتَنِ): «عائذًا»: منصوبة على الحال، أو: على المصدر. وجاء في رواية بالرفع: «عائذٌ»، والتقدير: أنا عائذ بالله من سوء الفتن.

قوله: (وقَالَ لِي خَلِيفَةُ): هو خليفة بن خَيَّاط العُصْفُرِيِّ. قال الحافظ

<sup>(</sup>١) البخاري: الصحيح (٧٢٨٩).

<sup>(</sup>٢) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم (٣/ ٢٠٣، ٢٠٦).

<sup>(</sup>٣) خَليفة بن خَيَّاط بن خَليفَة بن خَيَّاط، اللَّيْثِيّ، الشَّيْبَانِي، البَصْرِيّ، العُصْفُرِيّ، الحَافظ، أبو عمرو (ت ٢٤٠هـ): محدث، نسابة، أخباري، برع وتقدم واشتهر، وحَدَّث فأكثر، وصنف، ورَحَلَ إليه أهلُ العلم، فسمع منه البخاري وأبو يَعْلَى الموصلي، وابن أبي عَاصم، وبَقِيّ بن مَخْلَد، وعبد الله بن أحمد بن حنبل، وغيرهم من كبار العلماء، وشهد له أهل الحديث بالعلم؛ فقال ابن حبان: «كان متقنًا عالمًا بأيام الناس وأنسابهم». انظر: ابن حجر: هدي الساري (ص٢١٢)، ابن شاهين: الثقات (ص١١٨) (٢١٢)، الذهبي: سير أعلام النبلاء (١٢/ ٢٧٢) (٢٢٢).

ابن حجر: (وَأَكْثَرُ مَا يُخَرِّجُ عَنْهُ الْبُخَارِيُّ يَقَعُ بِهَذِهِ الصِّيغَةِ، لَا يَقُولُ: حَدَّثَنَا، وَلَا: أَخْبَرَنَا، وَكَأَنَّهُ أَخَذَ ذَلِكَ عَنْهُ فِي الْمُذَاكَرَةِ)(١).

#### ﴿ فوائد الحديث:

١ \_ كراهة الإلحاف في المسألة في عهده عليه .

٢ - تعظيم الصحابة للنبي عليه، وخجلهم منه لما ألجؤوه إلى ما يكره.

٣ ـ المبادرة إلى التعوذ من الفتن إذا بَدَت.

٤ ـ الرد على مَنْ قال: (اسألوا الله الفتنة فإن فيها حصاد المنافقين) (٢٠).



<sup>(</sup>١) ابن حجر: فتح الباري (١٣/ ٤٥).

<sup>(</sup>۲) قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وما يرووه: «لا تكرهوا الفتنة فإن فيها حصاد المنافقين» هذا ليس معروفًا عن النبي ﷺ، انظر: ابن تيمية: مجموع الفتاوى (۱۲٦/۱۸، ۳۸۱)، ابن حجر: فتح الباري (۱۳/۱۸)، الفتني: تذكرة الموضوعات (ص۲۲۲).

# بَابٌ قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «الفِتْنَةُ مِنْ قِبَلِ المَشْرِقِ»

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: للفتن أسباب، وأصحاب ؛ وأزمنة، وأمكنة. فنبه المصنف بهذا الباب إلى ما مضت به سُنَّة الله من كونها تنشأ من جهة المشرق. وذكر فيه أربعة أحاديث.

وقوله في ترجمة الباب: (الفِتْنَةُ مِنْ قِبَلِ المَشْرِقِ)؛ أي: مِنْ جِهَتِهِ، ولم ترد في ألفاظ الحديث التي ساقها بنصها. وجاء في رواية عبد الرزاق: «هاهنا أرض الفتن» (۱۱)، وأشار إلى المشرق، حيث يطلع قرن الشيطان. وفي رواية شعيب: «ألا إن الفتنة ها هنا \_ يشير إلى المشرق \_ من حيث يطلع قرن الشيطان» (۲).

وعند مسلم عن سالم بن عبد الله بن عمر قال: (يا أهل العراق، ما أسألكم عن الصغيرة وأركبكم للكبيرة، سمعت أبي عبد الله بن عمر يقول: سمعت رسول الله على يقول: «إن الفتنة تجيء من هاهنا»، وأومأ بيده نحو المشرق، من حيث يطلع قرنا الشيطان. وَأَنتُمْ يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ) (٣).

وقال الخَطَّابِيِّ كَثِّلَهُ في بيان هذه الجهة: (نَجْد ناحية المَشْرِق، ومَنْ كان بالمدينة كان نجده بادية العراق ونواحيها، وهي مشرق أهلها. وأصل النَّجْد: ما ارتفع من الأرض، والغور: ما انخفض منها)(٤).

<sup>(</sup>۱) معمر بن راشد: الجامع (۲۱،۱۱) (۲۱۰۱۲)، ومن طريق عبد الرزاق رواه الترمذي في السنن (۶/ ۵۳۰) (۲۲۲۸)، وقال الترمذي عقبه: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>۲) البخارى: الصحيح (۳۵۱۱).

<sup>(</sup>٣) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٢٢٩) (٢٩٠٥).

<sup>(</sup>٤) الخطابي: أعلام الحديث (٤/ ٢٣٣٠).

[٤٢] (٧٠٩٢) \_ حَدَّثَنِي عَبْدُ اللهِ بْنُ مُحَمَّدٍ، حَدَّثَنَا هِشَامُ بْنُ يُوسُفَ، عَنْ مَعْمَرٍ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

أَنَّهُ قَامَ إِلَى جَنْبِ المِنْبَرِ فَقَالَ: «الفِّتْنَةُ هَاهُنَا، الفِتْنَةُ هَاهُنَا، مِنْ حَيْثُ يَطْلُعُ قَرْنُ الشَّمْسِ ـ».

[٤٣] (٧٠٩٣) \_ حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ، حَدَّثَنَا لَيْثُ، عَنْ نَافِع، عَنِ اَبْنِ عُمَرَ عَهُمَ اللهِ عَلَيْهِ، وَهُوَ مُسْتَقْبِلُ المَشْرِقَ يَقُولُ:

«أَلَا إِنَّ الفِتْنَةَ هَاهُنَا، مِنْ حَيْثُ يَطْلُعُ قَرْنُ الشَّيْطَانِ».

### 🕸 معاني الحديثين:

قوله: (قرن الشيطان): قيل: للشيطان قرن حقيقة، وقيل: المراد بقرن الشيطان قوته، وما يستعين به على الإضلال، وقيل: إن الشيطان يقرن رأسه بالشمس عند طلوعها ليقع سجود عبدتها له. وهذا قد دل عليه الحديث المتفق عليه: «فَإِنَّهَا تَطْلُعُ بَيْنَ قَرْنَيْ شَيْطَانٍ»(۱)، وقيل في معنى القَرْن: الأمة من الناس يَحْدُثُونَ بعد فناء آخرين؛ أي: قرنًا بعد قرن.

والحديث يدل على أن الفتن تأتي من جهة المشرق، وتفسير سالم بن عبر عمر الله بن عمر الله على أن المراد بالمشرق العراق.

والمتأمل يجد أنَّ كثيرًا من الفتن التي نشأ عنها سفك دماء وحروب طوال، ظهرت في المشرق.

ومن تأمل ظهور البدع في تاريخ الإسلام، وجد أن أول بدعة نشأت في الإسلام بدعة «الخوارج»، ثم تلتها بدعة «الرافضة»، وكلتاهما نشأتا في أرض العراق.

<sup>(</sup>۱) البخاري: الصحيح (٢/٢٤) (٢٢٧٢)، ومسلم: الصحيح (١/٢٢٧) (٦١٢).

ثم ظهرت القَدَرِيَّة، فكان أول من تكلم بالقدر رجل يقال له: مَعْبَد الجُهَنِيِّ (١) في البصرة.

ثم ظهرت الجهمية في العراق على يد الجعد بن درهم، وتلقفها عنه الجهم بن صفوان بنواحي خراسان.

ثم ورثت المعتزلة مقالة القدرية والجهمية في البصرة، وانتشرت في عموم العراق.

وهكذا، فإنَّ عامة الفتن السياسية والعقدية نشأت في تلك النواحي، وهذا لا يعني أنها خلية من الخير، كلا! فإن أئمة الإسلام الكبار من المحدثين والفقهاء والأصوليين، ممن يطول المقام بذكرهم، كانوا في البلاد المشرقية. والبقاع لا تقدِّسُ أحدًا، ولا تدنس أحدًا بحد ذاتها، ولكن هذا استقراء للحال.

#### فوائد الحديثين:

١ ـ اختصاص بعض البقاع بالخير، والشر، والفتن، وأضدادها.

٢ ـ لزوم الحذر والتوقي مما يرد ويقع من جهة المشرق.

0 0 0

[٤٤] (٧٠٩٤) \_ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللهِ، حَدَّثَنَا أَزْهَرُ بْنُ سَعْدٍ، عَنْ نَافِعِ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ، قَالَ: ذَكَرَ النَّبِيُّ ﷺ:

«اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي شَأْمِنَا، اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي يَمَنِنَا»، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَفِي نَجْدِنَا؟ قَالَ: «اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي شَأْمِنَا، اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي شَأْمِنَا، اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي يَمَنِنَا»، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَفِي نَجْدِنَا؟ فَأَظُنُّهُ قَالَ فِي الثَّالِثَةِ: «هُنَاكَ الزَّلَازِلُ وَالفِتَنُ، وَبِهَا يَطْلُعُ قَرْنُ الشَّيْطَانِ».

<sup>(</sup>۱) مَعْبَد بن خالد، الجُهَنِيّ، البصري، القَدَرِيّ (ت ۸۰هـ): مبتدع، أول من أظهر الكلام في القَدَر (أي: نفي القَدَر) بالبصرة. قتله الحجاج بن يُوسُف صبرًا. انظر: النووي: شرح صحيح مسلم (۱/۱۵۳)، ابن حجر: تقريب التهذيب (ص ۵۳۹).

#### 🏟 فوائد الحديث:

- ١ مشروعية الدعاء بالبركة للبقاع.
- ٢ ـ فضل الشام واليمن على نجد.
- ٣ ـ أن الفضل الخاص لا يقضي على الفضل العام؛ فالحجاز أفضل من الشام واليمن.

أن عدم الفضل في بقعة على أخرى لا يمنع وجود أهل الفضل في المفضول، ولا وجود أهل الشر في الفاضل. والعكس؛ كوجود الأئمة الكبار في العراق، ووجود الأسود العنسي (١) في اليمن، وغَيْلَان الدمشقي (٢) في الشام.

وتأسيسًا عليه، فإنه لا يجوز التنابز بالألقاب، ولا التفاخر والتباهي بمجرد الانتساب إلى البقاع.

ولا يجوز تعليق الذم والحمد إلا على ما علقه الله عليه ورسوله؛ فإن الله تعالى جعل الحمد مقرونًا بأوصاف؛ كالتقوى والإحسان والقسط والجهاد في سبيله، كما علق الذم بالكفر والفسوق والعصيان والظلم. فهذه هي الأمور

<sup>(</sup>۱) عيهلة بن كعب بن عوف العنسي، نسبة إلى «بني عنس» أحد بطون قبيلة «مَذْحِج» القحطانية اليمنية: هو أحد مثيري الفتنة في «اليمن» بادعاء النبوة، كان يعرف بذي الخمار؛ لأنه كان معتمًّا متخمرًا أبدًا، وقيل: إنه سمى نفسه: «رحمان اليمن»، كما سمى «مسيلمة الكذاب» نفسه: «رحمان اليمامة»، كان كاهنًا مشعوذًا، يصطنع فنونًا من الحيل يستهوي بها جموع الناس، ويزعم أن له شيطانًا يطلعه على كل شيء، وكان أهل اليمن آنذاك لا يزالون حديثي عهد بالإسلام لم يتمكن الإيمان من قلوبهم. دخل عليه «فيروز» مقصورته وهو نائم في فراشه وامرأته جالسة عنده، فقتله، وقطع رأسه، ثم نودي بأذان الإسلام. وقال أحدهم: أشهد أن محمدًا رسول الله وأن عيهلة كذاب، وألقوا برأسه. فلم يلبث الأمر أن استقر للمسلمين من جديد، وقد استغرقت هذه الفتنة قرابة الأربعة أشهر. انظر: ابن كثير: البداية والنهاية (٢/٧٠٣)، ابن قُتية: المعارف (ص١٠٥، ١٧٠).

<sup>(</sup>۲) غيلان بن مروان، الدمشقي، أبو مروان: مبتدع، تنتسب إليه فرقة «الغيلانية» من فرق المعتزلة. جمع بين الاعتزال والإرجاء. قتله هشام بن عبد الملك (الخليفة الأموي). انظر: الفخر الرازي: اعتقادات فرق المسلمين والمشركين (ص٤٠)، الذهبي: الميزان (٣٨/٣٣).

التي تُنَاط بها الفضائل، أما مجرد الانتساب لقبيلة أو بقعة أو نحو ذلك، فهذا لا يوجب بحد ذاته مدحًا ولا ذمًّا.

#### 0 0 0

### ثم قال رَخْلُسُهُ:

[53] (٧٠٩٥) \_ حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ الوَاسِطِيُّ، حَدَّثَنَا خَلَفُ، عَنْ بَيَانٍ، عَنْ وَبَرَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، خرج علينا عبد الله بن عمر، فرجونا أن يحدثنا حديثًا حسنًا، قال: فبادرنا إليه رجل، فقال: يا أبا عبد الرحمٰن، حدثنا عن القتال في الفتنة، والله يقول: ﴿وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِتَنَةُ ﴾ [الأنفال: ٣٩].

فَقَالَ: هَلْ تَدْرِي مَا الفِتْنَةُ، ثَكِلَتْكَ أُمُّك؟ «إِنَّمَا كَانَ مُحَمَّدٌ ﷺ يُقَاتِلُ المُشْرِكِينَ، وَكَانَ الدُّخُولُ فِي دِينِهِمْ فِتْنَةً، وَلَيْسَ كَقِتَالِكُمْ عَلَى المُلْكِ».

#### ﴿ معانى الحديث:

قوله: (تُكِلَتْكَ أُمُّكَ): كلمة تجري على اللسان لا تُرَادُ حقيقتُهَا، وهي الدعاء عليه بالهلاك، فتصبح أمه ثكلي، وإنما أراد بها زجره، وقطع الطريق على مَنْ أراد حمل الآية على ما تهواه نفسه، فأنَّبه.

قوله: (إِنَّمَا كَانَ مُحَمَّدٌ ﷺ يُقَاتِلُ المُشْرِكِينَ، وَكَانَ الدُّخُولُ فِي دِينِهِمْ فِتْنَةً، وَلَيْسَ كَقِتَالِكُمْ عَلَى المُلْكِ)؛ أي: لا يصلح الاستدلال بالآية على ما يقع بين المسلمين من فتن؛ بل المراد قتال المشركين، وأنَّ عدم قتالهم يؤدي إلى اتساع الفتنة، فلذلك، ندبهم لذلك.

وحاصل جواب ابن عمر: أن الضمير في قوله سبحانه: ﴿وَقَلْنِلُوهُمْ ﴾ يعود إلى الكفار. فأمر المؤمنين بقتال الكافرين، حتى لا يبقى أحد يفتن عن دين الإسلام ويرتد إلى الكفر.

وفيه ما يدل على طريقة ابن عمر رفي من اعتزال الفتنة، وعدم الدخول فيها، فكان رأيه ترك القتال في الفتنة، ولو ظهر أن إحدى الطائفتين محقة والأخرى مبطلة. وهو مذهب نفر من الصحابة.

وقيل: إن الفتنة مختصة بما إذا وقع القتال بسبب التغالب في طلب الملك، وأما إذا عُلِمَت الباغية فلا تسمى فتنة، وتجب مقاتلتها حتى ترجع إلى الطاعة. وهذا قول الجمهور(١).

أما إن بغت طائفة على أخرى، فإن كتاب الله تعالى في هذا فاصل قاطع للنزاع؛ قال الله تعالى: ﴿ وَإِن طَآبِهَ فَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَّا فَإِنْ بَعَتَ إِلْنَ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا إِمْدَنَهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَى فَقَائِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِى حَقَّى تَفِيّ إِلَى آمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا إِلَّهُ مَلِ وَأَقْسِطُوا أَإِنَّ ٱللَّهُ يُحِبُ ٱلمُقْسِطِينَ ﴿ اللهِ الحجرات: ٩]. فمن تبين له الحال، وعلم أن هذه الطائفة على الحق، والأخرى باغية، فإن المختار له؛ بل الواجب عليه، نصرة أهل الحق على أهل البغي. ومَنِ اشتبه عليه الأمر، أو رأى أنَّ القتال لأجل المُلك، فإنه يسعه الاعتزال وعدم الخوض في الفتنة.

## 🏟 فوائد الحديث:

- ١ ـ طلب الحديث من أهل العلم.
- ٢ زجر السائل إذا لم يحسن السؤال، تعليمًا وتأديبًا له.
  - ٣ ـ أن الأمر بالقتال في الآية يختص بالكفار.
- ٤ \_ أن القتال على الملك من الفتنة التي يجب اعتزالها.
  - معرفة مذهب ابن عمر ﴿ الله على النامل مع الفتن.



<sup>(</sup>١) انظر: ابن حجر: فتح الباري (١٣/ ٤٧).

# بَابُ الْفِتْنَةِ الَّتِي تَمُّوجُ كَمَوْجِ الْبَحْرِ

\_ وَقَالَ ابْنُ عُيَيْنَةً: عَنْ خَلَفِ بْنِ حَوْشَبٍ (١):

كَانُوا يَسْتَحِبُّونَ أَنْ يَتَمَثَّلُوا بِهَذِهِ الأَبْيَاتِ عِنْدَ الفِتَنِ، قَالَ امْرُقُ القَيْس: [البحر الكامل]

الحَرْبُ أَوَّلُ مَا تَكُونُ فَتِيَّةً تَسْعَى بِزِينَتِهَا لِكُلِّ جَهُولِ حَتَّى إِذَا اشْتَعَلَتْ وَشَبَّ ضِرَامُهَا وَلَّتْ عَجُوزًا غَيْرَ ذَاتِ حَلِيلِ صَلَّاءً يُنْكَرُ لَوْنُهَا وَتَغَيَّرَتْ مَكْرُوهَةً لِلشَّمِّ وَالتَّقْبِيلِ(٢).

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: هذا الباب أراد به المصنف كَلَّهُ التنبيه على الفتن الكبار التي عصفت بأهل الإسلام إثر مقتل الخليفة الراشد عثمان هي كالجمل وصفين، وما اتصل بهما. وذكر فيه ثلاثة أحاديث طوال.

قوله: (بَابُ الفِتْنَةِ الَّتِي تَمُوجُ كَمَوْجِ البَحْرِ): هذه الترجمة قد جاء لفظها في حديث حذيفة الآتي، وفي أثر رواه ابن أبي شيبة كَلِّلَهُ عن علي ضَيَّهُ قال: «وضع الله في هذه الأمة خمس فتن ـ فذكر الأربع ـ، ثم «فتنة تموج كموج

<sup>(</sup>۱) خلف بن حوشب، الكوفي، العابد، أبو يزيد (توفي بعد ١٤٠هـ)، قال أبو نعيم عنه: «ذو السمت المهذب، والكلام المحبب». انظر: أبو نعيم: الحلية (٥/ ٧٣، ٥٠)، ابن حبان: الثقات (٦/ ٢٦٩)، ابن حجر: تهذيب التهذيب (٣/ ١٤٩) (٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) وقع سقط في الأبيات.

البحر»(١)، وهي التي يصبح الناس فيها كالبهائم، لا عقول لهم؛ لا يدري القاتل فيم قَتَل، ولا المقتول فيمَ قُتِلَ.

وأخرج ابن أبي شيبة عن حذيفة، قال: «لا تضرك الفتنة ما عرفت دينك، إنما الفتنة إذا اشتبه عليك الحق والباطل، فلم تدرِ أيهما تتبع! فتلك الفتنة»(٢).

والمستفاد من هذا التشبيه أمران:

- تَتَابُعُهَا واستمرارها.

\_ ركوب بعضها بعضًا، وتعاظمها.

فإن الموجَ يتتابع ويركب بعضه بعضًا، فلا ينقطع؛ بل يمسك بعضه برقاب بعض.

قوله: (الحَرْبُ أَوَّلُ مَا تَكُونُ فَتِيَّةً)؛ أي: شابة نشطة مغرية ذات نظرة وعجب.

فائدة لغوية: نقل الحافظ ابن حجر عن ابن التين قوله: (وَبَعْضُهُمْ يَرْفَعُ اللَّهُ وَهْفَتُهُمْ مَنْ قَدَّرَهُ: «أَوَّلُ» وَ«فَتِيَّةً» لِأَنَّهُ مَثَلٌ. وَمَنْ نَصَبَ «أَوَّلَ» قَالَ: إِنَّهُ الْخَبَرُ. وَمِنْهُمْ مَنْ قَدَّرَهُ: الْحَرْبُ أَوَّلُ مَا تَكُونُ أَحْوَالُهَا إِذَا كَانَتْ فَتِيَّةً. وَمِنْهُمْ مَنْ أَعْرَبَ «أَوَّلَ» حَالًا. وَقَالَ غَيْرُهُ: يَجُوزُ فِيهِ أَرْبَعَةُ أَوْجُهٍ: رَفْعُ «أَوَّلَ» وَنَصْبُ «فَتِيَّةً»، وَعَكْسُهُ، وَرَفْعُ «أَوَّلَ» وَنَصْبُ «فَتِيَّةً»، وَعَكْسُهُ، وَرَفْعُهُمَا جَمِيعًا وَنَصْبُهُمَا:

- فَمَنْ رَفَعَ «أَوَّلَ» وَنَصَبَ «فَتِيَّةً» فَتَقْدِيرُهُ: الْحَرْبُ أَوَّلُ أَحْوَالِهَا إِذَا كَانَتْ فَتِيَّةً؛ فَالْحَرْبُ مُبْتَدَأٌ وَ«أَوَّلُ» مُبْتَدَأٌ ثَانٍ، وَ«فَتِيَّةً» حَالٌ سَدَّتْ مَسَدَّ الْخَبَرِ، وَالْجُمْلَةُ خَبَرُ الْحَرْب.

- وَمَنْ عَكَسَ فَتَقْدِيرُهُ: الْحَرْبُ فِي أَوَّلِ أَحْوَالِهَا فَتِيَّةٌ؛ فَالْحَرْبُ مُبْتَدَأٌ وَ«فَتِيَّةٌ» خَبَرُهَا، وَ«أَوَّلُ» مَنْصُوبٌ عَلَى الظَّرْفِ.

<sup>(</sup>۱) ابن أبي شيبة: المصنف (۷/ ٤٥٣) (٣٧١٥٧).

<sup>(</sup>۲) ابن أبي شيبة: المصنف (٧/ ٤٦٨) (٣٧٢٩٢).

وَمَنْ رَفَعَهُمَا فَالتَّقْدِيرُ: الْحَرْبُ أَوَّلُ أَحْوَالِهَا؛ «فَأَوَّلُ» مُبْتَدَأٌ ثَانٍ أَوْ بَدَلٌ مِنَ الْحَرْب، وَ«فَتِيَّةٌ» خَبَرٌ.

- وَمَنْ نَصَبَهُمَا جَعَلَ «أَوَّلَ» ظَرْفًا وَ (فَتِيَّةً» حَالًا. وَالتَّقْدِيرُ: الْحَرْبُ فِي أَوَّلِ أَحْوَالِهَا إِذَا كَانَتْ فَتِيَّةً، «وَتَسْعَى» خَبَرٌ عَنْهَا) (١١).

قوله: (تَسْعَى بِزِينَتِهَا لِكُلِّ جَهُولِ): وقيل: «ببزتها»، «لكل جهول»؛ يعني: لكل ضعيف عقل مسارع عجول.

قوله: (حَتَّى إِذَا اشْتَعَلَتْ وَشَبَّ ضِرَامُهَا): وضُبِطَت: «وشُبَّ»، على البناء للمجهول.

قوله: (وَلَّتْ عَجُوزًا غَيْرَ ذَاتِ حَلِيلِ. شَمْطَاءً): وقد كانت فتية! لكن لما شُبَّ ضرامها، واستعرت نارها، وأكلت الأخضر واليابس، أدبرت كالعجوز التي لا زوج لها؛ لأن زوجها قد هلك. والشمط: هو اختلاط بياض الشعر بسواده. وهكذا الفتن تنشأ عنها حروب تكون في مبدأ أمرها مغرية لأصحابها يستشرفونها، ثم يكونون حطبًا لها، ويندمون على وقوعها.

0 0 0

[٤٦] (٧٠٩٦) \_ حَدَّثَنَا عُمَرُ بْنُ حَفْصِ بْنِ غِيَاثٍ، حَدَّثَنَا أَبِي، حَدَّثَنَا أَبِي، حَدَّثَنَا الْأَعْمَشُ، حَدَّثَنَا الْأَعْمَشُ، حَدَّثَنَا الْأَعْمَشُ، حَدَّثَنَا شَقِيقٌ، سَمِعْتُ حُذَيْفَةَ يَقُولُ:

بَيْنَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ عُمَرَ، إِذْ قَالَ: أَيُّكُمْ يَحْفَظُ قَوْلَ النَّبِيِّ ﷺ فِي الفِتْنَةِ؟

قَالَ: «فِتْنَةُ الرَّجُلِ فِي أَهْلِهِ وَمَالِهِ وَوَلَدِهِ وَجَارِهِ، تُكَفِّرُهَا الصَّلَاةُ وَالصَّدَقَةُ، وَالأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنِ المُنْكَرِ».

قَالَ: لَيْسَ عَنْ هَذَا أَسْأَلُك، وَلَكِنِ الَّتِي تَمُوجُ كَمَوْجِ البَحْرِ.

<sup>(</sup>١) ابن حجر: فتح الباري (١٣/ ٤٩).

قَالَ: لَيْسَ عَلَيْكَ مِنْهَا بَأْسٌ يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، إِنَّ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَأْسٌ يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، إِنَّ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَأْسٌ يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، إِنَّ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا

قَالَ عُمَرُ: أَيُكْسَرُ البَابُ أَمْ يُفْتَحُ؟

قَالَ: بَلْ يُكْسَرُ!

قَالَ عُمَرُ: إِذًا لَا يُغْلَقَ أَبَدًا.

قُلْتُ: أَجَلْ.

قُلْنَا لِحُذَيْفَةَ: أَكَانَ عُمَرُ يَعْلَمُ البَابَ؟

قَالَ: نَعَمْ، كَمَا يَعْلَمُ أَنَّ دُونَ غَدٍ لَيْلَةً، وَذَلِكَ أَنِّي حَدَّثْتُهُ حَدِيثًا لَيْسَ بِالأَغَالِيطِ.

فَهِبْنَا أَنْ نَسْأَلَهُ: مَنِ البَابُ؟ فَأَمَرْنَا مَسْرُوقًا فَسَأَلَهُ، فَقَالَ: مَنِ البَابُ؟ قَالَ: عُمَرُ.

# ﴿ معانى الحديث:

قوله: (بَيْنَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ عُمَرَ): هذا مجلس من مجالس أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رَبِيُنَهُ إبان خلافته، وكان يعقد المجالس، ويحضرها كبار الصحابة رضوان الله عليهم، ويطرح عليهم المسائل والأحاديث النافعة.

قوله: (لَيْسَ عَلَيْكَ مِنْهَا بَأْسٌ يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ): سبب جزم حذيفة بأن عمر رَفِيْهِ بمنأى من هذه الفتن، لما علمه من النبي رَفِيْهِ وكثرة سؤاله وتفقهه في هذا الباب.

قوله: (إِذًا لَا يُغْلَقَ أَبَدًا): وفي رواية أنه قال: «كسرًا لا أبا لك، إذًا لا يغلق أبدًا» (١٠)؛ لأن الباب إذا فتح أمكن رده، وإذا كسر صار مشرعًا على الدوام. وهذا من فقهه وَ الله والما من حيث الجملة، أكثر علمًا من حذيفة، وأعمق فقهًا.

<sup>(</sup>۱) بنحوه عند: أحمد: المسند (۳۸/ ٤٣٢)، مسلم: الصحيح (١/ ١٢٩) (١٤٤).

قوله: (كَمَا يَعْلَمُ أَنَّ دُونَ غَدٍ لَيْلَةً)؛ يعني: أن علمه بذلك علم قطعي. كما يعلم كل أحد أن دون الجمعة ليلة الجمعة.

قوله: (حَدِيثًا لَيْسَ بِالأَغَالِيطِ): جمع أُغلوطة، قال ابن فارس: (الغلط: خلاف الإصابة)(١).

قوله: (فَهِبْنَا أَنْ نَسْأَلَهُ: مَنِ البَابُ؟ فَأَمَرْنَا مَسْرُوقًا فَسَأَلَهُ، فَقَالَ: مَنِ البَابُ؟ قَالَ: عُمرُ): مسروق (٢) هو أحد التابعين، وربما كان له حظوة عند حذيفة وجرأة عليه. فقد كان أمير المؤمنين عمر وَ الله عليه المجوسي، وانكسر الفتن، ولهذا، سعى المجوس في قتله، فطعنه أبو لؤلؤة المجوسي، وانكسر الباب وفتحت الفتن.

#### ﴿ فوائد الحديث:

١ ـ حرص الصحابة على مذاكرة العلم.

٧ = ومنها أن فتنة الرجل في أهله وماله وولده وجاره تكون إما بالتعلق بها كما قال الله وَلِن إما بالتعلق بها كما قال الله وَلِن وَأَن أَمْوَالُكُمُ وَأُولَادُكُم وَأُولَادُكُم وَأُولَادُكُم وَأُولَادِكُم وَأُولَادِكُم وَأُولَادِكُم وَأُولَادِكُم وَأُولَادِكُم وَأُولَادِكُم وَأُولَادِكُم وَأُولَادِكُم وَالله وَالتغابن: ١٤]، فيحجزه ذلك عن القيام بما أوجب الله تعالى عليه من النفقة خوف الفقر، أو من الجهاد في سبيل الله خوف القتل، وإما بعدم القيام بحقها؛ بالإهمال والتضييع، ولهذا، قال ربنا: ﴿ يَتَأَيُّهُما اللَّذِينَ ءَامَنُوا فُوا أَنفُسكُم وَاهَلِيكُم نَارًا التحريم: ٦].

" - أن الحسنات يُذهبن السيئات؛ لقوله: (تكفرها الصلاة والصدقة والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر).

٤ \_ حُسن أدب حذيفة صَيْطَة، حيث عَرَّضَ ولم يصرِّح؛ فلم يَقُلْ: «أنت

<sup>(</sup>١) ابن فارس: معجم مقاييس اللغة (٧٧٤).

<sup>(</sup>۲) مسروق بن الأجدع بن مالك بن أمية، الوادعي، الهَمْدَانِيّ، الكوفي، أبو عائشة (ت٣٦هـ): راو، فقيه، مفت، مخضرم، من طبقة كبار التابعين، قال فيه ابن حجر: «ثقة، فقيه، عابد»، قيل فيه: كان أعلم بالفتيا من شريح، وشريح أبصر منه بالقضاء. أخرجوا له في الكتب الستة. انظر: ابن الأثير: أسد الغابة (١٥٦/٥)، ابن الجزري: غاية النهاية (٢٩٤/)، ابن حجر: التقريب (ص٥٢٨) (٢٦٠١).

الباب»؛ لأنه قال عن الباب: إنه يكسر، فلم يكن من اللباقة أن يقول لعمر: أنت الباب، لكن قال: "إن دونك»؛ إن بينك وبينها بابًا.

• ـ أن الكسر لا يكون إلا عن غَلَبَة، والغلبة لا تكون إلا في فتنة.

آ ـ أن بأس الأمة بينهم واقع، وأن السيف إذا وضع لم يرفع عنها إلى يوم القيامة؛ لقول عمر: إذًا لا يُغلق أبدًا، وفي حديث: «إذا وضع السيف في أمتي لم يرفع عنها إلى يوم القيامة»(١)، أخرجه الطبري وصححه.

#### 0 0 0

[٤٧] (٧٠٩٧) \_ حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ أَبِي مَرْيَمَ، أَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ، عَنْ شَرِيكِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ المُسَيِّبِ، عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِيِّ (٢)، قَالَ:

خَرَجَ النَّبِيُّ ﷺ يَوْمًا إِلَى حَائِطٍ مِنْ حَوَائِطِ المَدِينَةِ لِحَاجَتِهِ، وَخَرَجْتُ فِي إِثْرِهِ، فَلَمَّا دَخَلَ الحَائِطَ جَلَسْتُ عَلَى بَابِهِ، وَقُلْتُ: لَأَكُونَنَّ اليَوْمَ بَوَّابَ النَّبِيِّ ﷺ، وَلَمْ يَأْمُرْنِي.

فَذَهَبَ النَّبِيُّ ﷺ وَقَضَى حَاجَتَهُ، وَجَلَسَ عَلَى قُفِّ البِئْرِ، فَكَشَفَ عَنْ سَاقَيْهِ وَدَلَّاهُمَا فِي البِئْرِ، فَجَاءَ أَبُو بَكْرِ يَسْتَأْذِنُ عَلَيْهِ لِيَدْخُلَ، فَقُلْتُ:

<sup>(</sup>۱) أبو داود: السنن (٤/ ٩٧) (٢٥٢٤)، الترمذي: السنن (٤/ ٤٩٠) (٢٢٠٢)، الطبري: التفسير (٧/ ٢٢٣)، وقال الترمذي عقبه: «هذا حديث حسن صحيح».

<sup>(</sup>۲) عبد الله بن قيس بن سليم بن حضار بن حرب، الأشعري، التميمي، المعروف بأبي موسى الأشعريّ (ت٥٠هـ): صاحب رسول الله هي، الفقيه، المقرئ، المحدث. من بني الأشعر من قحطان. كان من الشجعان الولاة الفاتحين، وأحد الحَكَمَيْن اللذين رضي بهما علي ومعاوية هي بعد حرب صفين. كان أحسن الصحابة صوتًا في التلاوة، أثنى النبي هي على قراءته للقرآن، فقال: «لقد أعطي أبو موسى مزمارًا من مزامير آل داود»، وقال مسروق: «كان القضاء في الصحابة إلى ستة: عمر وعلي وابن مسعود وأبي وزيد وأبي موسى». انظر: ابن الأثير: أسد الغابة (٣٦٧/٣٦، ٣٦٩)، الذهبى: سير أعلام النبلاء (٢/ ٣٨٠، ٣٨٠).

كَمَا أَنْتَ حَتَّى أَسْتَأْذِنَ لَكَ، فَوَقَفَ فَجِئْتُ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللهِ، أَبُو بَكْرٍ يَسْتَأْذِنُ عَلَيْكَ، قَالَ: «ائْذَنْ لَهُ وَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ»، فَدَخَلَ، فَجَاءَ عَنْ يَمِينِ النَّبِيِّ ﷺ، فَكَشَفَ عَنْ سَاقَيْهِ وَدَلَّاهُمَا فِي البِئْرِ.

فَجَاءَ عُمَرُ فَقُلْتُ: كَمَا أَنْتَ حَتَى أَسْتَأْذِنَ لَكَ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «ائْذَنْ لَهُ وَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ»، فَجَاءَ عَنْ يَسَارِ النَّبِيِّ ﷺ، فَكَشَفَ عَنْ سَاقَيْهِ فَدَلَّاهُمَا فِي البِئْرِ، فَامْتَلاَ القُفُّ، فَلَمْ يَكُنْ فِيهِ مَجْلِسٌ.

ثُمَّ جَاءَ عُثْمَانُ فَقُلْتُ: كَمَا أَنْتَ حَتَّى أَسْتَأْذِنَ لَكَ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْهُ: ﴿ الْذَنْ لَهُ وَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ، مَعَهَا بَلَاءُ يُصِيبُهُ ﴾ ، فَدَخَلَ فَلَمْ يَجِدْ مَعَهُمْ مَجْلِسًا، فَتَحَوَّلَ حَتَّى جَاءَ مُقَابِلَهُمْ عَلَى شَفَةِ البِئْرِ، فَكَشَفَ عَنْ سَاقَيْهِ ثُمَّ دَلَّاهُمَا فِي البِئْرِ.

فَجَعَلْتُ أَتَمَنَّى أَخًا لِي، وَأَدْعُو اللهَ أَنْ يَأْتِيَ.

قَالَ ابْنُ المُسَيِّبِ: «فَتَأَوَّلْتُ ذَلِكَ قُبُورَهُمْ؛ اجْتَمَعَتْ هَاهُنَا، وَانْفَرَدَ عُثْمَانُ».

#### 0 0 0

### ﴿ معانى الحديث:

قوله: (عَنْ شَرِيكِ بْنِ عَبْدِ اللهِ)؛ هو: ابن أبي نَمِر (١٠)، وليس شريك بن عبد الله النَّخَعِيِّ (٢٠) القَاضِي، فإن البخاري لم يخرج عنه شيئًا.

<sup>(</sup>۱) شريك بن عبد الله بن أبي نمر، القرشي (وقيل: الليثي)، المدني، أبو عبد الله (توفي حوالي ١٤٠هـ): راو، من طبقة صغار التابعين. قال فيه ابن حجر: «صدوق يخطئ». انظر: ابن حجر: تقريب التهذيب (ص٢٦٦)، ابن أبي حاتم: الجرح والتعديل (٣٦٣/١) (٣٥٩٢).

<sup>(</sup>٢) شَرِيْك بن عبد الله بن الحارث، النَّخَعِيّ، الكوفي، القاضي (ت١٧٧هـ): قاضي =

قوله: (حَائِطٍ مِنْ حَوَائِطِ المَدِينَةِ): الحائط هو البستان. وكانت المدينة، ولا تزال، ذات بساتين من النخيل غالبًا.

قوله: (لأَكُونَنَّ اليَوْمَ بَوَّابَ النَّبِيِّ ﷺ، وَلَمْ يَأْمُرْنِي): جاء في رواية: «أمرني بحفظ الباب»(١)، فلعله وقع في نفسه أولًا، ثم أمره به.

قوله: (وَجَلَسَ عَلَى قُفِّ البِئْرِ): قف البئر: موضع مرتفع يكون على حافة البئر، في جانب منه.

قوله: (فَكَشَفَ عَنْ سَاقَيْهِ)؛ يعنى: حَسَرَ إزاره عن ساقيه الكريمتين.

قوله: (فَجَاءَ أَبُو بَكْرٍ يَسْتَأْذِنُ عَلَيْهِ لِيَدْخُلَ، فَقُلْتُ: كَمَا أَنْتَ)؛ يعني: قف كما أنت لا تدخل، حتى أستأذن لك! هكذا شأن البواب.

قوله: (ائْذَنْ لَهُ وَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ): هذه إحدى بشارات بشر بها النبي ﷺ. صاحبه أبا بكر بالجنة، وهكذا عمر، وعثمان ﷺ.

قوله: (مَعَهَا بَلَاءٌ يُصِيبُهُ): زاد هذه الجملة في حق عثمان، وقد كان ذلك بالشغب عليه، واتهامه، وحصره وقتله من قبل الخوارج عليه.

قوله: (فَجَعَلْتُ أَتَمَنَّى أَخًا لِي، وَأَدْعُو اللهَ أَنْ يَأْتِيَ): لكي يحظى بالبشارة كهؤلاء الثلاثة. وهذا يدل على صدق المودة.

قوله: (فَتَأَوَّلْتُ ذَلِكَ قُبُورَهُمْ، اجْتَمَعَتْ هَاهُنَا، وَانْفَرَدَ عُثْمَانُ)؛ أي: أن قبر رسول الله ﷺ وقبري أبي بكر وعمر متجاورة، وأما عثمان ﷺ فدفن بالبقيع. وهذا أحد معني التأويل في اللغة: وهو ما يؤول إليه الشيء، مشتق من الأوْل، وهو الرجوع.

الكوفة والأهواز، محدث، انتقل إلى الكوفة، وكان عالمًا فقيهًا فهمًا ذكيًّا، اشتهر بسرعة بديهته، استقضاه المنصور على الكوفة، ثم عزله، وأعاده المهدي فعزله موسى الهادي، وكان عادلًا في قضائه. وثقه أهل العلم وتكلموا فيه من جهة حفظه، قال الحافظ الذهبي: «أحد الأعلام، على لين في حديثه. توقف بعض الأئمة عن الاحتجاج بمفاريده». انظر: ابن حجر: تهذيب التهذيب (٣٣٣/٤)، الذهبي: سير أعلام النبلاء (٨/ ٢٠٠)، ملا على القاري: الأثمار الجنية (٢٦٩).

<sup>(</sup>١) البخاري: الصحيح (٧٢٦٢).

قال ابن بطال كَلْسُهُ: (إنما خصّ عثمان بذكر البلاء مع أن عمر قُتل أيضًا، لكون عمر لم يمتحن بمثل ما امتحن به عثمان من تسلط القوم الذين أرادوا منه أن ينخلع من الإمامة، بسبب ما نسبوه إليه من الجور والظلم، مع تنصله من ذلك، واعتذاره عنه، وعن كل ما أورده عليه، ثم هجومهم عليه في داره، وهتكهم ستر أهله، وكل ذلك زيادة على قتله)(١).

وذلك أن الخوارج لما انجفلوا من الموسم، قصدوا المدينة، وعسكروا خارجها، وطالبوه بخلع نفسه من الخلافة، فأبى رضي الصحابة عن الذب عنه، حتى لا يهراق قطرة دم من دماء المسلمين بسببه. فحاصروا داره، ثم تسوروا عليه، وقتلوه والمصحف بين يديه، وقطعوا يد زوجه نائلة بنت الفرافصة. فلحقه بلاء لم يلحق صاحبيه.

### ﴿ فوائد الحديث:

ا ـ أن البيوت في عهد النبي على لم يكن فيها مواضع لقضاء الحاجة، فكانوا يخرجون إلى موضع منخفض من الأرض، يقال له: «الغائط»، أو يذهبون إلى الحوائط والبساتين.

٢ ـ أن ساق الرجل ليس بعورة؛ لأن النبي على كشف عن ساقيه ودلاهما في البئر، وكذا فعل الصحابة الثلاثة. فعورة الرجل ما بين السرة إلى الركبة، وفي دخول الركبة في العورة خلاف بين الفقهاء.

٣ ـ الاقتداء بالنبي على فيما ليس بعبادة، وربما قيل: إن هذا الاقتداء لم يقع على سبيل التعبد وإنما على سبيل الأدب والموافقة، فقد اقتدوا به في الكشف عن سيقانهم، وتدليتها في البئر.

الشهادة لأبي بكر وعمر وعثمان بالجنة، لبشارة النبي على وهكذا
 من شهد له النبي على بالجنة شهدنا له. وأما القطع لمعيَّن بجنة أو نار بلا
 دليل، فلا يجوز.

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن بطال: شرح صحيح البخاري (۱۰/ ٤٩ ـ ٤٩).

• \_ جواز اتخاذ البواب، أو الحارس؛ لأن فيه مصلحة من باب الحفظ والصون، أو من باب الترتيب والتنظيم.

- عدم الإذن لأحد ولو كان من أخص الناس، إلا بعد إذن صاحب البيت أو الشأن. وقد أدب الله المؤمنين في سورة النور إذا دخلوا بيوتًا أن يستأنسوا ويسلموا على أهلها.

V = 6 فضيلة أبي موسى، وكمال نصحه ومحبته لإخوانه. وهذا هو الواجب بين المؤمنين، «V = 0 ليؤمن أحدكم حتى يحب V = 0 لنفسه»

٨ ـ أن البلاء الذي خُصَّ به عثمان قَدْرٌ زائد على القتل؛ لأن عمر قُتل أيضًا، ولم يقل في حقه ما قال في حق عثمان.

9 - فضل هؤلاء الثلاثة رضوان الله عليهم، وأنهم أخص الناس برسول الله عليه والله عليه والله وعمر، ذهب رسول الله عليه وأبو بكر وعمر، ثم يثلُّثون بعثمان الله والله والل

ومذهب أهل السُّنَّة والجماعة \_ كما قدمنا \_ أن ترتيبهم في الفضل كترتيبهم في الخلافة، على خلاف في المفاضلة بين علي وعثمان.

0 0 0

### ثم قال المصنف:

[٤٨] (٧٠٩٨) \_ حَدَّثَنِي بِشْرُ بْنُ خَالِدٍ، أَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ، عَنْ شُعْبَةَ، عَنْ سُلَيْمَانَ، سَمِعْتُ أَبَا وَائِلِ، قَالَ:

قِيلَ لِأُسَامَةَ: أَلَا تُكَلِّمُ هَذَا!

قَالَ: قَدْ كَلَّمْتُهُ مَا دُونَ أَنْ أَفْتَحَ بَابًا أَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يَفْتَحُهُ، وَمَا أَنَا بِالَّذِي أَقُولُ لِرَجُلِ، بَعْدَ أَنْ يَكُونَ أَمِيرًا عَلَى رَجُلَيْنِ: أَنْتَ خَيْرٌ، بَعْدَ مَا سَمِعْتُ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ:

<sup>(</sup>۱) البخاري: الصحيح (۱۳)، مسلم: الصحيح (۱/ ۲۷) (٥).

«يُجَاءُ بِرَجُلٍ فَيُطْرَحُ فِي النَّارِ، فَيَطْحَنُ فِيهَا كَطَحْنِ الحِمَارِ بِرَجَاهُ، فَيُطِيفُ بِهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ: أَيْ فُلَانُ، أَلَسْتَ كُنْتَ تَأْمُرُ بِرَحَاهُ، فَيُطِيفُ بِهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُ: إِنِّي كُنْتُ آمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلَا بِالْمَعْرُوفِ وَلَا أَنْعَلُهُ، وَأَنْهَى عَنِ المُنْكَرِ وَأَفْعَلُهُ».

# ﴿ معاني الحديث:

قوله: (قِيلَ لِأُسَامَةَ: أَلَا تُكلِّمُ هَذَا!)؛ أسامة: وهو أسامة بن زيد (١٠ ﴿ عَلَيْهُا، والمشار إليه: أمير المؤمنين عثمان بن عفان عَلَيْهُ، و(ألا): أداة تحضيض؛ أي: أن بعض الناس حض أسامة بن زيد أن يكلم عثمان فيما يُنقم عليه.

قوله: (قَدْ كَلَّمْتُهُ مَا دُونَ أَنْ أَفْتَحَ بَابًا أَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يَفْتَحُهُ)؛ أي: قد كلمته فيما أشرتم إليه سرَّا، وراعيت في ذلك المصلحة، وما لا ينتج عنه إهاجة الفتنة.

وليس من لازم المناصحة الإذاعة والإعلان، فإنَّ هذا يصبح أقرب إلى التشهير والتعيير منه إلى النصيحة. فمن أراد أن ينصح أحدًا فلا يُشَهِّر به في المجالس، أو على رؤوس الملأ، ولكن يكلمه سرًّا بلطف وأدب وشفقة. فإن كان سلطانًا كان ذلك من باب أولى؛ لما ينشأ عن ذلك من تحريض وإثارة.

قوله: (وَمَا أَنَا بِالَّذِي أَقُولُ لِرَجُلٍ، بَعْدَ أَنْ يَكُونَ أَمِيرًا عَلَى رَجُلَيْنِ: أَنْتَ خَيْرٌ)؛ أي: كما أنني أسارُ في النصيحة، فلست أيضًا، من المداهنين الذين يزينون للأمراء صنيعهم بإطلاق، حتى إنني لا أتملق رجلًا صار أميرًا على رجلين، فضلًا عن خليفة، فأقول: أنت خير.

<sup>(</sup>۱) أسامة بن زيد بن حارثة بن شَرَاحِيل، الكلبي، الهاشمي (ولاء)، (ت٥٤ه): صحابي، يلقب بالحِبِّ ابن الحب. ولد بمكة. وهاجر مع رسول الله الله الله الله الله الله على المدينة. وشهد غزوة «مؤتة». أمَّره رسول الله الله على جيش الشام وهو ابن ثمان عشرة سنة. اعتزل الفتنة، وله عن رسول الله الله كثير من المرويات. انظر: ابن عبد البر: الاسْتِيعَاب (٥٧/١)، ابن حجر: الإصابة (٢٠٢١).

قوله: (فَيَطْحَنُ فِيهَا كَطَحْنِ الحِمَارِ بِرَحَاهُ): في ضبط: «فيُطحَن». و«الرحا»: حجر كبير يتخذ لطحن الحبوب، يدور به دابة كالحمار طول الوقت. وجاء في رواية: «فتندلق أقتابه فيدور كما يدور الحمار»؛ الأقتاب هي: الأمعاء.

قوله: (فَيُطِيفُ بِهِ أَهْلُ النَّارِ)؛ أي: يجتمعون ويلتفون حوله، وإن لم يدوروا عليه، فليس من لازم ذلك الدوران.

وقد استدل أسامة بهذا الحديث ليبين أنه لا يليق به أن ينهى عن شيء ويأتيه، حذرًا من هذه الحال التي وصف النبي ريالة .

### 🏟 فوائد الحديث:

١ ـ فضل أسامة بن زيد رَهْ الله الله وأنه ذو عقل راجح.

Y ـ أن المصلحة مناصحة الولاة سرًّا، سيما إذا كان فتنة والناس يتحدثون في ولاتهم، فإنه لا ينبغي للإنسان أن يذكي أوار الفتنة ويغذيها بالأقوال والكتابات، ويدخل في هذا، في الآونة الأخيرة، ما يسمى بـ «التغريدات» عن طريق الحسابات المعروفة في وسائط التواصل الاجتماعي، فإن هذا من إشهار الأمر وإذاعتها؛ بل إنه ليبلغ أكثر مما يبلغ حديث المجالس.

٣ ـ ذم مداهنة الأمراء، وإظهار ما يبطن خلافه.

٤ ـ وجوب الأمر بالمعروف مع القدرة وأمن الضرر، ولو كان الآمر متلبسًا بالمعصية، وإلا لترك الأمر والنهي. فالأصل أن يأتي خصلتين، وهما: الأمر بالمعروف وفعله، والنهي عن المنكر وتركه، فإن قُدِّر أنه لم يفعل المعروف، لم يسقط عنه الدعوة إليه! وإن قُدِّر أنه وقع في المنكر لم يسقط عنه النهي عنه.

فأما قول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَقَعَلُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى كَبُرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَقَعَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى كَبُرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَقَعَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

ثم إنه قد لا يفعل أولًا لعجزِ؛ كفقيه لا يملك مالًا زكويًّا، فلا يدع بيان

أحكام الزكاة والصدقات لكونه لم يفعل. وإلا، لانسد باب العلم.

وأما ما يتداول من قصة مشهورة أن أرقّاء أتوا إلى الحسن البصري(١)، وطلبوا منه أن يحض الناس على العتق، فأبطأ عليهم، ثم لما كان بعد حين فعل، فأعتق الناس الرقاب، فجاءه العتقاء يلومونه كيف لم يبادر؟ فقال: إنه لم يكن عندي رقيق أعتقه، فحين ملكت عبدًا أعتقته.

وإنما يكون مذمومًا لو أوهم في دعوته أنه مستكمل لذلك، فإن ذلك من الرياء. ويكفيه أن يدعوهم إلى الخير، ويأمرهم بالمعروف، وينهاهم عن المنكر، كما أمر الله، وحسب، دون إيحاء أو تعريض.

• و وجوب التزام ما يأمر به، واجتناب ما ينهى عنه، وتأكد ذلك في حق الآمر الناهي.

7 - تعظيم الأمراء، والأدب معهم، والنصح لهم، وتبليغهم ما يقول الناس فيهم؛ ليكفوا، ويأخذوا حذرهم، بلطف وحسن تأدية، بحيث يبلغ المقصود من غير أذية لغيره. هذه عبارة ابن حجر.

<sup>(</sup>۱) الحسن بن يَسَار، الأنصاري (مولى الأنصار)، البصري، أبو سعيد (ت١١٠هـ): إمام أهل البصرة، وحبر الأمة في زمنه، وأحد العلماء الفقهاء الفصحاء، الشجعان، النُّسَّاك. من التابعين. ولد بالمدينة، ونشأ بوادي القرى. وكان فصيحًا. رأى علي بن أبي طالب وطلحة وعائشة أم المؤمنين و ووى عن أبي بن كعب، وسعد بن عبادة، وعمر بن الخطاب ولم يدركهم. روى عنه جمع كثير. فضائله منشورة مبثوثة في بطون الكتب. أخرج له أصحاب الكتب الستة. انظر: ابن أبي حاتم: الجرح والتعديل (٢/١/٤) (١٧٧)، ابن حبان: الثقات (١٢٢/٤) ١٢٣).

هذا هو الفقه، وليس الفقه أن يظهر الإنسان أنه من الصادعين بالحق، وأنه شجاع جريء، فيقع في تحريض الناس وتهييجهم على ولاتهم، فإن هذا لا يأتي بخير؛ إن كان ناصحًا مشفقًا فليسرَّ لهم بالنصيحة، وليأت البيوت من أبوابها، فإن هذا يحصل به المقصود. وهذا يستفاد من صنيع أسامة والهيئة، فإنه قد كلَّم عثمان والهيئة فيما ينقم عليه الناس سرَّا، ولم يشهر بذلك، ولم يقع منه تعريض أو إهاجة، كما لم يقع منه تعرير ولا مداهنة.

٧ ـ قرن القول أو الفعل بالدليل. وقد أحسن من انتهى إلى ما سمع.



# 

# بــابُ

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: لم يصنع البخاري ترجمة لهذا الباب، وأطلق، اكتفاءً بلفظ الحديث. ومناسبة هذا الباب أن أبا بكرة أدرك أن تولية النساء، وتصدرهن من أسباب الفتن، وعدم الفلاح.

[٤٩] (٧٠٩٩) \_ حَدَّثَنَا عُثْمَانُ بْنُ الهَيْثَمِ، حَدَّثَنَا عَوْفٌ، عَنِ الحَسَن، عَنْ أَبِي بَكْرَةَ، قَالَ:

لَقَدْ نَفَعَنِي اللهُ بِكَلِمَةٍ أَيَّامَ الجَمَلِ، لَمَّا بَلَغَ النَّبِيَّ عَيَّكِ الْ فَارِسًا مَلَّكُوا ابْنَةَ كِسْرَى قَالَ: «لَنْ يُفْلِحَ قَوْمٌ وَلَّوْا أَمْرَهُمُ امْرَأَةً».

[٥٠] (٧١٠٠) \_ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ مُحَمَّدٍ، حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ آدَمَ، حَدَّثَنَا أَبُو مَرْيَمَ عَبْدُ اللهِ بْنُ حَدَّثَنَا أَبُو مَرْيَمَ عَبْدُ اللهِ بْنُ رَيَادٍ الْأَسَدِيُّ، قَالَ:

لَمَّا سَارَ طَلْحَةُ وَالزُّبَيْرُ وَعَائِشَةُ إِلَى البَصْرَةِ، بَعَثَ عَلِيٌّ عَمَّارَ بْنَ يَاسِرٍ وَحَسَنَ بْنَ عَلِيٍّ، فَقَدِمَا عَلَيْنَا الكُوفَة، فَصَعِدَا المِنْبَر، فَكَانَ الحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ فَوْقَ المِنْبَرِ فِي أَعْلَاهُ، وَقَامَ عَمَّارٌ أَسْفَلَ مِنَ الحَسَنِ، فَاجْتَمَعْنَا إِلَيْهِ، فَسَمِعْتُ عَمَّارًا يَقُولُ: «إِنَّ عَائِشَةَ قَدْ سَارَتْ إِلَى فَاجْتَمَعْنَا إِلَيْهِ، فَسَمِعْتُ عَمَّارًا يَقُولُ: «إِنَّ عَائِشَة قَدْ سَارَتْ إلَى البَصْرَةِ، وَوَاللهِ إِنَّهَا لَزَوْجَةُ نَبِيِّكُمْ ﷺ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَلَكِنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى ابْتَلَاكُمْ؛ لِيَعْلَمَ إِيَّاهُ تُطِيعُونَ أَمْ هِيَ».

### ﴿ معانى الحديث:

قوله: (أَيَّامَ الْجَمَلِ): يوم الجمل: يوم شهير من أيام الفتنة، نشبت فيه الحرب بين أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، وبين من سار مع عائشة أم المؤمنين علي، وطلحة بن عبيد الله التَّيْمِيّ، والزبير بن العوام. وكان ذلك في جمادى الآخرة سنة ست وثلاثين، بالقرب من البصرة (۱۱).

قوله: (لَمَّا بَلَغَ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّ فَارِسًا مَلَّكُوا ابْنَةَ كِسْرَى)؛ «فارس»: أمة معروفة، قال ابن مالك: الصواب عدم صرفه. وهذا مثبت في بعض النسخ دون تنوين.

و «كسرى» هو: شِيْرَوَيْه بن أَبَرْوِيز بن هُرْمُز (٢)، وابنته يقال لها: «بُوْرَان» (٣). و «كسرى»: لقب يطلق على مَنْ مَلَكَ فارس كما يطلق «قَيْصَر» على مَنْ مَلَكَ الروم، و «المقوقس» على مَنْ ملك القبط، وهكذا، فهو لقبٌ مَلَكِيٍّ.

قوله: (لَنْ يُفْلِحَ)؛ الفَلَاح: حصول المطلوب، والنجاة من المرهوب.

قوله: (فَكَانَ الحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ فَوْقَ المِنْبَرِ فِي أَعْلَاهُ، وَقَامَ عَمَّارٌ أَسْفَلَ مِنَ الحَسَنِ): وذلك لفضل الحسن بن علي، وقُربه من النبي ﷺ، وكونه ابن أمير المؤمنين.

قوله: (وَوَاللهِ إِنَّهَا لَزَوْجَةُ نَبِيِّكُمْ ﷺ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ): لم يغمطها حقها ﷺ، كما يفعل أصحاب الفجور في الخصومة.

قُوله: (وَلَكِنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى ابْتَلَاكُمْ؛ لِيَعْلَمَ إِيَّاهُ تُطِيعُونَ أَمْ هِيَ)؛ أي: إياه تطيعون بصدق البيعة لمن ولاه الله عليكم وهو علي عَلَيْهُ، أم تطيعونها هي بخروجها على على عَلِيْهِ.

### ﴿ موقعة الجمل:

هذه مقتطفات من كتب التاريخ حول هذه الحادثة الأليمة:

(لما قُتل عثمان ﴿ الله الله الناس عليًّا وهو في سوق المدينة، فقالوا

<sup>(</sup>١) انظر: الذهبي: تاريخ الإسلام (٢/ ٢٧٠)، ابن كثير: البداية والنهاية (٧/ ٢٢٩، ٢٤٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: السهيلي: الروض الأنف (١/٣٣)، ابن الأثير: الكامل (١/٢٩٣، ٢٩٤).

<sup>(</sup>۳) بوران بنت شیرویه (کسری)، تولت أمر الفرس بعد مقتل أبیها لفترة وجیزة. انظر: ابن حجر: فتح الباري (۱۲۸/۸)، النویري: نهایة الأرب (۲۳۱/۱۵).

له: ابسط يدك نبايعك، فقال: حتى يتشاور الناس، فقال بعضهم: لئن رجع الناس إلى أمصارهم بقتل عثمان، ولم يقم بعده قائم، لم يؤمن الاختلاف وفساد الأمة. فأخذ الأشتر بيده فبايعوه)، فتمت البيعة لعلى والمناه المناه المناه المناه المناه فبايعوه)، فتمت البيعة لعلى المناه المناه المناه المناه المناه فبايعوه)، فتمت البيعة لعلى المناه الم

و(استأذن طلحة والزبير عليًّا في العمرة، ثم خرجا إلى مكة، فلقيا عائشة، فاتفقوا على الطلب بدم عثمان، حتى يقتلوا قتلته)، و(أقبل طلحة والزبير حتى نزلا البصرة، فقبضا على عامل علي عليها، ابن حنيف)، (ولم يكن قصدهم القتال، ولم ينقل أن عائشة ومن معها نازعوا عليًّا في الخلافة، ولا دعوا إلى أحد منهم ليولوه الخلافة، وإنما أنكرت هي ومن معها، على علي منعه من قتل قتلة عثمان، وترك الاقتصاص منهم. وأرادوا أن يحملوه على ذلك من غير نقض بيعة. وكان علي ينتظر من أولياء عثمان أن يتحاكموا إليه، فإذا ثبت على أحد بعينه أنه ممن قتل عثمان اقتص منه. فاختلفوا بحسب ذلك، وخشي من نسب إليهم القتل أن يصطلحوا على قتلهم، فأنشبوا الحرب بينهم إلى أن كان ما كان).

(وسار علي من المدينة، ومعه تسعمائة راكب، فنزل «ذي قَار»).

(لما أقبلت عائشة فنزلت بعض مياه بني عامر، نبحت عليها الكلاب، فقالت: أي ماء هذا؟ قالوا: الحَوْأَب (١)، قالت: ما أظنني إلا راجعة. فقال لها بعض من كان معها: بل تقدمين، فيراك المسلمون فيصلح الله ذات بينهم، فقالت: إن النبي عليها قال: «كيف بإحداكن تنبح عليها كلاب الحوأب»(٢)!

(أول ما وقعت الحرب أن صبيان العسكرين تسابوا، ثم تراموا، ثم تبعهم العبيد، ثم السفهاء فنشبت الحرب). (فكف علي يديه حتى بدؤوه بالقتال، فقاتلهم بعد الظُهر، فما غربت الشمس وحول الجمل أحد. فقال علي: لا تتموا

<sup>(</sup>۱) موضع في طريق البصرة محاذٍ لماء من مياههم. انظر: ياقوت: معجم البلدان (۲/ ۲۱۵)، ابن عبد الحق: مراصد الاطلاع (۱/ ۲۲۵)، وانظر نقد الحديث في: الذهبي: المغني (۲/ ٥٠٥) (٥٠٥٩)، الهيتمي: تطهير الجنان والأركان (ص٥٠).

 <sup>(</sup>۲) أحمد: المسند (۲۹۹/٤۰) (۲۵۲۵۲)، ابن أبي شيبة: المصنف (۷/۵۳۰)
 (۲۷۷۷۱)، الحاكم: المستدرك (۳/۱۲۹) (۲۱۲۹).

جريحًا، ولا تقتلوا مدبرًا، ومن أغلق بابه، وألقى سلاحه فهو آمن). و(انتهى عبد الله بن بديل بن ورقاء الخزاعي (۱) إلى عائشة يوم الجمل، وهي في الهودج، فقال: يا أم المؤمنين، أتعلمين أني أتيتك عندما قُتل عثمان، فقلت: ما تأمريني؟ فقلت: الزم عليًا، فسكتت، فقال: اعقروا الجمل، فعقروه، فنزلت أنا وأخوها محمد، فاحتملنا هودجها، فوضعناه بين يدي علي، فأمر بها فأدخلت بيتًا). (وكان أول قتيل طلحة، ورجع الزبير في النابير المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة النابير المنابعة النابير المنابعة النابير المنابعة النابير المنابعة النابير المنابعة النابير المنابعة المنابعة النابير المنابعة النابير المنابعة النابير المنابعة النابعة النابعة النابعة النابعة النابعة المنابعة النابعة النابعة المنابعة ا

هذا مما تدمى له القلوب مما جرى من الفتن إثر مقتل الخليفة الراشد عثمان ولله التلاء من الله لعباده، ودرسًا للأمة في قادم أيامها. ولا نقول إلا خيرًا. قال شيخ الإسلام ابن تيمية وَلِمُلله ، في بيان طريقة أهل السُّنَّة والجماعة حيال هذه الفتنة: (وَيُمْسِكُونَ عَمَّا شَجَرَ بَيْنَ الصَّحَابَةِ.

وَيَقُولُونَ: إِنَّ هَذِهِ الْآثَارَ الْمَرْوِيَّةَ فِي مساويهم مِنْهَا مَا هُو كَذِبٌ وَمِنْهَا مَا عَدْ زِيدَ فِيهِ وَنُقِصَ وَغُيْرَ عَنْ وَجْهِهِ، وَالصَّحِيحِ مِنْهُ: هُمْ فِيهِ مَعْذُورُونَ؛ إمَّا مُجْتَهِدُونَ مُخْطِئُونَ، وَهُمْ مَعَ ذَلِكَ لَا يَعْتَقِدُونَ أَنَّ كُلَّ مُجْتَهِدُونَ مُضِيبُونَ، وَإِمَّا مُجْتَهِدُونَ مُخْطِئُونَ، وَهُمْ مَعَ ذَلِكَ لَا يَعْتَقِدُونَ أَنَّ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْ الصَّحَابَةِ مَعْصُومٌ عَنْ كَبَائِرِ الْإِثْمِ وَصَغَائِرِهِ؛ بَلْ تَجُوزُ عَلَيْهِمُ الذُّنُوبُ وَاحِدٍ مِنْ السَّوَابِقِ وَالْفَضَائِلِ مَا يُوجِبُ مَعْفِرَةَ مَا يَصْدُرُ مِنْهُمْ إِنْ فِي الْجُمْلَةِ، وَلَهُمْ مِنْ السَّيِّئَاتِ مَا لَا يُعْفَرُ لِمَنْ بَعْدَهُمْ؛ لِأَنَّ لَهُمْ مِنْ السَّيِّئَاتِ مَا لَا يُعْفَرُ لِمَنْ بَعْدَهُمْ، وَقَدْ ثَبَتَ بِقَوْلِ مَنْ السَّيِّئَاتِ مَا لَيْسَ لِمَنْ بَعْدَهُمْ، وَقَدْ ثَبَتَ بِقَوْلِ الْحَسَنَاتِ الَّتِي تَمْحُو السَّيِّئَاتِ مَا لَيْسَ لِمَنْ بَعْدَهُمْ، وَقَدْ ثَبَتَ بِقَوْلِ اللهِ عَلَيْ الْمُدَّ مِنْ أَحَدِهِمْ ذَنْبُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ : ﴿إِنَّهُمْ خَيْرُ الْقُرُونِ»، ﴿ وَإِنَّ الْمُدَّ مِنْ أَحَدِهِمْ ذَنْبُ لِمَالِ اللهِ عَلَيْ : ﴿إِنَّهُمْ خَيْرُ الْقُرُونِ»، ﴿ وَإِنَّ الْمُدَّ مِنْ أَحَدِهِمْ إِذَا كَانَ قَدْ صَدَرَ مِنْ أَحَدِهِمْ ذَنْبُ وَمُنَى مَنْ بَعْدَهُمْ أَوْ مُغِورَ لَهُ فِورَ لَهُ بِفَضَلِ سَابِقَتِهِ، أَوْ غُفِرَ لَهُ بِفَضَلِ سَابِقَتِهِ، أَوْ غُفِرَ لَهُ بِغَضْلِ سَابِقَتِهِ، أَوْ غُفِرَ لَهُ بِغَضْلِ سَابِقَتِهِ، أَوْ أَبَى بِبَلَاءٍ فِي الدُّنْيَا كَفَّرَ بِشَفَاعَةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ الدُّيْ يَ مُكَمَّدٍ عَلَيْ الدُّيْ النَّاسِ بِشَفَاعَتِهِ، أَو أَبُورَ لَهُ بُعَلِي بِبَلَاءٍ فِي الدُّنْيَا كَفَرَ

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن بُدَيل بن ورقاء بن عمرو بن ربيعة بن عبد العزى، الخُزَاعِيّ (وقيل: الليثي)، المكي، أبو عمرو: راو، من طبقة أوسط أتباع التابعين، قال فيه ابن حجر: «صدوق يخطئ». انظر: ابن حجر: تقريب التهذيب (ص٢٩٦)، ابن عَبْد البَرّ: الاسْتِيْعَاب (٢٩٨٦)، الذهبي: تاريخ الإسلام (٢/ ٣٢٠). (ترجمته).

بِهِ عَنْهُ. فَإِذَا كَانَ هَذَا فِي الذُّنُوبِ الْمُحَقَّقَةِ، فَكَيْفَ بِالْأُمُورِ الَّتِي كَانُوا فِيهَا مُجْتَهِدِينَ: إِنْ أَصَابُوا فَلَهُمْ أَجْرَانِ، وَإِنْ أَخْطَؤُوا فَلَهُمْ أَجْرٌ وَاحِدٌ، وَالْخَطَأُ مَخْفُورٌ لَهُمْ؟ ثُمَّ الْقَدْرُ الَّذِي يُنْكَرُ مِنْ فِعْلِ بَعْضِهِمْ قَلِيلٌ نَزْرٌ مَغْمُورٌ فِي جَنْبِ فَضَائِلِ الْقَوْمِ وَمَحَاسِنِهِمْ مِنْ الْإِيمَانِ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالْجِهَادِ فِي سَبِيلِهِ وَالْهِجْرَةِ وَالنَّصْرَةِ وَالْعِلْمِ النَّافِعِ وَالْعَمَلِ الصَّالِحِ.

وَمَنْ نَظَرَ فِي سِيرَةِ الْقَوْمِ بِعِلْمٍ وَبَصِيرَةٍ، وَمَا مَنَّ اللهُ بِهِ عَلَيْهِمْ مِنَ اللهُ بِهِ عَلَيْهِمْ مِنَ الْفَضَائِلِ، عَلِمَ يَقِينًا أَنَّهُمْ خَيْرُ الْخَلْقِ بَعْدَ الْأَنْبِيَاءِ؛ لَا كَانَ وَلَا يَكُونُ مِثْلُهُمْ، وَأَنَّهُمْ مُشَمُ الصَّفْوةُ مِنْ قُرُونِ هَذِهِ الْأُمَّةِ الَّتِي هِيَ خَيْرُ الْأُمَمِ وَأَكْرَمُهَا عَلَى اللهِ تَعَالَى)(۱). وهذا من أحسن النصوص في هذا الباب.

### ﴿ فوائد الحديثين:

٢ - فضل العلم وكبير أثره، ولو قلّ، لقوله: «لقد نفعني الله بكلمة».

" عن القيام بالولايات العامة، فإن النساء لا ريب دون الرجال في صفاتهن الخلقية والخُلقية، فكما أنهن أضعف من الرجال خِلقة، فإنهن أيضًا أضعف من الرجال في الصفات الخُلقية؛ كالصبر، والضبط، والتحمل؛ لغلبة العاطفة عليهن. وهذا أمر معلوم مشهور، لا ينكره منصف.

مجموع الفتاوی (۳/ ۱۵۶ \_ ۱۵۲).

كما أن النساء من حيث الجملة \_ حاشا أم المؤمنين، الصديقة بنت الصديق \_ أسرع إلى الفتنة من غيرهن، ولهذا، لما سئل النبي على عن الدجال: من أكثر من يتبعه؟ قال: «الأعراب والنساء»؛ فالأعراب لجهلهم، والنساء لسرعة انفعالهن، وتأثرهن. ومن الملاحظ في كثير من النوازل التي تحصل بها فتنة مسارعة النساء إلى الانخراط فيها أكثر من الرجال. وقد جعل الله تعالى شهادة امرأتين تعدل شهادة رجل، فقال: ﴿فَإِن لَمْ يَكُونا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَأتكانِ مِمّن تَرْضَوْن مِن الشَّهُكَاء أَن تَضِلَ إِحْدَنهُما فَتُذَكِّر إِحْدَنهُما اللَّهُ وَامْر على ضبط الانفعالات، وأحفظ، وهذا أمر مدرك.

عدم جواز تولي المرأة القضاء، وهذا هو مذهب الجمهور، خلافًا لبعض المالكية.

قال الحافظ ابن حجر كُلِّلَهُ: (نقل ابن بطال (۱) عن المهلب أن ظاهر حديث أبي بكرة يوهم توهين رأي عائشة فيما فعلت، وليس كذلك؛ لأن المعروف من مذهب أبي بكرة أنه كان على رأي عائشة في طلب الإصلاح بين الناس، ولم يكن قصدهم القتال، لكن لما انتشبت الحرب لم يكن لمن معها بد من المقاتلة، ولم يرجع أبو بكرة عن رأي عائشة، وإنما تفرس بأنهم يُغلبون)(۱).

يعني: أن أبا بكرة ما أراد باستشهاده بقول النبي على: «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة» الطعن في مسعى عائشة في الإصلاح بين الفريقين، فإن هذا هو سبب خروجها، لم تكن تريد حربًا، لا هي ولا طلحة ولا الزبير، رضوان الله عليهم. وإنما استدل بالحديث واستنبط بأنه لا يتم لهم الأمر.

٦ جواز ارتفاع ذي الأمر فوق من هو أسن منه، وأعظم سابقةً في الإسلام.
 ٧ ـ فضل عمار بن ياسر ري التواضعه، وإنصافه، وصدق لهجته، وأن الخصومة لا تخرج به عن كلمة الحق، فلا ينتقص خصمه.

. أن الابتلاء قد يقع للمرء من جهة أهل الدين والفضل  $\Lambda$ 

<sup>(</sup>۱) ابن بطال: شرح صحيح البخاري (۱۰/ ٥١).

<sup>(</sup>۲) ابن حجر: فتح الباري (۱۳/ ٥٦).

# 

# بِــابٌ

[٥١] (٧١٠١) \_ حَدَّثَنَا أَبُو نُعَيْمٍ، حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي غَنِيَّةَ، عَنِ الحَكَم، عَنْ أَبِي وَائِل:

قَامَ عَمَّارٌ، عَلَى مِنْبَرِ الكُوفَةِ، فَذَكَرَ عَائِشَةَ، وَذَكَرَ مَسِيرَهَا، وَقَالَ: «إِنَّهَا زَوْجَةُ نَبِيِّكُمْ ﷺ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَلَكِنَّهَا مِمَّا ابْتُلِيتُمْ».

هذا الحديث كالذي قبله، قال الحافظ: (أراد البخاري بإيراده تقوية حديث أبى مريم لكونه مما انفرد به عنه أبو حصين) $^{(1)}$ .

#### 0 0 0

[٥٢] (٧١٠٢: ٧١٠٢) \_ حَدَّثَنَا بَدَلُ بْنُ المُحَبَّرِ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، أَخْبَرَنِي عَمْرٌو، سَمِعْتُ أَبَا وَائِل، يَقُولُ:

دَخَلَ أَبُو مُوسَى وَأَبُو مَسْعُودٍ عَلَى عَمَّارٍ، حَيْثُ بَعَثَهُ عَلِيٌّ إِلَى أَهْلِ الكُوفَةِ يَسْتَنْفِرُهُمْ، فَقَالَا: مَا رَأَيْنَاكَ أَتَيْتَ أَمْرًا أَكْرَهَ عِنْدَنَا مِنْ إِسْرَاعِكَ فِي هَذَا الأَمْرِ مُنْذُ أَسْلَمْتَ؟

فَقَالَ عَمَّارٌ: «مَا رَأَيْتُ مِنْكُمَا مُنْذُ أَسْلَمْتُمَا أَمْرًا أَكْرَهَ عِنْدِي مِنْ إِبْطَائِكُمَا حَنْ هَذَا الأَمْرِ»، وَكَسَاهُمَا حُلَّةً حُلَّةً، ثُمَّ رَاحُوا إِلَى المَسْجِدِ.

<sup>(</sup>١) ابن حجر: فتح الباري (١٣/٥٩).

[٥٣] (٧١٠٧: ٧١٠٧) \_ حَدَّثَنَا عَبْدَانُ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنِ الأَعْمَش، عَنْ شَقِيقِ بْن سَلَمَةَ:

كُنْتُ جَالِسًا مَعَ أَبِي مَسْعُودٍ، وَأَبِي مُوسَى، وَعَمَّارٍ، فَقَالَ أَبُو مَسْعُودٍ: مَا مِنْ أَصْحَابِكَ أَحَدٌ إِلَّا لَوْ شِئْتُ لَقُلْتُ فِيهِ غَيْرَكَ، وَمَا رَأَيْتُ مَسْعُودٍ: مَا مِنْ أَصْحَابِكَ أَحَدٌ إِلَّا لَوْ شِئْتُ لَقُلْتُ فِيهِ غَيْرَكَ، وَمَا رَأَيْتُ مِنْكُ شَيْئًا مُنْذُ صَحِبْتَ النَّبِيَ ﷺ أَعْيَبَ عِنْدِي مِنَ اسْتِسْرَاعِكَ فِي هَذَا الأَمْرِ.

قَالَ عَمَّارٌ: «يَا أَبَا مَسْعُودٍ، وَمَا رَأَيْتُ مِنْكَ وَلَا مِنْ صَاحِبِكَ هَذَا شَيْئًا مُنْذُ صَحِبْتُمَا النَّبِيَّ ﷺ أَعْيَبَ عِنْدِي مِنْ إِبْطَائِكُمَا فِي هَذَا الأَمْرِ».

فَقَالَ أَبُو مَسْعُودٍ، وَكَانَ مُوسِرًا: يَا غُلَامُ هَاتِ حُلَّتَيْنِ، فَأَعْطَى إِحْدَاهُمَا أَبَا مُوسَى وَالأُخْرَى عَمَّارًا، وَقَالَ: رُوحَا فِيهِ إِلَى الجُمُعَةِ.

# ﴿ معاني الحديث:

قوله: (وَكَسَاهُمَا حُلَّةً حُلَّةً، ثُمَّ رَاحُوا إِلَى المَسْجِدِ): كان أبو مسعود رجلًا موسرًا جوادًا، فكسا أبا موسى وعمارًا حلة لكل منهما. والحلة: هي الكسوة الكاملة؛ من إزار ورداء وعمامة. والرواح: هو الذهاب حين الزوال؛ كما بيَّنته الرواية الأخرى.

<sup>(</sup>۱) عقبة بن عمرو بن ثعلبة، البَدْرِيّ، الأنصاري، الخَزْرَجِيّ، نزيل الكوفة، أبو مسعود البدري (ت٤هـ): صحابي، لم يشهد بدرًا (على الصحيح)، وإنما نزل ماءً ببدر فنسب إليها، وشهد بيعة العقبة، واستعمله علي بن أبي طالب على الكوفة. انظر: ابن الأثير: أسد الغابة (٤/٧٥) (٣٧١١)، ابن حجر: الإصابة (٢/ ٤٩٠) (٥٠٠٦).

### ﴿ فوائد الحديث:

الله المائفتين كان مجتهدًا، ويرى أن الصواب معه، فلم يكن الباعث لهم في اختلافهم طلب لعاعة الدنيا أو حظوظ النفس. فلما كان الأمر جليًا لعمار رأى أن الحق متعين في نصرة علي، وأن من خرج عليه فهو باغ، وأما أبو مسعود وأبو موسى فرأيا أن هذه فتنة بين المسلمين، وأن الذي ينبغي هو الإبطاء وعدم المسارعة فيها.

Y - أن الخلاف بين المجتهدين لا يفسد المودة، ولا يوجب الطعن في النية. وما أحوج طلبة العلم إلى هذه الفائدة، فإذا وقع خلاف بينك وبين أخيك في أمر من الأمور، فالتمس له المعاذير ولا تعنف عليه، ولا تتهمه، ولا تخنه، فلعله أن يكون أسعد بالحق منك.

نقل الذهبي عن يُونُسَ الصَّدَفِيِّ، قال: (مَا رَأَيْتُ أَعْقَلَ مِنَ الشَّافِعِيِّ، فَاظَرْتُهُ يَوْمًا فِي مَسْأَلَةٍ، ثُمَّ افْتَرَقْنَا، وَلَقِيَنِي، فَأَخَذَ بِيَدِي، ثُمَّ قَالَ: يَا أَبَا مُوْسَى، أَلَا يَسْتَقيمُ أَنْ نَكُوْنَ إِخْوَانًا وَإِنْ لَمْ نَتَّفِقْ فِي مَسْأَلَةٍ. قُلْتُ: هَذَا يَدُلُّ عَلَى كَمَالِ عَقْلِ هَذَا الإِمَام، وَفقهِ نَفْسِهِ، فَمَا زَالَ النُّظَرَاءُ يَخْتَلِفُوْنَ)(۱).

وقال مرة: ما ناظرتُ أحدًا قط إلا رجوت أن يجري الله الحق على لسانه. فتعجبوا منه، فقيل له في ذلك، فقال: لأني أعلم أن الله إذا أجرى الحق على لساني فإني أقبل الحق، وأخشى أن يجري الله الحق على لساني فتأخذه العزة بالإثم، فيرد الحق. وتجد للأسف في صفوف طلبة العلم من يفرح بزلة صاحبه، ويعتبرها من الظفر.

ولما طلب بعض أصحاب الشافعي منه أن يأذن لهم في المناظرة أبى، قالوا: إنك قد ناظرت، فقال: إني أناظر الرجل وإني أخاف أن يزل بكلمة، وإنكم تناظرون وأحدكم يرجو أن يظفر منه بكلمة الكفر.

فيجب أن يتحلى طالب العلم بالشفقة والنصح في نقاشه وخلافه مع

<sup>(</sup>۱) الذهبي: سير أعلام النبلاء (١٦/١٠).

إخوانه. وإذا تحقق ذلك فلن يكون للخلاف أثر سيئ، فإن الخلاف لم يزل: وَلَا يَزَالُونَ مُغُنِلِفِينَ ﴿ وَهُ الْمُعالِينَ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَاللَّا اللَّاللَّالَالَالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَاللَّالَا اللَّهُ ال

٣ ـ أن أبا مسعود وأبا موسى كانا يريان الكف عن القتال في الفتنة؛ لأنهما عتبا على عمار إسراعه في هذا الأمر.



# 19)

# بَابٌ إِذَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِقَوْمٍ عَذَابًا

[٥٤] (٧١٠٨) \_ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ عُثْمَانَ، أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ، أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ، أَخْبَرَنِي حَمْزَةُ بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ، أَنَّهُ سَمِعَ ابْنَ عُمَرَ عَلَى يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ:

«إِذَا أَنْزَلَ اللهُ بِقَوْمٍ عَذَابًا، أَصَابَ العَذَابُ مَنْ كَانَ فِيهِمْ، ثُمَّ بُعِثُوا عَلَى أَعْمَالِهِمْ».

# ﴿ معاني الحديث:

قوله: (إِذَا أَنْزَلَ اللهُ بِقَوْم عَذَابًا)؛ يعني: عقوبة لهم على سيئ أعمالهم؛ لأن الله تعالى إنما يعذب من أساء.

قوله: (ثُمَّ بُعِثُوا عَلَى أَعْمَالِهِمْ)؛ أي: بُعِثَ كل واحد منهم على حسب عمله؛ إن كان صالحًا فعقباه صالحة، وإن كان مسيئًا فعقباه سيئة. فيكون ذلك العذاب طهرة للصالحين، ونقمة على الفاسقين.

وقد جاء في هذا المعنى أحاديث أخر، منها:

- حديث عائشة، في ذكر المهدي، مرفوعًا: «العجب! إن ناسًا من أمتي يؤمون بالبيت برجل من قريش، قد لجأ بالبيت، حتى إذا كانوا بالبيداء خُسِفَ بهم»، فقلنا: يا رسول الله، إنَّ الطريقَ قَدْ يَجْمَعُ الناسَ؟ قَالَ: «نعم، فيهم المستبصر والمجبور وابن السبيل، يَهْلِكُونَ مَهلكًا وَاحِدًا وَيَصْدُرُونَ مَصَادِرَ

شَتَّى، يَبْعَثُهُمُ اللهُ عَلَى نِيَّاتِهِم اللهُ ، رواه مسلم.

- حديث عائشة مرفوعًا: «إن الله إذا أنزل سطوته بأهل نقمته، وفيهم الصالحون، فيصابون معهم، ثم يبعثون على نياتهم وأعمالهم»(٢)، رواه ابن حبان.

### ﴿ فوائد الحديث:

١ مشروعية مفارقة الكفار والظَّلَمَة؛ لأن الإقامة معهم من تعريض
 النفس للتهلكة، فقد يوقع الله بهم سخطه فيهلك معهم.

٢ ـ كمال عدل الله تعالى، حيث يبعثهم على أعمالهم، أما ما نالهم في الدنيا من العذاب فهو تكفيرٌ لهم.

٣ ـ شؤم مداهنة الظالمين ومخالطتهم.

٤ - التحذير والتخويف العظيم لمن سكت عن النهي، فكيف بمن داهن!
 فكيف بمن رضي! فكيف بمن أعان!

• - لا يلزم من الاشتراك في الموت الاشتراك في الثواب والعقاب؛ فقد يهلكون مهلكًا واحدًا لكنهم يُبعثون مصادر شتى.



<sup>(</sup>۱) مسلم: الصحيح (3/177) (۲۸۸۲).

<sup>(</sup>٢) ابن حبان: الإحسان (١٦/ ٣٠٥) (٧٣١٤).



# بَابٌ قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ لِلْحَسَنِ بَنِ عَلِيٍّ (١): «إِنَّ ابَنِي هَذَا لَسَيِّدٌ، وَلَعَلَّ اللهَ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِئَتَيْنِ مِنَ المُسْلِمِينَ»

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: ما تضمنه من الإشارة الصريحة إلى وقوع فتنة بين المسلمين، وفضيلة من أطفأها.

[٥٥] (٧١٠٩) \_ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللهِ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، حَدَّثَنَا اللهِ مَوسَى، وَلَقِيتُهُ بِالكُوفَةِ جَاءَ إِلَى ابْنِ شُبْرُمَةَ، فَقَالَ:

أَدْخِلْنِي عَلَى عِيسَى فَأَعِظَهُ، فَكَأَنَّ ابْنَ شُبْرُمَةَ خَافَ عَلَيْهِ فَلَمْ يَفْعَلْ، قَالَ: عَدَّثَنَا الحَسَنُ، قَالَ:

لَمَّا سَارَ الحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ عَلِيًّ إِلَى مُعَاوِيَةَ بِالكَتَائِبِ، قَالَ عَمْرُو بْنُ العَاصِ لِمُعَاوِيَةَ: أَرَى كَتِيبَةً لَا تُولِّي حَتَّى تُدْبِرَ أُخْرَاهَا. قَالَ مُعَاوِيَةُ: مَنْ لِذَرَادِيِّ المُسْلِمِينَ؟

فَقَالَ: أَنَا.

فَقَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ عَامِرٍ وَعَبْدُ الرَّحْمٰنِ بْنُ سَمُرَةَ: نَلْقَاهُ فَنَقُولُ لَهُ الصُّلْحَ.

قَالَ الحَسَنُ: وَلَقَدْ سَمِعْتُ أَبَا بَكْرَةَ، قَالَ:

بَيْنَا النَّبِيُّ ﷺ يَخْطُبُ، جَاءَ الحَسَنُ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «ابْنِي هَذَا سَيِّدُ، وَلَعَلَّ اللهَ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِئَتَيْنِ مِنَ المُسْلِمِينَ».

# ﴿ معانى الحديث:

قوله: (جَاءَ إِلَى ابْنِ شُبْرُمَةَ فَقَالَ: أَدْخِلْنِي عَلَى عِيسَى فَأَعِظَهُ): ابن شُبْرُمَة (١) هو قاضى الكوفة في خلافة أبي جعفر المنصور.

ومفاده أن إسرائيل أبا موسى طلب من ابن شبرمة أن يُدخله ـ أي: يشفع له بالدخول ـ على عيسى بن موسى  $(^{(7)})$ , وعيسى بن موسى هو والي الكوفة من قِبل أبي جعفر المنصور، وهو ابن أخي المنصور، أراد بذلك موعظته. لكن ابن شبرمة أشفق عليه وخاف أن يبطش به، فلم يفعل.

قوله: (لَمَّا سَارَ الحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ فَيُ إِلَى مُعَاوِيَةً بِالكَتَائِبِ): وذلك بعد مقتل على فَيْهِ لما قتله عبد الرحمن بن ملجم وآلت الخلافة إلى الحسن بن

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن شبرمة بن حسان بن المنذر بن ضرار بن عمرو بن مالك بن زيد بن كعب بن بجالة، الضبي، الكوفي (ت ١٤٤هه)، القاضي: فقيه، قاض، محدث. انظر: ابن أبي حاتم: الجرح والتعديل ( $\frac{7}{7}$ )، النووي: تهذيب الأسماء واللغات ( $\frac{7}{7}$ )، الذهبي: سير أعلام النبلاء ( $\frac{7}{7}$ ).

<sup>(</sup>۲) عيسى بن موسى بن محمد بن علي بن عبد الله بن العباس القرشي (ت١٦٧هـ)، أحد مشاهير القواد إبان العصر العباسي الأول، وممن اشترك في توطيد أركانه، كان عَمَّا للخليفتين العباسيين السفاح والمنصور، وكان له دور كبير في القضاء على ثورتي محمد ابن النفس الزكية، ثم أخوه إبراهيم بن عبد الله، وكان في خلافة المهدي بين كبار القواد في حرب الروم. انظر: ابن الأثير: الكامل (٥/٧)، ابن العماد: شذرات الذهب (٢٦٦/١).

علي، ودام على ذلك ستة أشهر، وكانت الحرب لا تزال مستعرة بين أهل الشام والعراق. والكتائب: جمع كتيبة: من التكتُّب، وهو التجمع، والمراد: جماعة الجند.

قوله: (أَرَى كَتِيبَةً لَا تُولِّي حَتَى تُدْبِرَ أُخْرَاهَا)؛ يعني: أرى كتيبة لا تنهزم حتى تدبر مَن تقابلها، يعني: جند الشام. وكأنما استوحش منها لكثرتها وشجاعتها. وإنما نسبها إليها لتشاركهما في المحاربة.

قوله: (مَنْ لِلْرَارِيِّ المُسْلِمِينَ)؛ يعني: من يتكفل بذراري المسلمين بعد هذه المقتلة العظيمة بين الجندين.

قوله: (فَقَالَ: أَنَا): قال الحافظ ابن حجر كَلِّلَهُ: (ظاهره يوهم أن المجيب بذلك هو عمرو بن العاص. ولم أرَ في طرق الخبر ما يدل على ذلك، فإن كانت محفوظة فلعلها كانت: «فقال: أنَّى» بتشديد النون المفتوحة، قالها عمرو على سبيل الاستبعاد)(۱)؛ يعني: لا أحد لهم. ولهذا، قيل: إنه قُتِلَ في صِفِّين (۲) سبعون ألفًا من الجانبين.

قوله: (نَلْقَاهُ فَنَقُولُ لَهُ الصَّلْحَ)؛ أي: أن عبد الله بن عامر، وعبد الرحمٰن بن سمرة رادا لقاء الحسن للصلح بين الفريقين.

قوله: (بَيْنَا النَّبِيُّ عَلَّهُ يَخْطُبُ، جَاءَ الحَسَنُ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ: «ابْنِي هَذَا سَيِّدُ، وَلَعَلَّ اللهَ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِئَتَيْنِ مِنَ المُسْلِمِينَ»):

وفي رواية عند البخاري: «رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَلَى المِنْبَرِ وَالحَسَنُ بْنُ

<sup>(</sup>۱) ابن حجر: فتح الباري (۲/۱۳).

<sup>(</sup>۲) موضع على شاطئ نهر الفرات بالعراق من الجانب الغربي بين مدينتي الرقة وبالس، دارت على أرضه معركة صفين بين الإمام علي بن أبي طالب، ومعاوية بن أبي سفيان، هي سنة (۳۷هه)، وكانت بعد معركة الجمل. قُتِل فيها من الجانبين نحو سبعين ألفًا، ولما رأى الناس كثرة القتلى من الجانبين، رفع جيش «معاوية» المصاحف للاحتكام إليها، ووقف القتال فورًا، وأناب «معاوية» «عمرو بن العاص»، وأناب «علي» «أبا موسى الأشعري». انظر: النووي: تهذيب الأسماء واللغات (۲/ ۱۸۱۸)، ابن العديم: بغية الطلب (۱/ ۲۷۹).

عَلِيِّ إِلَى جَنْبِهِ، وَهُوَ يُقْبِلُ عَلَى النَّاسِ مَرَّةً، وَعَلَيْهِ أُخْرَى وَيَقُولُ: «إِنَّ ابْنِي هَذَا سَيِّدٌ وَلَعَلَّ اللهُ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِئَتَيْنِ عَظِيمَتَيْنِ مِنَ المُسْلِمِينَ»(١).

وفى رواية: فضمه إليه، وقال: «**ألا إنَّ ابنى هذا سيد**»<sup>(۲)</sup>.

ولعمر الله إنها لسيادة، وأي سيادة! فقد تنازل رَفِيْ عن الخلافة لمعاوية وحقن دماء المسلمين. وسمى ذلك العام: عام الجماعة.

### 🏟 موقعة صفين:

هذه مقتطفات من كتب التاريخ حول هذه الحادثة الأليمة:

(لما بلغ معاوية غلبة علي على أهل الجمل، دعا إلى الطلب بدم عثمان، فأجابه أهل الشام، فسار إليه علي، فالتقيا بصفين). (قال أبو مسلم الخولاني لمعاوية: أنت تنازع عليًّا في الخلافة، أو أنت مثله؟ قال: لا، وإني لأعلم أنه أفضل مني وأحق بالأمر، ولكن ألستم تعلمون أن عثمان قتل مظلومًا، وأنا ابن عمه، ووليه، أطلب بدمه. فأتوا عليًّا فقولوا له يدفع لنا قتلة عثمان. فأتوا فكلموه، فقال: يدخل في البيعة، ويحاكمهم إلي. فامتنع معاوية. فسار علي في الجيوش من العراق، حتى نزل بصفين. وسار معاوية حتى نزل هناك، وذلك في ذي الحجة سنة ست وثلاثين، فتراسلوا فلم يتم لهم أمر، فوقع القتال، إلى أن قتل من الفريقين كما ذكر ابن خيثمة سبعون ألفًا). (قال زياد بن الحارث: كنت إلى جنب عمار، فقال رجل: كفر أهل الشام، فقال عمار: لا تقولوا ذلك، نبينا واحد، ولكنهم قوم حادوا عن الحق، فحق علينا أن نقاتلهم حتى يرجعوا). (فالتقيا بصفين، في العشر الأول من المحرم، وأول ما اقتتلوا في غرة صفر، فلما كاد أهل الشام أن يُغلبوا، رفعوا المصاحف بمشورة عمرو بن العاص، ودعوا إلى ما فيها. فآل الأمر إلى الحكمين، فجرى ما جرى من اختلافهما، واستبداد معاوية بملك الشام، واشتغال علي بالخوارج).

<sup>(</sup>۱) البخارى: الصحيح (۲۷۰٤).

 <sup>(</sup>۲) الحاكم: المستدرك (۱۹۲/۳)، البيهقي: دلائل النبوة (۱۹۲/۳)، ابن عساكر: تاريخ دمشق (۱۹/ ۲۳۵).

(ثم تجهز في سنة تسع وثلاثين، فلم يتهيأ ذلك لافتراق آراء أهل العراق عليه، ثم وقع الجد منه في ذلك سنة أربعين). ثم قتل ﴿ الله عليه عليه المعلى ا

(وكان معاوية لما بلغه قتل علي، خرج في عساكر من الشام، وخرج الحسن بن علي حتى نزل المدائن)، فتراسلا، حتى وقع الصلح.

(لما صالح الحسن بن علي، قال له معاوية: قم فتكلم. فقام فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: أما بعد: فإن أكيس الكيس التقى، وإن أعجز العجز الفجور. ألا وإن هذا الأمر الذي اختلفت فيه أنا ومعاوية حق لامرىء كان أحق به مني، أو حق لي تركته لإرادة إصلاح المسلمين، وحقن دمائهم، ﴿وَإِنْ اللَّهُ وَمَنَكُم لِلْكُو وَمَنَكُم لِلْكَالِي عِينِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَنَكُم لِلْكَالِي عِينِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَنَكُم لِلْكُو وَمَنَكُم لِلْكُو وَمَنَكُم اللَّهُ وَمَنَكُم اللَّهُ وَمَنَكُم اللَّهُ وَمَنَكُم اللَّهُ وَمَنَكُم اللَّهُ وَمَنَكُم اللَّهُ وَمَنَاكُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

(سلم الحسن الأمر لمعاوية، وبايعه على إقامة كتاب الله، وسُنَة نبيّه. ودخل معاوية الكوفة، وبايعه الناس، فسميت «سَنَة الجماعة»؛ لاجتماع الناس، وانقطاع الحرب. وبايع معاوية كل من كان معتزلًا للقتال؛ كابن عمر، وسعد بن أبي وقاص، ومحمد بن مسلمة). (قال رجل لأبي زرعة الرازي: إني أبغض معاوية. قال: لم؟ قال: لأنه قاتل عليًّا بغير حق. فقال له أبو زرعة: رب معاوية رب رحيم، وخصم معاوية خصم كريم، فما دخولك بينهما؟).

### ﴿ فوائد الحديث:

ا ـ أنَّ مِنْ طريقة بعض السلف الدخول على السلاطين وموعظتهم. فمن دخل على السلطان ليعظه، لا ليتملقه أو ليأخذ منه نوالًا، فحيهلا، وإلا، فقد عرَّضَ نفسه للفتنة، ولهذا، جاء في حديث: «مَنْ سَكَنَ الْبَادِيَةَ، جَفَا، وَمَنِ اتَّبَعَ الصَّيْد، غَفَلَ، وَمَنْ أَتَى السُّلْطَانَ، افْتَتَنَ»(١).

٢ ـ سقوط الأمر والنهي إذا خاف ضررًا.

٣ ـ فضل معاوية ﷺ بشفقته على ذراري المسلمين، ورأفته بالرعية.

<sup>(</sup>۱) الترمذي: السنن (۶/ ۵۲۳)، أحمد: المسند (۵/ ۳۲۱) (۳۳۱۲)، وقال الترمذي عقبه: «حديث حسن غريب».

٤ - عَلَمٌ من أعلام النبوة، بالإخبار بأمر مستقبل، فوقع كما أخير.

• منقبة عظيمة للحسن بن علي حيث ترك الملك لا لقلة، ولا لذلة، ولا لذلة، ولا لعلة؛ بل لرغبته فيما عند الله. فإنه سار بالكتائب العظيمة، التي قال عمرو بن العاص عن إحداها: أرى كتيبة لا تولى حتى تدبر أخراها.

٦ ـ الرد على الخوارج الذين يكفرون الطائفتين، فقد شهد النبي عليه لكلتا الطائفتين بالإسلام، فقال: «ولعل الله أن يصلح به بين فئتين من المسلمين».

٧ - فضيلة الإصلاح بين الناس، لا سيما في حقن دماء المسلمين.

٨ ـ ولاية المفضول الخلافة مع وجود الفاضل والأفضل، وذلك أن
 معاوية ولي مع وجود الحسن، وسعد بن أبي وقاص، وسعيد بن زيد.

٩ ـ جواز خلع الخليفة نفسه إذا رأى في ذلك صلاحًا.

أما عثمان على فلم يخلع نفسه، فإنه نهى الصحابة أن يدخلوا في الأمر، لئلا يهراق بسببه قطرة دم، وقال: لا أخلع ثوبًا ألبسنيه الله تعالى.

١٠ ـ أن السيادة لا تختص بالأفضل وإنما يستحقها من ينتفع به الناس؛
 لأن أمر السيادة أخص من مطلق الفضل، فإن السيادة من شأنها أن يحصل بها
 نفع عام للناس.

١١ ـ إطلاق الابن على ابن البنت خلافًا لما يفعله بعض الجفاة، يقول:
 ابني هو ابن ابني، أما ابن بنتي فما هو ابني!

11 - جواز إطلاق لفظ السيد مُنكَّرًا أو مُضَافًا، على غير الله، وهذا لا يتعارض مع حديث: «السيد الله»(۱)؛ فيجوز أن يُقال: «السيد» و«سيد» في حق غير الله تعالى، على اعتبار أن السيادة المضافة إلى المخلوق تليق به، والسيادة المضافة للخالق تليق به.

17 - ثبوت سماع الحسن من أبي بكرة؛ فقد قال الحسن هاهنا: «لقد سمعتُ أبا بكرة».

<sup>(</sup>۱) أبو داود: السنن (٤/ ٢٥٤) (٤٨٠٦)، أحمد: المسند (٢٦/ ٢٣٤) (٣٠٧/١٦)، وصححه الألباني في «صحيح الجامع الصغير» رقم (٣٧٠٠).

[٥٦] (٧١١٠) \_ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللهِ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، قَالَ: قَالَ عَمْرٌو: أَخْبَرَنِي مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ، أَنَّ حَرْمَلَةَ، مَوْلَى أُسَامَةَ، أَخْبَرَهُ \_ قَالَ عَمْرٌو: وقَدْ رَأَيْتُ حَرْمَلَةَ \_ قَالَ:

أَرْسَلَنِي أُسَامَةُ إِلَى عَلِيٍّ وَقَالَ: إِنَّهُ سَيَسْأَلُكَ الآنَ فَيَقُولُ: مَا خَلَّفَ صَاحِبَكَ؟ فَقُلْ لَهُ: يَقُولُ لَكَ: «لَوْ كُنْتَ فِي شِدْقِ الأَسَدِ لَأَحْبَبْتُ أَنْ أَكُونَ مَعَكَ فِيهِ، وَلَكِنَّ هَذَا أَمْرٌ لَمْ أَرَهُ»، فَلَمْ يُعْطِنِي شَيْئًا، فَذَهَبْتُ إِلَى حَسَنِ وَحُسَيْنِ وَابْنِ جَعْفَرٍ، فَأَوْقَرُوا لِي رَاحِلَتِي.

# ﴿ معانى الحديث:

قوله: (أَرْسَلَنِي أُسَامَةُ إِلَى عَلِيِّ)؛ قائل ذلك: حرملة، مولى أسامة بن زيد عَلِيًّهُ، أرسله إلى على يسترفده.

قوله: (مَا خَلَّفَ صَاحِبَكَ؟)؛ يعني: أسامة، لماذا تخلف عن نصرتي؟ قوله: (لَوْ كُنْتَ فِي شِدْقِ الأَسَدِ)؛ أي: جانب فمه.

قوله: (وَلَكِنَّ هَذَا أَمْرٌ لَمْ أَرَهُ)؛ يعني: لم يتبين لي وجه الحق فيه، ورأيت أنها فتنة، فلا يسعني الدخول فيه، رغم شدة محبتي لك.

قوله: (فَأُوْقَرُوا لِي رَاحِلَتِي)؛ يعني: أجزلوا لي في العطاء.

#### ﴿ فوائد الحديث:

١ \_ اعتذار الإنسان عما فعل، وعما ترك.

٢ ـ على الإنسان ألا يفعل إلا ما يعتقد صحته، وألا تحمله العاطفة، أو المجاملة، على قولٍ أو فعل لم يره.

٢ - كرم أهل بيت رسول الله ﷺ وصلتهم ورفدهم؛ فإن حسنًا وحسينًا وابن جعفر أوقروا له راحلته.

# 

# بَابٌ إِذَا قَالَ عِنْدَ قَوْمٍ شَيْئًا، ثُمَّ خَرَجَ فَقَالَ بِخِلَافِهِ

الحضرة نوع غدر، فإذا تعلق بأمر البيعة عظم الأمر، وافتتح باب فتنة.

وتقدير الترجمة: إذا قال عند قوم شيئًا، ثم خرج فقال بخلافه، فهو غدر مذموم. وذكر فيه:

[۷۱۱ (۲۱۱۱) \_ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبٍ، حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ زَيْدٍ، عَنْ نَافِع، قَالَ:

لَمَّا خَلَعَ أَهْلُ المَدِينَةِ يَزِيدَ بْنَ مُعَاوِيَةً (')، جَمَعَ ابْنُ عُمَرَ حَشَمَهُ وَوَلَدَهُ، فَقَالَ: إِنِّى سَمِعْتُ النَّبِيَ ﷺ يَقُولُ:

«يُنْصَبُ لِكُلِّ غَادِرٍ لِوَاءٌ يَوْمَ القِيَامَةِ»، وَإِنَّا قَدْ بَايَعْنَا هَذَا الرَّجُلَ عَلَى بَيْعِ اللهِ وَرَسُولِهِ، وَإِنِّي لَا أَعْلَمُ غَدْرًا أَعْظَمَ مِنْ أَنْ يُبَايَعَ رَجُلُ عَلَى بَيْعِ اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُنْصَبَ لَهُ القِتَالُ، وَإِنِّي لَا أَعْلَمُ أَحَدًا مِنْكُمْ عَلَى بَيْعِ اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُنْصَبَ لَهُ القِتَالُ، وَإِنِّي لَا أَعْلَمُ أَحَدًا مِنْكُمْ

<sup>(</sup>۱) يزيد بن معاوية بن أبي سفيان صخر بن حرب بن أمية، الأموي، القرشي، أبو خالد (ت٤٦هـ)؛ ثاني ملوك الدولة الأموية في الشام، نشأ بدمشق، وولي الخلافة بعد وفاة أبيه، وأبى البيعة له عبد الله بن الزبير بن العوام، والحسين بن علي الله في الأول إلى مكة، والثاني إلى الكوفة، فوجه لهما الجيوش. وفي أيام يزيد كانت فاجعة المسلمين بالسبط الحسين بن علي الله في كربلاء سنة (٦١هـ)، فقتل عبد الله بن زياد، والي الكوفة، الحسين. انظر: ابن حجر: تهذيب التهذيب (١١/ ٣٦٠)، ابن ظفر: إنباء نجباء الأبناء (ص١٠٤، ١٠٧).

# خَلَعَهُ وَلَا بَايَعَ فِي هَذَا الأَمْرِ إِلَّا كَانَتِ الفَيْصَلَ بَيْنِي وَبَيْنَهُ.

# ﴿ معانى الحديث:

قوله: (لَمَّا خَلَعَ أَهْلُ المَدِينَةِ يَزِيدَ بْنَ مُعَاوِيةَ): وكان ذلك سنة ثلاث وستين، اجتمع أهل المدينة - أو أكثرهم - على خلع بيعة يزيد بن معاوية، فجرَّدَ لهم جيشًا وحاصر المدينة، وأوقع بهم في وقعة الحرة (۱۱) واستباحها ثلاثة أيام، وجرت أحداث عظام مِنْ هَتْك الأعراض وقَتْل النفوس من أبناء الصحابة كما أخبر النبي عَيْ فيما تقدم من أحاديث؛ كقوله حين أشرف على أطم من آطام المدينة، فقال لأصحابه: «هل ترون ما أرى؟»، قالوا: لا، قال: «فإني أرى الفتن خلال بيوتكم كمواقع القطر» (۲)، فوقع ذلك في وقعة الحرة.

قوله: (جَمَعَ ابْنُ عُمَرَ حَشَمَهُ وَوَلَدَهُ): المقصود بحشمه: خاصته. وولده: ذريته.

قوله: (يُنْصَبُ لِكُلِّ غَادِرٍ لِوَاءٌ يَوْمَ القِيَامَةِ)؛ يعني: للتشهير به، وفضحه على رؤوس الخلائق.

قوله: (وَإِنَّا قَدْ بَايَعْنَا هَذَا الرَّجُلَ عَلَى بَيْعِ اللهِ وَرَسُولِهِ) \_ يريد: يزيد بن معاوية \_: والمقصود ببيع الله ورسوله، يعني: على شرط ما أمر الله ورسوله من بيعة الإيمان، والسمع والطاعة.

قوله: (إِلَّا كَانَتِ الفَيْصَلَ بَيْنِي وَبَيْنَهُ): «الفيصل»؛ أي: القاطعة. عبارة تهديد بمعنى: آخر ما بيني وبينه. فحذر رَفِيَّةُ أَنْ يكون للإنسان وجهان، وقولان، يناقض أحدهما الآخر.

<sup>(</sup>۱) وقعة الحرة: جرت في خلافة يزيد بن معاوية، حين خلع أهل المدينة طاعته سنة (۲۳هـ)، فأرسل إليهم مسلم بن عقبة المري، فاستباحها ثلاثة أيام، وفعل بها مسلم الأفاعيل القبيحة، وقتل فيها كثيرًا من أبناء الصحابة وخيار التابعين. انظر: ابن كثير: البداية والنهاية (۸/ ۲۵۲)، ابن تيمية: مجموع الفتاوى (۳/ ۲۱۲).

<sup>(</sup>۲) انظر: (۱۱ ـ ۷۰۶۰).

### 🏟 فوائد الحديث:

١ ـ تعظيم الغدر، وأن أشده غدر البيعة.

٢ \_ عظم شأن البيعة، ولزوم الوفاء بمقتضاها، وطاعة الإمام.

٣ ـ موعظة الإنسان أهل بيته وتأديبه لهم، والبداءة بهم؛ كما تقدم في قول النبي عليه «من يوقظ صويحبات الحجرات؟» (١١).

٤ ـ أن الإمام لا ينخلع بالفسق، فبعض الذين خلعوا يزيد فسَّقوه، وقد قال النبي عَلَيْهُ: «إلا أن تروا كفرًا» (٢)؛ فالفسق لا يبيح الخروج.

0 0 0

[٥٨] (٢١١٢) \_ حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ يُونُسَ، حَدَّثَنَا أَبُو شِهَابٍ، عَنْ عَوْفٍ، عَنْ أَبِي المِنْهَالِ<sup>(٣)</sup>، قَالَ:

لَمَّا كَانَ ابْنُ زِيَادٍ وَمَرْوَانُ بِالشَّأْمِ، وَوَثَبَ ابْنُ الزُّبَيْرِ بِمَكَّةَ، وَوَثَبَ الْفُرَّاءُ بِالْبَصْرَةِ، فَانْطَلَقْتُ مَعَ أَبِي إِلَى أَبِي بَرْزَةَ الأَسْلَمِيِّ (٤)، حَتَّى دَخَلْنَا عَلَيْهِ فِي دَارِهِ، فَجَلَسْنَا إِلَيْهِ، فَأَنْشَأَ أَبِي يَسْتَطْعِمُهُ الحَدِيثَ فَقَالَ:

يَا أَبَا بَرْزَةً، أَلَا تَرَى مَا وَقَعَ فِيهِ النَّاسُ!

فَأُوَّلُ شَيْءٍ سَمِعْتُهُ تَكَلَّمَ بِهِ:

«إِنِّي احْتَسَبْتُ عِنْدَ اللهِ أَنِّي أَصْبَحْتُ سَاخِطًا عَلَى أَحْيَاءِ قُرَيْشٍ.

(۱) انظر: (۱۹ ـ ۷۰۱۹). (۲) انظر: (۷ ـ ۷۰۵۵).

<sup>(</sup>٣) سيار بن سلامة، أبو المنهال، البصري، الرياحي (ت١٢٩هـ)، راوٍ من التابعين. قال فيه ابن حجر: «ثقة». انظر: ابن حبان: الثقات (٤/ ٣٣٥)، ابن حجر: تهذيب التهذيب (٢٤٧/١٢) (١١٣٥).

<sup>(</sup>٤) نضلة بن عبيد بن الحارث بن حبان بن ربيعة الأسلمي، أبو برزة (ت بعد سنة ٦٥هـ): صحابي مشهور، أسلم قبل الفتح، وغزا سبع غزوات ثم نزل البصرة، وغزا خراسان ومات بها. انظر: ابن عَبْد البَرِّ: الاسْتِيْعَاب (٣/ ٥٤٢)، ابن حجر: تهذيب التهذيب (٨١٥).

إِنَّكُمْ - يَا مَعْشَرَ العَرَبِ - كُنْتُمْ عَلَى الحَالِ الَّذِي عَلِمْتُمْ مِنَ الذِّلَةِ وَالقِلَّةِ وَالقِلَّةِ وَالظَّلَاةِ ، وَإِنَّ اللهَ أَنْقَذَكُمْ بِالإِسْلَامِ وَبِمُحَمَّدٍ عَيِيهِ ، حَتَّى بَلَغَ بِكُمْ مَا تَرَوْنَ ، وَهَذِهِ الدُّنْيَا الَّتِي أَفْسَدَتْ بَيْنَكُمْ ، إِنَّ ذَاكَ الَّذِي بِالشَّأْمِ ، وَاللهِ إِنْ يُقَاتِلُ إِلَّا عَلَى الدُّنْيَا».

# ﴿ معانى الحديث:

قوله: (أَلَا تَرَى مَا وَقَعَ فِيهِ النَّاسُ)؛ أي: من الفتنة والفرقة والتشرذم، كما وصف.

قوله: (وَوَتَبَ القُرَّاءُ بِالْبَصْرَةِ): مراده بالقراء: الخوارج، وكانوا مع سليمان بن صُرَد (١٠).

قوله: (وَهُوَ جَالِسٌ فِي ظِلِّ عُلِّيَّةٍ لَهُ مِنْ قَصَبٍ): «العُلِّية»: الغرفة المرتفعة. لهذا قال: «من قصب»؛ يعني: كأنها منصوبة على أعواد.

قوله: (فَأَنْشَأَ أَبِي يَسْتَطْعِمُهُ الحَدِيثَ)؛ أي: يستحثه أن يحدثه، كمن يستجدي الطعام.

قوله: (إِنِّي احْتَسَبْتُ عِنْدَ اللهِ أَنِّي أَصْبَحْتُ سَاخِطًا عَلَى أَحْيَاءِ قُرَيْشٍ)؛ يعني: أنه يطلب الأجر من الله بسخطه على المذكورين؛ بسبب صنيعهم. ووجه احتسابه، يعنى: أنه كره منهم هذا التنافس الذي هو من مبغوضات الله تعالى.

قوله: (إِنَّكُمْ \_ يَا مَعْشَرَ العَرَبِ \_ كُنْتُمْ عَلَى الحَالِ الَّذِي عَلِمْتُمْ مِنَ الذَّلَةِ وَالضَّلَالَةِ): صدق رَبُيْهُ، ومصداقه من كتاب الله: ﴿هُو الَّذِى بَعَثَ فِي الْقَلِيّةِ وَالضَّلَالَةِ): صدق رَبُيْهُمْ ءَاينِهِ وَوَيُوكِمُهُمُ الْكِنْبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن اللهِ عَنْهُمْ مَنْ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ وَيُعَلِمُهُمُ اللهِ عَبِينِ ﴿ الجمعة: ٢]، ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ

<sup>(</sup>۱) سليمان بن صُرَد بن الجون بن أبي الجون عبد العزى بن منقذ، السلولي، الخزاعي، أبو مطرف (ت٦٥هـ)؛ صحابي، من الزعماء القادة، شهد الجمل وصفين مع علي وسكن الكوفة، قتله يزيد بن الحصين بعين الوردة. الذهبي: سير أعلام النبلاء (٣/ ٢٦) (٢١).

رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتَلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ. وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبَلُ لَفِي ضَلَلِ مُّبِينٍ ﴿ إِنَّا عَمَران: ١٦٤].

قوله: (وَإِنَّ اللهَ أَنْقَذَكُمْ بِالإِسْلامِ وَبِمُحَمَّدٍ عَنِي ، حَتَّى بَلَغَ بِكُمْ مَا تَرَوْنَ): ضُبِطت في بعض النسخ: «نعشكم بالإسلام»، ومعنى «نعشكم بالإسلام»، ومعنى «نعشكم بالإسلام»، يعني: رفعكم، «وبمحمد عَلَيُهُ»؛ حتى نالوا العزة والكثرة والعلم، والهدى، وغير ذلك من المكارم.

قوله: (وَهَذِهِ الدُّنْيَا الَّتِي أَفْسَدَتْ بَيْنَكُمْ، إِنَّ ذَاكَ الَّذِي بِالشَّأْمِ، وَاللهِ إِنْ يُقَاتِلُ إِلَّا عَلَى الدُّنْيَا): مراده بالدنيا: التنافس على الملك. والذي بالشام: مروان بن الحكم، وكان ذلك بعد معاوية، وزياد ابن أبيه.

# ووقع في نسخة من صحيح البخاري زيادة:

(وإن هؤلاء الذين بين أظهركم، والله إن يقاتلون إلا على الدنيا، وإن ذاك الذي بمكة، والله إن يقاتل إلا على الدنيا): الذين بين أظهرهم: القراء؛ لأنه كان في العراق. والذي بمكة؛ يعني: ابن الزبير. هكذا قال على الذي المكة؛

قال شيخنا ابنَ عثيمين كَالله : (كان رأي أبي برزة هيه، أن كل واحد من هؤلاء يقاتل على الدنيا، وكأنه هيه حكم بذلك لِما رأى من الفتن العظيمة، وإلا، فالأصل أن البيعة للأول فالأول، كما أمر بذلك النبي كيه، وأننا إذا بايعنا الأول، فمن أراد أن يشق العصا فإننا نقاتله مع الذي بايعناه أولًا. ومعلوم أن البيعة الأولى كانت ليزيد بن معاوية؛ لأن والده كان خليفة على العموم، ثم صار هو من بعده، فتكون البيعة له، وإن كان هؤلاء أتقى منه، وأعلم بالله منه، لكن هذا لا يكفي في خلع الخليفة الأول ما دمنا لم نر كفرًا بواحًا عندنا فيه من الله برهان. ولهذا، يظهر من كلام أبي برزة والهذا أنه متخلً عن الجميع، وأنه لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء؛ لأنه أقسم أن الجميع يقاتلون على الدنيا، وذلك قوله: "إن يقاتلون إلا على الدنيا»، و"إن» هنا نافية؛ أي: ما يقاتلون إلا على الدنيا. ولعله أخذ هذا من قرائن الأحوال؛ لأن هؤلاء الذين خرجوا، خرجوا بناءً على ما حصل من يزيد من الفسق والعصيان، فعندهم شيء من التأويل، ويزيد يقاتلهم على أن يبقى

الملك في يده)(١).

#### ﴿ فوائد الحديث:

استشارة أهل العلم والدين عند نزول الفتن؛ كما ذهب أهلُ البصرة إلى أنس بن مالك حين لقوا من الحجاج ما لقوا، فأمرهم بالصبر (٢).

٢ ـ بذل العالم النصيحة لمن استنصحه.

٣ ـ الاكتفاء في إنكار المنكر بالقول ولو في غَيْبَة من ينكر عليه؛ ليتعظ
 من يسمعه فيحذر من الوقوع فيه.

٤ ـ أن أبا برزة معتزل للفتنة، متخلِّ عن الجميع؛ لأنه أقسم أنهم يقاتلون على الدنيا.

#### 0 0 0

[٥٩] (٧١١٣) \_ حَدَّثَنَا آدَمُ بْنُ أَبِي إِيَاسٍ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ وَاصِل الأَحْدَبِ، عَنْ أَبِي وَائِل، عَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ اليَمَانِ، قَالَ:

«إِنَّ المُنَافِقِينَ اليَوْمَ شَرُّ مِنْهُمْ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ، كَانُوا يَوْمَئِذٍ يُسِرُّونَ وَاليَوْمَ يَجْهَرُونَ».

[٦٠] (٧١١٤) \_ حَدَّثَنَا خَلَّادٌ، حَدَّثَنَا مِسْعَرٌ، عَنْ حَبِيبِ بْنِ أَبِي ثَابِيٍ عَنْ أَبِي الشَّعْثَاءِ، عَنْ حُذَيْفَةَ، قَالَ:

﴿إِنَّمَا كَانَ النَّفَاقُ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ فَأَمَّا اليَوْمَ فَإِنَّمَا هُوَ الكُفْرُ بَعْدَ الإيمَانِ».

#### ﴿ معانى الحديث:

قوله: (إِنَّ المُنَافِقِينَ اليَوْمَ شَرٌّ مِنْهُمْ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَيْكِيٌّ): وجه ذلك ما

<sup>(</sup>١) ابن عثيمين: التعليق على صحيح البخاري (١٥/ ١٥٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر: (۱۸ \_ ۲۰۲۸).

جاء عن أبي وائل، قال: قلتُ لحذيفة: النفاق اليوم شر أم على عهد رسول الله على إله وقال: «أوه، هو اليوم ظاهر، رسول الله على جبهته، وقال: «أوه، هو اليوم ظاهر، إنهم كانوا يستخفون على عهد رسول الله على الله على أنفسهم، أما في الوقت النبي على يظهرون الإسلام ويبطنون الكفر، خوفًا على أنفسهم، أما في الوقت الذي بلغه حذيفة، فقد جاهروا بنفاقهم كما رأى على أنهم يجهرون عند قوم ويسرون عند آخرين؛ فإن المنافق له وجهان. قال الحافظ ابن حجر عَلَيه: (الَّذِي يَظْهَرُ أَنَّ حُذَيْفَةَ لَمْ يُرِدْ نَفْيَ الْوُقُوعِ، وَإِنَّمَا أَرَادَ نَفْيَ النَّوُقُوعِ، وَإِنَّمَا أَرَادَ مُمْكِنٌ فِي كُلِّ عَصْرٍ، وَإِنَّمَا اخْتَلَفَ الْحُكُمُ؛ لِأَنَّ النَّبِيَ عَلَيْهُ كَانَ يَتَأَلِّفُهُمْ وَيَقْبَلُ مُمْكِنٌ فِي كُلِّ عَصْرٍ، وَإِنَّمَا اخْتَلَفَ الْحُكُمُ؛ لِأَنَّ النَّبِي عَلَيْ كَانَ يَتَأَلِّفُهُمْ وَيَقْبَلُ مَا أَظْهَرُوهُ مِنَ الْإِسْلَامِ وَلَوْ ظَهَرَ مِنْهُمُ احْتِمَالُ خِلَافِهِ، وَأَمَّا بَعْدَهُ فَمَنْ أَظْهَرَ مِنْهُمُ الْخَيْمَ الإحْتِيَاجِ إِلَى ذَلِكَ) (٢).

<sup>(</sup>۱) ینظر: (۳۶ ـ ۷۰۸۶).

<sup>(1)</sup> ابن حجر: فتح الباري (17) (۷٤).



## بَابُّ: لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يُغْبَطَ أَهَلُ القُبُورِ

هذه الغبطة. قال القتن: أن كثرة الفتن تستدعي هذه الغبطة. قال القرطبي: (كأن في الحديث إشارة إلى أن الفتن والمشقة البالغة ستقع حتى يخف أمر الدين ويقل الاعتناء به)(١).

(الغبطة): معروفة؛ يقول ابن بطال: (تغبيط أهل القبور وتمني الموت عند ظهور الفتن إنما هو خوف ذهاب الدين؛ لغلبة الباطل وأهله، وظهور المعاصى والمنكر)(٢). وذكر حديثًا واحدًا يدل على معنى الترجمة:

[71] (٧١١٩) \_ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ، حَدَّثَنِي مَالِكُ، عَنْ أَبِي الزِّنَادِ، عَنْ أَبِي الزِّنَادِ، عَن النَّبِيِّ عَلَيْ اللَّغَرَج، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَن النَّبِيِّ عَلَيْ اللَّذِي اللَّعَرَج، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَن النَّبِيِّ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ الللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلْ

«لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَمُرَّ الرَّجُلُ بِقَبْرِ الرَّجُلِ فَيَقُولُ: يَا لَيْتَنِي مَكَانَهُ».

#### 🕸 معاني الحديث:

قال الحافظ: (وليس هذا عامًّا في حق كل أحد، إنما هو خاص بأهل الخير)<sup>(٣)</sup>. لكن قد روى مسلم عن أبي هريرة صَيَّتُ مرفوعًا: «لا تذهب الدنيا حتى يمر الرجل على القبر فيتمرغ عليه ويقول: يا ليتني كنت مكان صاحب

<sup>(</sup>۱) ابن حجر: فتح الباري (۱۳/ ۷۰)، والعبارة بنحوها مطولة في القرطبي: التذكرة (ص۱۱٤۲).

<sup>(</sup>۲) ينظر: ابن بطال: شرح صحيح البخاري (۱۰/ ۵۸).

<sup>(</sup>٣) ابن حجر: فتح الباري (١٣/ ٧٥).

هذا القبر، وليس به الدين إلا البلاء "()، وهذا ضبطها: "وليس به الدِّين"، وليس «الدَّين" كما توهم بعضهم، "إلا البلاء"؛ يعني: أنها تكثر الفتن والمصائب حتى يتغبط أهل القبور، وهذا خبر صادق من النبي على لا بد أنه واقع، فيتمنى الرجل الموت.

إشكال وجوابه: نهى النبي على عن تمني الموت، فقال: «لَا يَتَمَنَّى أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ لِضُرِّ أَصَابَهُ؛ فَإِنْ كَانَ لَا بُدَّ فَاعِلًا فَلْيَقُلْ: اللَّهُمَّ أَحْيِنِي مَا كَانَتِ الْحَيَاةُ خَيْرًا لِي »(٢)، وحديث الباب يدل الْحَيَاةُ خَيْرًا لِي »(٢)، وحديث الباب يدل على تمنيه! وأجيب عن ذلك بأجوبة:

- فقيل: لكونه لا يتعلق بالبدن؛ بل بالدِّين؛ لشدة تنزل بالناس من فساد الحال في الدين أو ضعفه، أو خوف ذهابه؛ لا لضرر ينزل بالجسم. وهذا جواب ابن عبد البر كَلِّلَهُ.

- وقيل: هذا إخبار عن شدة، وليس بيان حكم، وهذا متوجه؛ يعني: لا يلزم من الإخبار الإقرار. وهذا فحوى جواب القاضى عياض كَثَلَيْهُ.

فإن قال قائل: أليست مريم وَ تَمَنّ تمنت الموت، فقالت: ﴿ قَالَتْ يَلْيَتَنِي مِتُ قَبِّلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَّنسِيًا ﴿ أَمْدُ وَمِيم : ٢٣]، فكيف يكون هذا من شأن الصديقين؟ ومريم صديقة؛ قال تعالى: ﴿ وَأَمْدُ مِيدِيقَةً ﴾ [المائدة: ٧٥]. فالجواب: أن يقال: إن مريم وَ الله الله تتمنّ شيئًا مستقبلًا، وإنما فقالت: ﴿ يَلَيْتَنِي مِتُ قَبِلَ هَذَا هَ الله وَ الله والله و



<sup>(</sup>۱) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٢٣١) (١٥٧).

<sup>(</sup>٢) أحمد: المسند (٢٠/ ٣٢٢) (١٣٠٢٠).



# بَابُ تَغْيِيرِ (١) الزُّمَانِ حَتَّى يَغَبُدُوا الأَوْثَانَ

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: ما تضمنه من التغير بالكفر والشرك في قصة ذي الخلصة، وللتغير بالفسق والظلم في قصة القحطاني. وذكر فيه حديثين:

[٦٢] (٧١١٦) \_ حَدَّثَنَا أَبُو اليَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، قَالَ: قَالَ سَعِيدُ بْنُ المُسَيِّبِ: أَخْبَرَنِي أَبُو هُرَيْرَةَ ضَيَّيْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهٍ قَالَ:

«لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَضْطَرِبَ أَلَيَاتُ نِسَاءِ دَوْسٍ عَلَى ذِي الخَلَصَةِ».

وَذُو الخَلَصَةِ: طَاغِيَةُ دَوْس الَّتِي كَانُوا يَعْبُدُونَ فِي الجَاهِلِيَّةِ.

[٦٣] (٧١١٧) \_ حَدَّثَنَا عَبْدُ العَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللهِ، حَدَّثَنِي سُلَيْمَانُ، عَنْ أَبِي اللهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ:

«لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَخْرُجَ رَجُلٌ مِنْ قَحْطَانَ، يَسُوقُ النَّاسَ بِعَصَاهُ».

#### ﴿ معانى الحديثين:

قوله: (حتى تضطرب أليات نِسَاءِ دَوْسِ): «تضطرب»: يضرب بعضها

<sup>(</sup>١) هكذا! وفي غيرها من النسخ: (تَغَيُّر)، وهو أقرب.

بعضًا بسبب الازدحام، أو الحركة. و«أليات»: تصح بفتح اللام، وبسكونها؛ جمع «ألية»: وهي العَجِيزة؛ أي: المؤخرة. و«دَوْس»: قبيلة يمانية معروفة، وإذا قيل: قبيلة يمانية، تناول ما كان جنوب مكة. وموطن دوس ما يسمى الآن بِ «الباحة» وما حولها، ومنهم الطُّفَيْل بن عَمرو الدَّوْسِيِّ(۱) وَأَبُوهُ، وأبو هريرة، راوي الحديث وقد قال النبي عَيَيَة: «اللَّهُمَّ اهد دوسًا وائت بهم» (۲)، فجاؤوا مع الطفيل بن عمرو مهتدين.

قوله: (يسوق الناس بعصاه): كناية عن غلبته عليهم، وانقيادهم له، وفي هذا إشارة إلى خشونته وشدة عسفه. وقيل: إنه يسوقهم حقيقة بعصاه كما تُساق الإبل والماشية لشدة عنفه وعدوانه.

إشكال وجوابه: قد قال النبي عَلَيْ : «إن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب» (٣) وحديث الباب يدل على عودة الشرك في جزيرة العرب، وذلك من عبادة الشيطان وطاعته!

فيقال: هذا إخبار عما وجد الشيطان في نفسه؛ لما رأى من عز الإسلام وانتشاره، فبلغ به الأمر حد اليأس، لكن هذا لا يمنع أن يقع ما أخبر به النبي على من عود طوائف إلى الشرك، فقد أخبر النبي على أنه لا تقوم الساعة حتى تعبد فئام من أمته الأوثان.

#### ﴿ فوائد الحديثين:

١ ـ تغير الزمان وأهله بسبب الفتن الواقعة.

٢ ـ الإشارة إلى مسارعة النساء في الفتن والشرك.

<sup>(</sup>۱) الطفيل بن عمرو بن طريف بن العاص بن ثعلبة بن سليم بن فهم بن غنم بن دَوْس، الأزدي، الدوسي، ذو النور (ت١٢هـ): صحابي، شاعر، كان سيدًا مطاعًا من أشراف العرب، أسلم قبل الهجرة بمكة، واستشهد يوم اليمامة. انظر: ابن عَبْد البَرّ: الاسْتِيعَاب (٢/ ٢٣٠)، ابن كثير: البداية والنهاية (٣/ ٩٨).

<sup>(</sup>٢) البخاري: الصحيح (٢٩٣٧).

<sup>(</sup>٣) مسلم: الصحيح (٢/٢١٦) (٢٨١٢).

" الحذر من إحياء تراث الجاهلية وآثارها، فإن ذلك يؤسس لعودة الشرك. فإذا كان الأثر له صبغة جاهلية، ويذكر بيوم من أيام الجاهلية، وبفعل من أفعال الجاهلية، فإنه يجب إماتته وطمسه. والدليل على ذلك: أن رجلًا قال للنبي على: "إني نذرت أن أنحر إبلًا ببُوانَة» ـ و "بُوانة» موضع بآخِر ينبع، قريبة من ساحل البحر(۱) ـ، قال: «هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية قريبة من ساحل البحر(۱) ـ، قال: «هل كان فيها عيد من أعيادهم؟»، قالوا: لا، قال: «هل كان فيها عيد من أعيادهم؟»، قالوا: لا، قال: «بنذرك»(۲)، فدل على أن ما كان فيه إحياء لشعار الجاهلية فإنه يجب تركه، ولا يجوز إحياؤه.

٤ \_ علم من أعلام النبوة، بذكر علامتين من علامات الساعة.

• ـ أن كل ما صدر بعبارة: «**لا تقوم الساعة حتى**...» ونحوها، فهو من أشراط الساعة.

<sup>(</sup>١) انظر: ياقوت: معجم البلدان (١/ ٥٠٥).

<sup>(</sup>۲) أبو داود: السنن (۳/ ۲۳۸) (۳۳۱۳)، البيهقي: السنن الكبرى (۱۰/ ۸۳)، وصححه الألباني.



# بَابٌ خُرُوج النَّارِ

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: أن التنافس على الدنيا من أعظم أسباب الفتن، وهو مقارن لقرب الساعة وظهور أشراطها. وذكر فيه حديثين:

## \_ وَقَالَ أَنُسُ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْكَ اللَّهِيُّ عَلَيْكَ اللَّهِيُّ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ

«أَوَّلُ أَشْرَاطِ السَّاعَةِ نَارٌ تَحْشُرُ النَّاسَ مِنَ المَشْرِقِ إِلَى المَغْرِب».

[7٤] (٧١١٨) \_ حَدَّثَنَا أَبُو اليَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، قَالَ: قَالَ سَعِيدُ بْنُ المُسَيِّبِ: أَخْبَرَنِي أَبُو هُرَيْرَةَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ:

«لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَخْرُجَ نَارٌ مِنْ أَرْضِ الحِجَازِ تُضِيءُ أَعْنَاقَ الإِبِلِ بِبُصْرَى».

#### الحديثين: 🕏 معانى

قوله: (أَوَّلُ أَشْرَاطِ السَّاعَةِ نَارٌ تَحْشُرُ النَّاسَ مِنَ الْمَشْرِقِ إِلَى الْمَغْرِبِ): أشراط الساعة: علاماتها. قال تعالى: ﴿فَهَلْ يَظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْنِيَهُم بَغْنَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا ﴾ [محمد: ١٨]. وهي نوعان: كبرى وصغرى. والنار المذكورة في الحديث الأول من أشراط الساعة الكبرى، ولم تقع بعد. والنار المذكورة في الحديث الثانى من أشراطها الصغرى، وقد وقعت.

عن حذيفة بن أسيد الغفاري صلى قال: (اطلع النبي على علينا ونحن نتذاكر، فقال: «إنها لن تقوم حتى

ترون قبلها عشر آیات: فذکر الدخان، والدجال، والدابة، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عیسی ابن مریم هم ویأجوج ومأجوج، وثلاثة خسوف؛ خسف بالمشرق وخسف بالمغرب وخسف بجزیرة العرب، وآخر ذلك نار تخرج من الیمن تطرد الناس إلی محشرهم»)(۱).

إشكال وجوابه: ظاهر حديث حذيفة يعارض حديث الباب من حيث الأولية والآخرية؛ ففي حديث الباب: «أول أشراط الساعة نار»، وفي حديث حذيفة عند مسلم: «وآخر ذلك ناز»!

والجمع بينهما: أن الآخرية في حديث مسلم باعتبار ما معها من الأشراط التسعة، وأما الأولية في حديث الباب فباعتبار ما يعقبها من التغيرات الكونية، وانتثار نظام العالم.

وهذه النار المشار إليها: نارٌ تنبعث من قعر عَدَن، فتتبع الناس والناس يفرون منها، فتطردهم؛ تبيت معهم حيث باتوا، وتقيل معهم حيث قالوا، ومَنْ تخلف أكلته، حتى يهرب الناس على الإبل، ويعتقب على البعير الاثنان والثلاثة، باتجاه الشام، فتطردهم من المشرق إلى المغرب، فهي من أشراط الساعة الكبرى.

قوله: (لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَخْرُجَ نَارٌ مِنْ أَرْضِ الحِجَازِ تُضِيءُ أَعْنَاقَ الإبلِ بِبُصْرَى): ظهرت بنواحي المدينة في اليوم الثالث، من شهر جمادى الآخرة، عام ستمائة وأربعة وخمسين للهجرة، وسال من جرائها واد من نار، كما في الانفجارات البركانية. وخشي أهل المدينة أن تصل إليهم، حتى وصلت موضعًا قريبًا من البقيع. واحترق جزء من مسجد رسول الله على بسبب عرها. فهذه النار وقعت كما أخبر النبي على . وقد ارتفع لهبها حتى أضاءت له أعناق الإبل في بُصْرَى الشام، من أرض حُوْرَان.

 $\Diamond$   $\Diamond$   $\Diamond$ 

<sup>(</sup>۱) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٢٢٥) (٢٩٠١).

[٦٥] (٧١١٩) \_ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ سَعِيدٍ الكِنْدِيُّ، حَدَّثَنَا عُقْبَةُ بْنُ خَالِدٍ، حَدَّثَنَا عُقْبَةُ بْنُ خَالِدٍ، حَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللهِ، عَنْ جَدِّهِ حَفْصِ بْنِ عَلْدِ الرَّحْمٰنِ، عَنْ جَدِّهِ حَفْصِ بْنِ عَالِدٍ، حَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللهِ عَلِيهِ: عَاصِم، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِيهِ:

«يُوشِكُ الفُرَاتُ أَنْ يَحْسِرَ عَنْ كَنْزٍ مِنْ ذَهَبٍ، فَمَنْ حَضَرَهُ فَلَا يَأْخُذْ مِنْهُ شَيْئًا».

قَالَ عُقْبَةُ: وَحَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللهِ، حَدَّثَنَا أَبُو الزِّنَادِ، عَنِ الأَعْرَجِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ عَيْلِهِ، مِثْلَهُ، إِلَّا أَنَّهُ قَالَ:

"يَحْسِرُ عَنْ جَبَلِ مِنْ ذَهَبٍ".

#### ﴿ معانى الحديث:

قوله: (يُوشِكُ الفُرَاتُ): «يوشك»؛ بمعنى: يَقْرُبُ. و«الفرات»: هو النهر المشهور الذي يشق أرض العراق، من شمالها إلى جنوبها. و«يحسر»؛ أي: يجزر ماؤه ويقلص عن اليابسة.

قوله: (كَنْزٍ مِنْ ذَهَبٍ) و(جَبَلٍ مِنْ ذَهَبٍ): وجه تسميته كنزًا لأنه مخبوءً، غطاه الماء والطين، ووجه كونه جبلًا أنه حين ينحسر عنه الماء يبدو متراكمًا كالجبل. فلكل لفظ توجيه يناسبه.

وهذا شرط لم يقع بعد، وهو لا بد واقع كما أخبر من لا ينطق عن الهوى على معان مجازية متكلفة الهوى على معان مجازية متكلفة متعسفة؛ كقول بعضهم: المقصود بالذهب: الذهب الأسود؛ البترول! لما ظهر بأرض العراق. فهذا من التجني على النصوص. والنبي على أعلم بما قال، وسياق الحديث يدل على جبل حقيقي من ذهب يقتتل عليه الناس.

قوله: (فمن حَضَرَهُ فلا يأخذ منه شيئًا): «شيئًا»: نكرة في سياق نهي، والنكرة في سياق النهي تدل على العموم.

قال الحافظ ابن حجر: (الذي يظهر أن النهي عن أخذه لما ينشأ عن أخذه من الفتنة والقتال عليه) (۱)، ولهذا، جاء في «صحيح مسلم» من حديث أبي هريرة والقتال عليه الفرات عن جبل من ذهب، فيقتتل عليه الناس، فيُقتل من كل مائة تسعة وتسعون، ويقول كل رجل منهم: » \_ يعني: في نفسه \_ «لعلي أكون أنا الذي أنجو» (۲).

ومما يوافق معنى هذا الحديث ما رواه مسلم أيضًا من حديث أبي هريرة مرفوعًا: «تقيء الأرض أفلاذ كبدها أمثال الأُسْطُوَان» \_ يعني: الأعمدة المستديرة \_ «من الذهب والفضة، فيجيء القاتل فيقول: في هذا قتلت! ويجيء القاطع فيقول: في هذا قطعت رحمي، ويجيء السارق فيقول: في هذا قُطِعَتْ يَدِي، ثم يَدَعُونَهُ فلا يأخذون منه شيئًا» (٣)؛ يعني: أنهم لا يبالون بالذهب ولا بالفضة لوفرتهما، أو لانشغالهم بالفتن السائدة، قال الحافظ ابن حجر كَلَسُهُ:

(ذلك يقع في الزمان الذي يستغني فيه الناس عن المال؛ إما لاشتغال كل منهم بنفسه عند طروق الفتنة، فلا يلوي على الأهل فضلًا عن المال، وذلك في زمن الدجال، وإما بحصول الأمن المفرط والعدل البالغ، بحيث يستغني كل أحد بما عنده عما في يد غيره، وذلك في زمن المهدي، وعيسى ابن مريم، وإما عند خروج النار التي تسوقهم إلى المحشر، فيعز حينئذ الظَّهْرُ، وتُباع الحديقة \_ يعني: البُستان \_ بالبعير الواحد، ولا يلتفت أحد حينئذ إلى ما يثقله من المال؛ بل يقصد نجاة نفسه ومن يقدر عليه من ولده وأهله. وهذا أظهر الاحتمالات، وهو المناسب لصنيع البخاري)(٤)؛ لأن البخاري ذكر خروج النار التي تحشر الناس، مع ذكر انحسار الفرات عن جبل من ذهب.

<sup>(</sup>۱) ابن حجر: فتح الباري (۱۳/ ۸۱).

<sup>(</sup>٢) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٢١٩) (٢٨٩٤).

<sup>(</sup>۳) مسلم: الصحيح (1/17) (۱۰۱۳). (٤) ابن حجر: فتح الباري (1/17).

#### ﴿ فوائد الأحاديث:

١ = وجوب الإيمان بالساعة وأشراطها، وتحريم تحريفها والتجني عليها
 بحملها على غير ظاهرها.

٢ ـ خطر التنافس على الدنيا، وأنه من أعظم أسباب الفتن.



# TA

### بابُ

المقارنة الباب لكتاب الفتن: ما تضمنه من ذكر الفتن المقارنة لأشراط الساعة. وذكر فيه حديثين:

[٦٦] (٧١٢٠) \_ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ شُعْبَةَ، حَدَّثَنَا مَعْبَدٌ، سَمِعْتُ حَارِثَةَ بْنَ وَهْبِ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ، يَقُولُ:

«تَصَدَّقُوا، فَسَيَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ يَمْشِي بِصَدَقَتِهِ، فَلَا يَجِدُ مَنْ يَقْبَلُهَا».

قَالَ مُسَدَّدٌ: حَارِثَةُ أَخُو عُبَيْدِ اللهِ بْن عُمَرَ لِأُمِّهِ.

[٦٧] (٧١٢١) \_ حَدَّثَنَا أَبُو اليَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ، حَدَّثَنَا أَبُو الرِّنَادِ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ:

«لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَقْتَتِلَ فِئَتَانِ عَظِيمَتَانِ، يَكُونُ بَيْنَهُمَا مَقْتَلَةٌ عَظِيمَةٌ، دَعْوَتُهُمَا وَاحِدَةٌ، وَحَتَّى يُبْعَثَ دَجَّالُونَ كَذَّابُونَ، قَرِيبٌ مِنْ عَظِيمَةٌ، دَعْوَتُهُمَا وَاحِدَةٌ، وَحَتَّى يُبْعَثَ دَجَّالُونَ كَذَّابُونَ، قَرِيبٌ مِنْ ثَلَاثِينَ، كُلُّهُمْ يَزْعُمُ أَنَّهُ رَسُولُ اللهِ، وَحَتَّى يُقْبَضَ العِلْمُ وَتَكْثُرَ اللهَرْجُ: وَهُو القَتْلُ، وَحَتَّى يَكْثُرَ وَيَكْثُرَ الهَرْجُ: وَهُو القَتْلُ، وَحَتَّى يَكْثُر وَيَكُمُ المَالُ فَيَفِيضَ حَتَّى يُهِمَّ رَبَّ المَالِ مَنْ يَقْبَلُ صَدَقَتَهُ، وَحَتَّى يَعْرِضُهُ عَلَيْهِ: لَا أَرَبَ لِي بِهِ، وَحَتَّى يَتَطَاوَلَ يَعْرِضُهُ عَلَيْهِ: لَا أَرَبَ لِي بِهِ، وَحَتَّى يَتَطَاوَلَ يَعْرِضُهُ عَلَيْهِ: لَا أَرَبَ لِي بِهِ، وَحَتَّى يَتَطَاوَلَ النَّاسُ فِي البُنْيَانِ، وَحَتَّى يَمُرَّ الرَّجُلُ بِقَبْرِ الرَّجُلِ فَيَقُولُ: يَا لَيْتَنِي النَّاسُ فِي البُنْيَانِ، وَحَتَّى يَمُرَّ الرَّجُلُ بِقَبْرِ الرَّجُلِ فَيَقُولُ: يَا لَيْتَنِي

مَكَانَهُ، وَحَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا، فَإِذَا طَلَعَتْ وَرَآهَا النَّاسُ مَكُنْ مَغْنِي: آمَنُوا لَ أَجْمَعُونَ، فَذَلِكَ حِينَ لَا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ مَنَتْ مِنْ قَبْلُ، أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا، وَلَتَقُومَنَّ السَّاعَةُ وَقَدْ نَشَرَ الرَّجُلَانِ ثَوْبَهُمَا بَيْنَهُمَا، فَلَا يَتَبَايَعَانِهِ وَلَا يَطْوِيَانِهِ، وَلَتَقُومَنَّ السَّاعَةُ وَقَدِ الرَّجُلَانِ ثَوْبَهُمَا بَيْنَهُمَا، فَلَا يَتَبَايَعَانِهِ وَلَا يَطْوِيَانِهِ، وَلَتَقُومَنَّ السَّاعَةُ وَقَدِ انْصَرَفَ الرَّجُلُ بِلَبَنِ لِقْحَتِهِ فَلَا يَطْعَمُهُ، وَلَتَقُومَنَّ السَّاعَةُ وَهُو يُلِيطُ وَوَلَا يَطْعَمُهُ، وَلَتَقُومَنَّ السَّاعَةُ وَهُو يُلِيطُ حَوْضَهُ فَلَا يَسْقِي فِيهِ، وَلَتَقُومَنَّ السَّاعَةُ وَقَدْ رَفَعَ أَكْلَتَهُ إِلَى فِيهِ فَلَا يَطْعَمُهُا».

#### ﴿ معاني الحديثين:

قوله: (فَلَا يَجِدُ مَنْ يَقْبَلُهَا): ذلك \_ والله أعلم \_ في زمن المهدي حين يفيض المال، فلا يجد أحدٌ من يقبل صدقته، وقد جاء مصرحًا به في الحديث الذي بعده أنه يفيض حتى يهم رب المال مَنْ يقبل صدقته.

قوله: (لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَى): تقدم أن هذا التعبير يدل على أن ما بعده من أشراط الساعة. ولعله من أجمع الأحاديث لأشراط الساعة بأنواعها؛ فقد ذكر فيه أكثر من عشرة أشراط، بعضها تقدم الحديث عنه وبيانه. قال الحافظ كَلَّلُهُ: (هذه المذكورات وأمثالها مما أخبر به النبي عَلَيْ بأنه سيقع بعد وقبل أن تقوم الساعة، لكنه على أقسام:

- أحدها: ما وقع على وَفْق ما قال، وقد تحقق فعلًا من أشراط الساعة؛ كالنار التي تضيء لها أعناق الإبل في بُصْرَى الشام، هذا قد تحقق في القرن السابع.

- والثاني: ما وقعت مباديه ولم يستحكم؛ كرفع العِلْم، ونزول الجهل مثلًا.

**\_ والثالث:** ما لم يقع منه شيء ولكنه سيقع)(١).

<sup>(</sup>۱) ابن حجر: فتح الباري (۱۳/ 17).

قوله: (حتى تقتتل فئتان عظيمتان تكون بينهما مقتلة عظيمة دعوتهما واحدة): جرى ذلك بين علي ومن معه، ومعاوية ومن معه، وهما فئتان عظيمتان من المسلمين، وقعت بينهما مقتلة عظيمة في صِفِّين، هلك فيها سبعون ألفًا.

قوله: (وَحَتَّى يُبْعَثَ دَجَّالُونَ كَذَّابُونَ، قَرِيبٌ مِنْ ثَلَاثِينَ، كُلُّهُمْ يَزْعُمُ أَنَّهُ رَسُولُ اللهِ): وقد وقع كثيرٌ منه، لكننا لا نقطع بأنه تم العدد. فقد ظهر متنبئون كذابون؛ منهم من ظهر في عهد النبي عَلَيْهُ؛ كمُسَيْلِمَة، والأسود العَنْسِيّ، ومنهم من بعده بقليل كسَجَاح (۱)، ومنهم من ظهر بعد ذلك في غضون التاريخ، في بقاع شتى، ومن أشهرهم في العصور الأخيرة ميرزا غلام أحمد القادياني (۲)، مؤسس طائفة القاديانية (۳)، التي نشأت في شبه القارة الهندية تحت رعاية الاحتلال الإنجليزي، وأنكرت ختم النبوة، وألغت الجهاد، وسمت نفسها «الأحمدية».

وقد جاء في حديث: «فِي أُمَّتِي كَذَّابُونَ وَدَجَّالُونَ سَبْعَةٌ وَعِشْرُونَ، مِنْهُمْ

<sup>(</sup>۱) سجاح بنت الحارث بن سويد (ت نحو ٥٥ه): متنبئة، عرافة، من بني تميم، ادعت النبوة بعد وفاة النبي على انظر: ابن النديم: الفِهْرِسْت (ص١١٠)، حمزة الأصبهاني: الدرة الفاخرة (٢١٥،٣٢٥).

<sup>(</sup>۲) غلام أحمد بن غلام مرتضى بن عطا محمد، القادياني (ت١٣٢٦هـ): هندي الجنسية، نسبته إلى «قاديان» من قرى «بنجاب»، ولد بها، وبها هلك، زعيم القاديانية ومؤسس نحلتهم. صنيعة الإنجليز. ادعى على رأس القرن الثالث عشر (الهجري) أنه مجدد المائة، ثم أعلن أنه «المهدي»، وزاد فادعى النبوة، وله كتاب «حقيقة الوحي». انظر: إحسان إلهي ظهير: القاديانية: دراسات وتحليل، الغماري: عقيدة أهل الإسلام في نزول عيسى هي (ص٤٤)، عبد القادر شيبة الحمد: الأديان والفرق والمذاهب المعاصرة (ص٨٧)، محمد الخضر حسين: طائفة القاديانية (ص٧).

<sup>(</sup>٣) القَادْيَانِيَّة (الأحمدية): نحلة هدامة وطائفة كافرة، أتباع المتنبئ: ميرزا غلام أحمد القادياني. تتخذ من اسم الإسلام شعارًا لستر أغراضها وعقائدها الفاسدة، ومن أخطرها: إنكار ختم النبوة، ودعوى النبوة لزعيمها، وتحريف نصوص القرآن، وإبطال الجهاد، وتكفير المسلمين، وموالاة الكفار. انظر: أبو الحسن الندوي: القاديانية ثورة على النبوة المحمدية والإسلام، إحسان إلهي ظهير: القاديانية، دراسات وتحليل. ناصر القفارى وناصر العقل: الموجز في الأديان والمذاهب المعاصرة (ص١٤٣).

**أَرْبَعُ** نِ**سْوَةٍ، وَإِنِّي خَاتَمُ النَّبِيِّينَ لَا نَبِيَّ بَعْدِي** ( ) ؛ يعني: أن المجموع ثلاثون أو واحد وثلاثون؛ لأن العرب تجبر الكسر.

والمقصود بهؤلاء المتنبئين: من يكون له ذكر وأتباع. أما المخبولون والمهووسون وأصحاب الاضطرابات النفسية فلا حصر لهم ولا عدد.

قوله: (وَحَتَّى يُقْبَضَ العِلْمُ وَتَكْثُرَ الزَّلَازِلُ، وَيَتَقَارَبَ الزَّمَانُ، وَتَظْهَرَ الفِتَنُ، وَيَكْثُرَ الفَّرَبُ النَّمَانُ، وَتَظْهَرَ الفِتَنُ، وَيَكْثُرَ الهَرْجُ: وَهُوَ القَتْلُ): تقدم بيان هذه الأشراط في الباب الخامس. والمقصود بالزلازل: الحسية؛ وهي اضطراب الأرض، والمعنوية؛ وهي البدع والأهواء والفتن التي تزلزل القلوب.

قوله: (وَحَتَّى يَكْثُرَ فِيكُمُ المَالُ فَيَفِيضَ، حَتَّى يُهِمَّ رَبَّ المَالِ مَنْ يَقْبَلُ صَدَقَتَهُ، وَحَتَّى يَعْرِضَهُ، فَيَقُولَ الَّذِي يَعْرِضُهُ عَلَيْهِ: لَا أَرَبَ لِي بِهِ): هذا الشرط لم يقع، وقد تقدم بيانه في الحديث السابق.

قوله: (وَحَتَّى يَتَطَاوَلَ النَّاسُ فِي البُنْيَانِ): كما في آخر حديث جبريل المشهور: «وَأَنْ تَرَى الْجُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ» (٢٠).

قوله: (وَحَتَّى يَمُرَّ الرَّجُلُ بِقَبْرِ الرَّجُلِ فَيَقُولُ: يَا لَيْتَنِي مَكَانَهُ): وقد تقدم بيانه في الباب الحادي والعشرين.

قوله: (وَحَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا، فَإِذَا طَلَعَتْ وَرَآهَا النَّاسُ \_ يَعْنِي:

آمَنُوا \_ أَجْمَعُونَ، فَذَلِكَ حِينَ لَا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ، أَوْ
كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا): وهو حَدَثُ مفزع مخيف، دل عليها قوله تعالى:
﴿يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنُهَا لَدَ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا لَدَي بَعْضُ عَاينتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنُهَا لَدَ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا فَلَ النبي عَلَيْ بذلك؛ إِيمَانِهَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ لَوْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمْ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ كَما في حديث أبي هريرة مرفوعًا: «ثَلَاثُ إِذَا خَرَجْنَ لَا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ

<sup>(</sup>۱) أحمد: المسند (۳۸ / ۳۸۰) (۲۳۳۵۸)، أبو الشيخ: تاريخ أصبهان (۳/ ۱۲٤) بطرفه الأول، الطبراني: المعجم الكبير: (۳/ ۱۲۹) (۳۰۲٦)، وقال محققو المسند: «إسناده صحيح، رجاله ثقات، رجال الصحيح».

<sup>(1)</sup> (1/1) ((1/1)) ((1/1))

تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ، أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا: طُلُوعُ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا، وَالدَّجَّالُ، وَدَابَّةُ الْأَرْضِ»(١).

وفي حديث أبي ذر وَ الله أنه دخل على النبي عَلَيْ مسجده، والشمس تضيَّف للغروب، فقال: «يَا أَبَا ذَرِّ، تَدْرِي أَيْنَ تَذْهَبُ الشَّمْسُ؟»، قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «فَإِنَّهَا تَذْهَبُ حَتَّى تَسْجُدَ بَيْنَ يَدَيْ رَبِّهَا، فَتَسْتَأْذِنَ فِي الرُّجُوع، فَيُؤْذَنَ لَهَا، وَكَأَنَّهَا قَدْ قِيلَ لَهَا: ارْجِعِي مِنْ حَيْثُ جِئْتِ»(٢)!

فبينا الناس يتطلعون لها من جهة المشرق، إذا بها تخرج من وراء ظهورهم.

ثم بيّن النبي ﷺ أربعة شواهد تدل على أن الساعة تقع بغتة:

قُوله: (وَلَتَقُومَنَّ السَّاعَةُ وَقَدْ نَشَرَ الرَّجُلَّانِ ثَوْبَهُمَا بَيْنَهُمَا، فَلَا يَتَبَايَعَانِهِ وَلَا يَطْوِيَانِهِ)؛ يعني: أن البائع والمشتري يدركهما أمر الساعة، فلا يتمكنان مما جرت به العادة في البيع والشراء من إمضاء البيع، أو طي الثوب.

قوله: (وَلَتَقُومَنَّ السَّاعَةُ وَقَدِ انْصَرَفَ الرَّجُلُ بِلَبَنِ لِقْحَتِهِ فَلَا يَطْعَمُهُ): اللقحة: الناقة الحلوب ذات اللبن الغزير؛ أي: يدهمه أمر الساعة فلا يشرب ما حلب.

قوله: (وَلَتَقُومَنَّ السَّاعَةُ وَهُوَ يُلِيطُ حَوْضَهُ فَلَا يَسْقِي فِيهِ)؛ يليط: أي: يسويه بالطين، ويهيأه للسقيا، فلا يتم له ذلك.

قوله: (وَلَتَقُومَنَ السَّاعَةُ وَقَدْ رَفَعَ أُكْلَتَهُ إِلَى فِيهِ فَلَا يَطْعَمُهَا): وهذا أبلغ في بيان سرعة وقوعها؛ لقرب اللقمة من فيه.

#### ﴿ فوائد الحديثين:

١ ـ الحتّ على المبادرة إلى الخيرات.

٢ \_ اختلاف أحوال الناس قُرب قيام الساعة، فبعد الحرص والشفقة

<sup>(</sup>۱) مسلم: الصحيح (۱/ ۱۳۸) (۱۵۸).

<sup>(</sup>٢) أحمد: المسند (٣٥/ ٢٨٢) (٢١٣٥٢)، وقال محققه هناك: «إسناده صحيح على شرط الشيخين».

على المال، والاستجداء، لا يلتفتون إليه؛ بل يُعْرَضُ عليهم فيأبون قبوله؛ بسبب الاستغناء.

- ٣ ـ علم من أعلام النبوة؛ بذكر أشراط الساعة المستقبلة.
  - ٤ انقطاع زمن التوبة بطلوع الشمس من مغربها.
- أن الساعة تقوم بغتة؛ كما قال تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْنِهَا إِلَا هُو ثَقُلُتُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُمُ إِلَّا بَغْنَةً ﴾ [الأعراف: ١٨٧].

آ ـ أن من علامات الفتن اتفاق الدعوى وخلاف القلوب. وهذا أمر جارٍ حتى بين بعض طلبة العلم، تجد أنهم ينتسبون للسلف، ودعواهم واحدة، فينزغ الشيطان بينهم، فيتنابزون بالألقاب، مع اتفاقهم في الأصول، إلا من عصم الله.

٧ ـ أن أفعال العباد مخلوقة؛ لقوله ﷺ: «يُبعَث دجالون كذابون»؛ فالله تعالى بعثهم وأضلهم خلافًا لما تدعيه القدرية.





## بَابُ ذِكْرِ الدَّجَّالِ

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: أن الدجال أعظم فتنة قبل قيام الساعة؛ لقول النبي على: «مَا بَيْنَ خَلْقِ آدَمَ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ فِتْنَةٌ أَكْبَرُ عِنْدَ اللهِ مِنَ الدَّجَّالِ» (۱) ، وقد كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَى يَدْعُو وَيَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ النَّارِ ، وَمِنْ فِتْنَةِ المَحْيَا وَالمَمَاتِ ، وَمِنْ فِتْنَةِ المَسِيحِ عَذَابِ النَّارِ ، وَمِنْ فِتْنَةِ المَحْيَا وَالمَمَاتِ ، وَمِنْ فِتْنَةِ المَسِيحِ الدَّجَّالِ» (۱).

و «الدجال»: مأخوذ من الدجل، وهو التغطية؛ لأنه يغطي الحق بباطله. وقد حذر النبي على أمته من الدجال؛ بل قد قال: «مَا مِنْ نَبِيٍّ إِلَّا وَقَدْ أَنْذَرَ أُمَّتُهُ الْأَعْوَرَ الْكَذَّابَ (٣)، وقال معظمًا شأنه وخطره: «مَا بَيْنَ خَلْقِ آدَمَ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ خَلْقٌ أَكْبَرُ مِنَ الدَّجَالِ (٤).

وتقع به فتنة عظيمة، ولهذا، أمرنا أن نستعيذ بالله تعالى من فتنته؛ لعظيم خطره، مع أن خروجه من أشراط الساعة الكبرى. ومع ذلك، فإن النبي على أمر أمته على مر القرون أن تستعيذ بالله من فتنته، حتى لا ينقطع ذكره، ويبقى الناس يتوارثون خبره وخطره. وهذا من أوسع أبواب كتاب الفتن، فقد ذكر فيه أحد عشر حديثًا:

والدجال خلق عجب، ولا يظهر أنه من بني آدم؛ بل هو خلق مستقل، أو شيطان من الشياطين.

<sup>(</sup>١) الحاكم: المستدرك على الصحيحين (٤/ ٥٧٣). وسكت عنه الذهبي.

<sup>(</sup>۲) البخاري: الصحيح (7/99) (۱۳۷۷). (۳) صحيح مسلم (3/15) (۲۹۳۳).

<sup>(</sup>٤) مسلم: الصحيح (٤/٢٦٢٦) (٢٩٤٦).

## واختلف أهو مخلوق الآن، أم أن الله يخلقه حين خروجه؟

فقيل: إنه يخلق في حينه، وأنه حينما يُخلق يتسامع به أهل الأرض. لكن حديث أبي رقية، تميم بن أوس الداري(١) في «صحيح مسلم»، المشهور بحديث الجساسة (٢)، يدل على أنه موجود، ونصه: (فَلَمَّا قَضَى رَسُولُ اللهِ ﷺ صَلَاتَهُ جَلَسَ عَلَى الْمِنْبَرِ، وَهُوَ يَضْحَكُ، فَقَالَ: «لِيَلْزَمْ كُلُّ إِنْسَانِ مُصَلَّاهُ»، ثُمَّ قَالَ: «أَتَدْرُونَ لِمَ جَمَعْتُكُمْ؟»، قَالُوا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «إِنِّي وَاللهِ مَا جَمَعْتُكُمْ لِرَغْبَةٍ وَلَا لِرَهْبَةٍ، وَلَكِنْ جَمَعْتُكُمْ لِأَنَّ تَمِيمًا الدَّارِيَّ كَانَ رَجُلًا نَصْرَانِيًّا، فَجَاءَ فَبَايَعَ وَأَسْلَمَ، وَحَدَّثَنِي حَدِيثًا وَافَقَ الَّذِي كُنْتُ أُحَدِّثُكُمْ عَنْ مَسِيح الدَّجَّالِ، حَدَّثَنِي أَنَّهُ رَكِبَ فِي سَفِينَةٍ بَحْرِيَّةٍ، مَعَ ثَلَاثِينَ رَجُلًا مِنْ لَخْم وَجُذَامَ، فَلَعِبَ بِهمُ الْمَوْجُ شَهْرًا فِي الْبَحْرِ، ثُمَّ أَرْفَؤُوا إِلَى جَزِيرَةٍ فِي الْبَحْرِ حَّتَّى مَغْرِبِ الشَّمْس، فَجَلَسُوا فِي أَقْرُبِ السَّفِينَةِ، فَدَخَلُوا الْجَزِيرَةَ، فَلَقِيَتْهُمْ دَابَّةٌ أَهْلَبُ كَثِيرُ الشَّعَرِ، لَا يَدْرُونَ مَا قُبُلُهُ مِنْ دُبُرِهِ مِنْ كَثْرَةِ الشَّعَرِ، فَقَالُوا: وَيْلَكِ مَا أَنْتِ؟ فَقَالَتْ: أَنَا الْجَسَّاسَةُ، قَالُوا: وَمَا الْجَسَّاسَةُ؟ قَالَتْ: أَيُّهَا الْقَوْمُ، انْطَلِقُوا إِلَى هَذَا الرَّجُلِ فِي الدَّيْر، فَإِنَّهُ إِلَى خَبَركُمْ بِالْأَشْوَاقِ، قَالَ: لَمَّا سَمَّتْ لَنَا رَجُلًا فَرِقْنَا مِنْهَا أَنْ تَكُونَ شَيْطَانَةً، قَالَ: فَانْطَلَقْنَا سِرَاعًا، حَتَّى دَخَلْنَا الدَّيْرَ، فَإِذَا فِيهِ أَعْظَمُ إِنْسَانِ رَأَيْنَاهُ قَطُّ خَلْقًا، وَأَشَدُّهُ وِثَاقًا، مَجْمُوعَةُ يَدَاهُ إِلَى عُنُقِهِ، مَا بَيْنَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى كَعْبَيْهِ بِالْحَدِيدِ، قُلْنَا: وَيْلَكَ مَا أَنْتَ؟ قَالَ: قَدْ قَدَرْتُمْ عَلَى خَبَرِي، فَأَخْبِرُونِي مَا أَنْتُمْ؟ قَالُوا:

<sup>(</sup>۱) تميم بن أوس بن خارجة بن سود بن جذيمة، الداري، أبو رقية (ت٤٠هـ): صحابي، كان عظيم التجارة، يركب البحر في تجارته في جاهليته وإسلامه، وكان مجاهدًا محتسبًا، وكان كثير التلاوة للقرآن، وهو أحد الذين جمعوا القرآن في حياة النبي على انظر: ابن حجر: الإصابة (١/١٨٤)، ابن الأثير: أسد الغابة (١/٢٥٧)، الذهبي: تاريخ الإسلام (٢٥٤٦، ٣٤٨).

<sup>(</sup>٢) دابة الأرض (الجساسة): من أشراط الساعة. ذكرت في القرآن الكريم وفي السُّنَة الصحيحة. انظر: ابن كثير: نهاية البداية والنهاية (١/ ١٩٠، ١٩٥)، الفيروزآبادي: بصائر ذوى التمييز (٢/ ٥٨٥).

نَحْنُ أُنَاسٌ مِنَ الْعَرَبِ، رَكِبْنَا فِي سَفِينَةٍ بَحْرِيَّةٍ، فَصَادَفْنَا الْبَحْرَ حِينَ اغْتَلَمَ، فَلَعِبَ بِنَا الْمَوْجُ شَهْرًا، ثُمَّ أَرْفَأْنَا إِلَى جَزِيرَتِكَ هَذِهِ، فَجَلَسْنَا فِي أَقْرُبِهَا، فَدَخَلْنَا الْجَزِيرَةَ، فَلَقِيَتْنَا دَابَّةٌ أَهْلَبُ كَثِيرُ الشَّعَرِ، لَا يُدْرَى مَا قُبُلُهُ مِنْ دُبُرهِ مِنْ كَثْرَةِ الشَّعَر، فَقُلْنَا: وَيْلَكِ مَا أَنْتِ؟ فَقَالَتْ: أَنَا الْجَسَّاسَةُ، قُلْنَا: وَمَا الْجَسَّاسَةُ؟ قَالَتِ: اعْمِدُوا إِلَى هَذَا الرَّجُل فِي الدَّيْرِ، فَإِنَّهُ إِلَى خَبَرِكُمْ بِالْأَشْوَاقِ، فَأَقْبَلْنَا إِلَيْكَ سِرَاعًا، وَفَزِعْنَا مِنْهَا، وَلَمْ نَأْمَنْ أَنْ تَكُونَ شَيْطَانَةً، فَقَالَ: أَخْبِرُونِي عَنْ نَخْل بَيْسَانَ، قُلْنَا: عَنْ أَيِّ شَأْنِهَا تَسْتَخْبِرُ؟ قَالَ: أَسْأَلُكُمْ عَنْ نَخْلِهَا، هَلْ يُثْمِرُ؟ قُلْنَا لَهُ: نَعَمْ، قَالَ: أَمَا إِنَّهُ يُوشِكُ أَنْ لَا تُثْمِرَ، قَالَ: أَخْبِرُونِي عَنْ بُحَيْرَةِ الطَّبَرِيَّةِ، قُلْنَا: عَنْ أَيِّ شَأْنِهَا تَسْتَخْبِرُ؟ قَالَ: هَلْ فِيهَا مَاءٌ؟ قَالُوا: هِيَ كَثِيرَةُ الْمَاءِ، قَالَ: أَمَا إِنَّ مَاءَهَا يُوشِكُ أَنْ يَذْهَبَ، قَالَ: أَخْبِرُونِي عَنْ عَيْنِ زُغَرَ، قَالُوا: عَنْ أَيِّ شَأْنِهَا تَسْتَخْبِرُ؟ قَالَ: هَلْ فِي الْعَيْنِ مَاءٌ؟ وَهَلْ يَزْرَعُ أَهْلُهَا بِمَاءِ الْعَيْنِ؟ قُلْنَا لَهُ: نَعَمْ، هِيَ كَثِيرَةُ الْمَاءِ، وَأَهْلُهَا يَزْرَعُونَ مِنْ مَائِهَا، قَالَ: أَخْبِرُونِي عَنْ نَبِيِّ الْأُمِّيِّينَ مَا فَعَلَ؟ قَالُوا: قَدْ خَرَجَ مِنْ مَكَّةَ وَنَزَلَ يَثْرِبَ، قَالَ: أَقَاتَلَهُ الْعَرَبُ؟ قُلْنَا: نَعَمْ، قَالَ: كَيْفَ صَنَعَ بِهِمْ؟ فَأَخْبَرْنَاهُ أَنَّهُ قَدْ ظَهَرَ عَلَى مَنْ يَلِيهِ مِنَ الْعَرَبِ وَأَطَاعُوهُ، قَالَ لَهُمْ: قَدْ كَانَ ذَلِك؟ قُلْنَا: نَعَمْ، قَالَ: أَمَا إِنَّ ذَاكَ خَيْرٌ لَهُمْ أَنْ يُطِيعُوهُ، وَإِنِّي مُخْبِرُكُمْ عَنِّي، إِنِّي أَنَا الْمَسِيحُ، وَإِنِّي أُوشِكُ أَنْ يُؤْذَنَ لِي فِي الْخُرُوجِ، فَأَخْرُجَ فَأُسِيرَ فِي الْأَرْضِ فَلَا أَدَعَ قَرْيَةً إِلَّا هَبَطْتُهَا فِي أَرْبَعِينَ لَيْلَةً غَيْرَ مَكَّةَ وَطَيْبَةَ، فَهُمَا مُحَرَّمَتَانِ عَلَىَّ كِلْتَاهُمَا، كُلَّمَا أَرَدْتُ أَنْ أَدْخُلَ وَاحِدَةً \_ أَوْ وَاحِدًا \_ مِنْهُمَا، اسْتَقْبَلَنِي مَلَكُ بِيَدِهِ السَّيْفُ صَلْتًا، يَصُدُّنِي عَنْهَا، وَإِنَّ عَلَى كُلِّ نَقْبٍ مِنْهَا مَلَائِكَةً يَحْرُسُونَهَا»، قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ، وَطَعَنَ بِمِخْصَرَتِهِ فِي الْمِنْبَرِ: «هَذِهِ طَيْبَةُ، هَذِهِ طَيْبَةُ، هَذِهِ طَيْبَةُ» \_ يَعْنِي: الْمَدِينَةَ \_ «أَلَا هَلْ كُنْتُ حَدَّثْتُكُمْ ذَلِك؟»، فَقَالَ النَّاسُ: نَعَمْ، قال: «فَإِنَّهُ أَعْجَبَنِي حَدِيثُ تَمِيم، أَنَّهُ وَافَقَ الَّذِي كُنْتُ أُحَدِّثُكُمْ عَنْهُ، وَعَنِ الْمَدِينَةِ وَمَكَّةَ، أَلَا إِنَّهُ فِي بَحْرِ الشَّأَمْ، أَوْ بَحْرِ الْيَمَنِ، لَا؟

بَلْ مِنْ قِبَلِ الْمَشْرِقِ، مَا هُوَ، مِنْ قِبَلِ الْمَشْرِقِ، مَا هُوَ، مِنْ قِبَلِ الْمَشْرِقِ، مَا هُوَ، مِنْ قِبَلِ الْمَشْرِقِ، مَا هُوَ»، وَأَوْمَأَ بِيَدِهِ إِلَى الْمَشْرِقِ)(١).

ومن أجمع ما روي في أخبار الدجال حديث النَّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانَ، قَالَ: ذَكَرَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الدَّجَّالَ ذَاتَ غَدَاةٍ، فَخَفَّضَ فِيهِ وَرَفَّعَ، حَتَّى ظَنَنَّاهُ فِي طَائِفَةِ النَّخْلِ، فَلَمَّا رُحْنَا إِلَيْهِ عَرَفَ ذَلِكَ فِينَا، فَقَالَ: «مَا شَأْنُكُمْ؟»، قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ، ذَكَرْتَ الدَّجَّالَ غَدَاةً، فَخَفَّضْتَ فِيهِ وَرَفَّعْتَ، حَتَّى ظَنَنَّاهُ فِي طَائِفَةِ النَّحْل، فَقَالَ: «غَيْرُ الدَّجَّالِ أَخْوَفُنِي عَلَيْكُمْ، إِنْ يَخْرُجْ وَأَنَا فِيكُمْ، فَأَنَا حَجِيجُهُ دُونَكُمْ، وَإِنْ يَخْرُجْ وَلَسْتُ فِيكُمْ، فَامْرُؤُ حَجِيجُ نَفْسِهِ، وَاللهُ خَلِيفَتِي عَلَى كُلِّ مُسْلِم، إِنَّهُ شَابٌّ قَطَطٌ، عَيْنُهُ طَافِئَةٌ، كَأَنِّي أُشَبِّهُهُ بِعَبْدِ الْعُزَّى بْنِ قَطَنِ، فَمَنْ أَدْرَكَهُ مِنْكُمْ، فَلْيَقْرَأْ عَلَيْهِ فَوَاتِحَ سُورَةِ الْكَهْفِ، إِنَّهُ خَارِجٌ خَلَّةً بَيْنَ الشَّأْم وَالْعِرَاقِ، فَعَاثَ يَمِينًا وَعَاثَ شِمَالًا، يَا عِبَادَ اللهِ فَاثْبُتُوا»، قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا لَبْثُهُ فِي الْأَرْضِ؟ قَالَ: «أَرْبَعُونَ يَوْمًا؛ يَوْمٌ كَسَنَةٍ، وَيَوْمٌ كَشَهْرِ، وَيَوْمٌ كَجُمُعَةٍ، وَسَائِرُ أَيَّامِهِ كَأَيَّامِكُمْ»، قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ، فَذَلِكَ الْيَوْمُ الَّذِي كَسَنَةٍ، أَتَكْفِينَا فِيهِ صَلَاةُ يَوْم؟ قَالَ: «لا، اقْدُرُوا لَهُ قَدْرَهُ»، قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا إِسْرَاعُهُ فِي الْأَرْضِ؟ قَالَ: «كَالْغَيْثِ اسْتَدْبَرَتْهُ الرِّيحُ، فَيَأْتِي عَلَى الْقَوْم فَيَدْعُوهُمْ، فَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَجِيبُونَ لَهُ، فَيَأْمُرُ السَّمَاءَ فَتُمْطِرُ، وَالْأَرْضَ فَتُنْبتُ، فَتَرُوحُ عَلَيْهِمْ سَارِحَتُهُمْ، أَطْوَلَ مَا كَانَتْ ذُرًا، وَأَسْبَغَهُ ضُرُوعًا، وَأَمَدَّهُ خَوَاصِرَ، ثُمَّ يَأْتِي الْقَوْمَ، فَيَدْعُوهُمْ، فَيَرُدُّونَ عَلَيْهِ قَوْلَهُ، فَيَنْصَرفُ عَنْهُمْ، فَيُصْبِحُونَ مُمْحِلِينَ لَيْسَ بِأَيْدِيهِمْ شَيْءٌ مِنْ أَمْوَالِهِمْ، وَيَمُرُّ بِالْخَرِبَةِ؛ فَيَقُولُ لَهَا: أَخْرِجِي كُنُوزَكِ، فَتَتْبَعُهُ كُنُوزُهَا كَيَعَاسِيبِ النَّحْلِ، ثُمَّ يَدْعُو رَجُلًا مُمْتَلِئًا شَبَابًا، فَيَضْرِبُهُ بِالسَّيْفِ فَيَقْطَعُهُ جَزْلَتَيْنِ رَمْيَةَ الْغَرَضِ، ثُمَّ يَدْعُوهُ فَيُقْبِلُ وَيَتَهَلَّلُ وَجْهُهُ، يَضْحَك، فَبَيْنَمَا هُوَ كَذَلِكَ، إِذْ بَعَثَ اللهُ الْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ، فَيَنْزِلُ عِنْدَ الْمَنَارَةِ الْبَيْضَاءِ شَرْقِيّ دِمَشْقَ،

<sup>(</sup>۱) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٢٦٢) (٢٩٤٢).

بَيْنَ مَهْرُودَتَيْنِ، وَاضِعًا كَفَيْهِ عَلَى أَجْنِحَةِ مَلَكَيْنِ، إِذَا طَأْطاً رَأْسَهُ قَطَرَ، وَإِذَا رَفَعَهُ تَحَدَّرَ مِنْهُ جُمَانٌ كَاللَّوْلُؤِ، فَلَا يَحِلُّ لِكَافِرٍ يَجِدُ رِيحَ نَفَسِهِ إِلَّا مَاتَ، وَنَفَسُهُ يَنْتَهِي حَيْثُ يَنْتَهِي طَرْفُهُ، فَيَطْلُبُهُ حَتَّى يُدْرِكَهُ بِبَابِ لُدِّ، فَيَقْتُلُهُ، ثُمَّ يَأْتِي عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ حَيْثُ يَنْتَهِي طَرْفُهُ، فَيَطْلُبُهُ حَتَّى يُدْرِكَهُ بِبَابِ لُدِّ، فَيَقْتُلُهُ، ثُمَّ يَأْتِي عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ قَوْمٌ قَدْ عَصَمَهُمُ الله مِنْهُ، فَيَمْسَحُ عَنْ وُجُوهِهِمْ وَيُحَدِّثُهُمْ بِدَرَجَاتِهِمْ فِي الْجَنَّةِ» (١٠).

وقد تساءل بعض أهل العلم: لِمَ لَمْ يُذكر الدجال في القرآن مع شديد خطره وعظيم أمره؟ فأجيب عن ذلك بأجوبة، منها:

- أنه مذكور، لكن من طرفٍ خفيّ، في قول الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ عَلَيْ بَعْضُ عَلَيْ الله عَلَى الل

- والجواب الثاني: أنه مشار إليه في قوله في شأن المسيح ابن مريم: ﴿ وَإِن مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِنْبِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ ﴾ [النساء: ١٥٩]، ومعلوم أن المسيح ابن مريم هو الذي يقتل المسيح الدجال.

- وقيل: إنه مذكور في قول الله تعالى: ﴿لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْبَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (أَنَّ) ﴿ [غافر: ٥٧].

وقيل: إنه تُرِك ذكره احتقارًا! ولكن الواقع أن النبي عَلَيْ عظّم شأنه، وقال: «ما بين خلق آدم إلى قيام الساعة خلق أعظم من الدجال»؛ يعني: في خطره.

- وقيل: إن المذكورين من المفسدين في القرآن، كانوا ممن مضى دون من يأتي.

وأيًّا ما كان، فذكره في السُّنَّة كافٍ في إثباته، وقد ذكر في صحيح البخاري ومسلم، وفي السنن، والمعاجم، وسائر دواوين السُّنَّة (٢).

 $\Diamond \quad \Diamond \quad \Diamond$ 

<sup>(</sup>۱) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٥١) (٢٩٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر في هذا: تحقيقي لرسالة الشيخ عبد الرحمٰن السعدي كَالله في «فتنة الدجال»، وبيان معاني أحاديثه. ط: دار ابن الجوزي: (١٩ - ٢٦).

[٦٨] (٧١٢٢) \_ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا يَحْيَى، حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ، حَدَّثَنِي قَيْسٌ، قَالَ: قَالَ لِي المُغِيرَةُ بْنُ شُعْبَةَ:

مَا سَأَلَ أَحَدُ النَّبِيَّ ﷺ عَنْ الدَّجَّالِ مَا سَأَلْتُهُ، وَإِنَّهُ قَالَ لِي: «مَا يَضُرُّكَ مِنْهُ»؟

قُلْتُ: لِأَنَّهُمْ يَقُولُونَ: إِنَّ مَعَهُ جَبَلَ خُبْزٍ، وَنَهَرَ مَاءٍ.

قَالَ: «هُوَ أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ ذَلِكَ».

٧١٢٣ - حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّثَنَا وُهَيْبٌ، حَدَّثَنَا أَيُّوبُ،
 عَنْ نَافِعٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ، أُرَاهُ عَنِ النَّبِيِّ عَيْكَةً، قَالَ:

«أَعْوَرُ عَيْنِ اليُمْنَى؛ كَأَنَّهَا عِنْبَةٌ طَافِيَةٌ»(١).

[٦٩] (٧١٢٤) \_ حَدَّثَنَا سَعْدُ بْنُ حَفْصٍ، حَدَّثَنَا شَيْبَانُ، عَنْ يَحْيَى، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: قَالَ عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَيْدٍ اللهِ بْنِ أَبِي طَلْحَةَ، عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَيْدٍ:

«يَجِيءُ الدَّجَّالُ، حَتَّى يَنْزِلَ فِي نَاحِيَةِ المَدِينَةِ، ثُمَّ تَرْجُفُ المَدِينَةُ ثَلَاثَ رَجَفَاتٍ، فَيَخْرُجُ إِلَيْهِ كُلُّ كَافِر وَمُنَافِقِ».

عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، عَنْ أَبِي بَكْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ، قَالَ:

«لَا يَدْخُلُ الْمَدِينَةَ رُعْبُ الْمَسِيحِ الدَّجَّالِ، وَلَهَا يَوْمَئِذٍ سَبْعَةُ أَبْوَابِ، عَلَى كُلِّ بَابِ مَلْكَانِ»(٢).

<sup>(</sup>۱) أثبتُّ هذا الحديث من: حاشية السلطانية، وهو مثبت في كثير من طبعات "صحيح البخاري" ضمن النص، وهو مثبت ضمن النص ـ أيضًا ـ في تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي المطبوع مع فتح الباري، ويحمل الرقم (۷۱۲۳).

<sup>(</sup>٢) أثبتُ هذا الحديث من: حاشية السلطانية، وهو مثبت في كثير من طبعات «صحيح =

[٧٠] (٧١٢٦) \_ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللهِ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بِشْرٍ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بِشْرٍ، حَدَّثَنَا مِسْعَرٌ، حَدَّثَنَا سَعْدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي بَكْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ ، قَالَ:

«لَا يَدْخُلُ المَدِينَةَ رُعْبُ المَسِيحِ، لَهَا يَوْمَئِذٍ سَبْعَةُ أَبْوَابٍ؛ عَلَى كُلِّ بَابٍ مَلَكَانِ».

- قَالَ: وَقَالَ ابْنُ إِسْحَاقَ، عَنْ صَالِحِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: قَالَ: قَلَمْتُ النَّبِيَ عَلَيْ - بِهَذَا. قَدِمْتُ النَّبِيَّ عَلَيْ - بِهَذَا.

#### ﴿ معانى الأحاديث:

قوله: (مَا يَضُرُّكَ مِنْهُ؟): لما رأى النبي ﷺ من المغيرة هذا الاهتمام، سأله عن سبب قلقه، فأخبره أنّهم يقولون: إن معه جبل خبز ونهر ماء، وأنه يخشى فتنته.

قوله: (هُوَ أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ ذَلِكَ)؛ أي: هو أهون من أن يجعل ما يخلقه الله على يديه، مضلًا للمؤمنين؛ يعني: أنه مهما أتى به من فتن، فإن المؤمن لا يتزحزح ولا يتزلزل عن إيمانه بسبب ما يقع على يديه. وقد جاء في رواية عند مسلم: «وما ينصبك منه»(۱)؛ أي: ما الذي يغمك منه حتى يهولك الدجال.

قوله: (كَأَنَّهَا عِنَبَةٌ طَافِيَةٌ): «طافية»، بياء غير مهموزة؛ أي: بارزة ناتئة نتوء حبة العنب بين أخواتها. قال ابن الأثير: (الحبة الطافئة من العنب: هي التي قد خرجت عن حد نبات أخواتها في العنقود ونتأت) (٢)، وبعضهم ضبطها «طافئة»، بالهمز؛ يعنى: ذهب ضوؤها؛ يعنى: انطفأ.

<sup>=</sup> البخاري» ضمن النص، وهو مثبت ضمن النص ـ أيضًا ـ في تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي المطبوع مع فتح الباري، ويحمل الرقم (٧١٢٥).

<sup>(</sup>۱) مسلم: الصحيح (٣/ ١٦٩٣) (٢١٥٢).

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير: جامع الأصول: (١٠/ ٣٤٦).

قوله: (ثُمَّ تَرْجُفُ المَدِينَةُ ثَلَاثَ رَجَفَاتٍ، فَيَخْرُجُ إِلَيْهِ كُلُّ كَافِرٍ وَمُنَافِقٍ): قيل: إن الرجفة هذه ليس المقصود بها الزلزلة، فإن المدينة بمنأى عن ذلك، وإنما المراد بالرجفة ما يقع عند الناس من الشائعات، فيرتجف لها المنافقون والكافرون، ويتضعضعون، فيخرجون، ويسلمون أنفسهم إليه، ويبقى المؤمنون. فيظهر حينئذٍ معنى قول النبي على عن المدينة: «إنها تنفي خَبَثَهَا»(۱).

قوله: (لَا يَدْخُلُ المَدِينَةَ رُعْبُ المَسِيحِ الدَّجَّالِ): «الرعب»: الخوف والفزع، فيُنزل الله سكينته وطمأنينته على ساكنيها من المؤمنين.

قوله: (وَلَهَا يَوْمَئِذٍ سَبْعَةُ أَبْوَابٍ؛ عَلَى كُلِّ بَابٍ مَلَكَانِ): ملكان قد سلَّا وشهرا أسلحتهما، فكلما همَّ أن يدخل من نقب من أنقابها تلقته الملائكة، فيرجع أدراجه، وجاء في بعض الآثار: إنه يصعد على جبل أُحد، فيشرف منه، ويرى مسجد النبي عَيُهُ، فيقول: هذا القصر الأبيض، هذا قصر أحمد.

#### ﴿ فوائد الأحاديث:

ا ـ أن الإيمان الراسخ يقضي على الفتن العظيمة؛ لقوله على «هو أهون على الله من ذلك».

٢ - كمال نُصح النبي على لأمته في تحذيره من الدجال، وكشفه بأبلغ وصف، حتى قال مرة لأصحابه: «إن يخرج وأنا فيكم، فأنا حجيجه دونكم، وإن يخرج ولست فيكم، فامرؤ حجيج نفسه، والله خليفتي على كل مسلم»(٢)، ولما ظهر ابن صياد(٣)، وهو دجال من الدجالين في المدينة، من يهود، خرج اليه النبي على يختله ختلًا، يتخفى بجذوع النخل؛ ليكشف أمره، فسأله النبي على أسئلة، تبين له منها أنه ليس الدجال الأكبر.

<sup>(</sup>۱) البخاري: الصحيح (۱۸۸۳)، مسلم: الصحيح (۱۰۰۲) (۱۳۸۳).

<sup>(</sup>۲) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٥١) (۲۹۳۷).

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن صياد، ويقال له: ابن صياد، وابن صائد، اشتبه في كونه المسيح الدجال، وليس هو. ابن حجر: الإصابة (٣/ ١٣٣، ١٣٥)، الذهبي: تجريد أسماء الصحابة (١/ ٣١٩).

٣ ـ بيان فضيلة من فضائل المدينة، على ساكنها أفضل الصلاة والسلام، وأن الدجال لا يدخلها، وأنها تنفي خبثها، وينصع طيبها.

٤ مسارعة أهل النفاق في الفتن، وهذا أمر مشهود في كل زمان ومكان، فإذا جرت فتنة، فإن أول من يستشرفها أهل النفاق، ويطيرون بها فرحًا، ويجرون وراءها، أما أهل الإيمان فيعتصمون بناطق الكتاب والسُّنَّة، ولا يحيدون عنهما.

• - أن الإيمان الصادق يثمر الثبات.

#### 0 0 0

[۷۱] (۷۱۲۷) \_ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللهِ، حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ، عَنْ صَالِحٍ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ سَالِمِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، أَنَّ عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمْرَ عَلْمَ قَالَ:

قَامَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي النَّاسِ، فَأَثْنَى عَلَى اللهِ بِمَا هُوَ أَهْلُهُ، ثُمَّ ذَكَرَ الدَّجَّالَ فَقَالَ: ﴿إِنِّي لَأَنْذِرُكُمُوهُ، وَمَا مِنْ نَبِيٍّ إِلَّا وَقَدْ أَنْذَرَهُ قَوْمَهُ، وَلَكِنِّي سَأَقُولُ لَكُمْ فِيهِ قَوْلًا لَمْ يَقُلْهُ نَبِيٌّ لِقَوْمِهِ: إِنَّهُ أَعْوَرُ، وَإِنَّ اللهَ لَيْسَ بِأَعْوَرُ».

[۷۲] (۷۱۲۸) \_ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بُكَيْرٍ، حَدَّثَنَا اللَّيْثُ، عَنْ عُقَيْلٍ، عَنْ عُقَيْلٍ، عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَ

«بَيْنَا أَنَا نَائِمٌ أَطُوفُ بِالكَعْبَةِ، فَإِذَا رَجُلٌ آدَمُ سَبْطُ الشَّعَرِ يَنْطُفُ - أَوْ يُهَرَاقُ - رَأْسُهُ مَاءً، قُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: ابْنُ مَرْيَمَ، ثُمَّ ذَهَبْتُ أَوْ يُهَرَاقُ - رَأْسُهُ مَاءً، قُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: ابْنُ مَرْيَمَ، ثُمَّ ذَهَبْتُ أَلْتَفِتُ، فَإِذَا رَجُلٌ جَسِيمٌ أَحْمَرُ جَعْدُ الرَّأْسِ أَعْوَرُ العَيْنِ؛ كَأَنَّ عَيْنَهُ عِنْبَةٌ طَافِيَةٌ، قَالُوا: هَذَا الدَّجَالُ، أَقْرَبُ النَّاسِ بِهِ شَبَهًا ابْنُ قَطَنٍ، رَجُلٌ مِنْ خُزَاعَةَ».

[٧٣] (٧١٢٩) \_ حَدَّثَنَا عَبْدُ العَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللهِ، حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدٍ، عَنْ صَالِحٍ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ عُرْوَةَ، أَنَّ عَائِشَةَ عَلَيْهَا قَالَتْ:

«سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ يَسْتَعِيذُ فِي صَلَاتِهِ مِنْ فِتْنَةِ الدَّجَالِ».

[٧٤] (٧١٣٠) \_ حَدَّثَنَا عَبْدَانُ، أَخْبَرَنِي أَبِي، عَنْ شُعْبَةَ، عَنْ عَيْ عَنْ شُعْبَةَ، عَنْ عَبْدِ المَلِك، عَنْ رِبْعِيِّ، عَنْ حُذَيْفَةَ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ، قَالَ فِي الدَّجَّالِ:

«إِنَّ مَعَهُ مَاءً وَنَارًا، فَنَارُهُ مَاءٌ بَارِدٌ، وَمَاؤُهُ نَارٌ».

قَالَ أَبُو مَسْعُودٍ: أَنَا سَمِعْتُهُ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلِيَّةٍ.

[٧٥] (٧١٣١) \_ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبٍ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَنَس رَبِيْ اللهُ وَ اللَّهِي اللَّهِ اللَّهِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

«مَا بُعِثَ نَبِيُّ إِلَّا أَنْذَرَ أُمَّتَهُ الأَعْوَرَ الكَذَّابَ، أَلَا إِنَّهُ أَعْوَرُ، وَإِنَّ رَبَّكُمْ لَيْسَ بِأَعْوَرَ، وَإِنَّ بَيْنَ عَيْنَيْهِ مَكْتُوبٌ: كَافِرٌ».

فِيهِ أَبُو هُرَيْرَةً، وَابْنُ عَبَّاسٍ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ.

### ﴿ معانى الأحاديث:

قوله: (إِنَّهُ أَعْوَرُ، وَإِنَّ اللهَ لَيْسَ بِأَعْوَرَ): هذا ما قاله النبي عَلَيْهُ لأمته، ولم تقله الأنبياء لأممها. وهي علامة فارقة، وعيب بيِّن، ينافي الكمال. قال ابن فارس: (العين والواو والراء أصلان: أحدهما: يدل على تداول الشيء، والآخر: يدل على مرض في إحدى عيني الإنسان، وكل ذي عينين، ومعناه: الخلو من النظر)(١).

وذلك أن الدجال يدَّعي أنه الله، فجعل الله فيه علامة واضحة تدل على

<sup>(</sup>١) ابن فارس: معجم مقاييس اللغة (٦٩٣).

زيف دعواه؛ وهي كون إحدى عينيه معيبة، فهو أعور، والعور عيب وآفة ينزه الله عنه. واستنبط العلماء من هذا أن الله على متصف بصفة العينين؛ فله عينان كريمتان، يُبصر بهما ويرى، لا تماثلان أعين المخلوقين. قال تعالى: ﴿فَيُرِّى بِأَعْيُنِكَ وَالقَمر: ١٤]، وقال: ﴿فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ [الطور: ٤٨]، وجاء في حديث فيه ضعف: «إذا قام العبد يصلي قام بين عيني الرحمن»(١)، وحديث الباب يغني في الدلالة على التثنية.

قوله: (بَيْنَا أَنَا نَائِمٌ أَطُوفُ بِالكَعْبَةِ): رؤيا الأنبياء حق.

قوله: (فَإِذَا رَجُلٌ آدَمُ سَبْطُ الشَّعَرِ يَنْطُفُ \_ أَوْ يُهَرَاقُ \_ رَأْسُهُ مَاءً): «آدم»؛ يعني: لونه لون الأدمة، وهو الجلد، يضرب إلى ما هو أكثر من البياض.

و «سبط الشعر»: قال ابن الأثير: (المنبسط المسترسل) (٢).

«ينطف أو: يهراق ـ رأسه ماء»؛ يعني: يتقاطر منه الماء.

قوله: (قُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: ابْنُ مَرْيَمَ): كأنه سأل مَن إلى جواره في المنام، أو سأل ملكًا. وهذه صفة عيسى على، كما وصف النبي على نزوله على المنارة البيضاء شرقي دمشق بقوله: (إِذَا طَأْطاً رَأْسَهُ قَطَرَ، وَإِذَا رَفَعَهُ تَحَدَّرَ مِنْهُ جُمَانٌ كَاللُّوْلُوِ)(٣)، (كأنما خرج من ديماس)(٤)؛ يعني: من مغتسل.

قوله: (فَإِذَا رَجُلٌ جَسِيمٌ أَحْمَرُ جَعْدُ الرَّأْسِ أَعْوَرُ العَيْنِ؛ كَأَنَّ عَيْنَهُ عِنَبَةٌ طَافِيَةٌ): «جسيم»؛ يعني: عظيم الجسم؛ كما جاء في حديث الجساسة المتقدم: «فَإِذَا فِيهِ أَعْظَمُ إِنْسَانٍ رَأَيْنَاهُ قَطُّ خَلْقًا».

«جعد الرأس»: قال ابن فارس: (الجيم والعين والدال أصل واحد،

<sup>(</sup>۱) العقيلي: الضعفاء (۱/ ۷۰)، الثعلبي: التفسير (۷/ ۳۸)، وقد أورده العقيلي في ترجمة إبراهيم بن يزيد الخوزي، ونقل عن ابن معين قوله فيه: «ليس بشيء»، وقوله في رواية أخرى: «ليس بثقة».

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير: النهاية في غريب الحديث (٢/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٣) مسلم: الصحيح: (٤/ ٢٥١) (٢٩٣٧).

<sup>(</sup>٤) البخاري: الصحيح (٣٣٩٤).

وهو تقبض في الشيء، يقال: شعر جعد، وهو خلاف السَّبط)(١). وتقدم بيان صفة العين. وفي رواية عند مسلم: «جُفَالُ الشَّعَرِ»(٢)؛ أي: كثيره.

قوله: (يَسْتَعِيدُ فِي صَلَاتِهِ مِنْ فِتْنَةِ الدَّجَّالِ): الاستعادة: طلب العود. وهو الالتجاء. وذلك أنه يستعيذ بالله من أربع؛ كما في حديث أبي هُرَيْرَةَ وَ اللهُ اللهُ عَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ يَدْعُو وَيَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ، وَمِنْ فِتْنَةِ المَحْيَا وَالمَمَاتِ، وَمِنْ فِتْنَةِ المَسِيحِ الدَّجَّالِ» (٣).

فحقيقٌ بكل مؤمن أن يستعيذ بالله من تلك الفتنة، فإنه لا فتنة أعظم منها؛ يأتي الرجل يظن أنه مؤمن، فلا يزال به حتى يرتد عن دينه، وقد قال النبي على: «من سمع بالدجال فلينا عنه» (٤)، وأَمَرَ مَنْ لَقِيَهُ أن يقرأ عليه فواتح سورة الكهف؛ لأن هذا أدعى لثبات قلبه.

قوله: (إِنَّ مَعَهُ مَاءً وَنَارًا؛ فَنَارُهُ مَاءٌ بَارِدٌ، وَمَاؤُهُ نَارٌ): جاء في رواية عند البخاري: «أَلَا أُحَدِّثُكُمْ حَدِيثًا عَنِ الدَّجَالِ، مَا حَدَّثَ بِهِ نَبِيٌّ قَوْمَهُ: إِنَّهُ أَعْوَرُ، وَإِنَّهُ يَجِيءُ مَعَهُ بِمِثَالِ الجَنَّةِ وَالنَّارِ، فَالَّتِي يَقُولُ: إِنَّهَا الجَنَّةُ، هِيَ النَّارُ»(°)، وَإِنَّهُ يَجِيءُ مَعَهُ بِمِثَالِ الجَنَّةِ وَالنَّارِ، فَالَّتِي يَقُولُ: إِنَّهَا الجَنَّةُ، هِيَ النَّاسُ مَاءً، وعند مسلم: «إِنَّ الدَّجَالَ يَخْرُجُ، وَإِنَّ مَعَهُ مَاءً وَنَارًا، فَأَمَّا الَّذِي يَرَاهُ النَّاسُ مَاءً، فَنَارٌ تُحْرِقُ، وَأَمَّا الَّذِي يَرَاهُ النَّاسُ نَارًا، فَمَاءُ بَارِدٌ عَذْبٌ؛ فَمَنْ أَدْرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ، فَلْيَقَعْ فِي الَّذِي يَرَاهُ نَارًا، فَإِنَّهُ مَاءُ عَذْبٌ طَيِّبٌ»(``).

قوله: (وَإِنَّ بَيْنَ عَيْنَيْهِ مَكْتُوبٌ كَافِرٌ): هذه علامة أخرى فارقة، قاطعة، وفي رواية عند مسلم: «يَقْرَقُهُ كُلُّ مُؤْمِنٍ، كَاتِبٍ وَغَيْرِ كَاتِبٍ»(٧). وإنما أبلغ النبي ﷺ في صفته لعظيم فتنته؛ ليتقى.

<sup>(</sup>١) ابن فارس: معجم مقاييس اللغة (٢٠١).

<sup>(</sup>۲) مسلم: الصحيح: (٤/ ٢٢٤٨) (٢٩٣٤).

<sup>(</sup>۳) البخاري: الصَّعيح (۲/ ۹۹) (۱۳۷۷).

<sup>(</sup>٤) أبو داود: السنن (٤/١١٦) (٤٣١٩).

<sup>(</sup>٥) البخاري: الصحيح (٤/ ١٣٤) (٣٣٣٨).

<sup>(</sup>٦) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٥٠) (٢٩٣٥).

<sup>(</sup>٧) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٦٤٩) (٢٩٣٤).

#### وخلاصة الروايات المتعلقة بصفته، والجمع بينها:

- - وفي رواية شُعيب: «أعور العين اليُمني»(٣).
  - وفي رواية حنظلة: «رأيت رجلًا أحمر، جعد الرأس، أعور» (٤).
- وفي حديث سمُرة عند الطبراني: «ممسوح العين اليسرى؛ كأنها عين أبى يحيى»(٥)؛ لرجل شيخ من الأنصار.
  - وفي حديث عبادة: «أنه رجل قصير أفحج» (٦).
- وفي رواية: «جعد، أعور مطموس عين اليُسْرَى، ليس بناتئة والاحجراء»(››).
- وفي حديث عبد الله بن مُغَفَّل (^) وسَمُرَة (٩) بلفظ: «ممسوح عين اليسرى».
  - وفي مسلم من حديث حذيفة: «أعور العين اليُسرى» (١٠٠).
    - \_ أما حديث الباب: «أعور العين اليمني».

قال الحافظ ابن حجر: (وَقَدِ اتَّفَقَا عَلَيْهِ من حَدِيث ابن عمر، فَيكون أرجح. والى ذَلِك أَشَارَ ابن عَبْدِ الْبَرِّ. لَكِنْ جَمَعَ بَيْنَهُمَا الْقَاضِي عِيَاضٌ فَقَالَ:

(١) مالك: الموطأ (٢/ ٩٢٠) (١٦٤٠)، البخاري: الصحيح (٦٩٩٩).

(٢) ابن الأثير: النهاية في غريب الحديث: (٢/ ٣٣٤).

(٣) البخاري: الصحيح (٧٠٢٦).(٤) مسلم: الصحيح (١/١٥٦) (١٦٩).

(٥) الطبراني: المعجم الكبير (٧/ ١٨٩) (٦٧٩٧).

(٦) أبو داود: السنن (٤/١١٦) (٤٣٢٠)، وأحمد: المسند (٣٧/٣٤) (٤٢٣٢٢)، قال محققوه: «إسناده ضعيف».

- (۷) أبو داود: السنن (۱۱٦/٤) (۲۳۲۰)، النسائي: السنن الكبرى (۱۹/٤) (۲۷۷۱) (واللفظ له)، أحمد: المسند (۲۲۷٫۳۷) (۲۲۷۲٤)، وقال محققو المسند: «إسناده ضعف».
  - (٨) الطبراني: المعجم الأوسط (٥/ ٢٧) (٤٥٨٠)، العقيلي: الضعفاء (٤/ ١٣٣).
- (٩) أحمد: المسند (٣٣/ ٣٤٩) (٢٠١٧٨)، ابن أبي شيبة: المصنف (٧/ ٤٩٦) (٣٧٥١٣)، البيهقي: السنن الكبرى (٣/ ٤٣٩).
  - (10) مسلم: الصحيح (3/877) (۲۹۳٤).

تُصَحَّحُ الرِّوَايَتَانِ مَعًا؛ بِأَنْ تَكُونَ الْمَطْمُوسَةُ وَالْمَمْسُوحَةُ هِيَ الْعَوْرَاءُ الطَّافِئَةُ؛ بِالْهَمْزِ؛ أَي: الَّتِي ذَهَبَ ضَوْؤُهَا، وَهِيَ الْعَيْنُ الْيُمْنَى؛ كَمَا فِي حَدِيث ابن عُمَرَ. وَتَكُونُ الْجَاحِظَةُ الَّتِي كَأَنَّهَا كَوْكَبُ، وَكَأَنَّهَا نُخَاعَةٌ فِي حَائِطٍ، هِيَ الطَّافِيَةُ؛ بِلَا هَمْزِ، وَهِيَ الْعَيْنُ الْيُسْرَى؛ كَمَا جَاءَ فِي الرِّوايَةِ الْأُخْرَى. وَعَلَى هَذَا، فَهُو أَعْوَرُ الْعَيْنِ الْيُمْنَى وَالْيُسْرَى مَعًا، فَكُلُّ وَاحِدَةٍ مِنْهُمَا عَوْرَاءُ؛ أَيْ: مَعِيبَةٌ؛ فَإِنَّ الْأَعْوَرُ مِنْ كُلِّ شَيْءِ الْمَعِيبُ. وَكِلَا عَيْنِي الدَّجَالِ مَعِيبَةٌ؛ فَإِحْدَاهُمَا مَعْرَاءُ الْعُمْنِ الْيُمْنَى وَالْيُسْرَى مَعًا، وَكِلَا عَيْنِي الدَّجَالِ مَعِيبَةٌ؛ فَإِحْدَاهُمَا مَعْرِبَةٌ بِذَهَابٍ ضَوْئِهَا حَتَّى ذَهَبَ إِدْرَاكُهَا، وَالْأُخْرَى بِنُتُوئِهَا. انْتَهَى. قَالَ مَعِيبَةٌ بِذَهَابٍ ضَوْئِهَا حَتَّى ذَهَبَ إِدْرَاكُهَا، وَالْأُخْرَى بِنُتُوئِهَا. انْتَهَى. قَالَ مَعِيبَةٌ بِذَهَابٍ ضَوْئِهَا حَتَّى ذَهَبَ إِدْرَاكُهَا، وَالْأُخْرَى بِنُتُوئِهَا. انْتَهَى. قَالَ مَعِيبَةٌ بِذَهَابٍ ضَوْئِهَا حَتَّى ذَهَبَ إِدْرَاكُهَا، وَالْأُخْرَى بِنُتُوئِهَا. انْتَهَى. قَالَ النَّوفِي يُّذِي فِي نِهَايَةِ الْحُسْنِ) (١٠).

وقد أخبر النبي على أنه: «يَتْبَعُ الدَّجَالَ مِنْ يَهُودِ أَصْبَهَانَ، سَبْعُونَ أَلْفًا، عَلَيْهِمُ الطَّيَالِسَةُ» (٢). واليهود كثر اليوم في أصبهان، أو أصفهان، من بلاد إيران، بين طهران وشيراز، وهم أهل الثراء والذهب في تلك المدينة. واليهود يترقبون خروج شخص في آخر الزمان يقاتلون المسلمين معه، ويزعمون أنه ينقذهم. وإنما ينتظرون مسيح الضلالة الدجال، وأما المؤمنون فينتظرون مسيح الهدى، عيسى ابن مريم هيلا.

فتقع المعركة العظيمة التي يسميها اليهود «هرمجدون»، فيَقتل عيسى ابن مريم المسيحَ الدجال بحربته، ويري المسلمين أثر دمه. ويقاتل المسلمون أتباع المسيح الدجال الذين حشدهم معه، حتى قال النبي على: «لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا اليهود، حتى يقول الحجر \_ وراءه اليهودي \_: يا مسلم، هذا يهودي ورائي فاقتله»(٣).

<sup>(</sup>١) ابن حجر: فتح الباري (٩٧/١٣).

<sup>(</sup>۲) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٢٦٦) (٢٩٤٤). والطَّيْلَسَان، و: الطَّالِسَان: من ألبسة العرب. ضربٌ من الأوشحة، يُلبس على الكتف، أو يُحيط بالبدن، خالٍ من التفصيل والخياطة. وجمعه: طَيَالس وطَيَالسة. وهو لفظ فارسي معرَّب: تالسان، أو: تالشان. مجمع اللغة العربية، القاهرة: المعجم الوسيط (ص٥٦١).

<sup>(</sup>٣) البخاري: الصحيح (٢٩٢٦).

وقد جمع الإمام مسلم الأحاديث المتعلقة بالدجال في مقام واحد على طريقته في التصنيف، استوعب فيها معظم أخباره (١).

#### ﴿ فوائد الأحاديث:

ا ـ مشروعية الثناء على الله في افتتاح الخطب. فينبغي لمن تحدث وخطب وكتب، في أمر ذي بال، أن يستهله بحمد الله تعالى والثناء عليه، ولا يستنكف عن ذلك، كما يفعل بعض المتحدثين، يظنون أن هذا مما يختص به المشايخ وطلبة العلم؛ بل هذا عام لكل موفق.

٢ ـ شهرة أمر الدجال في الأمم السابقة. ومن اطلع على ما في أيدي أهل الكتاب مما يسمونه: «العهد القديم» و«العهد الجديد»، وجد فيه ذكر الدجال، فهذا ليس بمستنكر؛ بل هو مشهور عندهم.

- ٣ ـ شفقة النبي ﷺ على أمته، ونصحه لها.
  - ٤ \_ إثبات صفة العينين لله تعالى.
- ٥ ـ اختصاص بعض الأنبياء بعلم زائد على سائرهم.
- ٦ أن الإله المعبود لا بد أن يكون متصفًا بصفات الكمال الثبوتية،
   منزهًا عن النقص والعيب ومماثلة المخلوقين.
  - ٧ ـ إبطال دعوى الدجال الربوبية والألوهية.
  - $\Lambda$  أن رؤى أهل الصلاح تحكى ما يفعلونه في اليقظة ويحبونه.

<sup>(</sup>١) ينظر: مسلم: الصحيح (كتاب الفتن وأشراط الساعة) (٢/٧٧، ٢٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر: تاريخ دمشق (٣٩٦/٢٧)، وقال عقبه: «كتبه أبو بكر الخطيب الحافظ عن الأهوازي متعجبًا من نكارته، وهو حديث موضوع لا أصل له».

<sup>(</sup>۱) ابن ماجه: السنن (۲/ ۱۳۳۰) (۷۷۷)، أحمد: المسند (۳۷/ ۲۲۶) (۲۲۲۲)، الحاكم: المستدرك (۶۲۰/۵) (۸۲۲۰)، بنحوه، قال محققو المسند: «إسناده ضعيف».

<sup>(</sup>٢) مسلم: الصحيح (١/ ١٦١) (١٧٨).

<sup>(</sup>٣) مسلم: الصحيح (١/١٦١) (١٧٨).

٤) مسلم: الصحيح (١/ ١٦١) (١٧٩).

<sup>(</sup>٥) البخاري: الصحيح (٥٧٣)، مسلم: الصحيح (١/ ٤٣٩) (٦٣٣)، واللفظ له.

# 

## بَابُّ: لَا يَدُخُلُ الدَّجَّالُ المَدِينَةَ

الفتن، الباب لكتاب الفتن: أن من البقاع ما يكون عصمة من الفتن، كما أن منها ما يكون مظنة الفتن، كما تقدم. وذكر فيه ثلاثة أحاديث:

[٧٦] (٧١٣٢) \_ حَدَّثَنَا أَبُو اليَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، أَخْبَرَنِي عُبَيْدُ اللهِ بْنِ عُتْبَةَ بْنِ مَسْعُودٍ، أَنَّ أَبَا سَعِيدٍ قَالَ:

حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ يَوْمًا حَدِيثًا طَوِيلًا عَنْ الدَّجَالِ، فَكَانَ فِيمَا يُحَدِّثُنَا بِهِ أَنَّهُ قَالَ:

«يَأْتِي الدَّجَالُ، وَهُو مُحَرَّمُ عَلَيْهِ أَنْ يَدْخُلَ نِقَابَ الْمَدِينَةِ، فَيَنْزِلُ بَعْضَ السِّبَاخِ الَّتِي تَلِي الْمَدِينَةَ، فَيَخْرُجُ إِلَيْهِ يَوْمَئِذٍ رَجُلُ، وَهُو خَيْرُ النَّاسِ \_ أَوْ: مِنْ خِيَارِ النَّاسِ \_ فَيَقُولُ: أَشْهَدُ أَنَّكُ الدَّجَالُ الَّذِي النَّاسِ \_ أَوْ: مِنْ خِيارِ النَّاسِ \_ فَيَقُولُ: أَشْهَدُ أَنَّكُ الدَّجَالُ اللَّجَالُ اللَّجَالُ اللَّكَبَالُ اللَّجَالُ اللَّكَبَالُ اللَّهُ اللَّكَبَالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّكَبَالُ اللَّ يَشْكُونَ فِي الأَمْرِ؟ فَيَقُولُونَ: لَا، فَيَقْتُلُهُ ثُمَّ يُحْيِيهِ، فَيَقُولُ : وَاللهِ، مَا كُنْتُ فِيكَ أَشَدَّ بَصِيرَةً مِنِّي اليَوْمَ، فَيُرِيدُ الدَّجَالُ أَنْ يَقْتُلُهُ فَلَا يُسْلَطُ عَلَيْهِ».

[۷۷] (۷۱۳۳) \_ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ مَسْلَمَةَ، عَنْ مَالِكٍ، عَنْ مَالِكٍ، عَنْ مَالِكٍ، عَنْ نَعْيْمِ بْنِ عَبْدِ اللهِ اللهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلْهِ: (عَلْي اللهِ عَلْهُ الطَّاعُونُ، وَلَا الدَّجَّالُ».

[۷۸] (۱۳۲۶) ـ حَدَّثَنِي يَحْيَى بْنُ مُوسَى، حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ هَارُونَ، أَخْبَرَنَا شُعْبَةُ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكِ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ، قَالَ:

«المَدِينَةُ يَأْتِيهَا الدَّجَّالُ، فَيَجِدُ المَلَائِكَةَ يَحْرُسُونَهَا، فَلَا يَقْرَبُهَا الدَّجَّالُ»، قَالَ: «وَلَا الطَّاعُونُ إِنْ شَاءَ اللهُ».

## ﴿ معاني الأحاديث:

قوله: (حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ يَوْمًا حَدِيثًا طَوِيلًا عَنْ الدَّجَّالِ): تقدم في حديث النواس بن سمعان قوله: «ذَكَرَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الدَّجَّالَ ذَاتَ غَدَاةٍ، فَخَفَّضَ فِيهِ وَرَفَّعَ، حَتَّى ظَنَنَّاهُ فِي طَائِفَةِ النَّحْلِ» (١)، وذلك لكمال شفقته ونصحه لأمته. فاقتطع أبو سعيد جزءًا من الحديث الطويل.

قوله: (فَيَنْزِلُ بَعْضَ السِّبَاخِ الَّتِي تَلِي المَدِينَةَ): تقدم في رواية: «حَتَّى يَنْزِلَ فِي نَاحِيَةِ المَدِينَةِ». والسباخ: جمع سبخة، قال ابن الأثير: (السباخ: الأراضي التي لا تنبت المرعى)(۲)، وذلك لملوحتها. وورد تسميتها بأنها «الجرف»، قرب المدينة.

قوله: (فَيَخْرُجُ إِلَيْهِ يَوْمَئِذٍ رَجُلُ): وفي رواية مسلم: «ثُمَّ يَدْعُو رَجُلًا مُمْتَلِئًا شَبَابًا، فَيَضْرِبُهُ بِالسَّيْفِ، فَيَقْطَعُهُ جَزْلَتَيْنِ رَمْيَةَ الْغَرَضِ، ثُمَّ يَدْعُوهُ فَيُقْبِلُ وَجْهُهُ، يَضْحَكُ»(٣).

قوله: (فَيَقْتُلُهُ ثُمَّ يُحْيِيهِ): جاء في بعض الأحاديث أنه يضع السيف على مفرق رأسه، فيشقه نصفين حتى يقع شقاه، ويمشي بينهما، ويفعل به ذلك ثلاثًا، والشاب كلما أعاده قام يتهلل ويقول: والله ما ازددتُ فيك إلا بصيرة؛ كما قال هاهنا: «ثم يحييه فيقول: والله ما كنت فيك أشد بصيرة مني اليوم»، الله أكبر! لله دره، ما أعظم ثباته وإيمانه!

<sup>(</sup>۱) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٥١) (٢٩٣٧).

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير: جامع الأصول (١٠/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٣) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٥١١) (٢٩٣٧).

وفي حديث أبي سعيد عند مسلم: «يَخْرُجُ الدَّجَالُ فَيَتَوَجَّهُ قِبَلَهُ رَجُلٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ، فَتَلْقَاهُ الْمَسَالِحُ \_ مَسَالِحُ الدَّجَّالِ \_ فَيَقُولُونَ لَهُ: أَيْنَ تَعْمِدُ؟ فَيَقُولُ: أَعْمِدُ إِلَى هَذَا الَّذِي خَرَجَ، قَالَ: فَيَقُولُونَ لَهُ: أَوْمَا تُؤْمِنُ بِرَبِّنَا؟ فَيَقُولُ: مَا برَبِّنَا خَفَاءٌ، فَيَقُولُونَ: اقْتُلُوهُ، فَيَقُولُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ: أَلَيْسَ قَدْ نَهَاكُمْ رَبُّكُمْ أَنْ تَقْتُلُوا أَحَدًا دُونَهُ، قَالَ: فَيَنْطَلِقُونَ بِهِ إِلَى الدَّجَالِ، فَإِذَا رَآهُ الْمُؤْمِنُ، قَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ هَذَا الدَّجَّالُ الَّذِي ذَكَرَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ ، قَالَ: فَيَأْمُرُ الدَّجَّالُ بِهِ فَيُشَبَّحُ، فَيَقُولُ: خُذُوهُ وَشُجُّوهُ، فَيُوسَعُ ظَهْرُهُ وَبَطْنُهُ ضَرْبًا، قَالَ: فَيَقُولُ: أَوَمَا تُؤْمِنُ بِي؟ قَالَ: فَيَقُولُ: أَنْتَ الْمَسِيحُ الْكَذَّابُ، قَالَ: فَيُؤْمَرُ بِهِ فَيُؤْشَرُ بِالْمِئْشَارِ مِنْ مَفْرِقِهِ حَتَّى يُفَرَّقَ بَيْنَ رِجْلَيْهِ، قَالَ: ثُمَّ يَمْشِي الدَّجَّالُ بَيْنَ الْقِطْعَتَيْنِ، ثُمَّ يَقُولُ لَهُ: قُمْ، فَيَسْتَوِي قَائِمًا، قَالَ: ثُمَّ يَقُولُ لَهُ: أَتُؤْمِنُ بِي؟ فَيَقُولُ: مَا ازْدَدْتُ فِيكَ إِلَّا بَصِيرَةً، قَالَ: ثُمَّ يَقُولُ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهُ لَا يَفْعَلُ بَعْدِي بِأَحَدٍ مِنَ النَّاس، قَالَ: فَيَأْخُذُهُ الدَّجَّالُ لِيَذْبَحَهُ، فَيُجْعَلَ مَا بَيْنَ رَقَبَتِهِ إِلَى تَرْقُوتِهِ نُحَاسٌ، فَلَا يَسْتَطِيعُ إِلَيْهِ سَبِيلًا، قَالَ: فَيَأْخُذُ بِيَدَيْهِ وَرِجْلَيْهِ فَيَقْذِفُ بِهِ، فَيَحْسِبُ النَّاسُ أَنَّمَا قَذَفَهُ إِلَى النَّارِ، وَإِنَّمَا أُلْقِىَ فِي الْجَنَّةِ»، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيَّةِ: «هَذَا أَعْظَمُ النَّاس شَهَادَةً عِنْدَ رَبِّ الْعَالَمِينَ»(١).

وهذا الإقدام لا يعارض قول النبي على: «من سَمِعَ بالدَّجَال فليناً عنهُ، فوالله، إن الرَّجُل ليأتيهِ وهو يحسِبُ أنه مؤمنٌ، فيتَبِعُهُ مما يبعثُ به من الشُّبهاتِ \_ أو: لما يَبعَثُ به من الشُّبهات \_ ((٢))، وفي رواية عند أحمد: «مَنْ سَمِعَ بِالدَّجَالِ فَلْيَناً مِنْهُ، مَنْ سَمِعَ بِالدَّجَالِ، فَلْيَناً مِنْهُ، فَإِنَّ اللَّبَهُ مَنْ سَمِعَ بِالدَّجَالِ، فَلْيَناً مِنْهُ، فَإِنَّ الرَّجُلَ فَلْيَناً مِنْهُ وَفَي رَعْبُ مِنَ الشُّبَهِ حَتَّى يَتَبِعَهُ ((٣))، الرَّجُلَ يَأْتِيهِ وَهُوَ يَحْسِبُ أَنَّهُ مُؤْمِنُ، فَلَا يَزَالُ بِهِ لِمَا مَعَهُ مِنَ الشُّبَهِ حَتَّى يَتَبِعَهُ ((٣))،

(۱) مسلم: الصحيح (٤/٢٥٦) (٢٩٣٨).

<sup>(</sup>۲) أبو داود: السنن (٦/ ٣٧٤) (٣١٩)، سنن أبي داود: ت الأرنؤوط (٦/ ٣٧٤)، وقد جوّد إسناده الحافظ ابن كثير في «النهاية» (١/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٣) أحمد: المسند (٣٣/ ١٠٧)، وقال محققوه: إسناده صحيح على شرط مسلم.

فإنه خطاب لعموم الناس؛ لأن أكثرهم ضعاف الإيمان، رقاق الدين، أما هذا الشاب فقد علم من نفسه إيمانًا راسخًا، فحمله ذلك على مواجهة الدجال. ولهذا، أثنى النبي عليه هذا الثناء العطر؛ لعظيم إيمانه وثباته.

قوله: (عَلَى أَنْقَابِ المَدِينَةِ مَلَائِكَةٌ): جمع نقب: وهي طرقها وفجاجها ومداخلها. وتقدم: «وَلَهَا يَوْمَئِذٍ سَبْعَةُ أَبْوَاب؛ عَلَى كُلِّ بَابٍ مَلَكَانِ».

قوله: (لَا يَدْخُلُهَا الطَّاعُونُ): ربما أريد به المرض المعين المعروف بهذا الاسم، وربما أريد به عموم الأوبئة.

#### ﴿ فوائد الأحادث:

- ١ جواز رواية بعض الحديث، شرط عدم الإخلال بالمعنى.
  - ٢ ـ شفةة النبي ﷺ وكمال حرصه ورأفته ورحمته بالمؤمنين.
    - ٣ \_ خضوع الدجال لأمر الله الكوني، فلا يدخل المدينة.
- ٤ ـ ذكر فضيلتين للمدينة على ساكنها أفضل الصلاة والسلام.
  - فضل الصدع بالحق، والشهادة في سبيله.
  - ٦ ـ انفضاح أمر الدجال بعدم تسليطه إلا بإذن الله.
  - ٧ إثبات الملائكة الكرام، وما يكل الله إليهم من مهام.
    - ٨ ـ التبرك بذكر المشيئة، ولو في الأمور القطعية.





## بَابٌ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ

ه مناسبة الباب لكتاب الفتن: أن خروج يأجوج ومأجوج من الفتن الكبار التي تدهم الناس، وأنه يترتب على فتح الردم شر قريب يحيق بالعرب.

خروج يأجوج ومأجوج أحد أشراط الساعة الكبرى، لما تقدم في حديث حذيفة بن أسيد الغفاري، قال: اطلع علينا رسول الله على ونحن نتذاكر الساعة، قال: «فِيْمَ تَذَاكَرُونَ؟»(١)، قلنا: نتذاكر الساعة، قال: «إنكم لن تروها حتى تروا قبلها عشر آيات»، وذكر منها: يأجوج ومأجوج.

يأجوج ومأجوج: قبيلتان من بني آدم، والدليل على ذلك: ما جاء في الصحيح أن النبي على قال: «يقول الله على يوم القيامة: يا آدم. يقول: لبيك ربنا وسعديك، فينادى بصوت: إن الله يأمرك أن تخرج من ذريتك بعثًا إلى النار. قال: يا رب وما بعث النار؟ قال: من كل ألف ـ أراه قال: \_ تسعمائة وتسعين. فحينئذ تضع الحامل حملها، ويشيب الوليد ورَرَى النّاس سُكَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَرَىٰ وَلَكِنَ عَذَابَ اللهِ شَدِيدُ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى الناس حتى تغيرت وجوههم، فقال النبي على: «من يأجوج ومأجوج على الناس حتى تغيرت وجوههم، فقال النبي على: «من يأجوج ومأجوج تسعمائة وتسعة وتسعين، ومنكم واحد، ثم أنتم في الناس كالشعرة السوداء في جنب الثور الأبيض، أو: كالشعرة البيضاء في جنب الثور الأسود» (٢).

فيأجوج ومأجوج كسائر بني آدم من حيث الخلقة، ولا صحة لأوهام

<sup>(</sup>۱) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٢٢٥) (٢٩٠١).

<sup>(</sup>٢) البخاري: الصحيح (٤٧٤١).

بعض العوام، وخرافات القصاصين؛ قديمًا وحديثًا، أن خلقهم يخالف خلق بني آدم، حتى ذكر ابن كثير ـ رحمه الله تعالى ـ في «البداية والنهاية» أن من الناس من يعتقد في بعضهم الطول المفرط كالنخلة السحوق، وأن في بعضهم قصر مفرط حتى يتراكب بعضهم على بعض، فلا يبلغوا ذراعًا! فهم بشر آدميون لا يختلفون عن سائر البشر إلا بما تختلف به أمة عن أمة، كما يختلف العرب ـ مثلًا ـ عن الترك، أو الروم عن الأفارقة. فإن لكل أمة من بني آدم سمات وصفات تميزهم. فهم شعوب يقطنون مشرق الأرض.

وقد جاء في قصة ذي القرنين أنه لما بلغ موضعًا دون السدين شكا إليه أهل تلك الأرض أن يأجوج ومأجوج يخرجون من منفذ بين جبلين، ويغيرون عليهم، ويسلبونهم، ويهلكون الحرث والنسل؛ كما قال الله ﴿ يَكِلُ : ﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُ بَيْنَ ٱلسَّدَّيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِ مَا قَوْمًا لَّا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا ﴿ إِنَّ كَانُوا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلَ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا عَلَىٰٓ أَن تَجْعَلُ بَيْنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا (إِنَّ عَالَ مَا مَكَّنِي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَأُعِينُونِي بِقُوَّةٍ أَجْعَلَ بَيْنَكُرُ وَيَنْنَهُمْ رَدْمًا ﴿ الْكِهِ فَ ١٩٥ ع ٩٩ ]؛ أي: أنى في غنيً عن مالكم، ولكن أعينوني بالرجال، قال تعالى: ﴿ التُّونِ زُبُرَ ٱلْحَدِيدِ حَتَىٰ إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ ٱلصَّلَغَيْنِ قَالَ ٱنفُخُوا ۗ حَتَىٰ إِذَا جَعَلَهُ. نَارًا قَالَ ءَاتُونِيٓ أُفْرِغُ عَلَيْهِ قِطْرًا ١١١) [الكهف: ٩٦]؛ أي: أنه راكم قطع الحديد حتى بلغ بها ذروة الجبلين، ثم أتى بالنحاس فأذابه فوق هذه الكتل الحديدية، حتى عبأ خللها وثغراتها، فصار سدًّا منيعًا. قال تعالى: ﴿فَمَا ٱسْطَعُواْ أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا ٱسْتَطَاعُواْ لَهُ, نَقُبًا ﴿ إِنَّهُ ﴾ [الكهف: ٩٧]؛ يعني: لما جاء يأجوج ومأجوج، على عادتهم، يريدون النفاذ من هذا المنفذ كي يأخذوا زروع القوم وثمارهم وبهائمهم، جوبهوا بهذا السد المنيع، ما استطاعوا أن يتسلقوه وما استطاعوا أن ينقبوه، فقال ذو الـقـرنـيـن: ﴿قَالَ هَٰذَا رَحْمَةٌ مِن رَّبِّيُّ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ رَبِّي جَعَلَهُ دُكَّآءً وَكَانَ وَعَدُ رَبِّي حَقًا ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا ا [الكهف: ٩٨]. وذكر فيه حديثين:

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن كثير: البداية والنهاية (٢/ ١١٠).

[۷۹] (۷۱۳۵) ـ حَدَّثَنَا أَبُو اليَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ ـ ح: وحَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ، حَدَّثَنِي أَخِي، عَنْ سُلَيْمَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عَتِيقٍ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ عُرْوَةَ بْنِ الزُّبَيْرِ، أَنَّ زَيْنَبَ ابْنَةَ أَبِي عَتِيقٍ، حَدَّثَتُهُ عَنْ أُمِّ حَبِيبَةَ بِنْتِ أَبِي سُفْيَانَ، عَنْ زَيْنَبَ بِنْتِ أَبِي سُفْيَانَ، عَنْ زَيْنَبَ بِنْتِ جَحْش: جَحْش:

أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ دَخَلَ عَلَيْهَا يَوْمًا فَزِعًا يَقُولُ: «لَا إِللهَ إِلَّا اللهُ، وَيْلُ لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَبَ، فُتِحَ اليَوْمَ مِنْ رَدْمِ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مِثْلُ هَذِهِ، وَحَلَّقَ بِإِصْبَعَيْهِ؛ الإِبْهَام وَالَّتِي تَلِيهَا».

قَالَتْ زَيْنَبُ بِنْتُ جَحْشٍ: فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَفَنَهْلِكُ وَفِينَا الصَّالِحُونَ؟ قَالَ: «نَعَمْ، إِذَا كَثُرَ الخُبْثُ».

[۸۰] (۷۱۲۱) \_ حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّثَنَا وُهَيْبٌ، حَدَّثَنَا اللهِ عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ عَلِيٍّ قَالَ:

«يُفْتَحُ الرَّدْمُ ـ رَدْمُ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ ـ مِثْلُ هَذِهِ»، وَعَقَدَ وُهَيْبٌ يَسْعِينَ.

#### 0 0 0

تقدم بيان معاني الحديث وفوائده في الباب الرابع من كتاب الفتن: (باب قول النبي رفيل العرب من شرقد اقترب)، بما أغنى عن إعادته (١).

وفي حديث النواس بن سمعان الطويل: «فَبَيْنَمَا هُوَ كَذَلِكَ، إِذْ أَوْحَى اللهُ إِلَى عِيسَى: إِنِّي قَدْ أَخْرَجْتُ عِبَادًا لِي، لَا يَدَانِ لِأَحَدِ بِقِتَالِهِمْ، فَحَرِّزْ عِبَادِي إِلَى الطُّورِ، وَيَبْعَثُ اللهُ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ، وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَبٍ يَنْسِلُونَ، فَيَمُرُّ أَوَائِلُهُمْ الطُّورِ، وَيَبْعَثُ اللهُ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ، وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَبٍ يَنْسِلُونَ، فَيَمُرُّ أَوَائِلُهُمْ

<sup>(</sup>۱) ينظر: (۱۰ ـ ۷۰۵۹).

عَلَى بُحَيْرَةِ طَبَرِيَّةَ فَيَشْرَبُونَ مَا فِيهَا، وَيَمُرُ آخِرُهُمْ فَيَقُولُونَ: لَقَدْ كَانَ بِهِذِهِ مَرَّةً مَاءٌ، وَيُحْصَرُ نَبِيُ اللهِ عِيسَى وَأَصْحَابُهُ، حَتَّى يَكُونَ رَأْسُ الظَّوْرِ لِأَحَدِكُمُ الْيَوْمَ، فَيَرْغَبُ نَبِيُ اللهِ عِيسَى وَأَصْحَابُهُ، فَيُرْسِلُ اللهُ عَلَيْهِمُ النَّغَفَ فِي رِقَابِهِمْ، فَيُصْبِحُونَ فَرْسَى كَمَوْتِ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ، ثُمَّ يَهْبِطُ نَبِيُ اللهِ عِيسَى وَأَصْحَابُهُ فِي رِقَابِهِمْ، فَيُصْبِحُونَ فَرْسَى كَمَوْتِ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ، ثُمَّ يَهْبِطُ نَبِيُ اللهِ عِيسَى وَأَصْحَابُهُ إِلَى اللهُ مَلَّهُ اللهِ عَيسَى وَأَصْحَابُهُ إِلَى اللهُ مَلَّهُ اللهِ عَيسَى وَأَصْحَابُهُ إِلَى اللهِ مَنْ رَبِي اللهُ طَيْرًا عِيسَى وَأَصْحَابُهُ إِلَى اللهِ مَنْ مَوْضِعَ شِبْرٍ إِلَّا مَلاَهُ مَلِمَا اللهُ مَلَّوا لاَيْكُونَ وَهُ اللهُ عَيْرَا اللهُ مَلَوَا لاَ يَكُنُ كَأَعْنَاقِ الْبُحْتِ، فَتَحْمِلُهُمْ فَتَطْرَحُهُمْ حَيْثُ شَاءَ اللهُ، ثُمَّ يُرْسِلُ اللهُ مَطَرًا لاَ يَكُنُ مِنْ الْبُحْتِ، فَتَحْمِلُهُمْ فَتَطْرَحُهُمْ حَيْثُ شَاءَ اللهُ، ثُمَّ يُرْسِلُ اللهُ مَطَرًا لاَ يَكُنُ مِنْ الْبُعْرَ وَلا وَبَرٍ، فَيَعْسِلُ الأَرْضَ حَيْثُ شَاءَ اللهُ، ثُمَّ يُرْسِلُ اللهُ مَطَرًا لا يَكُنُ مِنْ الْبَعْرَ مَنَ اللهُ مَلَوَا لَا يَكُنُ مِنَ النَّاسِ، وَاللَّقْحَةَ مِنَ الرُّمَّانَةِ، وَيَسْتَظِلُونَ مِنَ الْإَسْ مَوْنِ وَكُلُ مُسْلِم، وَيَعْمَ اللهُ رِيحًا طَيِّبَةً، فَتَأْخُذُهُمْ تَحْتَ آبَاطِهِمْ، وَالنَّاسِ، فَبَيْنَمَا هُمْ كَذَلِكَ، إِذْ بَعَثَ اللهُ رِيحًا طَيِّبَةً، فَتَأْخُذُهُمْ تَحْتَ آبَاطِهِمْ، فَتَقُومُ السَّاعَةُ (النَّاسِ، يَتَهَارَجُونَ فِيهَا تَهَارُجُونَ فِيهَا تَهَارُجُونَ فِيهَا تَهَارُجُونَ فِيهَا تَهَارُحُونَ فِيهَا تَهَارُحُ الْكُمُر ، فَعَلْيُهِمْ تَقُومُ السَّاعَةُ (۱).

فائدة حديثية: لعل سند حديث الباب، حديث أم المؤمنين زينب بنت جحش رواية إسماعيل عن أخيه، أطول سند في صحيح البخاري، فإنه «تساعى»؛ فيه تسعة رواة.

0 0 0

هذا، ونسأل الله تعالى أن يعصمنا من الفتن ما ظهر منها وما بطن، وأن يرزقنا علمًا نافعًا، وعملًا صالحًا، وتجارة لا تبور، وأن يحسن عاقبتنا في جميع الأمور، وأن يهب لنا من أمرنا رشدًا، وأن يهيئ لنا من أمرنا مرفقًا، وألا يكلنا إلى أنفسنا ولا إلى أحد من خلقه طرفة عين.

<sup>(</sup>۱) مسلم: الصحيح (٤/ ٢٥١) (٢٩٣٧).

ورحم الله الإمام البخاري على ما أودع في هذا الكتاب من الأحاديث النيرة النافعة المباركة التي عصم الله تعالى بها فئامًا من المؤمنين من الوقوع في الفتن واستشرافها. ورحم الله الأئمة الذين عنوا بشرحه، وبيان دلالاته وفقهه وفوائده.

وصلى الله على نبيِّنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.



### فهرس المراجع

- ١ \_ القرآن الكريم.
- ٢ أبجد العلوم، المؤلف: صديق حسن خان؛ أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله الحسيني البخاري القِنَّوجي، الناشر: دار ابن حزم، الطبعة: الأولى، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- ٣ ابن قيم الجوزية: حياته آثاره، موارده، المؤلف: بكر عبد الله أبو زيد، الناشر: دار العاصمة، الرياض السعودية، الطبعة: الثانية، ١٤٢٣هـ.
- 3 \_ إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة، المؤلف: البوصيري؟ أبو العباس شهاب الدين أحمد بن أبي بكر بن إسماعيل بن سليم بن قايماز بن عثمان البوصيري الكناني الشافعي، تقديم: فضيلة الشيخ الدكتور أحمد معبد عبد الكريم، المحقق: دار المشكاة للبحث العلمي بإشراف: أبو تميم ياسر بن إبراهيم، الناشر: دار الوطن للنشر، الرياض \_ السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠هـ \_ ١٩٩٩م.
- ٥ ـ الأثمار الجنية في أسماء الحنفية، المؤلف: الملا علي القاري، المحقق: عبد المحسن عبد الله أحمد، الناشر: الوقف السُّنِّي، العراق، الطبعة: الأولى، ١٤٣٠هـ ـ ٢٠٠٩م.
- ٦ الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان، المؤلف: ابن حبان؛ محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبد، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُستيعلي، ترتيب: ابن بلبان الفارسي، الأمير علاء الدين، المحقق: شعيب الأرناؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٨هـ ١٩٩٨م.
- ٧ الأديان والفرق والمذاهب المعاصرة، المؤلف: عبد القادر شيبة الحمد،
   الطبعة: الرابعة، ١٤٣٣هـ ٢٠١٢م.
- ٨ إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، المؤلف: الألباني؛ محمد ناصر الدين الألباني، إشراف: زهير الشاويش، الناشر: المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.

- 9 الاستيعاب في معرفة الأصحاب، المؤلف: ابن عبد البر؛ أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي، المحقق: علي محمد البجاوي، الناشر: دار الجيل، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ۱۰ ـ أسد الغابة في معرفة الصحابة، المؤلف: ابن الأثير؛ أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، المحقق: علي محمد معوض، وعادل أحمد عبد الموجود، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى، ١٤١٥هـ ـ ١٩٩٤م.
- 11 الإصابة في تمييز الصحابة، المؤلف: ابن حجر؛ أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني، المحقق: عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٥هـ.
- 11 الاعتصام، المؤلف: الشاطبي؛ إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي، المحقق: سليم بن عيد الهلالي، الناشر: دار ابن عفان، السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ۱۳ اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، المؤلف: فخر الدين الرازي؛ أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي، خطيب الري، المحقق: علي سامي النشار، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٢هـ ١٩٨٢م.
- 11 ـ أعلام الحديث في شرح صحيح البخاري، المؤلف: الخطابي؛ أبو سليمان حمد بن محمد الخطابي، المحقق: د. محمد بن سعد بن عبد الرحمٰن آل سعود، الناشر: جامعة أم القرى (مركز البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي)، الطبعة: الأولى، ١٤٨٩هـ ـ ١٩٨٨م.
- 10 \_ إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان، المؤلف: ابن قيم الجوزية؛ محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، المحقق: محمد حامد الفقي، الناشر: مكتبة المعارف، الرياض \_ المملكة العربية السعودية.
- 17 \_ أنباء نجباء الأبناء، المؤلف: ابن ظفر؛ محمد بن أبي محمد بن ظفر المكي الصقلي، الناشر: دار الآفاق الجديدة، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٠هـ \_ ١٩٨٠م.

- 1۷ الأنساب، المؤلف: السمعاني؛ عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني المروزي، أبو سعد، المحقق: عبد الرحمٰن بن يحيى المعلمي اليماني وآخرون، الناشر: مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، الطبعة: الأولى، ۱۳۸۲هـ ۱۹۲۲م.
- ۱۸ ـ بحوث «ندوة جهود الشيخ محمد العثيمين العلمية»، المؤلف: اللجنة العلمية للندوة، الناشر: جامعة القصيم، القصيم ـ السعودية، ١٤٢٢هـ ـ ٢٠١١م.
- ۱۹ ـ البداية والنهاية، المؤلف: ابن كثير؛ أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، الناشر: دار الفكر، ۱٤٠٧هـ ـ ١٩٨٦م.
- ٢٠ بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، المؤلف: الفيروزآبادي؛ مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، المحقق: محمد علي النجار، وعبد العليم الطحاوي، الناشر: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، الطبعة الثالثة، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- ٢١ ـ بغية الطلب في تاريخ حلب، المؤلف: ابن العديم؛ كمال الدين عمر بن أحمد بن هبة الله بن أبي جرادة العقيلي، المحقق: د. سهيل زكار، الناشر: دار الفكر، بيروت.
- ۲۲ ـ تاريخ أسماء الثقات لابن شاهين، المؤلف: ابن شاهين؛ أبو حفص عمر بن أحمد بن علي الأزهري، أحمد بن عثمان البغدادي، المحقق: أبو عمر محمد بن علي الأزهري، الناشر: الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤٣٠هـ ـ ٢٠٠٩م.
- 77 ـ تاريخ الإسلام وَوَفيات المشاهير وَالأعلام، المؤلف: الذهبي؛ شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي، المحقق: الدكتور بشار عوّاد معروف، الناشر: دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٣م.
- ۲۲ تاریخ بغداد، المؤلف: الخطیب البغدادی؛ أبو بکر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي البغدادي، المحقق: الدكتور بشار عواد معروف، الناشر: دار الغرب الإسلامی، بیروت، الطبعة: الأولی، ۱٤۲۲هـ ۲۰۰۲م.
- ٢٥ ـ تاريخ دمشق، المؤلف: ابن عساكر؛ أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله،
   المحقق: عمرو بن غرامة العمروي، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٥هـ ـ ١٩٩٥م.

- 77 \_ تجريد أسماء الصحابة، المؤلف: الذهبي؛ شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي، الناشر: دار المعرفة، بيروت \_ لبنان.
- ۲۷ ـ تذكرة الحفاظ، المؤلف: الذهبي؛ شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٩هـ ـ ١٩٩٨م.
- ٢٨ ـ تذكرة الموضوعات، المؤلف: الفَتَّنِي؛ محمد طاهر بن علي الصديقي
   الهندي الفَتَنِي، الناشر: إدارة الطباعة المنيرية، الطبعة: الأولى، ١٣٤٣هـ.
- 79 التذكرة بأحوال الموتى وأمور الآخرة، المؤلف: القرطبي؛ شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أجمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي، تحقيق ودراسة: الدكتور الصادق بن محمد بن إبراهيم، الناشر: مكتبة دار المنهاج للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤٢٥هـ.
- ٣٠ التعليق على صحيح البخاري، المؤلف: ابن عثيمين؛ محمد بن صالح العثيمين، الناشر: مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية، القصيم السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤٣٩هـ.
- ٣١ ـ تفسير القرآن العظيم (تفسير ابن كثير)، المؤلف: ابن كثير؛ أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، المحقق: محمد حسين شمس الدين، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، 1819هـ.
- ٣٢ تقريب التهذيب، المؤلف: ابن حجر؛ أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني، المحقق: محمد عوامة، الناشر: دار الرشيد، سوريا، الطبعة: الأولى، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ٣٣ التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، المؤلف: ابن نقطة؛ محمد بن عبد الغني بن أبي بكر بن شجاع، أبو بكر، معين الدين، ابن نقطة الحنبلي البغدادي، المحقق: كمال يوسف الحوت، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
- ٣٤ ـ تهذيب الأسماء واللغات، المؤلف: النووي؛ أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي، عنيت بنشره وتصحيحه والتعليق عليه ومقابلة أصوله: شركة العلماء بمساعدة إدارة الطباعة المنيرية، يطلب من: دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان.

- ٣٥ \_ تهذيب التهذيب، المؤلف: ابن حجر؛ أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني، الناشر: مطبعة دائرة المعارف النظامية، الهند، الطبعة: الأولى، ١٣٢٦هـ.
- ٣٦ ـ الثقات، المؤلف: ابن حبان؛ محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن معاذ بن مَعْبد، التميمي، أبو حاتم، طبع بإعانة: وزارة المعارف للحكومة العالية الهندية تحت مراقبة: الدكتور محمد عبد المعيد خان مدير دائرة المعارف العثمانية، بحيدر آباد الدكن والهند، الطبعة: الأولى، ١٩٧٣هـ ـ ١٩٧٣م.
- ٣٧ الجامع (منشور كملحق بمصنف عبد الرزاق)، المؤلف: معمر بن راشد؛ أبو عروة معمر بن أبي عمرو راشد الأزدي البصري، المحقق: حبيب الرحمٰن الأعظمي، الناشر: المجلس العلمي بباكستان، وتوزيع المكتب الإسلامي ببيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٠٣هـ.
- ٣٨ جامع الأصول في أحاديث الرسول، المؤلف: ابن الأثير؛ المبارك بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني الجزري، المحقق: عبد القادر الأرناؤوط، الناشر: مكتبة الحلواني مطبعة الملاح مكتبة دار البيان، ١٣٨٩هـ ١٩٦٩م.
- ٣٩ جامع البيان في تأويل القرآن (تفسير الطبري)، المؤلف: الطبري؛ أبو جعفر محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي الطبري، المحقق: أحمد محمد شاكر، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- ٤ الجرح والتعديل، المؤلف: ابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمٰن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي الحنظلي الرازي، الناشر: طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، بحيدر آباد الدكن ـ الهند؛ دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٣٧١هـ ـ ١٩٥٢م.
- 13 الجواهر والدرر في ترجمة شيخ الإسلام ابن حجر، المؤلف: السخاوي؛ شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمٰن بن محمد بن أبي بكر بن عثمان بن محمد السخاوي، المحقق: إبراهيم باجس عبد المجيد، الناشر: دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الأولى، 1819هـ ـ 1999م.

- 25 حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة، المؤلف: السيوطي؛ جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة مصر، الطبعة: الأولى، ١٣٨٧هـ ١٩٦٧م.
- 27 حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، المؤلف: أبو نعيم الأصبهاني؛ أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٩هـ.
- ٤٤ الدرة الفاخرة في الأمثال السائرة، المؤلف: حمزة بن الحسن الأصبهاني،
   الناشر: دار المعارف، مصر، ١٩٧٢م.
- 20 ـ دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، المؤلف: البيهقي؛ أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، المحقق: د. عبد المعطي قلعجي، الناشر: دار الكتب العلمية، دار الريان للتراث، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
- 23 ذيل وفيات الأعيان المسمى «درّة الحجال في أسماء الرّجال»، المؤلف: ابن القاضي؛ أبو العبّاس أحمد بن محمّد المكناسي، تحقيق: الدكتور محمد الأحمدي أبو النور، الناشر: دار التراث (القاهرة) ـ المكتبة العتيقة (تونس)، الطبعة: الأولى، ١٣٩٠هـ ـ ١٩٧١م.
- 28 رسالتان في: فتنة الدجال ويأجوج ومأجوج، تأليف: الشيخ العلامة عبد الرحمٰن بن ناصر السعدي، تحقيق وتعليق: أ.د. أحمد بن عبد الرحمٰن القاضي، الناشر: دار ابن الجوزي، الدمام السعودية، الطبعة الثانية، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- 24 الروض الأنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام، المؤلف: السهيلي؛ أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد السهيلي، المحقق: عمر عبد السلام السلامي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- 29 السُّنَّة، المؤلف: المَرْوَزِي؛ أبو عبد الله محمد بن نصر بن الحجاج المَرْوَزِي، المحقق: سالم أحمد السلفي، الناشر: مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٨هـ.
- ٥ سنن ابن ماجه، المؤلف: ابن ماجه؛ أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي، والأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها، الناشر: دار الفكر، بيروت.

- منن أبي داود، المؤلف: أبو داود؛ سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير الأزدي السجستاني، المحقق: شعيب الأرناؤوط وآخرون، الناشر: دار الرسالة العالمية، بيروت \_ لبنان، ١٤٣٠هـ \_ ٢٠٠٩م.
- ٥٢ ـ سنن الترمذي (الجامع الكبير)، المؤلف: الترمذي؛ أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة بن موسى بن الضحاك الترمذي، المحقق: بشار عواد معروف، الناشر: دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩٨م.
- ٥٣ ـ السنن الكبرى، المؤلف: البيهقي؛ أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، المحقق: محمد عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الثالثة، ١٤٢٤هـ ـ ٢٠٠٣م.
- ٥٤ السنن الكبرى، المؤلف: النسائي؛ أبو عبد الرحمٰن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني النسائي، حققه وخرج أحاديثه: حسن عبد المنعم شلبي، أشرف عليه: شعيب الأرناؤوط، قدم له: عبد الله بن عبد المحسن التركي، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.
- ٥٥ ـ السنن الواردة في الفتن وغوائلها والساعة وأشراطها، المؤلف: أبو عمرو الداني؛ عثمان بن سعيد بن عثمان، المحقق: د. رضاء الله بن محمد إدريس المباركفوري، الناشر: دار العاصمة، الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤١٦هـ.
- مير أعلام النبلاء، المؤلف: الذهبي؛ شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، المحقق: مجموعة من المحققين بإشراف: الشيخ شعيب الأرناؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.
- ٥٧ شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، المؤلف: محمد بن محمد بن عمر بن علي بن سالم مخلوف، علق عليه: عبد المجيد خيالي، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٤هـ ـ ٢٠٠٣م.
- مذرات الذهب في أخبار من ذهب، المؤلف: ابن العماد؛ أبو الفلاح عبد الحي بن أحمد بن محمد ابن العماد العكري الحنبلي، حققه: محمود الأرناؤوط، خرج أحاديثه: عبد القادر الأرناؤوط، الناشر: دار ابن كثير، دمشق ـ بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م.
- ٥٩ شرح صحيح البخاري لابن بطال، المؤلف: ابن بطال؛ أبو الحسن علي بن خلف بن عبد الملك، المحقّق: أبو تميم ياسر بن إبراهيم، الناشر: مكتبة الرشد، الرياض السعودية، الطبعة: الثانية، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م.

- 1. الشهادة الزكية في ثناء الأئمة على ابن تيمية، المؤلف: مرعي بن يوسف بن أبي بكر بن أحمد الكرمي المقدسي الحنبلي، المحقق: نجم عبد الرحمٰن خلف، الناشر: دار الفرقان ـ مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٤هـ.
- 71 ـ الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، المؤلف: الجوهري؛ أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي، المحقق: أحمد عبد الغفور عطار، الناشر: دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة: الرابعة، ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٧م.
- 77 صحيح ابن حبان، المؤلف: ابن حبان؛ محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبدَ، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُستي، ترتيب: الأمير علاء الدين علي بن بلبان الفارسي، حققه وخرج أحاديثه وعلق عليه: شعيب الأرناؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الأولى، 18۰۸هـ ۱۹۸۸م.
- 77 صحيح البخاري (الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله على وسننه وأيامه)، المؤلف: البخاري؛ محمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري الجعفي، المحقق: محمد زهير بن ناصر الناصر عن نسخة الإمام أبي الحسن اليونيني بروايات الأصيلي وأبي ذر الهروي وأبي الوقت السجزي وأبي القاسم ابن عساكر، الناشر: دار طوق النجاة، الطبعة: الأولى، 18۲۲هـ.
- 37 صحيح الجامع الصغير وزياداته، المؤلف: الالباني؛ أبو عبد الرحمٰن محمد ناصر الدين ابن الحاج نوح بن نجاتي بن آدم الأشقودري الألباني، الناشر: المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
- 70 صحيح مسلم (المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله عليه)، المؤلف: مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري، المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 77 الصلة في تاريخ أئمة الأندلس، المؤلف: ابن بشكوال؛ أبو القاسم خلف بن عبد الملك بن بشكوال، عني بنشره وصححه وراجع أصله: السيد عزت العطار الحسيني، الناشر: مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة: الثانية، ١٣٧٤هـ ١٩٥٥م.

- 77 \_ الضعفاء الكبير، المؤلف: العقيلي؛ أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي المكي، المحقق: عبد المعطي أمين قلعجي، الناشر: دار المكتبة العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٤هـ \_ ١٩٨٤م.
- ٦٨ طائفة القاديانية، المؤلف: محمد الخضر حسين، الناشر: المكتبة السلفية،
   القاهرة مصر، الطبعة: الأولى، ١٣٥١هـ.
- 79 طبقات الحفاظ، المؤلف: جلال الدين السيوطي، عبد الرحمٰن بن أبي بكر، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٠٣هـ.
- ٧٠ طبقات الحنابلة، المؤلف: ابن أبي يعلى؛ محمد بن محمد (أبي يعلى) ابن الحسين بن محمد، أبو الحسين ابن الفراء، المحقق: محمد حامد الفقى، الناشر: دار المعرفة، بيروت.
- ٧١ طبقات الشافعية الكبرى، المؤلف: السبكي؛ تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي، المحقق: د. محمود محمد الطناحي، ود. عبد الفتاح محمد الحلو، الناشر: هجر للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة: الثانية، ١٤١٣هـ.
- ٧٢ الطبقات الكبرى، المؤلف: ابن سعد؛ أبو عبد الله محمد بن سعد بن منيع البصري البغدادي، المحقق: محمد عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
- ٧٣ طبقات المحدثين بأصبهان والواردين عليها، المؤلف: أبو الشيخ الأصبهاني، أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان الأنصاري، المحقق: عبد الغفور عبد الحق حسين البلوشي، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ٧٤ طبقات المفسرين، المؤلف: الداوودي؛ محمد بن علي بن أحمد، شمس الدين الداوودي المالكي، راجع النسخة وضبط أعلامها: لجنة من العلماء بإشراف: الناشر، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م.
- ٥٧ عقيدة أهل الإسلام في نزول عيسى هي المؤلف: الغماري؛ عبد الله بن محمد بن الصديق الغماري الحسني الإدريسي، الناشر: دار عالم الكتب، الرياض \_ السعودية، الطبعة الثانية، ١٤٠٦هـ \_ ١٩٨٦م.
- ٧٦ عاية النهاية في طبقات القراء، المؤلف: ابن الجزري؛ محمد بن محمد بن محمد بن محمد علي بن الجزري الدمشقي الشافعي شمس الدين أبو الخير، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٧هـ ـ ٢٠٠٦م.

- ٧٧ فتح الباري شرح صحيح البخاري، المؤلف: ابن حجر؛ أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه: محمد فؤاد عبد الباقي، قام بإخراجه وصححه وأشرف على طبعه: محب الدين الخطيب، عليه تعليقات العلامة: عبد العزيز بن عبد الله بن باز، الناشر: دار المعرفة، بيروت ـ لبنان، ١٣٧٩هـ.
- ٧٨ الفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلامي، المؤلف: الثعالبي؛ محمد بن الحسن بن العربيّ بن محمد الحجوي الثعالبي الجعفري الفاسي، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٦هـ ـ ١٩٩٥م.
- ٧٩ الفِهْرِسْت، المؤلف: ابن النديم؛ أبو الفرج محمد بن إسحاق بن محمد الوراق البغدادي، المحقق: إبراهيم رمضان، الناشر: دار المعرفة، بيروت لبنان، الطبعة: الثانية، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ٨٠ القاديانية، ثورة على النبوة المحمدية والإسلام، المؤلف: أبو الحسن علي الحسني الندوي، الناشر: المختار الإسلامي، القاهرة، الطبعة: الثانية، ١٣٩٥هـ ١٩٧٥م.
- ٨١ ـ القاديانية، دراسات وتحليل، المؤلف: إحسان إللهي ظهير، الناشر: إدارة ترجمان السُّنَّة، باكستان، الطبعة: السادسة عشر، ١٤٠٤هـ ـ ١٩٨٤م.
- ۸۲ الكامل في التاريخ، المؤلف: الشيباني؛ أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، عز الدين ابن الأثير، المحقق: عمر عبد السلام تدمري، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م.
- ۸۳ كتاب الأمثال في الحديث النبوي، المؤلف: أبو الشيخ الأصبهاني، أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان الأنصاري، المحقق: الدكتور عبد العلي عبد الحميد حامد، الناشر: الدار السلفية، بومباي ـ الهند، الطبعة: الثانية، ۱۹۸۷هـ ۱۹۸۷م.
- ٨٤ كتاب الإيمان «ومعالمه، وسننه، واستكماله، ودرجاته»، المؤلف: أبو عُبيد القاسم بن سلّام بن عبد الله الهروي البغدادي، المحقق: محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الطبعة: الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ٨٥ الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، المؤلف: ابن أبي شيبة، أبو بكر عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان بن خواستي العبسي، المحقق: كمال يوسف الحوت، الناشر: مكتبة الرشد، الرياض \_ السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤٠٩هـ.

- ٨٦ الكشف والبيان عن تفسير القرآن، المؤلف: الثعلبي؛ أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، المحقق: علي بن عاشور، وأبو محمد، مراجعة وتدقيق: نظير الساعدي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ ـ ٢٠٠٢م.
- ۸۷ مجمع الأمثال، المؤلف: النيسابوري؛ أبو الفضل أحمد بن محمد بن إبراهيم الميداني النيسابوري، المحقق: محمد محيي الدين عبد الحميد، الناشر: دار المعرفة، بيروت ـ لبنان.
- ۸۸ مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية (مجموع الفتاوى)، المؤلف: ابن تيمية؛ أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن عبد الله بن أبي القاسم الخضر النميري الحراني، الناشر: وزارة الشؤون الإسلامية والدعوة والإرشاد السعودية مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- ٨٩ ـ مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع، المؤلف: ابن عبد الحق؛ صفي الدين عبد المؤمن بن عبد الحق، ابن شمائل القطيعي البغدادي، الحنبلي، الناشر: دار الجيل، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٢هـ.
- • المستدرك على الصحيحين، المؤلف: الحاكم؛ أبو عبد الله الحاكم محمد بن عبد الله بن محمد بن حمدويه بن نُعيم بن الحكم الضبي الطهماني النيسابوري، المحقق: مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١١هـ ـ ١٩٩٠م.
- ٩١ مسند الإمام أحمد بن حنبل، المؤلف: أحمد بن حنبل؛ أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني، المحقق: شعيب الأرنؤوط، وعادل مرشد، وآخرون، إشراف: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠١م.
- 97 مسند البزار (المنشور باسم البحر الزخار)، المؤلف: البزار؛ أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق بن خلاد بن عبيد الله العتكي، المحقق: محفوظ الرحمٰن زين الله، (حقق الأجزاء من ۱ إلى ۹)، وعادل بن سعد (حقق الأجزاء من ۱۰ إلى ۱۷)، وصبري عبد الخالق الشافعي (حقق الجزء 1۸)، الناشر: مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة ـ السعودية، الطبعة: الأولى، (بدأت ۱۹۸۸م، وانتهت ۲۰۰۹م).

- 97 المعارف، المؤلف: ابن قتيبة؛ أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، المحقق: ثروت عكاشة، الناشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، الطبعة: الثانية، ١٩٩٢م.
- 98 المعجم الأوسط، المؤلف: الطبراني؛ أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي الطبراني، المحقق: طارق بن عوض الله بن محمد، وعبد المحسن بن إبراهيم الحسيني، الناشر: دار الحرمين، القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- ٩٥ معجم البلدان، المؤلف: ياقوت؛ شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي الحموي، الناشر: دار صادر، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٩٩٥م.
- 97 معجم الصحابة، المؤلف: البغوي؛ أبو القاسم عبد الله بن محمد بن عبد العزيز بن المَرْزُبان بن سابور بن شاهنشاه البغوي، المحقق: محمد الأمين بن محمد الجكني، الناشر: مكتبة دار البيان، الكويت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ٩٧ ـ المعجم الكبير (معجم الطبراني الكبير)، المؤلف: الطبراني؛ أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي الطبراني، المحقق: حمدي بن عبد المجيد السلفي، النّاشر: مكتبة ابن تيمية، القاهرة \_ مصر، الطبعة: الثانية.
- ٩٨ المعجم الوسيط، المؤلف: مجمع اللغة العربية بالقاهرة، الناشر: مكتبة الشروق الدولية، القاهرة، الطبعة: الرابعة، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- 99 معجم مقاييس اللغة، المؤلف: ابن فارس؛ أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين، المحقق: عبد السلام محمد هارون، الناشر: دار الفكر، بيروت، ١٣٩٩هـ ١٩٧٧م.
- ۱۰۰ ـ المغني في الضعفاء، المؤلف: الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي، المحقق: الدكتور نور الدين عتر، الناشر: دار إحياء التراث، ١٩٩٤م.
- 101 المفردات في غريب القرآن، المؤلف: الراغب الأصبهاني؛ أبو القاسم الحسين بن محمد بن المفضل، المحقق: صفوان عدنان الداودي، الناشر: دار القلم الدار الشامية، دمشق بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٢هـ.

- 10.٢ ـ منهاج السُّنَّة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، المؤلف: ابن تيمية؛ تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي، المحقق: محمد رشاد سالم، الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤٨٦هـ ـ ١٩٨٦م.
- ۱۰۳ ـ المنهاج السوي في ترجمة الإمام النووي، المؤلف: السيوطي؛ جلال الدّين أبو الفضل عبد الرحمٰن السُّيوطي، المحقق: أحمد شفيق دمج، الناشر: دار ابن حزم للنشر والتوزيع، الطبعة: الأولى، ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
- 10.8 ـ المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، المؤلف: النووي؛ أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٣٩٢هـ.
- ۱۰۵ ـ الموجز في الأديان والمذاهب المعاصرة، المؤلف: ناصر القفاري، وناصر العقل، الناشر: دار الصميعي، الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٢م.
- 107 \_ موطأ الإمام مالك، المؤلف: مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحي المدني، صححه ورقمه وخرج أحاديثه وعلق عليه: محمد فؤاد عبد الباقي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت \_ لبنان، ١٤٠٦هـ \_ ١٩٨٥م.
- ۱۰۷ ميزان الاعتدال في نقد الرجال، المؤلف: الذهبي؛ شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، المحقق: علي محمد البجاوي، الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الأولى، ١٣٨٢هـ ـ ١٩٦٣م.
- ۱۰۸ ـ نهاية الأرب في فنون الأدب، المؤلف: النويري؛ أحمد بن عبد الوهاب بن محمد بن عبد الدائم القرشي التيمي البكري، شهاب الدين النويري، الناشر: دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٣هـ.
- 109 ـ النهاية في غريب الحديث والأثر، المؤلف: ابن الأثير؛ مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني الجزري، المحقق: طاهر أحمد الزاوي، ومحمود محمد الطناحي، الناشر: المكتبة العلمية، بيروت، ١٣٩٩هـ ـ ١٩٧٩م.
- 11٠ ـ هدي الساري مقدمة فتح الباري بشرح صحيح البخاري، المؤلف: ابن حجر؛ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي، ومحب الدين الخطيب، الناشر: دار المعرفة، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الأولى، ١٣٧٩هـ ـ ١٩٥٩م.

- ۱۱۱ ـ هدية العارفين: أسماء المؤلفين وآثار المصنفين، المؤلف: البغدادي، إسماعيل بن محمد أمين بن مير سليم الباباني البغدادي، الناشر: طبع بعناية وكالة المعارف الجليلة في مطبعتها البهية استانبول ١٩٥١م، أعادت طبعه بالأوفست: دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ لبنان.
- ۱۱۲ الوافي بالوفيات، المؤلف: الصفدي؛ صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله الصفدي، المحقق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، الناشر: دار إحياء التراث، بيروت، ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- ۱۱۳ ـ الوجيز في فضائل الكتاب العزيز، المؤلف: القرطبي؛ أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، المحقق: علاء الدين على رضا، الناشر: دار الحديث، القاهرة.
- 118 \_ وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، المؤلف: ابن خلكان؛ أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر ابن خلكان، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار صادر، بيروت.



## فهرس الموضوعات

| صفحة             | الموضوع الع                                                                                                       |
|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣                | * المقدمة                                                                                                         |
|                  | ٩٢ _ كِتَابُ الفِتَنِ                                                                                             |
|                  | ١ ـ مَا جَاءَ فِي قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿وَأَتَّقُواْ فِتْنَةُ لَا نُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمُ        |
| ٩                | خَاصَكَةً ﴾ [الأنفال: ٢٥]، وَمَا كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُحَذِّرُ مِنَ الفِتَنِ                                       |
| ١٨               | ٢ ـ بَابُ قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «سَتَرَوْنَ بَعْدِي أُمُورًا تُنْكِرُونَهَا»                                       |
| 77               | ٣ ـ بَابُ قَوْلِ النَّبِيِّ عَيَّا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ أُمَّتِي عَلَى يَدَيْ أُغَيْلِمَةٍ سُفَهَاءَ ﴾               |
| ۳.               | <ul> <li>٤ ـ بَابُ قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «وَيْلٌ لِلْعَرَبِ مِنْ شَرٍّ قَلِهِ اقْتَرَبَ»</li> </ul>                |
| ٣٥               | <ul> <li>عاب ظُهُورِ الفِتَنِ</li></ul>                                                                           |
| ٤٣               | ٦ ـ بَابٌ: لَا يَأْتِي زَمَانٌ إِلَّا الَّذِي بَعْدَهُ شَرٌّ مِنْهُ                                               |
| ٥٠               | ٧ ـ بَابُ قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلَاحَ فِلَيْسَ مِنَّا»                                 |
|                  | <ul> <li>٨ ـ بَابُ قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «لَا تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا، يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ</li> </ul> |
| ٥٦               | بَعْضٍ»                                                                                                           |
| ٦٦               | ٩ ـ بَابٌ : تَكُونُ فِتْنَةُ القَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ القَائِمِ                                               |
| ٧.               | ١٠ ـ بَابٌ: إِذَا التَقَى المُسْلِمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا لِللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ              |
| ٧٤               | ١١ ـ بَابٌ: كَيْفَ الأَمْرُ إِذَا لَمْ تَكُنْ جَمَاعَةٌ                                                           |
| ۸.               | ١٢ ـ بَابُ مَنْ كَرِهَ أَنْ يُكَثِّرَ سَوَادَ الفِتَنِ وَالظُّلْمِ                                                |
| ۸۳               | ١٣ ـ بَابٌ إِذَا بَقِيَ فِي حُثَالَةٍ مِنَ النَّاسِ                                                               |
| $\Lambda\Lambda$ | ١٤ ـ بَابُ التَّعَرُّبِ فِي الْفِتْنَةِ                                                                           |
| 93               | ١٥ ـ بَابُ التَّعَوُّذِ مِنَ الفِتَنِ                                                                             |
| 97               | ١٦ ـ بَابُ قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «الفِتْنَةُ مِنْ قِبَلِ المَشْرِقِ»                                               |
| ١٠٣              | ١٧ ـ بَابُ الفِتْنَةِ الَّتِي تَمُوجُ كَمَوْجِ البَحْرِ                                                           |

| 800 | - |  |
|-----|---|--|
|     |   |  |

| صفحة  | الموضوع الموضوع                                                                                               |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۱۷   | ۱۸ ـ بــابٌ                                                                                                   |
| ١٢٣   | ۱۸م ـ بـابٌ۱۸                                                                                                 |
| ١٢٧   | ١٩ ُ ـ بَابٌ: إِذَا أَنْزَلَ اللهُ بِقَوْم عَذَابًا                                                           |
|       | ٢٠ ـ بَابُ قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ لِلْأُحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ: ﴿إِنَّ ابْنِي هَذَا لَسَيِّدٌ، وَلَعَلَّ اللهَ أَنْ |
| 179   | يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِئَتَيْنِ مِنَ المُسْلِمِينَ »                                                          |
| ١٣٦   | ٢١ ـ بَابٌ: ۗ إِذَا قَالَ عِنْدَ قَوْم شَيْئًا، ثُمَّ خَرَجَ فَقَالَ بِخِلَافِهِ                              |
| ١٤٣   | ٢٢ ـ بَابٌ: لَا تَقُومُ السَّاعَةُ ُّحَتَّى يُغْبَطُ أَهْلُ القُبُورِ َ                                       |
| 1 8 0 | ٢٣ ـ بَابُ تَغْيِيرِ الزَّمَانِ حَتَّى يَعْبُدُوا الأَوْثَانَ                                                 |
| ١٤٨   | ٢٤ ـ بَابُ خُرُوَج النَّارِ                                                                                   |
| 104   | ۲۰ ـ بـابٌ                                                                                                    |
| 109   | ٢٦ ـ بَابُ ذِكْرِ الدَّجَّالِ٢٦                                                                               |
| ١٧٥   | ٢٧ ـ بَابٌ: لَا يَدْخُلُ الدَّجَّالُ المَدِينَةَ٢٧                                                            |
| ١٧٥   | ۲۸ ـ بَابُ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ                                                                              |
| ١٨٥   | * فهرس المراجع                                                                                                |
| 199   | * فهرس الموضوعات                                                                                              |



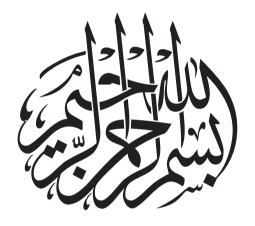
<del>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>></del>

# العواصم من قواصم الفتن

#### كتبه

أ. د. أحمد بن عبد الرحمٰن القاضي

أستاذ العقيدة والمذاهب المعاصرة في جامعة القصيم (سابقًا)







## ۺٛڝؽٳۺٳڰۼڶڰۿ

إن الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، وسيئات أعمالنا. من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد أن لا إلله إلا الله، وحده لا شريك له، القائلُ: ﴿وَاتَقُواْ فِتَنَةً لَا تُصِيبَنَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُم خَاصَةً وَاعْلَمُواْ أَنَ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ( الله الله ورسوله، القائلُ: «تَعَوَّذُوا بِاللهِ مِنَ الْفِتَنِ، مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا أَن محمدًا عبده ورسوله، القائلُ: «تَعَوَّذُوا بِاللهِ مِنَ الْفِتَنِ، مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ )، أما بعد:

فإن من سُنَّة الله في الأولين والآخرين أن يبتلي ما في صدورهم، ويمحص ما في قلوبهم، بأنواع الفتن الكاشفة، والمحن القاهرة؛ ليعلم الذين نافقوا، ويعلم المؤمنين. والله عليم بذات الصدور. قال تعالى: ﴿الْمَ الْمَافِقُوا وَيُعلَمُ اللهُ عَلَيم بذات الصدور. قال تعالى: ﴿الْمَ الْمَافِينَ مِن قَبْلِهِمُ أَكَانُونَ اللهُ وَلَقَدُ فَتَنَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُ فَلَيْعُلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَذِبِينَ الله واء، ولا كان من قاصمة إلا ولها من الله عاصمة.

#### تعریف الفتنة:

قال الراغب الأصفهاني كَلَّشُهُ: (أصل الفَتْن: إدخال الذهب النار لتظهر جودته من رداءته) (٢). وقال ابن منظور: (قال الأزهري وغيره: جماع معنى الفتنة: الابتلاء والامتحان والاختبار. وأصلها مأخوذ من قولك: فتنت الفضة والذهب، إذا أذبتهما بالنار؛ لتميز الرديء من الجيد) (٣).

أخرجه مسلم رقم (٢٨٦٧).

<sup>(</sup>٢) المفردات، للراغب الأصفهاني (٣٧٢).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (٣٣٤٤)، مادة (فتن).

### ﴿ أنواع الفتن:

قال ابن القيم كَلِّلُهُ: (الفتنة نوعان: فتنة الشبهات، وهي أعظم الفتنتين، وفتنة الشهوات. وقد يجتمعان للعبد، وقد ينفرد بإحداهما)(١)، وميدان الصراع لهذه الفتن: القلوب؛ فعن حذيفة صَلَّيْه، قال: سمعت رسول الله عَلَى الْقُلُوبِ كَالْحَصِيرِ عُودًا عُودًا، فَأَيُّ قَلْبٍ أُشْرِبَهَا، نُكِتَ فِيهِ لَكْتَةٌ سَوْدَاءُ، وَأَيُّ قَلْبٍ أَشْرِبَهَا، نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ، وَأَيُّ قَلْبٍ أَشْرِبَهَا، نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءُ، حَتَّى تَصِيرَ عَلَى قَلْبَيْنِ؛ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ، وَأَيُّ قَلْبٍ أَنْكَرَهَا، نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءُ، حَتَّى تَصِيرَ عَلَى قَلْبَيْنِ؛ عَلَى أَبْيَضَ مِثْلِ الصَّفَا فَلا تَضُرُّهُ فِتْنَةٌ مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ، وَالْآخِرُ مُنْكَرًا، إلَّا مَا أُشْرِبَ الْسَوْدُ مُرْبَادًا كَالْكُوزِ مُجَخِيًا، لَا يَعْرِفُ مَعْرُوفًا، وَلَا يُنْكِرُ مُنْكَرًا، إلَّا مَا أُشْرِبَ مِنْ هَوَاهُ" (٢).

والفتن أقسام؛ باعتبار ذاتها، ومآلاتها، ومتعلقاتها، فمنها: فتنة الشهوات، وفتنة الشبهات؛ فتنة المؤمن، وفتنة الكافر؛ فتنة المحيا، وفتنة الممات؛ فتنة القبر، وفتنة النار؛ فتنة الرجل في أهله وماله وولده وجار؛ وفتن تموج كموج البحر.

ومرادنا هذا النوع الأخير الذي يعصف بعموم الناس، ويجتاح الخاص والعام، ويتتابع، ويتراكب كموج البحر، وينشأ عنه الهرج والمرج، حتى يدع الحليم حيرانًا. فعن حذيفة ولهيه قال: (كُنّا جُلُوسًا عِنْدَ عُمَرَ وَله فَقَالَ: إِنَّكَ عَلَيْهِ الحليم حيرانًا. فعن حذيفة وله عليه عليه الفِتْنَة، قُلْتُ: أَنَا كَمَا قَالَهُ، قَالَ: إِنَّكَ عَلَيْهِ أَيْكُمْ يَحْفَظُ قَوْلَ رَسُولِ الله عَلِيه فِي الفِتْنَة، قُلْتُ: أَنَا كَمَا قَالَهُ، قَالَ: إِنَّكَ عَلَيْهِ أَوْ عَلَيْهَا لَجَرِيءٌ، قُلْتُ: (فِتْنَةُ الرَّجُلِ فِي أَهْلِهِ وَمَالِهِ وَوَلَهِ وَجَارِه، تَكَفِّرُهَا الصَّلاةُ وَالصَّوْمُ وَالصَّدَقَةُ، وَالأَمْرُ وَالنَّهْيُ»، قَالَ: لَيْسَ هَذَا أُرِيدُ، وَلَكِنِ الفِتْنَةُ الصَّلاةُ وَالصَّوْمُ وَالصَّدْمُ وَالنَّهُيُ»، قَالَ: لَيْسَ هَذَا أُرِيدُ، وَلَكِنِ الفِتْنَةُ الْتَي تَمُوجُ كَمَا يَمُوجُ البَحْرُ، قَالَ: لَيْسَ عَلَيْكَ مِنْهَا بَأْسٌ يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، إِنَّ الْبَيْنَةُ وَبَيْنَهُا بَابًا مُغْلَقًا، قَالَ: أَيُكْسَرُ أَمْ يُفْتَحُ؟ قَالَ: يُكْسَرُ، قَالَ: إِذًا، لَا يُغْلَقَ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَابًا مُغْلَقًا، قَالَ: أَيُكُسَرُ أَمْ يُفْتَحُ؟ قَالَ: يُكْسَرُ، قَالَ: إِذًا، لَا يُغْلَقَ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَابًا مُغْلَقًا، قَالَ: أَيُكُسَرُ أَمْ يُفْتَحُ؟ قَالَ: يُكْسَرُ، قَالَ: إِذًا، لَا يُغْلَقَ بَابًا مُعْلَقًا، قَالَ: أَيُكُسَرُ أَمْ يُفْتَحُ؟ قَالَ: يُكْسَرُ، قَالَ: إِذًا، لَا يُغْلَقَ بَابًا مُعْلَقًا، قَالَ: أَيْكُمْ الْبَابَ؟ قَالَ: نَعَمْ، كَمَا أَنَّ دُونَ الغَدِ اللَّيْلَةَ، إِنِي حَدِيثٍ لَيْسَ بِالأَغَالِيطِ. فَهِبْنَا أَنْ نَسْأَلَ حُذَيْفَةَ، فَأَمَرُنَا مَسْرُوقًا فَسَأَلُهُ،

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم رقم (۱٤٤).

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان (٢/ ١٦٠).

فَقَالَ: البَاثِ: عُمَرُ)(١).

فمنذ ذلك الحين، والفتن تتابع في هذه الأمة، تذكو تارة، فتلتهم من استشرفها، وتخبو أخرى، فيعافي الله من شاء. وقد جعل الله تعالى لعباده المؤمنين سبلًا وأسبابًا تقيهم من الوقوع في أتونها. وحذر النبي على أمته من مقدماتها، وتضاعيفها، وآثارها. ولم يحدث النبي السي أصحابه، ومن ثم أمته، بهذه الأخبار، لتكون مجرد علامة من علامات النبوة فحسب، ولا ليستدفع بها قدر الله المحتوم الذي لا بد كائن، وإنما ليستنقذ بها من سبقت له من الله الحسنى، ويأخذ بحُجَزِهم عن النار، إنْ هم اعتصموا بعواصم الشرع من قواصم الفتن.

وفيما يلي جملة من العواصم والعرى الوثقى، المستمدة من ناطق الكتاب، وصحيح السُّنَّة، لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد:

### ١ ـ الاعتصام بالله

قال تعالى: ﴿وَمَن يَعْنَصِم بِاللّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى صِرَطٍ مُّسَنَقِيمٍ ﴿ آل عمران: الاعتصام بالله، والتوكل عليه، هو العمدة في الهداية، والعدة في مباعدة الغواية، والوسيلة إلى الرشاد، وطريق السداد، وحصول المراد) (٢٠). وقال تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِاللّهِ هُوَ مَوْلِكُمْ فَنِعُمَ ٱلْمُولَى وَنِعْمَ ٱلْمُولَى وَنِعْمَ ٱلْمُولَى وَنِعْمَ ٱلْمُولَى وَنِعْمَ الْمُولَى وَنِعْمَ الْمُولَى وَنِعْمَ الْمُولى وَقَالِ السعدي وَكُلّهُ: (أي: امتنعوا به، وتوكلوا عليه في ذلك، ولا تتكلوا على حولكم وقوتكم، هو مولاكم الذي يتولى أموركم، في ذلك، ولا تتكلوا على حولكم على أحسن تقديره. فنعم المولى لمن تولاه في مطلوبه، ونعم النصير لمن استنصره فدفع عنه المكروه).

ومن الاعتصام بالله: الفزع إلى الصلاة، ف«الصّلاة نُورٌ» (م. وكان رسول الله عَلَيْهُ (إذا حزبه أمر فزع إلى الصلاة) (٤)؛ فعن أم سلمة، زوج النبي عَلَيْهُ، قالت: إنَّ النَّبِيَ عَلِيْهُ اسْتَيْقَظَ لَيْلَةً، فَقَالَ: «سُبْحَانَ اللهِ، مَاذَا أُنْزِلَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري رقم (٥٢٥). (۲) في تفسيره (٢/ ٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم رقم (٢٢٣).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري،  $V_{\text{tr}}(T, 0, 0)$  وحسنه.

اللَّيْلَةَ مِنَ الفِتْنَةِ، مَاذَا أُنْزِلَ مِنَ الخَزَائِنِ، مَنْ يُوقِظُ صَوَاحِبَ الحُجُرَاتِ؟ يَا رُبَّ كَاسِيَةٍ فِي اللَّنْيَا عَارِيَةٍ فِي الآخِرَةِ»(١).

ومن الاعتصام بالله: دعاؤه سبحانه، والاستعاذة به من الفتن، فعن أنس وصد (أنَّ النَّبِيَّ عَلَى حَرَجَ حِينَ زَاغَتِ الشَّمْسُ فَصَلَّى الظُّهْرَ، فَلَمَّا سَلَّمَ قَالَ: "مَنْ قَامَ عَلَى الوِنْبَرِ، فَذَكَرَ السَّاعَة، وَذَكَرَ أَنَّ بَيْنَ يَدَيْهَا أُمُورًا عِظَامًا، ثُمَّ قَالَ: "مَنْ أَحَبَ أَنْ يَسْأَلُ عَنْ شَيْءٍ إِلَّا أَخْبَرْتُكُمْ أَحَبَّ أَنْ يَسْأَلُ عَنْ شَيْءٍ إِلَّا أَخْبَرْتُكُمْ إِلَى اللهِ عَنْ شَيْءٍ إِلَّا أَخْبَرْتُكُمْ أَنَ يَقُولَ: "سَلُونِي مَقَامِي هَذَا"، قَالَ أَنسٌ: فَقَامَ إِلَيْهِ رَجُلٌ، فَقَالَ: مَنْ أَيِي يَا رَسُولُ اللهِ عَلَى رَبُولَ اللهِ عَلَى رَبُولُ اللهِ عَلَى رَبُولُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى رُبُولُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ

### ٢ ـ الاعتصام بكتاب الله

قال تعالى: ﴿إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرُءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ ٱقْوَمُ ﴾ [الإسراء: ٩]. وقد ختم النبي ﷺ خطبته يوم عرفة بقوله: ﴿وَقَدْ تَرَكْتُ فِيكُمْ مَا لَنْ تَضِلُّوا بَعْدَهُ إِنِ اعْتَصَمْتُمْ بِهِ: كِتَابُ اللهِ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري رقم (۱۱۲٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري رقم (٧٢٩٤)، ومسلم رقم (٢٣٥٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم رقم (١٢١٨).

وعَنِ الحَادِثِ الأعور الهمداني، قَالَ: (مَرَرْتُ فِي المَسْجِدِ، فَإِذَا النَّاسُ يَخُوضُونَ فِي الأَحَادِيثِ، فَدَخَلْتُ عَلَى عَلِيٍّ، فَقُلْتُ: يَا أَمِيرَ المُوْمِنِينَ، أَلَا يَخُوضُونَ فِي الأَحَادِيثِ، قَالَ: وَقَدْ فَعَلُوهَا؟ قُلْتُ: نَعَمْ. تَرَى أَنَّ النَّاسَ قَدْ خَاضُوا فِي الأَحَادِيثِ، قَالَ: وَقَدْ فَعَلُوهَا؟ قُلْتُ: نَعَمْ. قَالَ: أَمَا إِنِّي قَدْ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: "أَلَا إِنَّهَا سَتَكُونُ فِئْنَةٌ». فَقُلْتُ: مَا المَحْرَجُ مِنْهَا يَا رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: "كِتَابُ اللهِ، فِيهِ نَبَأُ مَا قَبْلَكُمْ وَخَبَرُ مَا مَا المَحْرَجُ مِنْهَا يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: "كِتَابُ اللهِ، فِيهِ نَبَأُ مَا قَبْلَكُمْ وَخَبَرُ مَا بَعْدَكُمْ، وَهُو الفَصْلُ لَيْسَ بِالهَوْلِ، مَنْ تَرَكَهُ مِنْ جَبَادٍ بَعْدَكُمْ، وَهُو الفَصْلُ لَيْسَ بِالهَوْلِ، مَنْ تَرَكَهُ مِنْ جَبَادٍ بَعْدَكُمْ، وَهُو الصِّرَاطُ المُسْتَقِيمُ، هُو اللّذِي لَا تَزِيغُ بِهِ الأَهْوَاءُ، وَلَا تَنْقَضِي اللهُدَى فِي غَيْرِهِ أَضَلَّهُ اللهُ، وَهُو حَبْلُ اللهِ المَتِينُ، وَهُو اللّذِي لَا تَزِيغُ بِهِ الأَهْوَاءُ، وَلَا تَنْقَضِي اللّهُ مُولَاءً، وَلَا يَخْلَقُ عَلَى كُثْرَةِ الرَّذِ، وَلَا تَنْقَضِي عَبْو بَهُ اللهُ مُولَاءً، وَلَا يَنْقُلُوا: ﴿ ...إِنَا سَعِعْنَا قُوْءَانًا عَبَا لَلْهُ مَلُهُ عَلَى كُثْرَةِ الرَّذِ، وَلَا تَنْقَضِي عَبْو عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ أَولَا: ﴿ ...إِنَا سَعِعْنَا قُوءًا وَلَا عَبَا أَلُوا اللهِ الْمُسْتَقِيم وَمَنْ عَمِلَ بِهِ أَجْرَ، وَمَنْ عَمِلَ بِهِ أَجْرَ، وَمَنْ عَمِلَ بِهِ عَدَلَ، وَمَنْ دَعَا إِلَيْهِ هُدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم " ....... وَمَنْ عَمِلَ بِهُ عَدَلَ، وَمَنْ دَعَا إِلَيْهِ هُدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم وَمَنْ عَمِلَ بِهِ عَدَلَ، وَمَنْ دَعَا إِلَيْهِ هُدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم اللهُ اللهُ

فالواجب الاعتصام بكتاب الله، والرد إليه عند الاختلاف ونزول الفتن، كما أمر تعالى: ﴿وَمَا الْخَلَفَتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُۥ إِلَى اللَّيَّ اللَّهِ [الشورى: ١٠].

### ٣ ـ الاعتصام بالسُّنَّة

عن أبي نجيح العِرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ، قَالَ: (وَعَظَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ يَوْمًا بَعْدَ صَلَاةِ الغَدَاةِ مَوْعِظَةً بَلِيغَةً، ذَرَفَتْ مِنْهَا العُيُونُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا القُلُوبُ، فَقَالَ رَجُلٌ: إِنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةُ مُودِّعٍ، فَمَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ عَبْدٌ حَبَشِيٌّ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ يَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ، فَإِنَّهَا ضَلَالَةٌ، فَمَنْ أَدْرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَعَلَيْهِ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ»)(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي رقم (٢٩٠٦)، والدارمي (٣٣٧٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود رقم (٤٦٠٧)، والترمذي رقم (٢٦٧٦).

ومن أسباب الاعتصام بالسُّنَة: إفشاء العلم؛ فعن أبي هريرة عن النبي عَلَيْهُ قال: «يَتَقَارَبُ الزَّمَانُ، وَيَنْقُصُ العَمَلُ، وَيُلْقَى الشُّحُّ، وَيَكْثُرُ الهَرْجُ»، قَالُوا: وَمَا الهَرْجُ؟ قَالَ: «القَتْلُ القَتْلُ»(۱)، وفي رواية: «إِنَّ بَيْنَ يَدَيِ السَّاعَةِ لأَيَّامًا، يَنْزِلُ فِيهَا الجَهْلُ، وَيُرْفَعُ فِيهَا العِلْمُ، وَيَكْثُرُ فِيهَا الهَرْجُ»(۱)، وفي أخرى: «بَيْنَ يَدَيِ السَّاعَةِ أَيَّامُ الهَرْجِ، يَزُولُ فِيهَا العِلْمُ وَيَظْهَرُ فِيهَا الجَهْلُ»(۱). فبين زوال العلم السَّاعَةِ أَيَّامُ الهَرْجِ، يَزُولُ فِيهَا العِلْمُ وَيَظْهَرُ فِيهَا الجَهْلُ»(۱). فبين زوال العلم وبته. أو نقصه، وظهور الفتن تلازم ظاهر، فيكون استدفاع الفتن بإفشاء العلم وبته.

ومن الاعتصام بالسُّنَّة: الحذر من الابتداع، والإحداث، والتبديل؛ فعن عبد الله بن مسعود قال: قال النبي عَلَيَّة: «أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الحَوْضِ، لَيُرْفَعَنَّ إِلَيَّ عِبد الله بن مسعود قال: قال النبي عَلَيَّة: «أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الحَوْضِ، لَيُرْفَعَنَّ إِلَيَّ رَجَّالُ مِنْكُمْ، حَتَّى إِذَا أَهْوَيْتُ لِأُنَاوِلَهُمْ اخْتُلِجُوا دُونِي، فَأَقُولُ: أَيْ رَبِّ أَصْحَابِي، يَقُولُ: لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ» (3).

قال الحافظ ابن حجر: (تضمن حديث الباب الوعيد على التبديل والإحداث؛ فإن الفتن، غالبًا، إنما تنشأ عن ذلك)(٥).

#### ٤ \_ لزوم جماعة المسلمين

قال تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواً وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَنَا ﴾ [آل عمران: ١٠٣].

وعن أبي هريرة رضي الله على قال: «إِنَّ الله يَرْضَى لَكُمْ ثَلَاثًا، وَيَكْرَهُ لَكُمْ ثَلَاثًا، وَأَنْ تَعْبَصُمُوا وَيَكْرَهُ لَكُمْ ثَلَاثًا؛ فَيَرْضَى لَكُمْ: أَنْ تَعْبُدُوهُ، وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَأَنْ تَعْبَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا، وَيَكْرَهُ لَكُمْ: قِيلَ وَقَالَ، وَكَثْرَةَ السُّؤَالِ، وَإِضَاعَةَ الْمَالِ» (٢٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري رقم (۲۰۳۷). (۲) أخرجه البخاري رقم (۲۰۲۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري رقم (٧٠٦٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري رقم (٧٠٤٩)، ومسلم رقم (٢٣٠٤).

<sup>(</sup>٥) فتح الباري لابن حجر بتصرف يسير (١٣/٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم رقم (١٧١٥).

وعن ابن عباس عن النبي على قال: «مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرِهِ شَيْئًا فَكَرِهَهُ فَلْيَصْبِرْ، فَإِنَّهُ لَيْسَ أَحَدٌ يُفَارِقُ الجَمَاعَةَ شِبْرًا فَيَمُوتُ، إِلَّا مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً» ((). قال ابن أبي جمرة: (المراد بالمفارقة: السعي في حل عقد البيعة التي حصلت لذلك الأمير، ولو بأدنى شيء، فكنَّى عنها بمقدار الشبر؛ لأن الأخذ بذلك يؤول إلى سفك الدماء بغير حق) (٢).

وعن حُذَيْفَة بْنِ الْيَمَانِ قَالَ: (كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللهِ عَيْنَ عَنِ الضَيْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِّ مَخَافَةَ أَنْ يُدْرِكَنِي، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّا كُنَّا فِي جَاهِلِيَّةٍ وَشَرِّ، فَجَاءَنَا اللهُ بِهَذَا الْخَيْرِ، فَهَلْ بَعْدَ هَذَا الْخَيْرِ مِنْ شَرِّ؟ قَالَ: «نَعَمْ، وَفِيهِ دَخَنُ»، قُلْتُ: وَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِّ مِنْ خَيْرٍ؟ قَالَ: «نَعَمْ، وَفِيهِ دَخَنُ»، قُلْتُ: وَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِّ مِنْ خَيْرٍ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ»، قُلْتُ: فَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ»، قُلْتُ: فَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ»، قُلْتُ: فَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الضَّرِّ عَنْ مِنْ جَلَاتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ فَيهَا»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، صِفْهُمْ لَنَا؟ فَقَالَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ فِيهَا»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، صِفْهُمْ لَنَا؟ فَقَالَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ فِيهَا»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، صِفْهُمْ لَنَا؟ فَقَالَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلّمُونَ فِيهَا»، قُلْتُ: فَهَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكَنِي ذَلِكَ؟ قَالَ: «فَالَتَ عَلَى اللهُ الْمُوتَ وَأَنْتَ عَلَى اللهِ الْمُسْلِمِينَ وَإِمَامُهُمْ، قُلْتُ: فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ جَمَاعَةٌ وَلَا إِمَامٌ؟ قَالَ: «فَاعْتَزِلْ تِلْكَ الْفِرَقَ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ») وَإِمَامُهُمْ، قُلْتُ عَلَى ذَلِكَ الْمُوتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ») وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ بِأَصْلِ شَجَرَةٍ، حَتَّى يُدْرِكَكَ المَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ») وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ بِأَصْلِ شَجَرَةٍ، حَتَّى يُدُرِكَكَ المَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ») وَلَوْلَا الْمُولُ شَوْلُ وَالَاتُ عَلَى ذَلِكَ» وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ») وَلَا الْمُولُ شَعْرَةً وَلَا الْمَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ») وَلَا الْمُولُ شَوْلَا الْمَامُ وَلَا الْمَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ») وَلَا الْمُهُمْ مِنْ فَلْتَلَا الْمَوْتُ وَلَا الْمَامُ وَلَا الْمَامُ وَلَا الْمُولُ الْمُهُمْ وَلَا الْمَالَا الْمُولُ الْمُعْرَالِ الْمَامُ وَلَا الْمَامُ وَلَا الْمُولُ الْم

قال الطبري: (والصواب: أن المراد من الخبر لزوم الجماعة الذين في طاعة من اجتمعوا على تأميره؛ فمن نكث بيعته خرج عن الجماعة)(٤).

فدلت هذه النصوص المحكمة على وجوب لزوم جماعة المسلمين، وتحريم مفارقتهم والشذوذ عنهم، وأن يسع المرء ما وسع علماءهم، وفضلاءهم، وأهل الحل والعقد منهم. وأن يتهم رأيه فيما خالف فيه أمر الجماعة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري رقم (۷۱٤۳)، ومسلم رقم (۱۸٤۹).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري لابن حجر (١٠/١٣). (٣) أخرجه البخاري رقم (٣٦٠٦).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري لابن حجر (١٣/ ٤٧).

هذا، وإن من توهين عقد الجماعة: التفرق والتحزب، وتصنيف المسلمين، والتنابز بالألقاب التي تشتت وحدتهم، وتفرق جماعتهم، وتزرع العداوة والشحناء في نفوسهم. كما أن من تقوية الجماعة: جمع الكلمة، والدعوة إلى الائتلاف، ونبذ الخلاف، ونشر المحبة، وحسن الظن بالمسلمين.

### ه \_ طاعة ولاة الأمر بالمعروف، وعدم الخروج عليهم

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمُّ ﴾ [النساء: ٥٩].

وعن عبد الله بن مسعود رضي قال: (قال لنا رسول الله على: «إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً وَأُمُورًا تُنْكِرُونَهَا»، قَالُوا: فَمَا تَأْمُرُنَا يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: «أَدُّوا إِلَيْهِمْ حَقَّهُمْ، وَسَلُوا اللهَ حَقَّكُمْ»)(١).

وعن جنادة بن أبي أمية، قال: (دَخَلْنَا عَلَى عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ، وَهُوَ مَرِيضٌ، قُلْنَا: أَصْلَحَكَ اللهُ، حَدِّثْ بِحَدِيثٍ يَنْفَعُكَ اللهُ بِهِ، سَمِعْتَهُ مِنَ النَّبِيِّ عَلَيْ اللهَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، فِي مَنْشَطِنَا النَّبِيِّ عَلَيْ السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، فِي مَنْشَطِنَا وَمَكْرَهِنَا، وَعُسْرِنَا وَأَثَرَةٍ عَلَيْنَا، وَأَنْ لَا نُنَازِعَ الأَمْرَ أَهْلَهُ، إِلَّا أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا، عِنْدَكُمْ مِنَ اللهِ فِيهِ بُرْهَانٌ) (٢). فدل الحديث على أمرين:

\* أحدهما: وجوب السمع والطاعة في مختلف الأحوال، بمقتضى عقد البيعة.

\* الثاني: تحريم الخروج على ولاة الأمر، إلا بشروطٍ أربعة:

الأول: الرؤية المحققة. فلا يُعتمد على الإشاعات والبلاغات غير الموثقة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري رقم (٧٠٥٢)، ومسلم رقم (١٠٦١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري رقم (۷۰۵۵).

الثاني: كونه كفرًا لا فسقًا. فلا يحل الخروج بمجرد المعصية، أو الظلم.

الثالث: كونه بواحًا. قال الخطابي: (معنى قوله: بَواحًا: يريد: ظاهرًا باديًا؛ من قولهم: باح بالشيء يبوح به بوحًا وبواحًا، إذا أذاعه وأظهره)(١). فلا يحل الخروج في أمور مستترة غير ظاهرة.

الرابع: وجود البرهان، وهو الدليل القاطع من آية محكمة، أو سُنَة ثابتة. فإن كانت مسألة خلافية، أو ظنية، لم يُبَح الخروج. قال الحافظ في معنى البرهان: (أي: نص آية، أو خبر صحيح، لا يحتمل التأويل. ومقتضاه: أنه لا يجوز الخروج عليهم ما دام فعلهم يحتمل التأويل)(٢).

وعن يزيد بن سلمة الجعفي وَ أَنه قال: (قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَنه قال: (قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَيْنَا أُمَرَاءُ مِنْ بَعْدِكَ، يَأْخُذُونَ بِالْحَقِّ الَّذِي عَلَيْنَا، وَيَمْنَعُونَا الْحَقَّ الَّذِي جَعَلَهُ اللهُ لَنَا، نُقَاتِلُهُمْ وَنَعْصِيهِمْ؟ فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْهِمْ مَا كُمِّلُوا، وَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلْتُمْ»)(3). وفي رواية عن أم سلمة عَلَيْهِ، أَفَلا نُقَاتِلُهُمْ؟ فَالَ: «لَا، مَا صَلَوْا». ومن حديث عوف بن مالك وَ اللهِ، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَلَا نَنابِذُهُمْ بِالسَّيْفِ؟ فَقَالَ: «لَا، مَا أَقَامُوا فِيكُمُ الصَّلَاةَ، وَإِذَا رَأَيْتُمْ مِنْ وُلَاتِكُمْ شَيْئًا تَكْرَهُونَهُ، فَاكْرَهُوا عَمَلَهُ، وَلَا تَنْزِعُوا يَدًا مِنْ طَاعَةٍ» (°).

فدلت هذه النصوص النبوية المحكمة على وجوب طاعة الولاة بالمعروف، والصبر على ما قد يكون من جورهم، وتحريم الخروج عليهم

<sup>(</sup>۱) فتح الباري، لابن حجر (۱۱/۱۳). (۲) فتح الباري، لابن حجر (۱۱/۱۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم رقم (١٨٥١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير رقم (٦٣٢٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم رقم (١٨٥٥).

لمجرد مظلمة لا تبلغ حد الكفر البواح. وقد دأب أهل السُّنَة والجماعة على تدوين هذه القضية في مصنفاتهم العقدية؛ لعظيم خطرها، وكبير أثرها على الأمة. قال الحافظ ابن حجر: (أجمع الفقهاء على وجوب طاعة السلطان المتغلب، والجهاد معه، وأن طاعته خير من الخروج عليه؛ لما في ذلك من حقن الدماء، وتسكين الدهماء)(١).

وليس من مقتضى ذلك ترك النصيحة لأئمة المسلمين وولاتهم، ولا هجر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كلا! بل تنسجم القضيتان في منظومة البناء الاجتماعي للأمة، في إطار المحبة، والثقة، والتناصح بين الراعي والراعية، لا في سياق تصيد الأخطاء، والظفر بالزلات، التي تسود المجتمعات ذات الطبيعة الحزبية.

#### ٦ ـ تعظيم حرمات المسلمين

قال تعالى: ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُۥ جَهَنَمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُۥ وَأَعَدٌ لَهُۥ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ النَسَاء: ٩٣].

وعن جابر بن عبد الله على أن رسول الله على خطب الناس يوم عرفة فقال: «إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ، كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَذَا، أَلَا كُلُّ شَيْءٍ مِنْ أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ تَحْتَ قَدَمَيَ مَوْضُوعٌ، وَدِمَاءُ الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعَةٌ، وَإِنَّ أَوَّلَ دَمِ أَضَعُ مِنْ دِمَائِنَا دَمُ ابْنِ رَبِيعَةَ بْنِ الْحَارِثِ، كَانَ الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعٌ، وَأَوَّلُ رِبًا أَضَعُ مِنْ رَبِيعَا فِي بَنِي سَعْدٍ فَقَتَلَتْهُ هَذَيْلُ، وَرِبَا الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعٌ، وَأَوَّلُ رِبًا أَضَعُ رِبَانَا رِبَا عَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، فَإِنَّهُ مَوْضُوعٌ كُلُّهُ (٢).

وعن أبي موسى عن النبي على قال: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلَاحَ فَلَيْسَ مِنَا» (مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلَاح فَلَيْسَ مِنَّا» (٣)، وعن أبي هريرة عن النبي على قال: «لَا يُشِيرُ أَحَدُكُمْ عَلَى أُخِيهِ بِالسِّلَاح،

<sup>(</sup>۱) فتح الباري لابن حجر (۱۰/۱۳). (۲) أخرجه مسلم رقم (۱۲۱۸).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري رقم (٦٨٧٤).

فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي، لَعَلَّ الشَّيْطَانَ يَنْزِعُ فِي يَدِهِ، فَيَقَعُ فِي حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ»(۱)، وعن جابر: (أَنَّ رَجُلًا مَرَّ فِي المَسْجِدِ بِأَسْهُم قَدْ أَبْدَى نُصُولَهَا، «فَأُمِرَ أَنْ يَأْخُذَ بِنُصُولِهَا، لَا يَخْدِشُ مُسْلِمًا»)(١)، وعن أبي موسى عن النبي عَلَى قال: «إِذَا مَرَّ أَحُدُكُمْ فِي مَسْجِدِنَا، أَوْ فِي سُوقِنَا، وَمَعَهُ نَبْلُ، فَلْيُمْسِكْ عَلَى نِصَالِهَا، \_ أَوْ قَالَ: أَحُدُكُمْ فِي مَسْجِدِنَا، أَوْ فِي سُوقِنَا، وَمَعَهُ نَبْلُ، فَلْيُمْسِكْ عَلَى نِصَالِهَا، \_ أَوْ قَالَ: فَلْيَقْبِضْ بِكَفِّهِ \_، أَنْ يُصِيبَ أَحَدًا مِنَ المُسْلِمِينَ مِنْهَا شَيْءٌ»(١). قال ابن العربي: (إذا استحق الذي يصيب بها؟)(١).

فمن وقر في قلبه معاني هذه النصوص، أحجم عن أذية أخيه المسلم بقول أو فعل؛ في نفسه، أو ماله، أو عرضه، وعظم حرمته، ورعى حقه.

## ٧ - الرجوع إلى أهل العلم

قال تعالى: ﴿فَشَانُواْ أَهْلَ الذِّكِرِ إِن كُنْتُدُ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ النحل: ٤٣]، وقال: ﴿وَلَوَ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَىٓ أُولِى الْأَمْرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنُبِطُونَهُ. مِنْهُمُّ ﴾ [النساء: ٨٣].

عَنْ أَبِي المِنْهَالِ، قَالَ: (لَمَّا كَانَ ابْنُ زِيَادٍ وَمَرْوَانُ بِالشَّامُ، وَوَثَبَ ابْنُ الزُّبَيْرِ بِمَكَّةَ، وَوَثَبَ القُرَّاءُ بِالْبَصْرَةِ، فَانْطَلَقْتُ مَعَ أَبِي إِلَى أَبِي بَرْزَةَ الأَسْلَمِيِّ، وَهُو جَالِسٌ فِي ظِلِّ عُلِّيَّةٍ لَهُ مِنْ قَصَبٍ، فَجَلَسْنَا كَتَى دَخَلْنَا عَلَيْهِ فِي دَارِهِ، وَهُو جَالِسٌ فِي ظِلِّ عُلِّيَّةٍ لَهُ مِنْ قَصَبٍ، فَجَلَسْنَا إِلَيْهِ، فَأَنْشَأَ أَبِي يَسْتَطْعِمُهُ الحَدِيثَ فَقَالَ: يَا أَبَا بَرْزَةَ، أَلَا تَرَى مَا وَقَعَ فِيهِ النَّاسُ؟ فَأَنْشَأَ أَبِي يَسْتَطْعِمُهُ الحَدِيثَ فَقَالَ: يَا أَبَا بَرْزَةَ، أَلَا تَرَى مَا وَقَعَ فِيهِ النَّاسُ؟ فَأَوْلُ شَيْءٍ سَمِعْتُهُ تَكَلَّمَ بِهِ: "إِنِّي احْتَسَبْتُ عِنْدَ اللهِ أَنِي أَصْبَحْتُ سَاحِطًا عَلَى الحَالِ الَّذِي الْعَرَبِ، كُنْتُمْ عَلَى الحَالِ الَّذِي سَاخِطًا عَلَى أَحْيَاءِ قُرَيْشٍ، إِنَّكُمْ يَا مَعْشَرَ العَرَبِ، كُنْتُمْ عَلَى الحَالِ الَّذِي عَلَى النَّالَةِ، وَإِنَّ اللهَ أَنْقَذَكُمْ بِالإِسْلَام وَبِمُحَمَّدٍ عَيْقٍ، حَتَّى عَلَى الْخَلِقِ، حَتَّى اللهَ وَالظَّلَةِ وَالظَّلَاقِ، وَإِنَّ اللهَ أَنْقَذَكُمْ بِالإِسْلَام وَبِمُحَمَّدٍ عَيْقٍ، حَتَّى عَلَى اللَّهَ مَنَ الذَّلَةِ وَالظَّلَةِ وَالظَّلَاقِ، وَإِنَّ اللهَ أَنْقَذَكُمْ بِالإِسْلَام وَبِمُحَمَّدٍ عَيْقٍ، حَتَى اللهَ عَلَى اللهَ وَالْقَلَةِ وَالظَّلَاقِ، وَإِنَّ اللهَ أَنْقَذَكُمْ بِالإِسْلَام وَبِمُحَمَّدٍ عَيْقٍ، حَتَى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري رقم (٧٠٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري رقم (٧٠٧٤)، ومسلم رقم (٢٦١٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري رقم (٧٠٧٥)، ومسلم رقم (٢٦١٥).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري، لابن حجر (١٣/ ٣٢).

بَلَغَ بِكُمْ مَا تَرَوْنَ، وَهَذِهِ الدُّنْيَا الَّتِي أَفْسَدَتْ بَيْنَكُمْ، إِنَّ ذَاكَ الَّذِي بالشَّأْم، وَاللهِ إِنْ يُقَاتِلُ إِلَّا عَلَى الدُّنْيَا، وَإِنَّ هَؤُلَاءِ الَّذِينَ بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ، وَاللهِ إِنْ يُقَاتِلُونَ إِلَّا عَلَى الدُّنْيَا، وَإِنْ ذَاكَ الَّذِي بِمَكَّةَ، وَاللهِ إِنْ يُقَاتِلُ إِلَّا عَلَى الدُّنْيَا»)(١).

فينبغى الرجوع إلى أهل العلم الراسخين، الذين شابت أصداغهم في طلب العلم، وانقطعت أطماعهم عن الدنيا، وعظمت شفقتهم على الأمة، فإن الله أحال عليهم؛ فقال: ﴿فَسَّئُلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرَ ﴾ [النحل: ٤٣]، وأرى رأيهم، فقال: ﴿وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ﴾ [سبأ: ٦]، وقرن شهادتهم بشهادته، وشهادة ملائكته، فقال: ﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُۥ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَٱلْمِلَتِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَاتِمَا بٱلْقِسْطِ لا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَرِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ إِلَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

#### ٨ ـ النظر في العواقب

قال ابن عيينة عن خلف بن حوشب: كانوا يستحبون أن يتمثلوا بهذه الأبيات عند الفتن؛ قال امرؤ القيس:

الحربُ أولُ ما تكون فتيةً تسعى بزينتها لكل جهول حتى إذا اشتعلت وشُب ضرامُها ولت عجوزًا غير ذاتِ حليل شمطاء ينكر لونها وتغيرت مكروهة للشم والتقبيل

وكان خلف كَثْلَتُهُ يقول: (ينبغي للناس أن يتعلموا هذه الأبيات في الفتنة).

وعن أبي وائل، قَالَ: (قِيلَ لِأُسَامَةَ: لَوْ أَتَيْتَ فُلَانًا فَكَلَّمْتَهُ، قَالَ: إِنَّكُمْ لَتُرَوْنَ أَنِّي لَا أُكَلِّمُهُ إِلَّا أُسْمِعُكُمْ، إِنِّي أُكَلِّمُهُ فِي السِّرِّ دُونَ أَنْ أَفْتَحَ بَابًا لَا أَكُونُ أَوَّلَ مَنْ فَتَحَهُ)(٢). قال الحافظ: (يعني: لا أكلمه إلا مع مراعاة المصلحة، بكلام لا يهيج الفتنة) (١٠٠٠). وقال عياض: (مراد أسامة: أنه لا يفتح

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري رقم (٣٢٦٧). (۱) أخرجه البخاري رقم (۷۱۱۲).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري، لابن حجر (١٣/ ٦٥).

باب المجاهرة بالنكير على الإمام؛ لما يخشى من عابة ذلك؛ بل يتلطف به، وينصحه سرًّا، فذلك أجدر بالقبول)(١).

وكثيرًا ما تستخف بعض المقدمات العاطفية، والحماس الفائر، بعض الناس، فتعميه عن النظر في العواقب، وتقدير النتائج، فتزل به قدم، ويندم ولات ساعة مندم.

#### ٩ \_ الحدر من فتنة المال

عن أم سلمة، زوج النبي على الله النبي على النبي المنبي المحكم النبي المنبي المن

وعن عمرو بن عوف الأنصاري: إنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْدٌ بَعْثَ أَبَا عُبَيْدَة بْنَ الجَرَّاحِ إِلَى البَحْرَيْنِ يَأْتِي بِجِزْيَتِهَا، وَكَانَ رَسُولُ اللهِ عَيْدٌ هُوَ صَالَحَ أَهْلَ البَحْرَيْنِ، وَأَمَّرَ عَلَيْهِمُ العَلَاءَ بْنَ الحَضْرَمِيِّ، فَقَدِمَ أَبُو عُبَيْدَة بِمَالٍ مِنَ البَحْرَيْنِ، فَسَمِعَتِ الأَنْصَارُ بِقُدُومِ أَبِي عُبَيْدَة، فَوافَتْ صَلَاةَ الصَّبْحِ مَعَ النَّبِيِّ عَيْدٌ، فَلَمَّا صَلَّى بِهِمُ الفَحْرَ انْصَرَف، فَتَعَرَّضُوا لَهُ، فَتَبَسَّمَ رَسُولُ اللهِ عَيْهُ جِينَ رَآهُمْ، وَقَالَ: "أَظُنُّكُمْ قَدْ سَمِعْتُمْ أَنْ أَبَا عُبَيْدَة قَدْ جَاء بِشَيْءٍ؟"، قَالُوا: أَجَلْ يَا وَقَالَ: "فَلَا اللهُ عَلَيْكُمْ أَنْ تُبْسَطَ عَلَيْكُمْ، فَوَاللهِ لَا الفَقْرَ أَخْشَى عَلَيْكُمْ، وَلَا اللهُ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، وَلَكِنْ أَخَشَى عَلَيْكُمْ، وَلَكِنْ أَخْشَى عَلَيْكُمْ، وَلَكُنْ أَبُعُلُ كُمْ اللهُ نَيَا كَمَا بُسِطَتْ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، وَلَكِنْ أَخْشَى عَلَيْكُمْ، وَلَكِنْ أَخْشَى عَلَيْكُمْ، وَلَكِنْ أَخْشَى عَلَيْكُمْ، وَلَكِنْ أَخْشَى عَلَيْكُمْ، وَلَكُنْ قَبْلَكُمْ اللهُ نَيَا كَمَا بُسِطَتْ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، وَلَكِنْ أَخْشَى عَلَيْكُمْ أَنْ تُبْسَطَ عَلَيْكُمُ اللَّانْيَا كَمَا بُسِطَتْ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، وَلَكُنْ أَخْشَى عَلَيْكُمْ، وَلَكُنْ قَبْلَكُمْ عَلَيْكُمْ أَلُوا عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ اللَّافُولَ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، وَلَكُمْ مَلَ أَنْ الْعَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ الللهُ فَيَا لَكُمْ اللهُ الْعَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ اللهُ اللهُ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى السَيْعِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْكُولَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى المَلَكَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْكُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعَلَى المَالِولَ اللهُ المُعْتَلَا اللهُ اللهُ المُعَلَى عَلَى عَلَى الْكُولَ اللهُ اللهُ عَلَى المُعْمَا أَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُعَلِي الْعَلَى المُعَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْلِعُ اللهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) فتح الباري، لابن حجر (۱۳/ ۲۷). (۲) أخرجه البخاري رقم (۱۱۲۱).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري، لابن حجر (١٣/ ٣٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري رقم (٣١٥٨)، ومسلم رقم (٢٩٦١).

وعن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «يُوشِكُ الفُرَاتُ أَنْ يَحْسِرَ عَنْ كَنْزِ مِنْ ذَهَبِ؛ فَمَنْ حَضَرَهُ فَلَا يَأْخُذْ مِنْهُ شَيْئًا» (١).

وعن أبي بن كعب عَلَيْه، قال: (لَا يَزَالُ النَّاسُ مُخْتَلِفَةً أَعْنَاقُهُمْ فِي طَلَبِ اللَّانْيَا، قُلْتُ: أَجَلْ، قَالَ: إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «يُوشِكُ الْفُرَاتُ اللَّانْيَا، قُلْتُ: أَجَلْ مِنْ ذَهَبٍ، فَإِذَا سَمِعَ بِهِ النَّاسُ سَارُوا إِلَيْهِ، فَيَقُولُ مَنْ عِنْدَهُ: لَئِنْ تَرَكْنَا النَّاسَ يَأْخُذُونَ مِنْهُ لَيُذْهَبَنَّ بِهِ كُلِّهِ، قَالَ: فَيَقْتَلُونَ عَلَيْهِ، فَيُقْتَلُ مِنْ كُلِّ مِائَةٍ تِسْعُونَ ﴾(٢).

هذا، وإن الترف من أعظم دواعي الفتنة والهلاك؛ كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا أَرَدُنَا أَن نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرُنا مُتَرَفِهَا فَفَسَقُواْ فِهَا فَحَقَ عَلَيْهَا الْفَوْلُ فَدَمَرْنَهَا تَدْمِيرًا ﴿ آلِ اللّٰهِ سَراء: ١٦]، وقال: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رَزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللّهِ فَأَذَقَهَا اللّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَلُ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللّهِ فَأَذَقَهَا اللّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ إِنَّ اللّهِ إِلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ إِنَّ اللّهِ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ

#### ١٠ \_ اعتزال الفتنة

عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «سَتَكُونُ فِتَنٌ؛ القَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي، وَالمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي، وَالمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي، وَمَنْ يُشْرِفْ لَهَا تَسْتَشْرِفْهُ، وَمَنْ وَجَدَ مَلْجَأً أَوْ مَعَاذًا فَلْيَعُذْ بِهِ» (٣٠).

قال الحافظ: (وفيه التحذير من الفتنة، والحث على اجتناب الدخول فيها، وأن شرها يكون بحسب التعلق بها)(٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري رقم (٧١١٩)، ومسلم رقم (٢٨٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم رقم (٢٨٩٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري رقم (٣٦٠١)، ومسلم رقم (٢٨٨٦).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري، لابن حجر (١٣/ ٤٠).

وَالْقَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْقَائِمِ، وَالْقَائِمُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْمَاشِي، وَالْمَاشِي خَيْرٌ مِنَ الْمُجْرِي؛ قَتْلَاهَا كُلُّهَا فِي النَّارِ»، قَالَ: قُلْتُ: اللَّهَرْجِ»، قُلْتُ: وَمَتَى ذَلِكَ؟ قَالَ: «ذَلِكَ أَيَّامُ الْهَرْجِ»، قُلْتُ: وَمَتَى أَيَّامُ الْهَرْجِ؟ يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَتَى ذَلِك؟ قَالَ: «ذَلِك أَيَّامُ الْهَرْجِ»، قُلْتُ: وَمَتَى أَيَّامُ الْهَرْجِ؟ قَالَ: قُلْتُ: فَمَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكُتُ ذَلِك؟ قَالَ: «فَلْتُ: فَمَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكُتُ ذَلِك؟ قَالَ: «الْمُفُفْ نَفْسَك وَيَدَكَ، وَادْخُلْ دَارَك»، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ إِنْ دَخَلَ وَلَا دَخُلْ مَنْ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وعن خرشة بن الحر، مرفوعًا: «فَمَنْ أَتَتْ عَلَيْهِ فَلْيَمْشِ بِسَيْفِهِ إِلَى صَفَاةٍ، فَلْيَضْرِبْهُ بِهَا حَتَّى يَنْكَسِرَ، ثُمَّ لِيَضْطَجِعَ لَهَا حَتَّى تَنْجَلِي عَمَّا انْجَلَيَتْ» (٢).

وعن أبي بكرة وَ الله عَنْمُ وَنَ الْمَاشِي فِيهَا، وَالْمَاشِي فِيهَا، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْمَاشِي فِيهَا، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْمَاشِي فِيهَا، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْسَاعِي إِلَيْهَا. أَلَا، فَإِذَا نَزَلَتْ أَوْ وَقَعَتْ، فَمَنْ كَانَ لَهُ إِبِلِ فَلْيَلْحَقْ بِإِبِلِهِ، وَمَنْ كَانَتْ لَهُ أَرْضٌ فَلْيَلْحَقْ بِأَرْضِهِ». قَالَ: فَقَالَ كَانَتْ لَهُ غَنَمٌ فَلْيَلْحَقْ بِأَرْضِهِ». قَالَ: فَقَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ مَنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ إِبِلٌ وَلَا غَنَمٌ وَلَا أَرْضٌ؟ قَالَ: فَقَالَ (رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللهُمَّ هَلْ بَلَغْتُ؟ اللّهُمَّ هَلْ بَلْغُهُمُ فَيْقُتُلُنِي؟ قَالَ: «يَبُوءُ بِإِثْمِهِ وَإِثْمِكَ وَإِنْمِكَ عَلَى اللّهُ وَإِثْمِكَ وَيُثْمِكَ فَيَقْتُلُنِي؟ قَالَ: «يَبُوءُ بِإِنْمِهِ وَإِنْمِكَ وَيُعْتَلُونَ مِنْ أَصْحَابِ النَّالِ "").

 $\phi$   $\phi$   $\phi$ 

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد رقم (٤٢٨٥)، وأبو داود رقم (٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد رقم (١٦٩٧٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم رقم (٢٨٨٧).

اللَّهُمَّ أرنا الحق حقًا، وارزقنا اتباعه، وأرنا الباطل باطلًا، وارزقنا اجتنابه، ولا تجعله مشتبهًا علينا، فنهلك. اللَّهُمَّ إنا نعوذ بك من الفتن ما ظهر منها وما بطن. اللَّهُمَّ إنا نعوذ بك أن نضِل أو نُضَل، أو نزِلَ أو نزَل، أو نظلم أو نُظلم، أو نجهل أو يجهل علينا. ولا تكلنا إلى أنفسنا، ولا إلى أحد من خلقك طرفة عين، وكِلنا إليك وحدك، فإنك نعم المولى ونعم النصير. وصلى الله على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم.

#### كتبه د. أحمد بن عبد الرحمٰن القاضي عنيزة. في: ١٤٢٥/٥/٢٠هـ





## فهرس الموضوعات

| لصفحة | الموضوع                                                         |
|-------|-----------------------------------------------------------------|
| ١     | العَوَاصِم مِن قَوَاصِم الفِتَن                                 |
| ٥     | ١ ـ الاعتصام بالله                                              |
| ٦     | ۲ ـ الاعتصام بكتاب الله                                         |
| ٧     | ٣ ـ الاعتصام بالسُّنَّة٣                                        |
| ٨     | ٤ ـ لزوم جماعة المسلمين                                         |
| ١.    | <ul> <li>طاعة ولاة الأمر بالمعروف، وعدم الخروج عليهم</li> </ul> |
| ١٢    | ٦ ـ تعظيم حرمات المسلمين                                        |
| ١٣    | ٧ ـ الرجوع إلى أهل العلم٧                                       |
| ١٤    | ۸ ـ النظر في العواقب                                            |
| 10    | ٩ ـ الحذر من فتنة المال٩                                        |
| ١٦    | ١٠ ـ اعتزال الفتنة                                              |
| 19    | * فهرس الموضوعات                                                |